
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 75 (2019)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Daniel Stökl Ben E%ra, Qumran. Die Texte vom Toten Meer und das Antike Judentum,
UTB Jüdische Studien 3, Mohr Siebeck, Tübingen 2016.

462 S., ISBN 978-3-16-150693-2, 34.99.

Mit diesem Lehrbuch legt Daniel Stökl Ben Ezra eine profunde Einleitung in die Qum-
ranforschung vor. Im Vergleich zu dem bereits etwas älteren Standardwerk «Einführung

in die Qumranforschung» von James C. VanderKam fällt nicht nur der doppelte
Umfang, sondern auch die breitere Ausrichtung des neuen Lehrbuchs auf. Sie ist das

Resultat der Überzeugung des Autors, dass sich die Welt des frühen Judentums nur im
parallelen Studium aller antiken jüdischen Quellen erschliesst.

In Teil 1 des Buchs findet sich nicht nur eine ausführliche Darstellung der Entde-

ckungs- und Forschungsgeschichte der Schriftrollen und der Siedlung von Qumran,
sondern auch eine konzise Buchkunde oder - in diesem Fall besser gesagt -
Schriftrollenkunde mit Hinweisen zu Schrift und Schreiberpraxis sowie Überlegungen zur
Textrekonstruktion und Textedition der Qumranrollen. Die darauf folgende «Kurze
Geschichte Judäas in hellenistisch-römischer Zeit» sowie das Kapitel «Religiöse

Bewegungen in Judäa» fassen das Wesentliche auf knappem Raum zusammen.
Teil 2 befasst sich mit der Archäologie und ordnet Schriftrollen und Siedlung in einen

grösseren Kontext ein, wobei für die Siedlung Kirbet Qumran nochmals alle in der

Forschungsgeschichte eingebrachten Deutungen und ihre Argumente ausführlich

besprochen und geprüft werden. Von allen Varianten ist für den Autor die Verbindung
von Siedlung und Schriftrollen sowie die Identifizierung der Bewohner mit den Essenern

die einfachste und einleuchtendste Erklärung.
Teil 3 beleuchtet das Verhältnis von Qumran und Hebräischer Bibel. Dabei werden

nicht nur die Erkenntnisse für die biblische Textkritik, sondern auch die Fragen des

Kanons und der Schriftauslegung diskutiert. In Teil 4 werden die qumranspezifischen
Texte (Damaskusschrift, Gemeinschaftsregel, Hymnenrolle, Kriegsrolle usw.) vorgestellt

und auf ihre Trägerkreise und deren Rituale und Vorstellungen hin befragt. Teil
5 widmet sich den durch die Qumranfunde gewonnenen neuen Einblicken ins Antike

Judentum, wozu natürlich auch das Urchristentum gezählt wird. Im ausführlichen

Anhang finden sich ein Abbildungsverzeichnis, eine ausführliche Bibliographie, detaillierte

Karten und Pläne, Zeittafel, Glossar, Quellenverzeichnis, Archäologische Loci sowie

Personen- und Sachregister.
Die Zeit der Aufregung über eine angebliche Verschlusssache Jesu ist in der

Qumranforschung glücklicherweise vorbei. Auch geht Daniel Stökl Ben Ezra mit keinem

Wort auf die durch die Bestseller von Dan Brown wieder angeheizten Spekulationen
ein, die Schriftrollen würden brisantes Material über Jesus und Maria Magdalena enthalten.

Trotz wohltuender akademischer Nüchternheit kann und will sich der Autor seiner



Rezensionen 171

durchaus sympathischen Begeisterung für die Sache nicht ganz enthalten. So schwärmt

er etwa angesichts der Textfunde von 1947 vom unschätzbaren Wert dieser antiken

jüdischen Zeugnisse für den werdenden Staat Israel. Im allgemeinen schliesst sich das

Lehrbuch der wissenschaftlichen Mehrheitsmeinung an und nutzt — wie heute allgemein

üblich — für die ehemaligen Besitzer der Schriftrollen von Qumran deren

Selbstbezeichnung «Jachad». Für deren umstrittene Identifizierung mit den Essenern nimmt
Daniel Stökl Ben Ezra argumentativ Ockhams Rasiermesser zu Hilfe: Die Annahme
einer zwar den Essenern ähnlichen, aber uns unbekannten Gruppe ist im Vergleich
dazu ungleich komplizierter (siehe oben). Die Widersprüche der Essener-Darstellung
in den Quellen erklärt Daniel Stökl Ben Ezra mit der Annahme unterschiedlicher

Essener-Gruppierungen, die hinter der Damaskusschrift und der Gemeinschaftsregel
stehen. Schon der jüdische Historiker Flavius Josephus unterschied Essener, die mit
Familie und Kindern lebten, von zölibatär und in Gütergemeinschaft lebenden

Essenergruppen. Die Unterscheidung bei Stöckl Ben Ezra erfolgt analog: Erstere stehen

hinter der Damaskusschrift, letztere hinter der Gemeinschaftsregel. Diese Unterscheidung

hat hohe Plausibilität, weil sie einerseits Josephus folgt und andererseits, weil
die Damaskusschrift selbst von Familien mit Frauen und Kindern spricht, während
die Gemeinschaftsregel nur Männer erwähnt, die in Gütergemeinschaft leben. Im
soziologischen Sinn ist dabei durchaus von einer «Sekte» zu sprechen, doch darf der

pejorative Beigeschmack dieser Zuschreibung nicht zur Annahme verleiten, die Inhalte
der Qumranschriften seien innerhalb des damaligen Judentums marginal. Im Gegenteil
— und Daniel Stökl Ben Ezra versteht es gut, deren Inhalte für das Antike Judentum als

Ganzes fruchtbar zu machen.
Seine Einleitung kann allen ans Herz gelegt werden, die sich für das Antike Judentum,

das Urchristentum oder für Qumran interessieren.

Christian Met^enthin, Zürich

Jürgen Ebach, Das Alte Testament als Klangraum des evangelischen Gottesdienstes,

Gütersloh 2016.

368 S., ISBN 978-3-579-08242-4, 29.99.

Jürgen Ebach (*1945) führt den detaillierten Nachweis, das s die ganz gewöhnliche
Sonntags-Liturgie in einem evangelischen Gottesdienst zutiefst vom Alten Testament

durchtränkt ist. Aus einem «schlichten» detaillierten Durchgang durch die liturgische

Ordnung seiner Bochumer Heimatgemeinde in 27 Abschnitten wird unbestreitbar klar,
wie präsent das Alte Testament im Gottesdienst ist und dass es eine auch hier und heute

nachhaltig prägende Kraft besitzt. Auf diese Weise will Ebach die vielfach vorgetragene
Sicht von Notger Slenczka widerlegen, das Alte Testament sei im frommen Bewusstsein

von Christinnen und Christen in der Gegenwart weniger wert als das Neue Testament



172 Rezensionen

(vgl. zuletzt N. Slenczka: Vom Alten Testament und vom Neuen. Beiträge zu

Neuvermessung ihres Verhältnisses, Evangelische Verlagsanstalt, Leipzig 2017).
Der Inhalt (ich nenne nachfolgend die Kapitelüberschriften sowie die Seitenzahlen

des Kapitelanfangs) stellt sich folgendermassen dar:

Zur Einführung (13); Der Ort des Gottesdienstes oder: Wo wohnt Gott? (23); Glo-
ckenläuten (35); Lieder (42); Presbyterinnen und Presbyter (51); Im Namen Gottes (56);
«des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes» (73), Amen (77); «Unsere Hilfe
steht im Namen des Herrn» — «der Himmel und Erde gemacht hat» (84); Psalm (88);
«Ehr' sei dem Vater und dem Sohn und dem Heiligen Geist, wie es war am Anfang, jetzt
und immerdar und von Ewigkeit zu Ewigkeit. Amen» (110); Sündenbekenntnis (125);

«Kyrie eleison» (131); Gnadenzuspruch und Gloria (142); «Der Herr sei mit euch» - «und

mit deinem Geist» (148); Schriftlesung (158); Halleluja (172); Glaubensbekenntnis (176);
Kollekte (204); Kanzelgruß (241); Predigt (256); Kanzelsegen (277); Abendmahl (280);

Abkündigungen (299); Fürbittengebet (307); Vaterunser (317); Segen (331). Ein
Literaturverzeichnis (344) und ein Register (358) runden den schön ausgestatteten Band ab.

Die Idee ist simpel, aber wegen ihrer Anschaulichkeit und empirischen
Nachvollziehbarkeit geradezu genial. Die Sprache ist klar und auch für interessierte Laien gut
nachvollziehbar (hebräische Ausdrücke z.B. werden immer übersetzt). Im Grunde wird
im Zuge der Erläuterung des Gottesdienstes eine kleine Theologie des Alten Testaments

entwickelt. Wie Ebach auf S. 13-16 erklärt, suchte er in Auseinandersetzung mit anderen

vorliegenden Werken gleichen Titels für seine Hauptvorlesung (Theologie des Alten
Testaments) nach einem plausiblen Darstellungsrahmen und einer inneren Kohärenz und
fand sie in Rainer Albertz' Forderung, konsequent «auch die (gegenwärtige) Kirche zu
ihrem Interpretationskontext zu machen». «In diesem Kontext wurde mir der gegenwärtige

Gottesdienst zu einem ebenso reizvollen wie tragfähigen Klangraum des Alten
Testaments im heute gelebten Christentum» (15). Der Aufweis der vielgestaltigen Bezugnahmen

der aktuellen Liturgie auf alttestamentlichen Gedanken und Traditionen trägt sicher

effektiv zur Wertschätzung des Alten Testaments bei — angefangen vom Kirchenbau als

«Zelt», vom Glockenläuten als Schofar-Blasen, von der deuteronomistischen Namenstheologie

des In nominepatris — mit abschliessendem Amen, vom Erbarmen Gottes und
dem Gloria, den Kirchenliedern über die Psalmenlesungen (samt einer Theologie der

Psalmen) und Responsorien, von einer Theologie des Opfers in Gestalt der Geldsammlung,

vom Predigttext bis zur Abkündigung (als einer Art Prophétie), Fürbitter im Alten
Testament (Samuel, Mose und Hiob) bis hin zum magischen Wort des aaronitischen

Segens. Dabei werden Grundthemen alttestamentlicher Wissenschaft erkennbar.

Das Buch leistet einen Beitrag zur Liturgiewissenschaft; man kann sozusagen mit
dem Buch in der Hand den Ablauf eines Gottesdienstes erhellend nachvollziehen. Das

Werk leistet aber auch einen Beitrag zur Systematischen Theologie: Wenn man die

Präsenz alttestamentlicher Denkfiguren im allsonntäglichen Gottesdienst bewusst durchschaut

und ihre fundamentale Bedeutung erkennt, wird man weniger auf den Gedanken

kommen, das Alte Testament zu degradieren. Allerdings ist mit Ebachs Studien nicht

geklärt, ob das Alte Testament in seiner ganzen Fülle liturgisch legitimiert ist, oder eben



Rezensionen 173

nur — was ja auch Slenczka zugesteht — in seinem partiellen Gebrauch. 1Vetus testamentum

in liturgia receptum ist eine etwas eklektische Theologie. Denn es bleibt ein Faktum, dass

nur geringe Bruchstücke der alttestamentlichen Literatur heute verwendet werden, während

die grosse Masse der Texte des Alten Testaments auch der sehr aktiven Kirchengemeinde

unbekannt bleibt.

Jedenfalls liefert Jürgen Ebach einen sehr wichtigen Baustein zur Verteidigung der

Bedeutung des Alten Testaments in der Kirche, wofür ihm sehr zu danken ist.

Manfred Oeming, Heidelberg

Ulrich HJ. Körtner, Für die Vernunft. Wider Moralisierung und Emotionalisierung in
Politik und Kirche, Evangelische Verlagsanstalt, Leipzig 2017.

172 S., ISBN 978-3-374-04998-1, 15.00.

Das hier zu rezensierende Buch erschien vor etwa zwei Jahren. Während seiner Abfassung

war die Flüchtlingskrise mit all ihren Problemen und gesellschaftlich-politischen
Konsequenzen in vollem Gang, die Briten hatten beschlossen, die EU zu verlassen,
Donald Trump wurde zum Präsidenten gewählt und in Europa zeigte sich allerorts
eine Stärkung populistischer Strömungen. Vor diesem Hintergrund kommen Körtners
Ausführungen zu stehen.

Der Autor setzt ein mit einer Diagnose des postfaktischen Zeitalters, dessen

faktendistanzierte Tendenzen angesichts historischer Vorläufer besser als «kontrafaktisch»

(13) zu beschreiben seien. Unbeschadet dessen diagnostiziert Körtner —in Übereinstimmung

mit ähnlich lautenden Einschätzungen aus Soziologie und Politikwissenschaft —

eine ernstzunehmende «Demokratiekrise» (23). Das Spezifikum seiner eigenen Analyse
besteht in der Identifizierung zweier wichtiger Katalysatoren dieser Krise: einerseits

einem verbreiteten Hang zur «Hypermoral» (Gehlen), andererseits einer «Politik der
Gefühle» (41 ff.), verstanden als politische Funktionalisierung von Emotionen. Körtner
weist wiederholt darauf hin, dass gerade auch kirchliche Akteure und Repräsentanten
an beiden Aspekten nachhaltig Anteil haben (vgl. 23£), wobei er nicht zuletzt auf die
durch Wolfgang Huber und seine Schüler vertretene Form der <öffentlichen Theologie>
abzielt. Zunehmend sei eine «Re-Theologisierung der Politik» (57ff.) zu beobachten,
die allerdings auch von dezidiert politisch Handelnden betrieben werde.

Der gesteigerten Bedeutung von Emotionalisierung und Moralisierung in der
öffentlichen Meinungsbildung stellt Körtner das klare Plädoyer für einen «vernünftigen
Diskurs» (55) entgegen, in dem eine entscheidende «Grundlage der modernen Demokratie»

(ebd.) zu erblicken sei. Für die Frage nach dem Verhältnis von Politik und Religion

bzw. Staat und Kirche positioniert er sich kritisch gegenüber dem Anspruch, wie

er in der ersten These des gemeinsamen Sozialworts der EKD und der DBK (1997)
geäussert wird: Die Kirchen wollten nicht selbst Politik machen, sondern Politik möglich



174 Rezensionen

machen. Körtner orientiert sich stattdessen am Gedanken der (kritischen Solidarität),
wie er in der (Demokratie-Denkschrift) entwickelt wurde (vgl. 64f£). Zur Voraussetzung

habe dieser die Annahme vernünftiger Besinnung auf politischer wie
religiöskirchlicher Seite gleichermassen, wofür es «politische Vernunft» (81 ff.) und «theologische

Vernunft» (9Iff.) in ein konstruktives Verhältnis zu setzen gelte. Theologie und
Kirche kommt die Aufgabe zu, jene (kritische Solidarität) vor allem auch durch das

öffentliche Insistieren auf Entmoralisierung und Entemotionalisierung zur Geltung
zu bringen, das sich als Einübung der reformatorischen Unterscheidung von Gesetz

und Evangelium begreifen lässt, die Körtner freilich stark von Barmen V her liest. Den
damit benannten Anforderungen habe sich jede Form der (öffentlichen Theologie) zu
stellen — an deren prinzipieller Berechtigung Körtner durchaus festhält.

Seine Gegenwartsdiagnose ist in weiten Teilen sehr überzeugend. Das Aufzeigen
der problematischen Folgen einer gefühlsgesteuerten Moralisierung im Blick auf eigene

sowie divergierende Standpunkte für den Aufbau der öffentlichen Meinung und der

demokratischen Gesellschaft, nimmt einen entscheidenden Krisenfaktor in den Blick
und sucht ihm normativ gehalthaltvoll etwas entgegenzusetzen. Angesichts gegenwärtig

- nicht nur in der Theologie — vielfach anzutreffender Reserven gegenüber einem
Rekurs auf aufklärerische Vernunft ist deren positive Hervorhebung durch Körtner
wohltuend. Dazu gehört auch die Betonung der Bedeutung des Kompromisses (vgl.
66. 86f£), ohne dessen Kultivierung eine solche Gesellschaft schwerlich wird auskommen

können, die zum einen pluralistisch verfasst ist, zum anderen aber kontinuierlich

gegen die Fliehkräfte soziokultureller Segmentierung anarbeitet, um ein Mindestmass

gesellschaftlicher Kohäsion zu gewährleisten.
Eine Rückfrage möchte ich hinsichtlich Körtners Identifizierung von Moralismus

und (ethischer Theologie) formulieren. Sie zeigt sich nicht zuletzt, wenn er unter
Rekurs auf eine Programmformel Rendtorffs gleich im Vorwort festhält: «Auch in den

Kirchen lässt sich das Phänomen der Moralisierung beobachten. Vielerorts verbreitet
ist die These, das Christentum sei in der Moderne in sein ethisches Zeitalter
eingetreten» (5). Diese Identifierzierung ist nur dadurch möglich, dass Moralisierung und

Ethisierung unter der Hand gleichgesetzt werden, was Körtner selbst an anderer Stelle

ausdrücklich zurückweist (vgl. 28). Diesbezüglich sei daran erinnert, dass es den

unterschiedlichen Entwürfen ethischer Theologie nicht nur darum zu tun ist, christliche
Themen im Ausgang menschlicher Lebensfragen zu rekonstruieren, sondern auch

die Konfliktträchtigkeit von Moral herauszuarbeiten und die Notwendigkeit ethischer

Kommunikation darzulegen. Ohne weitere Differenzierungen wird man eine Betonung

des Ethischen in der Theologie jedenfalls nicht einfach mit Moralisierung gleichsetzen

können. Eine entsprechende Vorsicht hätte Körtner vielleicht auch vor seinem

herablassenden Bezug auf Menschenwürde, Menschenrechte, soziale Gerechtigkeit
und Toleranz als «säkulare [...] Schwundstufen» (110) des Glaubens bewahrt.

Konstantin Plaul, Halle-Wittenberg



Rezensionen 175

Cees van der Laan, Moesje Alt. 50 jaar zending in Nederlands-Indië, Uitgeverij van

Wijnen, Franeker 2016

280 S., ISBN: 978-90-5194-530-0, 25.95.

Das Buch des in Birmingham studierten und bei Hollenweger promovierten
niederländischen Theologen beleuchtet Leben und Wirken einer besonderen Frau, die für
die Entstehung und Verbreitung der Pfingstbewegung im ehemaligen Niederländischindien,

heute Indonesien, von grosser Bedeutung war. Als junge Frau wanderte Margot

Alt (1883-1962) nach Java aus, wo sie zunächst als Kindermädchen und
Krankenschwester arbeitete. Ihre missionarische Tätigkeit begann nach einer spirituellen
Erfahrung, die sie zur Hinwendung zum Christentum bewegte.

In dieser geistlichen Arbeit fand sie ihre Lebensaufgabe. Dank ihrer inneren

Überzeugung und ihrem klaren Verstand konnte sie glaubwürdig missionieren und zielstrebig

organisieren. Sie hat sich mit ihrer Verkündigung und ihren Leitungsgaben trotz
Malaria unermüdlich für bestehende Gemeinden eingesetzt und auch viele neue
Gemeinden gegründet. Für allerlei Menschen wurde sie zu einer geistlichen Mutter (daher
der Name «Moesje» - ein Kosename für «Mütterchen»),

Margot Alt war eine charismatische Frau, die nicht nur durch das gesprochene
Wort, sondern ebenso durch ihre zahlreichen Veröffentlichungen — darunter auch
Gedichte und Lieder — viele Menschen erreicht hat. Sie wurde auch wegen ihrer sozialen

Arbeit sehr geschätzt. Es ist bewegend zu lesen, wie sie bereits früh die Gefahren des

Nationalsozialismus und des Antisemitismus erkannte; auch wie sie später in der Zeit
der grossen politischen Umwälzungen in Indonesien ihren Auftrag in Wort und Tat

umgesetzt hat.

Moesjes farbige Begleittexte für das persönliche Bibelstudium zeigen, dass sie Lehre

und Leben miteinander verbinden wollte. Ihre Erörterungen zu zentralen Glaubensfragen

sind repräsentativ für eine aufgeschlossene Pfingsttheologie. Mehr als 50 Jahre
ist sie in Indonesien tätig gewesen.

Diese Biographie zeigt erneut die Qualitäten von Van der Laan als Historiker.
Anhand der verfügbaren Quellen sowie Erinnerungen von Zeitgenossen lässt er dieses

ganze Leben — mit vielen Details - vor den Augen der Leser lebendig werden. Man

spürt des Autors Sympathie für Margot Alt und sein Bestreben, ihr Leben zugleich
objektiv zu beschreiben. Hinzu kommen die vielen Bilder, die dem Buch gut tun.

Dieses Buch füllt eine Lücke in der bisherigen Literatur über Missionsgeschichte.
Das ist zu begrüssen. Umso mehr, weil die Pfingstbewegung mit ihren Millionen
Mitgliedern im heutigen Indonesien die grösste christliche Gemeinschaft ist.

Jan Veenhof, Gunten



176 Rezensionen

Wolfgang F. Stammler, Hans-Joachim Pagel, Theo Stammen (Hg.), Über Krieg und Frieden.
Die Friedensschriften des Erasmus von Rotterdam, aus dem Lateinischen übersetzt

von Hans-Joachim Pagel, Wolfgng F. Stammler und Werner Stingl, Alcorde Verlag,
Essen 2018.

544 S., ISBN 978-3-939973-72-0, 48,00.

«In einer Zeit, in der sich wieder einmal Abgründe auftun und der Frieden - und nicht
nur der Frieden, sondern die Schöpfung als Ganzes — mehr denn je einer kaum mehr
beherrschbaren Bedrohung ausgesetzt ist, fühlen wir [...] uns deshalb aufgerufen, mit
diesem Band, der erstmals sämtliche Friedensschriften in sich vereinigt, diese Sehnsucht

nach Frieden im und aus dem Geist des Erasmus weiter zu schüren und lebendig
zu erhalten.» (11) So begründet Wolfgang F. Stammler in seinem Vorwort das vorliegende

Unternehmen; das «deshalb» bezieht sich auf die Erwartung, dass Erasmus'
Gedanken sich «letztlich auf eine geheimnisvolle Weise nicht weniger machtvoll als

alles Aufrüsten mit Worten und Waffen» erweisen werden, «indem sie rational und mit
Leidenschaft argumentierend an das Gute im Menschen appellieren» (ebd.). Ob diese

Erwartung nicht zu optimistisch ist, wird sich zeigen. Jedenfalls ist diesem Impuls eine

überaus sorgfaltig gemachte Ausgabe zu verdanken.

Abgedruckt sind in dem Band in chronologischer Reihenfolge: die «Oratio de pace
et discordia» des etwa zwanzigjährigen Erasmus, der «Iulius exclusus», ein Brief an den

Abt Anton von Bergen aus dem Jahre 1514, das Adagium 3001 («Dulce bellum inex-

pertis») der Basler Fassung der Adagia von 1515 nach der letzten vom Autor selbst

besorgten Ausgabe von 1536, drei Kapitel aus der «Institutio principis chrisdani»,
selbstverständlich die «Querela pacis», drei Abschnitte aus den «Colloquia familiaria» und
zuletzt die «Ultissima consulatio de bello Turcis inferendo» von 1530 in einer ersten

vollständigen Verdeutschung. Jedem Text vorangestellt ist eine Einleitung, die ihn nicht

nur biographisch und historisch einordnet, sondern auch über die Textgeschichte und
die jeweilige Textgrundlage Rechenschaft ablegt.

Die zusammengestellten Schriften sind allesamt bekannt - am wenigsten vielleicht
noch die erste und die letzte sowie der Brief. Der Wert des Bandes Hegt also nicht in
den Einzeltexten, sondern in der ZusammensteUung selbst, die den Lesern eine Übersicht

über die Behandlung des Themas durch Erasmus während dreier Jahrzehnte er-

mögücht und dem grossen Humanisten in der aktueüen Debatte um Krieg und Frieden

erneut eine gewichtige Stimme verleiht. Dazu besonders hilfreich sind die den Texten

vorangestellten drei Essays in der Sache ausgewiesener Autoren, auf die ich mich im

Folgenden konzentriere.
Theo Stammen legt in seiner Einführung «Erasmus und die Friedensschriften» sein

Augenmerk besonders auf die Hterarischen Formen. Denn die «hier vorgelegte Edition
der Friedensschriften bietet so auch einen Überblick über die Stil- und Literaturformen,

in denen Erasmus seine konkrete Zeitanalyse wie seine therapeutische Botschaft

an die Zeitgenossen formuHert» (21). Der Brief eröffnet andere Wege als eine Sammlung

von Adagia oder eine Zusammenstellung vertrauter Dialoge zu Lehrzwecken; die



Rezensionen 177

Satire bietet andere Möglichkeiten als ein Fürstenspiegel — eine Gattung, die auf Xe-

nophons «Kyroupädie» (im Text heisst es falschlich: «Kyropädie», 24) und Senecas «De

dementia» zurückgeht und derer sich Erasmus mit seiner «Institutio» bedient. Diese
form- und gattungsgeschichtlichen Hinweise helfen ungemein, die Texte des Erasmus
nicht flächig zu lesen; sie verleihen ihnen Relief und Tiefenschärfe.

Das Bild des «Gelehrten und Schöngeistes, der, bar starker Leidenschaften, den

großen Kämpfen seiner Zeit tunlichst aus dem Weg zu gehen» versucht (31), modifiziert

Volker Reinhardt in seinem Beitrag «Ideal und Augenmaß» über «Erasmus und
die Politik seiner Zeit». Richtig ist, so Reinhardt, «dass der fromme Humanist Erasmus
dem zerstörerischen Egoismus des Menschen, speziell der Mächtigen, misstraute,
daher die Extreme hasste und statt der schnellen und gewaltsamen Aktionen langfristige
und nachhaltige Lösungen bevorzugte. Doch das schloss nicht aus, da, wo ihm die

Zustände unhaltbar schienen, mit beißender Kritik und ätzendem Spott zuzuschlagen
— allerdings mit gewissen Vorsichtsmaßnahmen.» (ebd.) Diese These verifiziert
Reinhardt am «Julius exclusus», dessen Autor zu sein Erasmus stets bestritten hat, und an
der «Institutio», die er als kühnen Gegenentwurf zum kriegerischen Ethos des Adels
versteht. Reinhardt hat über Francesco Vettori geschrieben, über die Borgia-Päpste
und Machiavelli - dieses breite Wissen erlaubt es ihm, Vergleiche mit Letzterem und
mit dessen Weggefährten Francesco Guicciardini zu ziehen, die Kontroverse mit
Luther theologisch auf den Punkt zu bringen und schließlich die Perspektive bis zu der

resignativen Feststellung Montaignes (er fehlt im Register!) zwei Generationen später
auszuziehen, kein Streit sei so erbarmungslos wie der christliche.

«Pazifisten, Bellizisten, Scholastiker — drei Grundhaltungen zu Krieg und Frieden
in der Renaissance» stellt der spanische Kirchenhistoriker Mariano Delgado vor. Dabei

geht es um die Frage, «ob der Krieg angesichts der conditio humana in bestimmten

Situationen nicht auch ein (notwendiges Ubeb sei, ein Faktum, auf das man sich

vorbereiten und das man völkerrechtlich regeln sollte, ja, ein Mittel zur Friedenssicherung

durch präventive Abschreckung potentieller Aggressoren» (ebd.). Neben Juan
Luis Vives ist Erasmus der exponierteste Vertreter der pazifistischen Richtung, deren
elementare Voraussetzung eine optimistische Anthropologie darstellt. Diese Prämisse

teilen eben die Bellizisten nicht. Unter dem Begriff «Scholastiker» fasst Delgado einige
katholische Theologen zusammen, für die der Krieg eine ethisch-moralische
Gewissensfrage darstellt; im weiteren Sinn gehört auch der berühmte Las Casas hierher, dessen

Anthropologie quasi-erasmische Züge trägt: «So kann man zum Abschluss sagen,
dass erasmisches Friedensdenken im Alten Europa angesichts der Konfessionskriege
und der Türkengefahr nicht nur verhallte. Als <lascasisches> Denken verschaffte es sich

auch im Schatten der Eroberung und Evangelisation der Neuen Welt nachdrücklich
Gehör» (78), allerdings leider, ohne viel zu bewirken.

Die Schwäche erasmischer Gedanken ist wohl tiefer begründet als in der politischen

Faktizität. Am besten hat ihr vielleicht der mit einem untrüglichen psychologischen

Gespür begabte Stefan Zweig in seinem 1934 erschienenen Buch «Triumph
und Tragik des Erasmus von Rotterdam» Ausdruck verliehen: dass nämlich «Ideal und



178 Rezensionen

Augenmaß» eben doch erkauft sind mit einem Mangel an Blindheit aus Leidenschaft,
an vitaler Vereinnahmung und Hingabe - oder mindestens ihre dialektische Kehrseite
darstellen.

Es ist ein wunderschönes Lesebuch geworden, wozu die 86 hervorragend
gedruckten Abbildungen ein gutes Teil beitragen. Anmerkungen, Bibliographie,
Bildnachweis und Register schliessen den geradezu luxuriös wirkenden Band ab. Man
kann dem Buch nur weite Verbreitung wünschen — und noch mehr dem Geist, der

aus ihm spricht.

Hermann-Peter Eberlein, Wuppertal

Christoph Elsas, Mystik in der Globalisierung. Diskurs und Traditionen der Chaldä-
ischen Orakel im Kontext heutiger Religionsbegegnung. Rückfragen an Zarathustra,
Gnosis, Piatonismus und Augustin mit Übersetzung der Orakelfragmente und
erläuternder Texte des Christen Psellos und des Hellenisten Numenios, EB Verlag, Berlin
2017

432 S., ISBN 978-3-86893-249-2, EUR 69.00.

Christoph Elsas (Universität Marburg) gehört zu den renommierten dialogisch
orientierten Religionswissenschaftlern. Angesichts der auf die Gegenwart ausgerichteten

dialogischen Zielrichtung dieser Arbeit im Horizont antiker esoterischer Orakel taucht

allerdings die Frage auf, wie von dort der Bogen zu einer heutigen Religionen-Begegnung

geschlagen werden soll.

Immerhin: Elsas geht es grundsätzlich um ein mythisches, symbolisches und
universelles Welt-Verstehen, so Kapitel 1 (11-21). Eine entscheidende Zugehensweise bildet

für ihn die «Archäologie des Wissens» von Michel Foucault. Auch bezieht er sich auf
Ernst Cassirers Darlegungen zu religiösen Symbolisierungsprozessen, die es ermöglichen.

«Astrologie, Alchemie oder eben die Chaldäischen Orakel als antike Sinnsysteme
[zu] verstehen» (12).

Im 2. Kapitel (23-139) kommt ausführlich Religion und Globalisierung im heutigen

westeuropäischen Diskurs zur Sprache. Von daher lässt sich dann ab Kapitel 3 die

Rezeptionsgeschichte der Chaldäischen Orakel erschüessen. Hier betont Elsas einen

wichtigen Reflexions-Zusammenhang von Religionswissenschaft und Theologie im
Blick auf religiöse Pluralität und Toleranz (2.1). Dazu zeigt er, wie die Denkmodelle

von Atheismus, Polytheismus und Monotheismus (2.2) zusammen mit Formen von
Dualismus (2.3) in der Geschichte stark variierende Vorstellungen hervorgebracht
haben.

Das gilt wohlgemerkt bereits seit der Antike im Mittleren Osten und im gesamten
Mittelmeerraum. Europa ist - so gesehen - bis heute immer wieder religiöses
Einwanderungsland.



Rezensionen 179

Die Orakel-Fragmente und ihre Rezeptionsgeschichte (Kapitel 3-7): Nach diesen

Rückfragen aus heutiger Perspektive geht es ab Kapitel 3 (141-150) um die

forschungsgeschichtlichen Ergebnisse zu den Chaldäischen Orakeln.
Der Verfasser verdeutlicht (3.1), dass die Orakel bereits im 2. Jh. n.Chr. im Umfeld

von Hermetik und Gnosis und besonders des syrischen Platonikers Numenios von
Apameia eine wichtige Rolle spielen. Diese sind im Kontext der Synkretismen des

antiken Vorderen Orients und des Mittelmeerraums zu sehen. Insgesamt spiegeln die

Orakel neben zoroastrisch-dualistischen Tendenzen Elemente der hellenistischen
Götterwelt und des platonischen Denkens. Doch mit der «Archäologie des Wissens» ist
zunächst die während Renaissance und Aufklärung verbreitete Rezeption der Orakel
als zoroastrische Weisheit zu dekonstruieren (3.2).

Der Autor beschreibt im Kapitel 4 (151-203) die christliche Kommentierung der

Texte durch den Universalgelehrten Michael Psellos im 11. Jh. Bei Psellos sind die meisten

der Orakeltexte überliefert. Elsas hat sie erstmals in deutscher Ubersetzung
publiziert. Sie bilden eine Etappe der griechischen Rezeptionsgeschichte und einen

Brückenschlag in die byzantinische Theologie.
Im Kapitel5 (205-252) steht die neuplatonische Philosophie des auch politisch hoch

geschätzten Plotin mit seiner kosmischen Mystik (5.1) zusammen mit der Diskussion,
die er mit Anhängern von Numenios und der Gnosis führte, denn diese nehmen weitere

Veränderungen vor.
Schließlich kommt als lateinischer Theologe Augustinus von Hippo (354—430)

ausführlich zur Sprache (5.2). Selbst dieser große Theologe integriert Elemente in
seine Theologie, die an die iranisch-chaldäisch geprägte Manichäer-Gnosis anklingen
— wohlgemerkt: trotz seiner Abwendung vom Manichäismus. Aber für die Formulierung

der Eigenständigkeit seiner Gnadenlehre bietet ihm die eigene Neuinterpretation
plotinischer Lehren eine Stütze.

Um die Chaldäischen Orakel noch genauer zu erschliessen, legt Elsas in Kapitel 6

(253-273) erstmals die Kontexte der Orakel in den Yragmenten des Numenios in deutscher

Übersetzung vor! Daran schliesst sich in Kapitel 7 (275-315) die Erörterung der Ei-
nungspotentiale der kosmischen Mystik an, ehe sie neuplatonisch und christlich
interpretiert wurden.

Elsas stellt in diesem Zusammenhang natürlich die Göttin Hekate (zugleich als

Weltseele) vor sowie vergleichbare weibliche Gottheiten griechischer und orientalischer

Herkunft (7.2) in ihrer Funktion für die Übergänge in andere Welten (7.3, vgl.
293 und 165). Es sind zugleich Themen von Abstieg und Wiederaufstieg der Seele aus

der Materie in das reine Licht (312).
Elsas sieht im Kapitel 8 (317-361) Potentiale von Mystik in heutigen Religionskontakten

von dorther grundgelegt, auch über die Traditionsstränge (8.1) im Anschluss an

Dionysios Areopagita. Die von Areopagita repräsentierte Verbindung von Neuplato-
nismus und Christentum hat die mittelalterliche Mystik sowohl christlich wie islamisch

geprägt. Das lässt sich z.B. an Rumi (8.2), aber natürlich ebenso bei Hildegard von
Bingen und bei Meister Eckhart (8.3) zeigen. So kann Elsas heutige Entsprechungen



180 Rezensionen

heranziehen, besonders bei dem kurdischen Islam-Gelehrten Bediüzziman Said Nursi.
Noch weiter: Elsas gibt zum Schluss einen Ausblick auf fernöstliche Ähnlichkeiten im
Daoismus und im japanischen Buddhismus.

Im Grunde erfordern all diese erstaunlichen Verbindungslinien eine panentheistiscbe

Korrektur traditioneller (christlicher) Gottesvorstellungen (361).
Für die Fülle des vom Autor verarbeiteten Materials wäre ein Sach- und Personenregister

hilfreich gewesen, in dem auch die Chaldäischen Orakel thematisch noch weiter

aufgeschlüsselt würden. Davon abgesehen: Dem Religionswissenschafder gelingen
durch die Struktur seiner Darstellung — im Horizont der Foucaultschen Archäologie
des Wissens — Chancen für einzelne Traditionen übergreifende Glaubensverständnisse.

Gerade die Rezeptionsgeschichte der Chaldäischen Orakel zeigt mystische

Strömungen in ihrer Fähigkeit, Unterschiedliches eigenständig weiter zu entwickeln. Und
so bilden diese antiken Texte Anstösse für eine Begegnung der Religionen auf globaler
Ebene, die sich auf die visionäre Kraft dialogischer Mystik berufen kann.

Einhard Kirste, Dortmund

Regina Polak, Migration, Flucht und Religion. Praktisch-Theologische Beiträge.
Band 1 : Grundlagen. Band 2: Durchführungen und Konsequenzen, Matthias Grünewald

Verlag, Ostfildern 2017

Band I: 285 S, ISBN 978-3-7867-3088-0, 28.00.

Band II: 334 S., ISBN 978-3-7867-3104-7, 32.00.

In zwei Sammelbänden mit insgesamt 16 Beiträgen gibt Regina Polak Einblick in
ihre über 10 Jahre währende Forschung zum Themenfeld Migration, Flucht und

Religion. Die Beiträge wurden bis auf zwei bereits an anderen Orten publiziert,
meistens in Zeitschriften. Die Herausgabe einer Sammlung ihrer Aufsätze hat den

Vorteil, dass die einzelnen Beiträge einfacher zugänglich sind, besser wahrgenommen

werden, und dass die Leserin eine Art Synopse von Polaks Denken zu Flucht
und Migration erhält. Redundanzen können durch eine solche Anlage nicht vermieden

werden.
Die Besonderheit der Bände liegt in ihrer katholischen und praktisch-theologischen

Perspektive. Katholische Migrationsgemeinden sind in der Forschung zu

Religion und Migration nämlich bislang nur am Rande Thema, auch wurden katholische

Lehramtstexte wenig ausgewertet. Die Praktische Theologie, anders als die

Missionswissenschaft, beschäftigt sich erst seit kurzer Zeit mit dem Thema Migration.

Keinesfalls sind die Bände aber einseitig. Die Autorin bearbeitet die Thematik
interdisziplinär. Schlüsselwerke und -begriffe zur Thematik aus der protestantischen
und katholischen Missionswissenschaft werden ebenso verwendet wie
religionswissenschaftliche und sozialwissenschaftliche Zugänge.



Rezensionen 181

Die vier Beiträge des ersten Teils des ersten Bandes treten gegen die Migrationsblindheit

der Theologie an. Die Theologie bietet Ansatzmöglichkeiten, Potentiale von
Migrationsbewegungen in den Vordergrund zu stellen. Biblische Perspektiven auf
Migration können als Seh-Hilfe, als Frühwarnsystem, aber vor allem auch als Hoffnungsstifter

für einen adäquaten Umgang mit zeitgenössischer Migration dienen.

Die wiederum vier Beiträge des zweiten Teils widmen sich sozialwissenschaftlichen,

empirischen Zugängen zu Religion im Kontext von Migration. Es werden nicht
nur Forschungsergebnisse diskutiert, sondern auch hilfreiche methodische
Herangehensweisen vorgestellt. Die empirischen Beiträge diskutieren die Konzepte von
Integration und Inklusion, sie orientieren sich auch an der Frage, welche Rolle Religiosität
im Migrationsprozess spielt. Insbesondere zu Veränderungen der sozio-religiösen
Situation im Ankunftsland bedarf es weiterer Forschung. Die Stärke der empirischen
Beiträge liegt darin, dass katholische Gemeinden untersucht werden. Gleichzeitig erhält
die Leserin Einblick in die andernorts wenig berücksichtigte Situation in Österreich,
die durch die katholische Mehrheitsbevölkerung und eine vielfaltig präsente christliche
Orthodoxie durchaus ein spannendes Forschungsfeld ist. Die Ergebnisse der empirischen

Forschung gehen leider wenig über eine Aufzählung hinaus und könnten noch
stärker ausgewertet werden. Es wäre darüber nachzudenken, warum sich auch die

theologisch-empirische Forschung rund um das Konzept der Integration dreht. Gäbe

es nicht andere theoretische Grundlagen, die für die theologische Forschung interessanter

wären? Bausteine dafür sind in Polaks zweitem Band zu finden.

Im ersten Teil des zweiten Bandes steht die Frage der Convivenz im Zentrum: wie
leben wir in einer Migrationsgesellschaft zusammen und welche Herausforderungen
stellen sich dabei für Theologie und Kirche? Das Zusammenleben in Vielfalt und
Verschiedenheit wird als Schlüsselfrage im 21. Jahrhundert herausgearbeitet. Modelle sind

gefragt, die Homogenitätsroutinen entgegentreten können. Es wird das Modell der

Convivenz entfaltet, das auf den Missionswissenschaftler Theo Sundermeier zurückgeht,

und Teilhabe auf der Ebene gesellschaftlicher Netzwerke in Lebens-, Lern- und

Feiergemeinschaften ermöglicht. In einem solchen Modell steht das Miteinander und
nicht das Für-Jemanden im Vordergrund. Polak macht sich darüber hinaus dafür stark,
die biblischen Diversitäts-Narrative zu etablieren und kritisch zu reformulieren, um

Migration in Europa zu deuten. Weiter wird das Modell der Katholizität als ein
sinnvolles Modell benannt, um mit Herausforderungen, die durch Migration entstehen,

umzugehen. In allen Beiträgen steht immer wieder die bibeltheologische Perspektive
im Zentrum, in der Migration und Diversität nicht als Übel bekämpft, sondern als

Ausgangspunkt für grosse, heilvolle Veränderungen bezeichnet werden.

Der zweite Teil des zweiten Bandes liefert Bausteine für eine Theologie der
Migration. Es werden Dokumente des Zweiten Vatikanums wiederbelebt. Welches nicht
ausgeschöpfte Potential birgt Gaudium et Spes und welche Folgen hat die Kategorie
Zeichen der Zeit? Migration als locus theologicus wird mehrfach ausformuliert: Migration
generiert theologische Aussagen und ist selbst eine Erkenntnisquelle. Die spirituelle
Tiefendimension, die Migration mit sich bringt, wird ausgeleuchtet. Inwiefern sind die



182 Rezensionen

menschlichen Grundstimmungen von Angst und Trauer, von Freude und Hoffnung
im Kontext von Migration bedeutsam? Die Heim-Suchung von Migranten und Mig-
rantinnen, die Suche nach einer neuen Heimat, ist mit einer Heimsuchung Gottes zu

vergleichen. Dazu braucht es in erster Linie eine veränderte Praxis der einheimischen

Bevölkerung, die in Migration auch ein Zeichen der Globalisierung der Humanität
sieht, die viele Menschen bereits heute dafür kämpfen lässt, dass wir in einer Welt leben

können, in der genug für alle da ist.

Die ressourcenorientierte Wahrnehmung von Migration steht klar im Vordergrund.
Beide Bände enthalten hoffnungsvolle Perspektiven auf eine vielerorts negativ konnotierte

Thematik. Darüber hinaus spricht Regina Polak deutliche Worte: wir müssen
als Christen und Christinnen auf die sogenannte Flüchtlingskrise reagieren. Dabei gilt
es, Probleme zu benennen, die «Anderen» als Subjekte und nicht als Objekte unserer

Fürsorge zu sehen und klare Stellungnahmen gegen den Rechtspopulismus zu beziehen.

Polak warnt vor menschenfeindlich-rassistischer Politik, die heute im Kontext von
Migration und Flucht zunimmt.

Claudia Hoffmann, Basel

Josef N. Neumann, Behinderte Menschen in Antike und Christentum. Zur
Geschichte und Ethik der Inklusion, Reihe «Standorte in Antike und Christentum» Bd. 8,

Verlag Anton Hiersemann, Stuttgart 2017

258 S, ISBN 978-3-7772-1713-0, 49.00.

Der emeritierte Medizinprofessor, bis 2011 Leiter des Instituts für Geschichte und
Ethik der Medizin an der Universität Halle, legt hier ein thematisch weit ausgreifendes
und engagiertes Buch vor. Der Rahmen von Anfangs- und Schlusskapitel widmet sich

gewichtigen medizinethischen Fragestellungen um Lebensrecht und gesellschaftliche
Inklusion von körperlich behinderten Menschen. Die methodologischen Diskussionen
der heutigen disability studies sind dem Autor vertraut (vor allem in deren deutschsprachigem

Zweig); doch wählt er für sein Inklusions-Plädoyer einen eher pragmatischen
als theoretisierenden Zugangsweg. Die dazwischenliegenden acht Kapitel beschreiben

historisch die praktische und gedankliche Wahrnehmung behinderter Menschen vom
Alten Orient bis ins 19. Jh. Das Ziel ist, «ein möglichst differenziertes Bild der sozialen

Prozesse» aufzuzeigen, wie «Vorstellungen von Normalität gebildet und durchgesetzt,
Menschen auf Grund ihres körperlichen Erscheinungsbildes sowie psychischen und
sozialen Verhaltens geduldet oder marginalisiert, Entscheidungen über gesellschaftliches

Dazugehören [...] zu bestimmten Zeiten anerkannt und im Fortgang der
Geschichte an neuen weltanschaulichen und sozialen Bedingungen verändert wurden»

(20).
Diese anspruchsvolle Fragestellung über drei Jahrtausende zu verfolgen, muss

jeden Autor überfordern, geschweige dass jemand die weit verstreut publizierten For-



Rezensionen 183

schungsergebnisse überblicken kann. Ein Schwerpunkt von Neumanns Ausführungen
ist darum die Antike in ihrer profanen und christlichen Gestalt, was dem Titel und der

Buchreihe sowie der besonderen Quellenkenntnis des Autors entspricht. Hier kann

er seine umfangreiche Materialsammlung ausschreiben, die er 2012 konzis im
Reallexikon für Antike und Christentum unter dem Lemma «Missbildungen» veröffentlichte.

Gelegentliche Ergänzungen im Blick auf andere körperliche und verhaltensmässige
Behinderungen werden allerdings dem generalisierenden Buchtitel Behinderte Menschen

zu wenig gerecht.
Der Zugang zur paganen Antike ist breit angelegt: Mythologie, Naturphilosophie

und Medizin (besonders ausführlich), Hellenismus (realistisch-überspitzte Statuetten!)
bis Spätantike. Von einer «Geschichte und Ethik der Inklusion» wird hier allerdings
kaum etwas sichtbar; im Gegenteil zeigen sowohl mythologische wie hochphilosophische

Vorstellungen elementare Separation. Doch da wir bekanntlich nur Oberschichts-

Zeugnisse zur Verfügung haben, können wir leider nicht wissen, ob die alltäglichen
Erfordernisse der Unterschicht (vermutlich mit besonders vielen Behinderten) zu ähnlich

separierenden Vorstellungen und unsolidarischen Praktiken führten oder/und nicht.
Altes und Neues Testament werden stiefmütterlicher behandelt als die Kirchenväter.

Hier findet Neumann neben Separierendem auch Diakonie sowie die Zulassung
von Körperbehinderten zu kirchlichen Ämtern (allerdings beachtet er nicht, ob eine

solche Behinderung schon vor der Amtseinsetzung bestand oder erst später begann).
Auf eine wiederum stiefmütterliche Darstellung des Mittelalters folgt ein interessanter
Blick auf Darstellungen von Hof-Zwergen und -Narren sowie auf erstaunliche
Renaissance-Gemälde mit Maria und Kind, dessen körperliche Merkmale uns an Trisomie 21

denken lassen. Leider wagte bis heute kein Kunsthistoriker ein fachliches Urteil über
diese Gemälde, die vor allem von Andrea Mantegna stammen. Neumann stülpt ihnen
wohlweislich keine modern-medizinische Diagnose über, sondern fragt nach ihrer
damaligen Funktion als Andachtsbilder. Ein weiteres Kapitel beschreibt den Weg von der

Aufzählung von Monstern bis zu einer wissenschaftlichen Teratologie im 19. Jh.
So sehr ein solcher (notgedrungen eklektischer) historischer Uberblick zu

beeindrucken vermag, stellt sich doch die Frage, ob nicht zuerst noch sehr viel mehr Detail-
Forschung nötig wäre, bis ein seriöser Überblick möglich würde (diese kritische Frage
richtet sich ebenso an den Rezensenten, der selber vergleichbare Überblicke publiziert
hat). Allzu gross ist das Risiko von voreiligen Urteilen und Wertungen. Dazu ein
Beispiel: Neumanns generelle Bemerkung, dass die Hoffnung auf ein gesundes Kind und
die Angst vor Missbildung oder Krankheit in jeder Schwangerschaft erlebt werde (1),
tönt zwar plausibel, aber reibt sich mit dem (von Neumann nicht erwähnten) Befund
der unzähligen antiken magischen Rituale für schwangere Frauen, die in paganer wie
in jüdischer oder christlicher Spielart begegnen. In diesen Beschwörungen geht es

ausschliesslich um das Überleben von Mutter und Kind, doch seltsamerweise nie um die

Bitte für ein gesundes bzw. nicht-behindertes Kind.
Unabhängig von solchen kritischen Anfragen ist das ethische Schlusskapitel zu

würdigen. Hier werden heikle Themen angegangen, wobei der Medizinethiker den ex-



184 Rezensionen

klusiven Deutungsanspruch der heutigen Medizin in Frage stellt: Medizinische Praktiken

an intersexuellen Menschen; nicht-invasive pränatale Diagnostik und deren

Auswirkungen auf eugenische Gelüste nach einer Behinderten-freien Gesellschaft; dabei

macht der Autor auf den oft verdrängten Umstand aufmerksam, dass nur 5% der

Behinderungen genetisch bedingt seien, wogegen der Rest durch exogene Einflüsse

vor oder nach der Geburt entstehe. Unter Verweis auf Kant, der den kategorischen

Imperativ an das menschliche Kollektiv bindet, und auf Habermas («als vorpersonales

Wesen geniesst der Embryo Anerkennung um seiner selbst willen») entwickelt
Neumann eine Ethik der gegenseitigen Fürsorge auf Augenhöhe. Weil «menschliches

Leben grundsätzlich nur in gegenseitigem Handeln möglich ist», ist «zu tun, was man
dem andern schuldig ist» (224).

Zum Schluss sei dem Rezensenten eine persönliche Bemerkung erlaubt, die aus

seiner Erfahrung als Vater eines geistig und körperlich behinderten Sohnes erwächst.

Der Mensch braucht nicht nur Selbstbestimmung und Kommunikation, sondern auch

Schutz, vor allem wenn jemand wegen seiner besonderen Behinderung sich den

notwendigen Schutz nicht selber schaffen kann. Die von Neumann und anderen betriebene

Depravierung der «Separation in Anstalten» verkennt die tagtäglichen Bemühungen
um Empowerment in institutionellen Behindertenheimen (also bedeutend mehr als

den Standard «satt und sauber»), ja gefährdet überdies die politische Bereitschaft zur
weiteren Finanzierung der Heime aus Steuermitteln. Das anspruchsvolle Ziel der

Inklusion, das im Schulbereich der geistig Behinderten m.E. bisher mindestens ebenso

viele Verlierer wie Gewinner produzierte, würde zur heuchlerischen Fratze mutieren,

wenn diejenigen, die am unteren Ende der Behinderten-Rangordnung stehen, schlussendlich

die Zeche für die anderen zahlen müssten.

Edgar Ke/lenberger, Oberwil


	Rezensionen

