Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 75 (2019)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Daniel Stokl Ben Egra, Qumran. Die Texte vom Toten Meer und das Antike Judentum,
UTB Judische Studien 3, Mohr Siebeck, Tiibingen 2016.

462 S., ISBN 978-3-16-150693-2, € 34.99.

Mit diesem Lehrbuch legt Daniel St6kl Ben Ezra eine profunde Einleitung in die Qum-
ranforschung vor. Im Vergleich zu dem bereits etwas dlteren Standardwerk «Einfiih-
rung in die Qumranforschungy» von James C. VanderKam fallt nicht nur der doppelte
Umfang, sondern auch die breitere Ausrichtung des neuen Lehrbuchs auf. Sie ist das
Resultat der Uberzeugung des Autors, dass sich die Welt des frithen Judentums nur im
parallelen Studium aller antiken jlidischen Quellen erschliesst.

In Teil 1 des Buchs findet sich nicht nur eine ausfihrliche Darstellung der Entde-
ckungs- und Forschungsgeschichte der Schriftrollen und der Siedlung von Qumran,
sondern auch eine konzise Buchkunde oder — in diesem Fall besser gesagt — Schrift-
rollenkunde mit Hinweisen zu Schrift und Schreiberpraxis sowie Uberlegungen zur
Textrekonstruktion und Textedition der Qumranrollen. Die darauf folgende «Kurze
Geschichte Juddas in hellenistisch-rémischer Zeit» sowie das Kapitel «Religiose Bewe-
gungen in Judida» fassen das Wesentliche auf knappem Raum zusammen.

Teil 2 befasst sich mit der Archdologie und ordnet Schriftrollen und Siedlung in einen
grosseren Kontext ein, wobel fir die Siedlung Kirbet Qumran nochmals alle in der
Forschungsgeschichte eingebrachten Deutungen und thre Argumente ausfiihrlich be-
sprochen und geprift werden. Von allen Varianten ist fur den Autor die Verbindung
von Siedlung und Schriftrollen sowie die Identifizierung der Bewohner mit den Esse-
nern die einfachste und einleuchtendste Erklarung,

Teil 3 beleuchtet das Verhiltnis von Qumran und Hebriischer Bibel. Dabel werden
nicht nur die Erkenntnisse fur die biblische Textkritik, sondern auch die Fragen des
Kanons und der Schriftauslegung diskutiert. In Teil 4 werden die qumranspezifischen
Texte (Damaskusschrift, Gemeinschaftsregel, Hymnenrolle, Kriegsrolle usw.) vorge-
stellt und auf ihre Trigerkreise und deren Rituale und Vorstellungen hin befragt. Teil
5 widmet sich den durch die Qumranfunde gewonnenen neuen Einblicken ins Antike
Judentum, wozu natiirlich auch das Urchristentum gezahlt wird. Im ausfithrlichen An-
hang finden sich ein Abbildungsverzeichnis, eine ausfiihrliche Bibliographie, detaillier-
te Karten und Pline, Zeittafel, Glossar, Quellenverzeichnis, Archiologische Loci sowie
Personen- und Sachregister.

Die Zeit der Aufregung iiber eine angebliche Verschlusssache Jesu ist in der Qum-
ranforschung gliicklicherweise vorbei. Auch geht Daniel Stokl Ben Ezra mit keinem
Wort auf die durch die Bestseller von Dan Brown wieder angeheizten Spekulationen
ein, die Schriftrollen wiirden brisantes Material iiber Jesus und Maria Magdalena enthal-
ten. Trotz wohltuender akademischer Niichternheit kann und will sich der Autor seiner



Rezensionen 171

durchaus sympathischen Begeisterung fiir die Sache nicht ganz enthalten. So schwirmt
er etwa angesichts der Textfunde von 1947 vom unschitzbaren Wert dieser antiken
judischen Zeugnisse fur den werdenden Staat Israel. Im allgemeinen schliesst sich das
Lehrbuch der wissenschaftlichen Mehrheitsmeinung an und nutzt — wie heute allge-
mein blich — fir die ehemaligen Besitzer der Schriftrollen von Qumran deren Selbst-
bezeichnung «Jachad». Fiir deren umstrittene Identifizierung mit den Essenern nimmt
Daniel Stokl Ben Ezra argumentativ Ockhams Rasiermesser zu Hilfe: Die Annahme
einer zwar den Essenern dhnlichen, aber uns unbekannten Gruppe ist im Vergleich
dazu ungleich komplizierter (siche oben). Die Widerspriiche der Essener-Darstellung
in den Quellen erklirt Daniel Stokl Ben Ezra mit der Annahme unterschiedlicher
Essener-Gruppierungen, die hinter der Damaskusschrift und der Gemeinschaftsregel
stehen. Schon der judische Historiker Flavius Josephus unterschied Essener, die mit
Familie und Kindern lebten, von zolibatir und in Giitergemeinschaft lebenden Es-
senergruppen. Die Unterscheidung bei Stockl Ben Ezra erfolgt analog: Erstere stehen
hinter der Damaskusschrift, letztere hinter der Gemeinschaftsregel. Diese Unterschei-
dung hat hohe Plausibilitdt, weil sie einerseits Josephus folgt und andererseits, weil
die Damaskusschrift selbst von Familien mit Frauen und Kindern spricht, wihrend
die Gemeinschaftsregel nur Minner erwihnt, die in Giitergemeinschaft leben. Im so-
ziologischen Sinn ist dabei dutchaus von einer «Sekte» zu sprechen, doch darf der
pejorative Beigeschmack dieser Zuschreibung nicht zur Annahme verleiten, die Inhalte
der Qumranschriften seien innerhalb des damaligen Judentums marginal. Im Gegenteil
— und Daniel St6kl Ben Ezra versteht es gut, deren Inhalte fiir das Antike Judentum als
Ganzes fruchtbar zu machen.

Seine Einleitung kann allen ans Herz gelegt werden, die sich fiir das Antike Juden-
tum, das Urchristentum oder fir Qumran interessieren.

Christian Metzenthin, Zirich

Jiirgen Ebach, Das Alte Testament als Klangraum des evangelischen Gottesdiens-
tes, Gutersloh 2016.

368 S., ISBN 978-3-579-08242-4, € 29.99.

Jurgen Ebach (¥1945) fiihrt den detaillierten Nachweis, dass die ganz gewohnliche
Sonntags-Liturgie in einem evangelischen Gottesdienst zutiefst vom Alten Testament
durchtrinkt ist. Aus einem «schlichten» detaillierten Durchgang durch die liturgische
Otrdnung seiner Bochumer Heimatgemeinde in 27 Abschnitten wird unbestreitbar klar,
wie priasent das Alte Testament im Gottesdienst ist und dass es eine auch hier und heute
nachhaltig prigende Kraft besitzt. Auf diese Weise will Ebach die vielfach vorgetragene
Sicht von Notger Slenczka widetlegen, das Alte Testament sei im frommen Bewusstsein
von Christinnen und Christen in der Gegenwart weniger wert als das Neue Testament



172 Rezensionen

(vgl. zuletzt N. Slenczka: Vom Alten Testament und vom Neuen. Beitrige zu Neuver-
messung thres Verhaltnisses, Evangelische Verlagsanstalt, Leipzig 2017).

Der Inhalt (ich nenne nachfolgend die Kapiteluberschriften sowie die Seitenzahlen
des Kapitelanfangs) stellt sich folgendermassen dar:

Zur Einfihrung (13); Der Ort des Gottesdienstes oder: Wo wohnt Gott? (23); Glo-
ckenlduten (35); Lieder (42); Presbyterinnen und Presbyter (51); Im Namen Gottes (56);
«des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes» (73), Amen (77); «Unsere Hilfe
steht im Namen des Herrn» — «der Himmel und Erde gemacht hat» (84); Psalm (88);
«Ehr” sei dem Vater und dem Sohn und dem Heiligen Geist, wie es war am Anfang, jetzt
und immerdar und von Ewigkeit zu Ewigkeit. Amen» (110); Siindenbekenntnis (125);
«Kyrie eleison» (131); Gnadenzuspruch und Gloria (142); «Der Herr sei mit euch» — «und
mit deinem Geist» (148); Schriftlesung (158); Halleluja (172); Glaubensbekenntnis (176);
Kollekte (204); Kanzelgruf3 (241); Predigt (256); Kanzelsegen (277); Abendmahl (280);
Abkiindigungen (299); Fiirbittengebet (307); Vaterunser (317); Segen (331). Ein Litera-
turverzeichnis (344) und ein Register (358) runden den schon ausgestatteten Band ab.

Die Idee ist simpel, aber wegen ihrer Anschaulichkeit und empirischen Nachvoll-
ziehbarkeit geradezu genial. Die Sprache ist klar und auch fiir interessierte Laien gut
nachvollziehbar (hebriische Ausdriicke z.B. werden immer tbersetzt). Im Grunde wird
im Zuge der Erlduterung des Gottesdienstes cine kleine Theologie des Alten Testaments
entwickelt. Wie Ebach auf S. 13-16 erklart, suchte er in Auseinandersetzung mit anderen
vorliegenden Werken gleichen Titels fiir seine Hauptvorlesung <Theologie des Alten Tes-
taments nach einem plausiblen Darstellungsrahmen und einer inneren Kohirenz und
fand sie in Rainer Albertz’ Forderung, konsequent «auch die (gegenwirtige) Kirche zu
ithrem Interpretationskontext zu machen». «In diesem Kontext wurde mir der gegenwiir-
tige Gottesdienst zu einem ebenso reizvollen wie tragfihigen Klangraum des Alten Tes-
taments im heute gelebten Christentumy (15). Der Aufweis der vielgestaltigen Bezugnah-
men der aktuellen Liturgie auf alttestamentlichen Gedanken und Traditionen trigt sicher
effektiv zur Wertschitzung des Alten Testaments bei — angefangen vom Kirchenbau als
«Zel», vom Glockenliuten als Schofar-Blasen, von der deuteronomistischen Namens-
theologie des I nomine patris — mit abschliessendem Amen, vom Erbarmen Gottes und
dem Gloria, den Kirchenliedern tiber die Psalmenlesungen (samt einer Theologie der
Psalmen) und Responsorien, von einer Theologie des Opfers in Gestalt der Geldsamm-
lung, vom Predigttext bis zur Abkiindigung (als einer Art Prophetie), Fiirbitter im Alten
Testament (Samuel, Mose und Hiob) bis hin zum magischen Wort des aaronitischen
Segens. Dabei werden Grundthemen alttestamentlicher Wissenschaft erkennbar.

Das Buch leistet einen Beitrag zur Liturgiewissenschaft; man kann sozusagen mit
dem Buch in der Hand den Ablauf eines Gottesdienstes erhellend nachvollziehen. Das
Werk leistet aber auch einen Beitrag zur Systematischen Theologie: Wenn man die Pri-
senz alttestamentlicher Denkfiguren im allsonntaglichen Gottesdienst bewusst durch-
schaut und ihre fundamentale Bedeutung erkennt, wird man weniger auf den Gedanken
kommen, das Alte Testament zu degradieren. Allerdings ist mit Ebachs Studien nicht
geklirt, ob das Alte Testament in seiner ganzen Fiille liturgisch legitimiert ist, oder eben



Rezensionen 173

nur — was ja auch Slenczka zugesteht — in seinem partiellen Gebrauch. Vetus testamentum
in liturgia receptum ist eine etwas eklektische Theologie. Denn es bleibt ein Faktum, dass
nur geringe Bruchstiicke der alttestamentlichen Literatur heute verwendet werden, wih-
rend die grosse Masse der Texte des Alten Testaments auch der sehr aktiven Kirchenge-
meinde unbekannt bleibt.

Jedenfalls liefert Jirgen Ebach einen sehr wichtigen Baustein zur Verteidigung der
Bedeutung des Alten Testaments in der Kirche, wofiir ihm sehr zu danken ist.

Manfred Oeming, Heidelberg

Ulrich H.]. Kirtner, Fiar die Vernunft. Wider Moralisierung und Emotionalisierung in
Politik und Kirche, Evangelische Verlagsanstalt, Leipzig 2017.

172 8., ISBN 978-3-374-04998-1, € 15.00.

Das hier zu rezensierende Buch erschien vor etwa zwei Jahren. Wihrend seiner Abfas-
sung war die Flichtlingskrise mit all ihren Problemen und gesellschaftlich-politischen
Konsequenzen in vollem Gang, die Briten hatten beschlossen, die EU zu verlassen,
Donald Trump wurde zum Prisidenten gewihlt und in Europa zeigte sich allerorts
eine Stirkung populistischer Stromungen. Vor diesem Hintergrund kommen Kértners
Ausfiihrungen zu stehen.

Der Autor setzt ein mit einer Diagnose des postfaktischen Zeitalters, dessen fak-
tendistanzierte Tendenzen angesichts historischer Vorliufer besser als «kontrafaktisch»
(13) zu beschreiben seien. Unbeschadet dessen diagnostiziert Kértner —in Ubereinstim-
mung mit dhnlich lautenden Einschitzungen aus Soziologie und Politikwissenschaft —
eine ernstzunehmende «Demokratiekrise» (23). Das Spezifikum seiner eigenen Analyse
besteht in der Identifizierung zweier wichtiger Katalysatoren dieser Krise: einerseits
einem verbreiteten Hang zur «Hypermoral» (Gehlen), andererseits einer «Politik der
Gefiihle» (41ff.), verstanden als politische Funktionalisierung von Emotionen. Kortner
weist wiederholt darauf hin, dass gerade auch kirchliche Akteure und Reprisentanten
an beiden Aspekten nachhaltig Anteil haben (vgl. 23f.), wobei er nicht zuletzt auf die
durch Wolfgang Huber und seine Schiiler vertretene Form der &ffentlichen Theologies
abzielt. Zunehmend sei eine «Re-Theologisierung der Politik» (57ff.) zu beobachten,
die allerdings auch von dezidiert politisch Handelnden betrieben werde.

Der gesteigerten Bedeutung von Emotionalisierung und Moralisierung in der 6f-
fentlichen Meinungsbildung stellt Kortner das klare Plidoyer fiir einen «verniinftigen
Diskurs» (55) entgegen, in dem eine entscheidende «Grundlage der modernen Demo-
kratie» (ebd.) zu erblicken sei. Fiir die Frage nach dem Verhiltnis von Politik und Reli-
gion bzw. Staat und Kirche positioniert er sich kritisch gegeniiber dem Anspruch, wie
erin der ersten These des gemeinsamen Sozialworts der EKD und der DBK (1997) ge-
dussert wird: Die Kirchen wollten nicht selbst Politik machen, sondern Politik méglich



174 Rezensionen

machen. Kértner orientiert sich stattdessen am Gedanken der <kritischen Solidaritido,
wie er in der (Demokratie-Denkschrift entwickelt wurde (vgl. 64ff.). Zur Vorausset-
zung habe dieser die Annahme verniinftiger Besinnung auf politischer wie religics-
kirchlicher Seite gleichermassen, wofiir es «politische Vernunft» (81£f.) und «theologi-
sche Vernunft» (91£f.) in ein konstruktives Verhiltnis zu setzen gelte. Theologie und
Kirche kommt die Aufgabe zu, jene <kritische Solidaritit vor allem auch durch das
offentliche Insistieren auf Entmoralisierung und Entemotionalisierung zur Geltung
zu bringen, das sich als Einiibung der reformatorischen Unterscheidung von Gesetz
und Evangelium begreifen lisst, die Kortner freilich stark von Barmen V her liest. Den
damit benannten Anforderungen habe sich jede Form der ©ffentlichen Theologie> zu
stellen — an deren prinzipieller Berechtigung Kértner durchaus festhilt.

Seine Gegenwartsdiagnose ist in weiten Teilen sehr iiberzeugend. Das Aufzeigen
der problematischen Folgen einer gefiihlsgesteuerten Moralisierung im Blick auf eige-
ne sowie divergierende Standpunkte fiir den Aufbau der 6ffentlichen Meinung und der
demokratischen Gesellschaft, nimmt einen entscheidenden Krisenfaktor in den Blick
und sucht thm normativ gehalthaltvoll etwas entgegenzusetzen. Angesichts gegenwir-
tig — nicht nur in der Theologie — vielfach anzutreffender Reserven gegeniiber einem
Rekurs auf aufklirerische Vernunft ist deren positive Hervorhebung durch Kértner
wohltuend. Dazu gehort auch die Betonung der Bedeutung des Kompromisses (vgl.
066. 86ff.), ohne dessen Kultivierung eine solche Gesellschaft schwerlich wird auskom-
men kénnen, die zum einen pluralistisch verfasst ist, zum anderen aber kontinuierlich
gegen die Fliehkrifte soziokultureller Segmentierung anarbeitet, um ein Mindestmass
gesellschaftlicher Kohision zu gewihrleisten.

Eine Riickfrage mochte ich hinsichtlich Kortners Identifizierung von Moralismus
und <thischer Theologie> formulieren. Sie zeigt sich nicht zuletzt, wenn er unter Re-
kurs auf eine Programmformel Rendtorffs gleich im Vorwort festhilt: «Auch in den
Kirchen lasst sich das Phinomen der Moralisierung beobachten. Vielerorts verbreitet
ist die These, das Christentum sei in der Moderne in sein ethisches Zeitalter einge-
treten» (5). Diese Identifierzierung ist nur dadurch méglich, dass Moralisierung und
Ethisierung unter der Hand gleichgesetzt werden, was Kortner selbst an anderer Stelle
ausdriicklich zuriickweist (vgl. 28). Diesbeziglich sei daran erinnert, dass es den un-
terschiedlichen Entwirfen ethischer Theologie nicht nur darum zu tun ist, christliche
Themen im Ausgang menschlicher Lebensfragen zu rekonstruieren, sondern auch
die Konflikttrichtigkeit von Moral herauszuarbeiten und die Notwendigkeit ethischer
Kommunikation darzulegen. Ohne weitere Differenzierungen wird man eine Beto-
nung des Ethischen in der Theologie jedenfalls nicht einfach mit Moralisierung gleich-
setzen kénnen. FEine entsprechende Vorsicht hitte Kértner vielleicht auch vor seinem
herablassenden Bezug auf Menschenwiirde, Menschenrechte, soziale Gerechtigkeit
und Toleranz als «sikulare|...] Schwundstufen» (110) des Glaubens bewahrt.

Konstantin Planl, Halle-Wittenberg



Rezensionen 175

Cees van der Laan, Moesje Alt. 50 jaar zending in Nederlands-Indi€, Uitgeverij van
Wijnen, Franeker 2016

280 S., ISBN: 978-90-5194-530-0, € 25.95.

Das Buch des in Birmingham studierten und bei Hollenweger promovierten nieder-
lindischen Theologen beleuchtet Leben und Wirken einer besonderen Frau, die fiir
die Entstehung und Verbreitung der Pfingstbewegung im ehemaligen Niederldndisch-
Indien, heute Indonesien, von grosser Bedeutung war. Als junge Frau wanderte Mar-
got Alt (1883-1962) nach Java aus, wo sie zunichst als Kinderméidchen und Kran-
kenschwester arbeitete. Thre missionarische Tatigkeit begann nach einer spirituellen
Erfahrung, die sie zur Hinwendung zum Christentum bewegte.

In dieser geistlichen Arbeit fand sie ihre Lebensaufgabe. Dank ihrer inneren Ubet-
zeugung und ihrem klaren Verstand konnte sie glaubwiirdig missionieren und zielstre-
big organisieren. Sie hat sich mit ihrer Verkiindigung und ihren Leitungsgaben trotz
Malaria unermidlich fir bestehende Gemeinden eingesetzt und auch viele neue Ge-
meinden gegrindet. Fiir allerlei Menschen wurde sie zu einer geistlichen Mutter (daher
der Name «Moesje» — ein Kosename fiir «Mdttercheny).

Margot Alt war eine charismatische Frau, die nicht nur durch das gesprochene
Wort, sondern ebenso durch ihre zahlreichen Veroffentlichungen — darunter auch Ge-
dichte und Lieder — viele Menschen erreicht hat. Sie wurde auch wegen ihrer sozialen
Arbeit sehr geschitzt. Es ist bewegend zu lesen, wie sie bereits frith die Gefahren des
Nationalsozialismus und des Antisemitismus erkannte; auch wie sie spiter in der Zeit
der grossen politischen Umwilzungen in Indonesien ihren Auftrag in Wort und Tat
umgesetzt hat.

Moesjes farbige Begleittexte fiir das personliche Bibelstudium zeigen, dass sie Leh-
re und Leben miteinander verbinden wollte. Ihre Erorterungen zu zentralen Glaubens-
fragen sind reprisentativ fiir eine aufgeschlossene Pfingsttheologie. Mehr als 50 Jahre
ist sie in Indonesien titig gewesen.

Diese Biographie zeigt erneut die Qualititen von Van der Laan als Historiker. An-
hand der verfiigharen Quellen sowie Erinnerungen von Zeitgenossen lisst er dieses
ganze Leben — mit vielen Details — vor den Augen der Leser lebendig werden. Man
spirt des Autors Sympathie fiir Margot Alt und sein Bestreben, ihr Leben zugleich
objektiv zu beschreiben. Hinzu kommen die vielen Bilder, die dem Buch gut tun.

Dieses Buch fiillt eine Liicke in der bisherigen Literatur Giber Missionsgeschichte.
Das ist zu begriissen. Umso mehr, weil die Pfingstbewegung mit ithren Millionen Mit-
gliedern im heutigen Indonesien die grosste christliche Gemeinschaft ist.

Jan Veenhof, Gunten



176 Rezensionen

Wolfgang F. Stammier, Hans-Joachim Pagel, Theo Stammen (Hg.), Uber Krieg und Frieden.
Die Friedensschriften des Erasmus von Rotterdam, aus dem Lateinischen ubersetzt
von Hans-Joachim Pagel, Wolfgng F. Stammler und Werner Stingl, Alcorde Verlag,
Essen 2018.

544 §., ISBN 978-3-939973-72-0, € 48,00.

«In einer Zeit, in der sich wieder einmal Abgriinde auftun und der Frieden — und nicht
nur der Frieden, sondern die Schépfung als Ganzes — mehr denn je einer kaum mehr
beherrschbaren Bedrohung ausgesetzt ist, fithlen wir [...] uns deshalb aufgerufen, mit
diesem Band, der erstmals simtliche Friedensschriften in sich vereinigt, diese Sehn-
sucht nach Frieden im und aus dem Geist des Erasmus weiter zu schiiren und lebendig
zu erhalten.» (11) So begriindet Wolfgang F. Stammler in seinem Vorwort das vorlie-
gende Unternehmen; das «deshalb» bezieht sich auf die Erwartung, dass Erasmus'
Gedanken sich detztlich auf eine geheimnisvolle Weise nicht weniger machtvoll als
alles Aufristen mit Worten und Waffen» erweisen werden, «indem sie rational und mit
Leidenschaft argumentierend an das Gute im Menschen appellieren» (ebd.). Ob diese
Erwartung nicht zu optimistisch ist, wird sich zeigen. Jedenfalls ist diesem Impuls eine
Uberaus sorgfiltig gemachte Ausgabe zu verdanken.

Abgedruckt sind in dem Band in chronologischer Reihenfolge: die «Oratio de pace
et discordia» des etwa zwanzigjahrigen Erasmus, der «lulius exclusus», ein Brief an den
Abt Anton von Bergen aus dem Jahre 1514, das Adagium 3001 («Dulce bellum inex-
pertis») der Basler Fassung der Adagia von 1515 nach der letzten vom Autor selbst be-
sorgten Ausgabe von 1536, drei Kapitel aus der «Institutio principis christiani», selbst-
verstindlich die «Querela pacis», drei Abschnitte aus den «Colloquia familiaria» und
zuletzt die «Ultissima consulatio de bello Turcis inferendo» von 1530 in einer ersten
vollstindigen Verdeutschung. Jedem Text vorangestellt ist eine Einleitung, die ihn nicht
nur biographisch und historisch einordnet, sondern auch tiber die Textgeschichte und
die jeweilige Textgrundlage Rechenschaft ablegt.

Die zusammengestellten Schriften sind allesamt bekannt — am wenigsten vielleicht
noch die erste und die letzte sowie der Brief. Der Wert des Bandes liegt also nicht in
den Einzeltexten, sondern in der Zusammenstellung selbst, die den Lesern eine Uber-
sicht tber die Behandlung des Themas durch Erasmus wihrend dreier Jahrzehnte er-
moglicht und dem grossen Humanisten in der aktuellen Debatte um Krieg und Frieden
erneut eine gewichtige Stimme verleiht. Dazu besonders hilfreich sind die den Texten
vorangestellten drei Essays in der Sache ausgewiesener Autoren, auf die ich mich im
Folgenden konzentriere.

Theo Stammen legt in seiner Einfithrung «Erasmus und die Friedensschriften» sein
Augenmerk besonders auf die literarischen Formen. Denn die «hier vorgelegte Edition
der Friedensschriften bietet so auch einen Uberblick iiber die Stil- und Literaturfor-
men, in denen Erasmus seine konkrete Zeitanalyse wie seine therapeutische Botschaft
an die Zeitgenossen formuliert» (21). Der Brief eroffnet andere Wege als eine Samm-
lung von Adagia oder eine Zusammenstellung vertrauter Dialoge zu Lehrzwecken; die



Rezensionen 177

Satire bietet andere Méglichkeiten als ein Firstenspiegel — eine Gattung, die auf Xe-
nophons «Kyroupadie» (im Text heisst es filschlich: «Kyropidie», 24) und Senecas «De
clementia» zurlickgeht und derer sich Erasmus mit seiner «Institutio» bedient. Diese
form- und gattungsgeschichtlichen Hinweise helfen ungemein, die Texte des Erasmus
nicht flichig zu lesen; sie verleihen ihnen Relief und Tiefenschirfe.

Das Bild des «Gelehrten und Schongeistes, der, bar starker Leidenschaften, den
groBBen Kimpfen seiner Zeit tunlichst aus dem Weg zu gehen» versucht (31), modifi-
ziert Volker Reinhardt in seinem Beitrag «Ideal und Augenmal» iiber «Erasmus und
die Politik seiner Zeit». Richtig ist, so Reinhardt, «dass der fromme Humanist Erasmus
dem zerstorerischen Egoismus des Menschen, speziell der Michtigen, misstraute, da-
her die Extreme hasste und statt der schnellen und gewaltsamen Aktionen langfristige
und nachhaltige Losungen bevorzugte. Doch das schloss nicht aus, da, wo ithm die
Zustinde unhaltbar schienen, mit beilender Kritik und dtzendem Spott zuzuschlagen
— allerdings mit gewissen Vorsichtsmallnahmen.» (ebd.) Diese These verifiziert Rein-
hardt am «Julius exclusus», dessen Autor zu sein Erasmus stets bestritten hat, und an
der «Institution, die er als kithnen Gegenentwurf zum kriegerischen Ethos des Adels
versteht. Reinhardt hat iiber Francesco Vettori geschrieben, iiber die Borgia-Pipste
und Machiavelli — dieses breite Wissen erlaubt es ihm, Vergleiche mit Letzterem und
mit dessen Weggetdhrten Francesco Guicciardini zu ziehen, die Kontroverse mit Lu-
ther theologisch auf den Punkt zu bringen und schlieB8lich die Perspektive bis zu der
resignativen Feststellung Montaignes (er fehlt im Register!) zwei Generationen spiter
auszuziehen, kein Streit sei so erbarmungslos wie der christliche.

«Pazifisten, Bellizisten, Scholastiker — drei Grundhaltungen zu Krieg und Frieden
in der Renaissance» stellt der spanische Kirchenhistoriker Mariano Delgado vor. Da-
bei geht es um die Frage, «ob der Krieg angesichts der conditio humana in bestimm-
ten Situationen nicht auch ein notwendiges Ubeb sei, ein Faktum, auf das man sich
vorbereiten und das man volkerrechtlich regeln sollte, ja, ein Mittel zur Friedenssiche-
rung durch priventive Abschreckung potentieller Aggressoren» (ebd.). Neben Juan
Luis Vives ist Erasmus der exponierteste Vertreter der pazifistischen Richtung, deren
elementare Voraussetzung eine optimistische Anthropologie darstellt. Diese Primisse
teilen eben die Bellizisten nicht. Unter dem Begriff «Scholastiken fasst Delgado einige
katholische Theologen zusammen, fir die der Krieg eine ethisch-moralische Gewis-
sensfrage darstellt; im weiteren Sinn gehort auch der berithmte Las Casas hierher, des-
sen Anthropologie quasi-erasmische Ziige trigt: «So kann man zum Abschluss sagen,
dass erasmisches Friedensdenken im Alten Europa angesichts der Konfessionskriege
und der Turkengefahr nicht nur verhallte. Als dascasisches) Denken verschaffte es sich
auch im Schatten der Eroberung und Evangelisation der Neuen Welt nachdriicklich
Gehom (78), allerdings leider, ohne viel zu bewirken.

Die Schwiche erasmischer Gedanken ist wohl tiefer begrindet als in der politi-
schen Faktizitit. Am besten hat ihr vielleicht der mit einem untriiglichen psycholo-
gischen Gespiir begabte Stefan Zweig in seinem 1934 erschienenen Buch «Triumph
und Tragik des Erasmus von Rotterdam» Ausdruck verliehen: dass nimlich «Ideal und



178 Rezensionen

Augenmal» eben doch erkauft sind mit einem Mangel an Blindheit aus Leidenschaft,
an vitaler Vereinnahmung und Hingabe — oder mindestens ihre dialektische Kehrseite
darstellen.

Es ist ein wunderschones Lesebuch geworden, wozu die 86 hervorragend ge-
druckten Abbildungen ein gutes Teil beitragen. Anmerkungen, Bibliographie, Bild-
nachweis und Register schliessen den geradezu luxuriés wirkenden Band ab. Man
kann dem Buch nur weite Verbreitung wiinschen — und noch mehr dem Geist, der
aus ihm spricht.

Hermann-Peter Eberlein, Wuppertal

Christoph Elsas, Mystik in der Globalisierung. Diskurs und Traditionen der Chalda-
ischen Orakel im Kontext heutiger Religionsbegegnung, Riickfragen an Zarathustra,
Gnosis, Platonismus und Augustin mit Ubersetzung der Orakelfragmente und erliu-

ternder Texte des Christen Psellos und des Hellenisten Numenios, EB Verlag, Betlin
2017

432 S., ISBN 978-3-86893-249-2, EUR 69.00.

Christoph Elsas (Universitit Marburg) gehort zu den renommierten dialogisch orien-
tierten Religionswissenschaftlern. Angesichts der auf die Gegenwart ausgerichteten
dialogischen Zielrichtung dieser Arbeit im Horizont antiker esoterischer Orakel taucht
allerdings die Frage auf, wie von dort der Bogen zu einer heutigen Religionen-Begeg-
nung geschlagen werden soll.

Immerhin: Elsas geht es grundsitzlich um ein mythisches, symbolisches und uni-
verselles Welt-Verstehen, so Kapite/ 1 (11-21). Eine entscheidende Zugehensweise bil-
det fiir ithn die «Archdologie des Wissens» von Michel Foucanlt. Auch bezieht er sich auf
Ernst Cassirers Datlegungen zu religiésen Symbolisierungsprozessen, die es ermogli-
chen. «Astrologie, Alchemie oder eben die Chaldidischen Orakel als antike Sinnsysteme
[zu] verstehen» (12).

Im 2. Kapitel (23-139) kommt ausfiihrlich Religion und Globalisierung im heuti-
gen westeuropdischen Diskurs zur Sprache. Von daher ldsst sich dann ab Kapite/ 3 die
Rezeptionsgeschichte der Chalddischen Orakel erschliessen. Hier betont Elsas einen
wichtigen Reflexions-Zusammenhang von Religionswissenschaft und Theologie im
Blick auf religiése Pluralitit und Toleranz (2.7). Dazu zeigt er, wie die Denkmodelle
von Atheismus, Polytheismus und Monotheismus (2.2) zusammen mit Formen von
Dualismus (2.3) in der Geschichte stark variierende Vorstellungen hervorgebracht ha-
ben.

Das gilt wohlgemerkt bereits seit der Antike im Mittleren Osten und im gesamten
Mittelmeerraum. Europa ist — so gesehen — bis heute immer wieder religiéses Einwan-
derungsland.



Rezensionen 179

Die Orakel-Fragmente und ihre Rezeptionsgeschichte (Kapite/ 3-7): Nach diesen
Riickfragen aus heutiger Perspektive geht es ab Kapize/ 3 (141-150) um die forschungs-
geschichtlichen Ergebnisse zu den Chaldiischen Orakeln.

Der Verfasser verdeutlicht (3.7), dass die Orakel bereits im 2. Jh. n.Chr. im Um-
feld von Hermetik und Gnosis und besonders des syrischen Platonikers Nuwmenzos von
Apameia eine wichtige Rolle spielen. Diese sind im Kontext der Synkretismen des an-
tiken Vorderen Orients und des Mittelmeerraums zu sehen. Insgesamt spiegeln die
Orakel neben zoroastrisch-dualistischen Tendenzen Elemente der hellenistischen G6t-
terwelt und des platonischen Denkens. Doch mit der «Archiologie des Wissens» ist
zunichst die wihrend Renaissance und Aufklirung verbreitete Rezeption der Orakel
als zoroastrische Weisheit zu dekonstruieren (3.2).

Der Autor beschreibt im Kapite/ 4 (151-203) die christliche Kommentierung der
Texte durch den Universalgelehrten Michael Psellos im 11. Jh. Bei Psellos sind die meis-
ten der Orakeltexte iiberliefert. Elsas hat sie erstmals in deutscher Ubersetzung pub-
liziert. Sie bilden eine Etappe der griechischen Rezeptionsgeschichte und einen Brii-
ckenschlag in die byzantinische Theologie.

Im Kapite! 5 (205-252) steht die neuplatonische Philosophie des auch politisch hoch
geschitzten Pltin mit seiner kosmischen Mystik (5.7) zusammen mit der Diskussion,
die er mit Anhédngern von Numenios und der Gnosis fithrte, denn diese nehmen weitere
Verinderungen vor.

Schlieflich kommt als lateinischer Theologe Augustinus von Hippo (354—430)
ausfithrlich zur Sprache (5.2). Selbst dieser grole Theologe integriert Elemente in
seine Theologie, die an die iranisch-chaldiisch geprigte Manichder-Gnosis anklingen
— wohlgemerkt: trotz seiner Abwendung vom Manichidismus. Aber fiir die Formulie-
rung der Eigenstindigkeit seiner Gnadenlehre bietet ihm die eigene Neuinterpretation
plotinischer Lehren eine Stiitze.

Um die Chalddischen Orakel noch genauer zu erschliessen, legt Elsas in Kapite/ 6
(253-273) erstmals die Kontexte der Orakel in den Fragmenten des Numenios in deutscher
Ubersetzung vor! Daran schliesst sich in Kapite/ 7 (275-315) die Erérterung der Ei-
nungspotentiale der kosmischen Mystik an, ehe sie neuplatonisch und christlich inter-
pretiert wurden.

Elsas stellt in diesem Zusammenhang natiirlich die Géttin Hekate (zugleich als
Weltseele) vor sowie vergleichbare weibliche Gottheiten griechischer und orientali-
scher Herkunft (7.2) in ihrer Funktion fiir die Uberginge in andere Welten (7.3, vgl.
293 und 165). Es sind zugleich Themen von Abstieg und Wiederaufstieg der Seele aus
der Materie in das reine Licht (312).

Elsas sieht im Kapite/ § (317-361) Potentiale von Mystik in heutigen Religionskon-
takten von dorther grundgelegt, auch iiber die Traditionsstringe (8.7) im Anschluss an
Dionysios Areopagita. Die von Areopagita reprisentierte Verbindung von Neuplato-
nismus und Christentum hat die mittelalterliche Mystik sowohl christlich wie islamisch
gepriagt. Das ldsst sich z.B. an Rumi (8.2), aber natiirlich ebenso bei Hildegard von
Bingen und bei Meister Eckhart (8.3) zeigen. So kann Elsas heutige Entsprechungen



180 Rezensionen

heranziehen, besonders bei dem kurdischen Islam-Gelehrten Beditizziman Said Nursi.
Noch weiter: Elsas gibt zum Schluss einen Ausblick auf fernéstliche Ahnlichkeiten im
Daoismus und im japanischen Buddhismus.

Im Grunde erfordern all diese erstaunlichen Verbindungslinien eine panentheistische
Korrektur traditioneller (christlicher) Gottesvorstellungen (361).

Fur die Fille des vom Autor verarbeiteten Materials wire ein Sach- und Personen-
register hilfreich gewesen, in dem auch die Chalddischen Orakel thematisch noch wei-
ter aufgeschlisselt wiirden. Davon abgesehen: Dem Religionswissenschaftler gelingen
durch die Struktur seiner Darstellung — im Horizont der Foucaultschen Archiologie
des Wissens — Chancen fiir einzelne Traditionen tbergreifende Glaubensverstindnisse.

Gerade die Rezeptionsgeschichte der Chalddischen Orakel zeigt mystische Stro-
mungen in ihrer Fahigkeit, Unterschiedliches eigenstindig weiter zu entwickeln. Und
so bilden diese antiken Texte Anstdsse fiir eine Begegnung der Religionen auf globaler
Ebene, die sich auf die visiondre Kraft dialogischer Mystik berufen kann.

Reinhard Kirste, Dortmund

Regina Polak, Migration, Flucht und Religion. Praktisch-Theologische Beitrige.
Band 1: Grundlagen. Band 2: Durchfihrungen und Konsequenzen, Matthias Grine-
wald Verlag, Ostfildern 2017

Band I: 285 S., ISBN 978-3-7867-3088-0, € 28.00.
Band II: 334 S., ISBN 978-3-7867-3104-7, € 32.00.

In zwei Sammelbanden mit insgesamt 16 Beitrigen gibt Regina Polak Einblick in
ithre iiber 10 Jahre wihrende Forschung zum Themenfeld Migration, Flucht und
Religion. Die Beitrige wurden bis auf zwei bereits an anderen Orten publiziert,
meistens in Zeitschriften. Die Herausgabe einer Sammlung ihrer Aufsitze hat den
Vorteil, dass die einzelnen Beitrige einfacher zuginglich sind, besser wahrgenom-
men werden, und dass die Leserin eine Art Synopse von Polaks Denken zu Flucht
und Migration erhilt. Redundanzen kénnen durch eine solche Anlage nicht vermie-
den werden.

Die Besonderheit der Binde liegt in ihrer katholischen und praktisch-theolo-
gischen Perspektive. Katholische Migrationsgemeinden sind in der Forschung zu
Religion und Migration nidmlich bislang nur am Rande Thema, auch wurden katho-
lische Lehramtstexte wenig ausgewertet. Die Praktische Theologie, anders als die
Missionswissenschaft, beschiftigt sich erst seit kurzer Zeit mit dem Thema Migra-
tion. Keinesfalls sind die Bande aber einseitig. Die Autorin bearbeitet die Thematik
interdisziplinir. Schlisselwerke und -begtiffe zur Thematik aus der protestantischen
und katholischen Missionswissenschaft werden ebenso verwendet wie religionswis-
senschaftliche und sozialwissenschaftliche Zuginge.



Rezensionen 181

Die vier Beitridge des ersten Teils des ersten Bandes treten gegen die Migrations-
blindheit der Theologie an. Die Theologie bietet Ansatzmdglichkeiten, Potentiale von
Migrationsbewegungen in den Vordergrund zu stellen. Biblische Perspektiven auf Mi-
gration kénnen als Seh-Hilfe, als Frithwarnsystem, aber vor allem auch als Hoffnungs-
stifter fiir einen addquaten Umgang mit zeitgendssischer Migration dienen.

Die wiederum vier Beitridge des zweiten Teils widmen sich sozialwissenschaftli-
chen, empirischen Zugingen zu Religion im Kontext von Migration. Es werden nicht
nur Forschungsergebnisse diskutiert, sondern auch hilfreiche methodische Herange-
hensweisen vorgestellt. Die empirischen Beitrige diskutieren die Konzepte von Inte-
gration und Inklusion, sie orientieren sich auch an der Frage, welche Rolle Religiositit
im Migrationsprozess spielt. Insbesondere zu Veranderungen der sozio-religiésen Situ-
ation im Ankunftsland bedarf es weiterer Forschung. Die Stirke der empirischen Bei-
trige liegt darin, dass katholische Gemeinden untersucht werden. Gleichzeitig erhalt
die Leserin Einblick in die andernorts wenig beriicksichtigte Situation in Osterreich,
die durch die katholische Mehrheitsbevolkerung und eine vielfiltig prasente christliche
Orthodoxie durchaus ein spannendes Forschungsteld ist. Die Ergebnisse der empiri-
schen Forschung gehen leider wenig tiber eine Aufzidhlung hinaus und kénnten noch
stirker ausgewertet werden. Es wire dariber nachzudenken, warum sich auch die
theologisch-empirische Forschung rund um das Konzept der Integration dreht. Gibe
es nicht andere theoretische Grundlagen, die fiir die theologische Forschung interes-
santer wiren? Bausteine dafiir sind in Polaks zweitem Band zu finden.

Im ersten Teil des zweiten Bandes steht die Frage der Convivenz im Zentrum: wie
leben wir in einer Migrationsgesellschaft zusammen und welche Herausforderungen
stellen sich dabei fiir Theologie und Kirche? Das Zusammenleben in Vielfalt und Ver-
schiedenheit wird als Schliisselfrage im 21. Jahrhundert herausgearbeitet. Modelle sind
gefragt, die Homogenititsroutinen entgegentreten kénnen. Es wird das Modell der
Convivenz entfaltet, das auf den Missionswissenschaftler Theo Sundermeier zurtck-
geht, und Teilhabe auf der Ebene gesellschaftlicher Netzwerke in Lebens-, Lern- und
Feiergemeinschaften ermdglicht. In einem solchen Modell steht das Miteinander und
nicht das Fiir-Jemanden im Vordergrund. Polak macht sich dariiber hinaus daftir stark,
die biblischen Diversitits-Narrative zu etablieren und kritisch zu reformulieren, um
Migration in Europa zu deuten. Weiter wird das Modell der Katholizitit als ein sinn-
volles Modell benannt, um mit Herausforderungen, die durch Migration entstehen,
umzugehen. In allen Beitrigen steht immer wieder die bibeltheologische Perspektive
im Zentrum, in der Migration und Diversitit nicht als Ubel bekimpft, sondern als
Ausgangspunkt fir grosse, heilvolle Verinderungen bezeichnet werden.

Der zweite Teil des zweiten Bandes liefert Bausteine fiir eine Theologie der Mig-
ration. Es werden Dokumente des Zweiten Vatikanums wiederbelebt. Welches nicht
ausgeschopfte Potential birgt Gaudium et Spes und welche Folgen hat die Kategorie
Zeichen der Zeif? Migration als locus theologicus wird mehrfach ausformuliert: Migration
generiert theologische Aussagen und ist selbst eine Erkenntnisquelle. Die spirituelle
Tiefendimension, die Migration mit sich bringt, wird ausgeleuchtet. Inwiefern sind die



182 Rezensionen

menschlichen Grundstimmungen von Angst und Trauer, von Freude und Hoffnung
im Kontext von Migration bedeutsam? Die Heim-Suchung von Migranten und Mig-
rantinnen, die Suche nach einer neuen Heimat, ist mit einer Heimsuchung Gottes zu
vergleichen. Dazu braucht es in erster Linie eine verinderte Praxis der einheimischen
Bevolkerung, die in Migration auch ein Zeichen der Globalisierung der Humanitit
sieht, die viele Menschen bereits heute daftir kimpfen ldsst, dass wir in einer Welt leben
kénnen, in der genug fur alle da ist.

Die ressourcenorientierte Wahrnehmung von Migration steht klar im Vordergrund.
Beide Binde enthalten hoffnungsvolle Perspektiven auf eine vielerorts negativ konno-
tierte Thematik. Dariiber hinaus spricht Regina Polak deutliche Worte: wir mussen
als Christen und Christinnen auf die sogenannte Fliichtlingskrise reagieren. Dabei gilt
es, Probleme zu benennen, die «Anderen» als Subjekte und nicht als Objekte unserer
Firsorge zu sehen und klare Stellungnahmen gegen den Rechtspopulismus zu bezie-
hen. Polak warnt vor menschenfeindlich-rassistischer Politik, die heute im Kontext von
Migration und Flucht zunimmt.

Claudia Hoffinann, Basel

Josef N. Newumann, Behinderte Menschen in Antike und Christentum. Zur Ge-
schichte und Ethik der Inklusion, Reihe «Standotte in Antike und Chtistentum» Bd. 8,
Verlag Anton Hiersemann, Stuttgart 2017

258 S., ISBN 978-3-7772-1713-0, € 49.00.

Der emeritierte Medizinprofessor, bis 2011 Leiter des Instituts fiir Geschichte und
Ethik der Medizin an der Universitit Halle, legt hier ein thematisch weit ausgreifendes
und engagiertes Buch vor. Der Rahmen von Anfangs- und Schlusskapitel widmet sich
gewichtigen medizinethischen Fragestellungen um Lebensrecht und gesellschaftliche
Inklusion von kérperlich behinderten Menschen. Die methodologischen Diskussionen
der heutigen disability studies sind dem Autor vertraut (vor allem in deren deutschspra-
chigem Zweig); doch wihlt er fiir sein Inklusions-Plidoyer einen eher pragmatischen
als theoretisierenden Zugangsweg. Die dazwischenliegenden acht Kapitel beschreiben
historisch die praktische und gedankliche Wahrnehmung behinderter Menschen vom
Alten Orient bis ins 19. Jh. Das Ziel ist, «ein moglichst differenziertes Bild der sozialen
Prozesse» aufzuzeigen, wie «Vorstellungen von Normalitit gebildet und durchgesetzt,
Menschen auf Grund ihres korpetlichen Erscheinungsbildes sowie psychischen und
sozialen Verhaltens geduldet oder marginalisiert, Entscheidungen tber gesellschaft-
liches Dazugehéren |...] zu bestimmten Zeiten anerkannt und im Fortgang der Ge-
schichte an neuen weltanschaulichen und sozialen Bedingungen verdndert wurdemn»
(20).

Diese anspruchsvolle Fragestellung tiber drei Jahrtausende zu verfolgen, muss je-
den Autor iiberfordern, geschweige dass jemand die weit verstreut publizierten For-



Rezensionen 183

schungsergebnisse iiberblicken kann. Ein Schwerpunkt von Neumanns Ausfithrungen
ist darum die Antike in ihrer profanen und christlichen Gestalt, was dem Titel und der
Buchreihe sowie der besonderen Quellenkenntnis des Autors entspricht. Hier kann
er seine umfangreiche Materialsammlung ausschreiben, die er 2012 konzis im Rea/-
lexikon fiir Antike und Christentum unter dem Lemma «Missbildungen» verdffentlichte.
Gelegentliche Erginzungen im Blick auf andere kérperliche und verhaltensmissige
Behinderungen werden allerdings dem generalisierenden Buchtitel Bebinderte Menschen
zu wenig gerecht.

Der Zugang zur paganen Antike ist breit angelegt: Mythologie, Naturphilosophie
und Medizin (besonders ausfithrlich), Hellenismus (realistisch-iiberspitzte Statuetten!)
bis Spitantike. Von einer «Geschichte und Ethik der Inklusion» wird hier allerdings
kaum etwas sichtbar; im Gegenteil zeigen sowohl mythologische wie hochphilosophi-
sche Vorstellungen elementare Separation. Doch da wir bekanntlich nur Oberschichts-
Zeugnisse zur Verfugung haben, kdnnen wir leider nicht wissen, ob die alltaglichen Er-
fordernisse der Unterschicht (vermutlich mit besonders vielen Behinderten) zu dhnlich
separierenden Vorstellungen und unsolidarischen Praktiken fithrten oder/und nicht.

Altes und Neues Testament werden stiefmiitterlicher behandelt als die Kirchenvi-
ter. Hier findet Neumann neben Separierendem auch Diakonie sowie die Zulassung
von Koérperbehinderten zu kirchlichen Amtern (allerdings beachtet er nicht, ob eine
solche Behinderung schon vor der Amtseinsetzung bestand oder erst spiter begann).
Auf eine wiederum stiefmiitterliche Darstellung des Mittelalters folgt ein interessanter
Blick auf Darstellungen von Hof-Zwergen und -Narren sowie auf erstaunliche Renais-
sance-Gemalde mit Maria und Kind, dessen korperliche Merkmale uns an Trisomie 21
denken lassen. Leider wagte bis heute kein Kunsthistoriker ein fachliches Urteil iiber
diese Gemilde, die vor allem von Andrea Mantegna stammen. Neumann stiilpt ihnen
wohlweislich keine modern-medizinische Diagnose iiber, sondern fragt nach ihrer da-
maligen Funktion als Andachtsbilder. Ein weiteres Kapitel beschreibt den Weg von der
Aufzihlung von Monstern bis zu einer wissenschaftlichen Teratologie im 19. Jh.

So sehr ein solcher (notgedrungen eklektischer) historischer Uberblick zu beein-
drucken vermag; stellt sich doch die Frage, ob nicht zuerst noch sehr viel mehr Detail-
Forschung nétig wire, bis ein seriéser Uberblick méglich wiirde (diese kritische Frage
richtet sich ebenso an den Rezensenten, der selber vergleichbare Uberblicke publiziert
hat). Allzu gross ist das Risiko von voreiligen Urteilen und Wertungen. Dazu ein Bei-
spiel: Neumanns generelle Bemerkung, dass die Hoffnung auf ein gesundes Kind und
die Angst vor Missbildung oder Krankheit in jeder Schwangerschaft erlebt werde (1),
tont zwar plausibel, aber reibt sich mit dem (von Neumann nicht erwihnten) Befund
der unzihligen antiken magischen Rituale fiir schwangere Frauen, die in paganer wie
in jidischer oder christlicher Spielart begegnen. In diesen Beschworungen geht es aus-
schliesslich um das Uberleben von Mutter und Kind, doch seltsamerweise nie um die
Bitte fiir ein gesundes bzw. nicht-behindertes Kind.

Unabhingig von solchen kritischen Anfragen ist das ethische Schlusskapitel zu
wiirdigen. Hier werden heikle Themen angegangen, wobei der Medizinethiker den ex-



184 Rezensionen

klusiven Deutungsanspruch der heutigen Medizin in Frage stellt: Medizinische Prakti-
ken an intersexuellen Menschen; nicht-invasive prinatale Diagnostik und deren Aus-
wirkungen auf eugenische Geliiste nach einer Behinderten-freien Gesellschaft; dabei
macht der Autor auf den oft verdringten Umstand aufmerksam, dass nur 5% der
Behinderungen genetisch bedingt seien, wogegen der Rest durch exogene Einfliisse
vor oder nach der Geburt entstehe. Unter Verweis auf Kant, der den kategorischen
Imperativ an das menschliche Kollektiv bindet, und auf Habermas («als vorperso-
nales Wesen geniesst der Embryo Anerkennung um seiner selbst willen») entwickelt
Neumann eine Ethik der gegenseitigen Fiirsorge auf Augenhohe. Weil «menschliches
Leben grundsitzlich nur in gegenseitigem Handeln méglich ist», ist «zu tun, was man
dem andern schuldig ist» (224).

Zum Schluss sei dem Rezensenten eine personliche Bemerkung erlaubt, die aus
seiner Erfahrung als Vater eines geistig und korperlich behinderten Sohnes erwichst.
Der Mensch braucht nicht nur Selbstbestimmung und Kommunikation, sondern auch
Schutz, vor allem wenn jemand wegen seiner besonderen Behinderung sich den not-
wendigen Schutz nicht selber schaffen kann. Die von Neumann und anderen betriebe-
ne Depravierung der «Separation in Anstalten» verkennt die tagtiglichen Bemiihungen
um Empowerment in institutionellen Behindertenheimen (also bedeutend mehr als
den Standard «satt und sauber»), ja gefdhrdet tiberdies die politische Bereitschaft zur
weiteren Finanzierung der Heime aus Steuermitteln. Das anspruchsvolle Ziel der In-
klusion, das im Schulbereich der geistig Behinderten m.E. bisher mindestens ebenso
viele Verlierer wie Gewinner produzierte, wiirde zur heuchlerischen Fratze mutieren,
wenn diejenigen, die am unteren Ende der Behinderten-Rangordnung stehen, schluss-
endlich die Zeche fiir die anderen zahlen miissten.

Edgar Kellenberger, Oberwil



	Rezensionen

