
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 75 (2019)

Heft: 2

Artikel: Zur Dekonstruktion der Substantialität Gottes in der protestantischen
Schulphilosophie : Johannes Zwingers Disputationes logico-
metaphysicae de substantia (1659-1664)

Autor: Rother, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-914111

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-914111
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Dekonstruktion der Substantiaütät Gottes in der

protestantischen Schulphilosophie.

Johannes Zwingers Disputationes logico-metaphysicae de substantia

(1659-1664)

I.

Wie brisant die Metaphysik der Substanz auch in postmodernen philosophischen
Debatten ist, zeigt sich beispielsweise und nicht zuletzt in Judith Buders Gender

Trouble (1991). Der Anspruch dieses Werkes, das zu den Grundlagentexten der

neueren Genderforschung gehört und einen wichtigen Impuls für die
institutionelle Etablierung der Gender Studies als einer geistes- und kulturwissenschaftlichen

Disziplin an amerikanischen und europäischen philosophischen
Fakultäten gab, zielt auf eine Dekonstruktion der traditionellen «Geschlechter-

Ontologie» {gender ontology). Philosophisch zur Debatte steht dabei die Frage, ob
das Geschlecht eine «unvergängliche Substanz» sei,1 oder ob es vielmehr bloss

ein Attribut einer pregendered substance sei, also das Akzidens einer jedweden
geschlechtlichen Bestimmung vorausgehenden Substanz, die «ein universales

Vermögen der Vernunft» darstellt,2 oder schliesslich, wie Judith Butler mit Bezug
auf den «überlieferten Diskurs der Metaphysik der Substanz» geltend macht,
ob gender; Geschlechtsidentität, in Wirklichkeit performativ konstruiert ist, das

heisst die Äusserung oder das Resultat eines Tuns,3 ein «Ensemble von Akten»,
die so etwas wie ein Subjekt konstituieren und «den Schein der Substanz [...]
hervorbringen».4

Wieso diese etwas abwegig erscheinenden einleitenden Bemerkungen, die

hier nicht weiter vertieft werden können noch sollen? In der Ontologie, zumal

in der Metaphysik der Substanz, geht es ums Ganze und Grundlegende. Das

gilt auch und insbesondere für die frühe Neuzeit, in der die Impulse der
Reformation philosophisch verarbeitet und damit die Grundlagen für das grosse und
unvollendete Projekt der Aufklärung geschaffen wurden, die sich die Freiheit
und Ermächtigung des Subjekts zur Mündigkeit auf ihre Fahnen geschrieben

1 J. Butler: Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt 1991, 48.

2 Vgl. ebd., 28.

3 Vgl. ebd., 49.

4 Ebd., 60.

ThZ 2/75 (2019) S. 159-169



160 Wolfgang Rother

hatte. Mit der reformatorischen und aufklärerischen Kritik wurden aber nicht

nur kirchliche und politische Machtstrukturen in Frage gestellt, sondern

gelangte — namentlich in der radikalen Aufklärung - der Kern der theologischen

Dogmatik ins Visier: Gott. Ich möchte daher einen Basler Text zur Metaphysik
der Substanz diskutieren, dem es ums Ganze und Grundlegende geht, nämlich

um Gott. Auf die Erörterung der auch in Basel im Kontext der Metaphysik
der Substanz debattierten Frage der Transsubstantiation5 verzichte ich, weil

damit eine konfessionalistische Perspektive eingenommen würde, die in ihrer

apologetischen Dimension durchaus von theologiegeschichtlichem Interesse

ist, aber die ich philosophisch und in Bezug auf die Substanzmetaphysik für

weniger relevant halte — es sei denn, man wolle die katholische Transsubstanti-

ationslehre als Dekonstruktion des Substanzbegriffs interpretieren.

IL

Zwischen 1659 und 1664 trat Johannes Zwinger als Präses von vier, insgesamt
68 Seiten umfassenden Disputationes lopico-metaphysicae de substantia auf.6 Die Frage
der Autorschaft lässt sich in den Präses-Respondent-Settings der gedruckten
akademischen Disputationen in der frühen Neuzeit meist nicht endgültig
entscheiden, doch spricht in diesem Fall vieles dafür, dass Zwinger den gesamten
Text selbst verfasst hat: Die Disputationsreihe hat die Gestalt einer Abhandlung

mit 32 durchnummerierten Kapiteln, sie ist durchpaginiert, und die am
Ende jeder Disputation angefügten Thesen, die keinen direkten inhaltlichen

Bezug zur Substanzthematik aufweisen, sind explizit als «Corollaria Respon-
dentis» oder «Epimetra Respondentis» ausgewiesen.7

Bevor ich den Text diskutiere, einige Bemerkungen zum Kontext. An der

Universität Basel gab es im 17. Jahrhundert acht Lehrstühle, verteilt auf ein

zweistufiges Curriculum. Die erste Klasse schloss mit dem Baccalauréat ab

und umfasste Logik, Rhetorik, Oratorik und Griechisch, die zweite führte

zum Magistergrad und bestand in Studien des Organum Aristotelis, der Physik,

5 Beispielsweise H. Kisselbach: Metaphysico-logica theoremata de substantia et accidente,
Basileae 1645, thes. 20; J. Rüdin: Disputatio metaphysica de accidente, Basileae 1671, thes.

4, 5, 16.

6 J. Zwinger, resp. F. Caille: Disputatio logico-metaphysica prima de substantia, Basileae

1659, 1-16; resp. J.G. Schorsch: secunda, 1660, 17-34; resp. J. Burckhardt: tertia, 1660, 35-

44; resp. J.L. Iselin: quarta, 1664, 45-68.
7 Ebd., 16, 34; nach 68, sig. D2-D2V; die dritte Disputatio hat keinen solchen Anhang.



Zur Dekonstruktion der Substantiaütät Gottes 161

Mathematik und Ethik. Darüber hinaus gab es einen Lehrstuhl für Hebräisch

an der Philosophischen Fakultät; die Hebräisch-Vorlesungen wurden aber nur

von Studenten besucht, die nach dem Magistergrad Theologie studieren wollten.

Der Lehrstuhl für das Organum Aristotelis wurde 1659 in eine Professur

für Geschichte umgewidmet.8
Einen Lehrstuhl für Metaphysik gab es in Basel nicht. Gleichwohl machen

die aus dem 17. Jahrhundert erhaltenen gedruckten Disputationen, die

ausschliesslich und ausdrücklich der Metaphysik gewidmet waren, mit 19 Schriften

immerhin rund 5 Prozent aus. Darüber hinaus wurden in rund 40 weiteren

Disputationen Themen aus der Metaphysik diskutiert. In den meisten
Disputationen und Thesen zur Metaphysik wird die Substanz behandelt.9 Über die

Gründe zu spekulieren, weshalb die Metaphysik, obwohl institutionell gar nicht

an der Universität verankert, eine derart bedeutende Stellung einnahm, ist hier
nicht der Ort. Allerdings sollte, denke ich, die Frage nicht nur lauten, weshalb

in Basel so viel über Metaphysik disputiert wurde, sondern vor allem auch,

weshalb es dort keinen Lehrstuhl für Metaphysik gab, denn die Philosophische
Fakultät oder Facultas Artium bereitete auf ein Studium an den drei höheren

Fakultäten vor. Insofern war, sollte man meinen, für die angehenden Theologen

die Metaphysik so wichtig wie die Physik für die Mediziner oder die

Moralphilosophie für die Juristen. Zwar kann man die philosophische Erörterung
der Frage nach Gott im Kontext der Ontologie und Metaphysik der Substanz

durchaus noch als katholisch-scholastisches Relikt einer theologisch
instrumentalisierten Philosophie sehen, man kann aber die explizit nicht (oder nicht

explizit) theologische Argumentation auch als Präformation aufgeklärter
Rationalität und Vernunftautonomie deuten. Die Metaphysik der protestantischen

Schulphilosophie bleibt also merkwürdig ambivalent.

Zum Kontext gehört schliesslich der Autor. Johannes Zwinger wurde 1634

als Sohn des Theologieprofessors Theodor Zwinger und der aus dem Basler

Hebraistengeschlecht stammenden Magdalena Buxtorf geboren. Er
immatrikulierte sich im Alter von 13 Jahren an der Universität Basel, erlangte als

14-Jähriger den B.A. und als 16-Jähriger den M.A., worauf er Theologie
studierte, zunächst in Basel, dann in Genf, wo er kurzzeitig als Pfarrer der deut-

8 Vgl. W Rother: Die Philosophie an der Universität Basel im 17. Jahrhundert, Diss. Zürich
1980, 46-51; für die Umwandlung der Organum-Professur vgl. 120-130.

9 Vgl. ebd., 452, 588,611.



162 Wolfgang Rother

sehen reformierten Gemeinde wirkte. Anschliessend setzte er seine Studien in

Heidelberg, Utrecht, Amsterdam, Leiden, Groningen, Bremen und Marburg
fort. Von 1656 bis 1665, also in der Zeit, als die Disputationen zur Substanz

entstanden sind, war er Professor für Griechisch in Basel. Nach seiner Promotion

zum Dr. theol. im Jahr 1665 wechselte er an die Theologische Fakultät, wo

er zehn Jahre Dogmatik, zehn Jahre Altes Testament und elf Jahre, das heisst

bis zu seinem Tod 1696, Neues Testament lehrte.10 Dem in der Wolle
gefärbten reformierten Theologen Zwinger wird eine «starrsinnig orthodoxe»

Haltung11 und antirömische Polemik — «durum illud Pontificiorum flagellum»12

- bescheinigt, die in den Disputationen zur Metaphysik allerdings noch keinen

erkennbaren Niederschlag gefunden hat. Es wäre vereinfachend, die dogmatische

Verhärtung mit dem Wechsel vom philosophischen ins theologische
Milieu in Zusammenhang zu bringen, aber unbestritten ist, dass die Theologie
im konfessionellen Zeitalter, namentlich die Dogmatik, kontroverstheologisch

ausgerichtet war — so hiess der Lehrstuhl, den Zwinger zuerst besetzte, Profes-

sio locorum communium et controversiarum theologicarum; erst 1786 wurde

er in Professio Theologiae Dogmaticae umbenannt. Zwinger schwang seine

dogmatische Peitsche aber offenbar nicht nur gegen die Katholiken: Im Jahr
nach seiner Berufung hielt er ein privates Collegium disputatorium gegen die

Sozinianer und Lutheraner.13

III.
Ich komme zu Zwingers Disputationes de substantia14 und gehe der aus meiner

Sicht zentralen These Zwingers nach, dass Gott nicht als Substanz zu verstehen

sei. Zwinger beginnt seine Disputation mit der Etymologie des Wortes. Es

gebe Autoren, die das Wort «substantia» von «subsistere» ableiten, demzufolge
die Substanz ein «ens per se subsistens» sei. Diese Herleitung hält Zwinger
für inkorrekt, da das Wort «substantia» und eben nicht «subsistentia» heisse.

Andere Autoren, denen er sich anschliesst, führen «substantia» auf «substare»

10 Zu Leben und Werk vgl. J.W. Herzog: Athenae Rauricae, Basiliae 1778, 50-53; A. von Salis:

Zwinger, Johannes, in: ADB XLV (1900) 541-542; Rother: Die Philosophie (Anm. 8) 213-

216; W Raupp: Zwinger, Johannes, in: Historisches Lexikon der Schweiz 13 (2013) 910.

11 Von Salis: Zwinger (Anm. 10) 542.

12 Herzog: Athenae Rauricae (Anm. 10), 50.

13 A. Staehelin: Geschichte der Universität Basel 1632-1818, Basel 1957, 254.

14 Zum Inhalt vgl. Rother: Die Philosophie (Anm. 8) 611-630.



Zur Dekonstruktion der Substantialität Gottes 163

zurück. So wäre die Substanz dasjenige, «quod substet accidentibus», das heisst,

dasjenige, was die Grundlage der Akzidenzien bildet. Den Hintergrund beider

Herleitungen bildet Aristoteles. Die Herleitung von subsistere kann sich auf das

Verständnis der oùcla als 7tprârcûç öv oder öv ànX&q, als das schlechthin Seiende

oder Sein im Unterschied zum bestimmten Seienden, ri öv, in Metaphysik Z
stützen,15 die Herleitung von substare auf die Kategorienschrift, der zufolge
die Substanz dasjenige sei, was weder von einem Subjekt, U7tOKEipsvov,

ausgesagt werden könne, noch als Akzidens in einem Subjekt sei, und von dem

alles andere ausgesagt werden könne und das allem anderen, also den

Akzidenzien, zugrunde liege.16 Dem möglichen Einwand, dass bei der von Zwinger
präferierten etymologischen Herleitung Gott gar nicht Substanz sein könne,
da er überhaupt nicht Grundlage von Akzidenzien sei (qui nullis substet

accidentibus), hält Zwinger entgegen, dass Gott zwar keine Akzidenzien habe,

aber Prädikate, die von ihm ausgesagt werden, wie beispielsweise, dass er

unkörperliche Substanz, Geist usw. sei.17 Dass Gott so etwas wie eine Substanz

sei, scheint hier implizit vorausgesetzt zu sein, nämlich eine Substanz, über die

zwar etwas ausgesagt werden könne, die aber keine Akzidenzien habe. Zwingers

Argumentation geht allerdings, wie wir im Folgenden sehen, in eine andere

Richtung, nämlich dass Gott eben heine Substanz sei.

Nach diesem nominaldefinitorischen Einstieg steckt Zwinger das semantische

Feld ab: «Vocabulum autem Substantiae est 7toA.6or)[rov». Er zählt zehn

mögliche Bedeutungen auf: von der weitesten Bedeutung, in der Substanz «pro
omni ente» steht (Nr. 1) bis hin zu der spezifischen, bereits im nominaldefinitorischen

Kontext diskutierten Bedeutung, wonach Substanz lediglich die

kategoriale Substanz bezeichne, die den prädikamentalen Akzidenzien

entgegengesetzt sei und dementsprechend als «Ens per se subsistens & sustinens

accidentia» definiert werde (Nr. 10).18 Unter Nr. 5 führt er die allgemeine

Bedeutung auf (Sumitur generalitef), der zufolge der Ausdruck Substanz nicht nur
die erschaffene und endliche, sondern auch die unerschaffene und unendliche

Substanz, also Gott, umfasse. Ob und inwiefern Zwinger diese Auffassung

15 Aristot. Met. 1028a30-31: h>öt£ xö Jipcôxcoç öv Kai où xi öv àXk' öv anhebt; r| oùaia äv sïr|.

16 Aristot. Cat. 2al 1-13: Oùaia Se éaxiv r) Kupiôxaxà xs Kai 7ipcbxcoç Kai gaXxaxa teyopévn, t} japxe

Ka0' ÙTtOKEipévon xivôç XÉyexat gr|x' év ùjxoKEipévai xivî éaxiv; b3-5: âax£ xà àXka 7xâvxa rixoi
Ka9' ùjtoKEipévcov XéyExat xôv upmxcov oùairàv rj èv Ù7toK£ipévaiç aùxaïç éaxiv.

17 Zwinger: Disputatio (Anm. 6) thes. I, p. 3.

18 Ebd., thes. II, p. 4.



164 Wolfgang Rother

teilt, dass Gott Substanz sei, und zwar unerschaffene und unendliche Substanz

— auf diese Frage hin wollen wir seine Argumentation nun untersuchen.

Nachdem Zwinger in These I und II unterschiedliche etymologische
Herleitungen und unterschiedliche Bedeutungskontexte präsentiert hat, führt er in

These III seine eigene Definition an: «Praedicamentum Substantiae est disposito

naturalis generum <& specierum, Entium completorum & finitorum, quae suâ natura non

sunt in Subjecto.» «Die Kategorie der Substanz ist die natürliche Disposition,
Anordnung, Einteilung der Gattungen und Arten, der vollständigen und endlichen

Seienden, die ihrer Natur nach nicht im Subjekt sind.» Als natürlich werde diese

Anordnung der Gattungen und Arten bezeichnet, weil alle Kategorien, und

mithin auch die Substanz, natürliche Anordnungen und Einteilungen seien, die

zu dem Zweck eingerichtet seien, dass der menschliche Verstand (intellectus hu-

manus) die Erkenntnisobjekte leichter erfassen kann, wenn sie deutlich und in
einer bestimmten Ordnung und Reihenfolge (distinctè & certo ordine ac serie)

präsentiert werden.19 Für diese Begründung stützt sich Zwinger auf zwei für
die damalige reformierte Schulphilosophie relevante Autoritäten: Bartholomäus

Keckermann und Adriaan Heereboord, einen von Petrus Ramus und Descartes

inspirierten Kommentator Franco Burgersdijks.20 Substanzen sind für Zwinger

vollständige Seiende, was Materie und Form und andere unvollständige
Seiende ausschliesst, und es sind endliche Seiende. Insofern ist Gott keine Substanz:

«Dicitur, Entiumfinitorum, quo ipso excluditur Deus infinitus, quempropriè
in Praedicamento hoc non debere collocari, mox ostendemus.»21 Aber was ist

Gott, wenn er keine Substanz ist?

Dieses Thema entwickelt Zwinger in These IV unter der Fragestellung, was

denn «unmittelbar und eigentlich» (directè & propriè) zur Kategorie Substanz

gehöre. Obwohl Gott denkbar ist (aliquid intelligibile), lässt er sich nicht in

eigentlichem Sinne unter die Kategorie der Substanz fassen. Denn, so der erste

Grund (Ratio 1.), alles, was unter eine Kategorie gefasst sei, sei entweder

Gattung oder unter Gattungen gefasst. Beides aber treffe auf Gott nicht zu. Die

Gattung ist ein Allgemeines (Universale), das in Vielem sei, was man von Gott
nicht sagen könne. Unter eine Gattung lasse Gott sich auch nicht fassen, da al-

19 Ebd., thes. III, p. 4.

20 Ebd.; B. Keckermann: Systema logicae, Hanoviae 1600, Lib. I, Cap. 2; A. Heereboord:
Hermëneia logica, seu, Explication tum per Notas, tum per Exempla Synopseos, Logicae
Burgersdicianae, explicatio, Lugduni Batavorum 1650, Lib. I, Cap. 3, p.m. 12.

21 Zwinger: Disputatio (Anm. 6) thes. III, p. 4.



Zur Dekonstruktion der Substantialität Gottes 165

les, was unter eine Gattung gefasst sei, aus Gattung und Differenz «zusammengesetzt»

(compositum) sei. Aber in Gott sei nichts, was nicht Gott selbst sei (At
nihil est in Deo, quod non sit ipse Deus.) Deshalb könne auch nichts in Gott
durch Gattung oder Differenz begriffen werden. Auch die von Hieronymus
Praetorius geltend gemachte Unterscheidung zwischen physikalischer und

logischer Gattung und seinen Versuch, Gott als logische Gattung zu fassen,22

hält Zwinger für untauglich. Eine logische Gattung setzte eine gemeinsame

Natur mit vielen verschiedenen Arten voraus, damit sie von dem, was unter sie

gefasst wird, eindeutig (univoce) ausgesagt werden könne. Aber, so Zwinger,
es gebe keine gemeinsame Natur, die Gott und den Kreaturen eindeutig zukomme,

da alles von Gott abhänge, der ersten Ursache (prima causa), die über allen

Seienden (super omnia entia) sei und nicht nur das Prinzip aller Entitäten (om-
nis Entitatis), sondern auch vollkommen sei. Wenn man in Gott Gattung und

Differenz voraussetze, fasse man ihn mit dem Begriff der Möglichkeit (ratio

potentialitatis), wodurch der Begriff des reinen Akts, «actus purissimus», der

in Gott enthalten sei, zerstört würde.23

Ein weiterer Grund (Ratio 2.), weshalb Gott keine Substanz sei: Er sei

«ens simplicissimum» und könne daher nicht unter die Kategorie der

Substanz gefasst werden, denn als Kategorie der Substanz wäre er zusammengesetzt,

entweder aus «Esse» und «Essentia» oder aus «Essentia» und «Exis-
tentia». Gottes Wesen ist von unendlicher Vollkommenheit und schüesse

insofern auch seine Existenz ein. Er existiere kraft (vi) seines Wesens, das

heisst, die Existenz sei nicht etwas, was seinem Wesen hinzugefügt worden
sei (superadditum), sondern so in ihm eingeschlossen (inclusum), wie «rati-

onalitas» und «animalitas» im Wesen des Menschen.24 Dass die Zusammensetzung

aus Essenz und Existenz in gleicher Weise für Gott gelte wie für
geschaffene Dinge, bestreitet Zwinger. Als «ens simplicissimum» könne er
auch nicht — wie oben gezeigt wurde — aus Gattung und Differenz
zusammengesetzt sein. Ebenso wenig bestehe Gott aus Akt und Potenz, woraus

22 H. Praetorius: Canonorum Metaphysicarum Pars Seciaüs, Ienae 1626, Sect. 2, Can. 5, p.m.
36, 37. - Hieronymus Praetorius (1595-1651) war Sohn der gleichnamigen Hamburger
Komponisten und lehrte Philosophie in Jena.

23 Zwinger: Disputatio (Anm. 6) thes. IV, p. 5.

24 Zwinger stützt sich auf den schottischen Theologen Robert Baron (1596-1639): Philoso-

phia Theologiae ancillans, Amsterdam 1649, Exerc. 1, Art. 2, p.m. 3 pp. 4-5): «Omnis

perfectio substantialis [...] esse aliquid actu existens».



166 Wolfgang Rother

folgen würde, dass er veränderlich ist: Gott aber sei unveränderlich und
immer derselbe (cùm omninö sit immutabilis, & idem semper manens). Den
Einwand, dass Gott, bevor er die Welt erschuf, nur der Möglichkeit nach

(potentiâ) Schöpfer war, und nur in der Zeit wirklich (actu) Schöpfer wurde,
also aus Akt und Potenz zusammengesetzt sei, bestreitet Zwinger mit dem

Hinweis auf den ewigen Willen Gottes (voütio Dei aeterna): Gott habe nicht
in der Ewigkeit vom Schöpfungsakt abgesehen, sondern die Welt wird erst
in der Zeit durch den ewigen Akt erschaffen worden sein — Zwinger benutzt
das Futur Perfekt «extiterit Mundus»: «sed quôd actu demùm in tempore per
aeternam actionem extiterit Mundus». Die Erschaffung der Welt ex nihilo, so

das Argumentationsziel von Zwinger, hat in und an Gott nichts verändert,
denn durch seinen und in seinem Willen sei die Welt ja schon in Ewigkeit
wirklich.

Nachdem Zwinger dafür argumentiert hat, dass die Engel,25 die Himmelskörper26

und Christus als Mensch (qua Homo)27unmittelbar als Substanzen

gefasst werden können, resümiert er das Ergebnis seiner Argumentation: Im
unmittelbaren und eigentlichen Sinne gehören zur Kategorie der Substanz

die endlichen und die vollständigen, die erschaffenen, die körperlichen und
die unkörperlichen, die zerstörbaren und die unzerstörbaren Substanzen.28

Damit stellt er klar, wofür er argumentieren wollte: Einzig Gott ist nicht
unter die Kategorie der Substanz zu fassen. Auf die Argumentation, wieso

Christus als wahrer Mensch Substanz ist, als wahrer Gott aber nicht, die

von unbestritten trinitätstheologischer und christologischer, aber nicht von
philosophischer Relevanz ist, kann hier nicht weiter eingegangen werden.

Jedenfalls bestreitet Zwinger unter Berufung auf Johannes von Damaskus

und andere Kirchenväter (Damascenus [...] alii Patres) die Auffassung des

Danziger Theologen Johannes Regius,29 dass Christus aus zwei Naturen, der

menschlichen und der göttlichen bestehe und mithin aus Teilen zusammengesetzt

sei. Die Einheit (unio) sei keine Einheit von Vielem (plurium Unio),
sondern das Wesen des einen Gottes, der drei Personen vereinige, aber nicht

25 Zwinger: Disputatio (Anm. 6) thes. IV, § II, p. 9.

26 Ebd., thes. IV, § III, pp. 9-10.

27 Ebd., thes. IV, § VI, pp. 11-13.

28 Ebd., thes. IV, § VII, p. 13.

29 T. Regius: Commentariorum ac disputationum logicarum libri quinque, Witebergae 1615,
Lib. 2, Probl. 3, p. 399.



Zur Dekonstruktion der Substantialität Gottes 167

aus ihnen zusammengesetzt sei: «Très enim personae uniuntur in Essentia

Divina, neque tarnen essentia Divina ex illis est composita.»30

In der darauffolgenden These V kommt Zwinger auf die Bedeutung Nr. 10

von These II zurück, wonach die kategoriale Substanz das durch sich subsistie-

rende und Akzidenzien tragende Seiende sei: «Substantia praedicamentalis est

Ensper se subsistens & sustinens accidentia.»31 Um dann in einer ersten Erklärung
die Conclusio der vorangegangenen Argumentation zu unterstreichen: «quo
excludo Deumn — Gott ist explizit nicht unter die Kategorie der Substanz

zu fassen. In der letzten, achten Erklärung wiederholt er, dass nur erschaffene

Seiende Akzidenzien tragen können, nicht die unerschaffenen, also nicht Gott.32

IV.
Im Sinne eines Fazits: Zwingers Disputatio de substantia markiert zum einen

die Grenzen einer philosophischen Erörterung der Frage nach Gott. Gott,
das war zweifellos das zentrale Argumentationsziel Zwingers, lässt sich nicht
in den Kategorien einer Metaphysik der Substanz fassen. Aus ideen- und

theologiegeschichtlicher Perspektive könnte man fragen, ob in Zwingers
Substanz-Disputationen die These Karl Barths — des Nachfolgers von Zwinger
auf dem Basler Lehrstuhl für Systematische Theologie — von Gott als dem ganz
Anderen präformiert ist:33 «At nulla datur», hatte Zwinger geschrieben, «natura

communis, quae Deo et Creaturis univocè conveniat».34 Ebenso wäre zu

fragen, ob bei Zwinger, obwohl er sich der aristotelischen Tradition der
protestantischen Schulmetaphysik des 16. und 17. Jahrhunderts verpflichtet weiss,

nicht auch untergründig Einflüsse platonischer negativer Theologie wirksam
sind.

30 Zwinger: Disputatio (Anm. 6) thes. IV, § VI, p. 12.

31 Ebd., thes. V, p. 13.

32 Ebd., thes. V, p. 14-15.

33 Vgl. K. Barth: Der Römerbrief (Zweite Fassung) 1922, hg.v. C. van der Kooi und K.

Tolstaja, Zürich 2010, 17 («was Kierkegaard den <unendlichen qualitativen Unterschied)

von Zeit und Ewigkeit genannt hat» «<Gott ist im Himmel und du auf Erden) [vgl. Pred.

5,1]»), 47 («Gott, der ganz anders ist»), 59 («Gott ist der unbekannte Gott»), 66 («Die Treue
Gottes ist, dass er uns als der ganz andere, als der Heilige mit seinem Nein in so
unentrinnbarer Weise entgegentritt und nachgeht»), 223 («die absolute (und nicht bloss relative)
Anderheit Gottes uns gegenüber), 435 («Gott [...] der ganz Andere, der Fremde»), 498

(«Gott [...], dass der für uns schlechthin Andere, Fremde, Unbekannte, Unnahbare ist und

bleibt»), 522 («das spezifisch Göttliche, [...] das ganz Andere Gottes»).
34 Zwinger: Disputatio (Anm. 6) thes. IV, p. 5.



168 Wolfgang Rother

Aus philosophischer Perspektive stellt sich die von Zwinger in den

Substanz-Disputationen angerissene Frage nach der Substantialität und Identität
Gottes möglicherweise noch grundsätzlicher: Lässt sich in den Grenzen einer

Metaphysik der Substanz überhaupt so etwas wie Transzendenz und Absolutes
fassen? Und zwar Transzendenz im Sinne der negativen Dialektik Adornos,
das heisst des «Ausbruchs» aus der Immanenz. Transzendenz hat für Adorno
die «Gestalt von Hoffnung», jener Hoffnung, dass der «ZwangsCharakter» der

«Identität» «weiche». Dass Identität an eine Metaphysik der Substanz gebunden

ist, hat Zwinger in seinen Disputationen gezeigt, indem es ihm letztlich
darum ging, Gott als dasjenige zu denken, das jenseits dieses Zwanges ist. Das

Absolute und Transzendente, also Gott, lässt sich nicht unter die Kategorie
der Substanz fassen: Gott ist unverfügbar — das wäre das Fazit aus Zwingers
Disputationen. Man könnte sich daher fragen, ob in diesem Gedanken Zwingers

nicht auch das Absolute der negativen Dialektik Adornos präformiert
ist: «Das Absolute jedoch, wie es der Metaphysik vorschwebt, wäre das

Nichtidentische, das erst hervorträte, nachdem der Identitätszwang zerging.»33 Den
Versuch einer solchen Dekonstruktion der Identität mit dem Ziel einer perfor-
mativen Befreiung aus Zwängen und konstruierten Kategorisierungen stellt,

um auf meinen überraschenden Einstieg zurückzukommen, Judith Butlers
Gender Trouble dar. Hier kann man durchaus Berührungspunkte mit Zwingers
Dekonstruktion der Substantialität Gottes sehen.

35 Th. W. Adorno: Negative Dialektik, in: Gesammelte Schriften VI, Darmstadt 1998, 398.



Zur Dekonstruktion der Substantialität Gottes 169

Abstract
In einer zwischen 1659 und 1664 erschienenen Reihe von Disputationen De substantia

argumentiert Johannes Zwinger (1634-1996), der damals als Professor an der Basler

Philosophischen Fakultät lehrte und sich später als reformierter Kontroverstheologe
einen Namen machte, auf der Folie der aristotelischen Metaphysik und möglicherweise

unter dem Einfluss platonischer negativer Theologie gegen die Substantialität
Gottes. Seine Substanz-Disputationen sind von gleichermassen theologischer wie

philosophischer Brisanz. Von seiner Metaphysik eines sich jedweder Kategorisierung
und Identifizierung entziehenden, mithin unverfügbaren Gottes lassen sich Linien zur
Theologie und Philosophie des 20. Jahrhunderts ziehen: zum einen zur dialektischen

Theologie Karl Barths und seiner Theorie von Gott als dem ganz Anderen, zum
anderen zum kritischen Konzept des Nichtidentischen im Sinne Adornos und seiner

Wiedergewinnung philosophischer Transzendenz.

In a series of disputations De substantia, published between 1659 and 1664, Johannes

Zwinger (1634-1996), who at the time taught as a professor at the Basel Faculty of
Philosophy and later was successful as a Reformed controversial theologian, argues on
the foil of Aristotelian metaphysics and possibly under the influence of Platonic
negative theology against the substantiality of God. His disputations on substance are as

explosive theologically as philosophically. From his metaphysics of a God that eludes

any categorization and identification and is therefore unavailable, lines can be drawn

to the theology and philosophy of the 20th century: on the one hand to the dialectical

theology of Karl Barth and his theory of God as the Wholly Other, on the other hand

to the critical concept of the non-identical in the sense of Adorno and his recovery of
philosophical transcendence.

Wolfgang Mother, Zürich


	Zur Dekonstruktion der Substantialität Gottes in der protestantischen Schulphilosophie : Johannes Zwingers Disputationes logico-metaphysicae de substantia (1659-1664)

