
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 75 (2019)

Heft: 2

Artikel: Finis christianismi? : Franz Camille Overbeck im Kontext gegenwärtiger
Religions- und Christentumskritik

Autor: Barth, Hans-Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-914110

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-914110
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Finis christianismi?

Franz Camille Overbeck im Kontext gegenwärtiger Religions¬
und Christentumskritik

Kurz nach der Veröffentlichung der Kirchenmitglieds- und -austritts-Zahlen

für Deutschland 2017 erschien in einer deutschen Tageszeitung1 ein Leserbrief

mit der Uberschrift: «Trend zum Kirchenaustritt unaufhaltsam». Der Autor
nahm dabei Bezug auf den «ungläubigen evangelischen Theologieprofessor»
Franz Overbeck, auf dessen negatives Urteil über die Kirchengeschichte er

sich bezog und dessen Stichwort «finis christianismi» er häufig in den Mund
nimmt. Zeichnet sich das Ende des Christentums jedenfalls in Mitteleuropa
bereits ab? War etwa auch die Umwidmung der Basler Martinskirche in eine

Konzertkirche vor über 100 Jahren schon ein Indiz in diese Richtung? Overbeck

hatte gegen Ende seines Lebens behauptet: «Meine Zeit wird schon kommen.»2

Ist seine Prophezeiung nun gerade dabei, sich zu erfüllen?

Wenn ich recht sehe, lebte Overbecks Christentumskritik von vier

Hauptargumenten, die ich nun zunächst nach einander skizzieren und jeweils in den

heutigen Kontext hineinstellen möchte. Am Ende wird die Frage zu stellen

sein, wie denn Kirche und Theologie angesichts der gegenwärtigen Religionsund

Christentumskritik auf Overbecks «Prophezeiung» angemessen reagieren
können und sollen.

1 Die urchristliche Eschatologie

1.1 Die ausgehliehene Wiederkunft Christi

Als Historiker stellt Overbeck fest, dass die ersten Christen offensichtlich die

baldige Wiederkunft Christi erwartet haben. Das sei «einen Moment lang eine

ernste Erwartung gewesen».3 Overbeck machte damit früh auf etwas aufmerksam,

das erst durch Johannes Weiß ins allgemeine theologische Bewusstsein

trat.4 Für Overbeck war Naherwartung der Wiederkehr Christi und des Weltendes

gleichbedeutend mit Ablehnung der Welt und Ausschluss einer weiteren

1 Oberhessische Presse 27.7.2018, S. 12.

2 Werke und Nachlaß (im Folgenden WuN) 4, 269,16.
3 WuN 4, 270,18ff.
4 J. Weiß: Die Predigt Jesu vom Reich Gottes, 1892.

ThZ 2/75 (2019) S. 144-158



Finis christianismi? 145

Geschichte.5 Nach seiner Meinung hätte das junge Christentum zugeben müssen:

Christus ist nicht wiedergekommen, das Weltende hat nicht stattgefunden
— wir haben uns getäuscht. Stattdessen habe sich eine grossartige und höchst

problematische Christentumsgeschichte entwickelt. So lebe das Christentum

in einem inneren Widerspruch, der unweigerlich zu seinem Ende führe. In
seinem «Keim» sei «seine eigene Selbstaufhebung angelegt», wie Rudolf Wehrli

formuliert hat6, oder noch prägnanter an anderer Stelle: Das Ende des

Christentums ist nach Overbeck «<endogen>».7

Wie kommt Overbecks Negativwertung der urchristlichen Parusie-Erwar-

tung im Kontext gegenwärtiger Religions- und Christentumskritik zu stehen?

Von einem «endogenen» Tod des Christentums spricht auch sie, jedoch mit
anderen Argumenten.

1.2 Endogener Tod des Christentums?

Zunächst fällt auf, dass Overbeck kaum je als Kronzeuge heutiger Religionskritik

zitiert wird.8 Ohne direkt auf ihn zu verweisen, kommt seiner Position wohl
Herbert Schnädelbach am nächsten. Er spricht von «Geburtsfehlern einer

altgewordenen Weltreligion»9. Unter den sieben Geburtsfehlern, die er ausgemacht

hat, nennt er als den fünften die «christliche Eschatologie».10 Er denkt dabei

aber nicht an die ausgebliebene Parusie Christi, sondern an die Offenbarung
des Johannes, das «wohl schrecklichste Erbe des Neuen Testaments». Nichts
habe «seit zwei Jahrtausenden die Menschen des Abendlandes so kontinuierlich

in Angst und Schrecken versetzt wie dieses Buch.»11 Mit ihm habe sich

das Christentum ein «Instrumentarium unablässiger Verunsicherung und

Disziplinierung der <eigenen Leute) geschaffen».12 Aber auch ein weiterer von ihm

5 WuN 1, 219,54ff.
6 R. Wehrli: Alter und Tod des Christentums bei Franz Overbeck, Zürich 1977, 232.

7 Ebd. 197.

8 Bei I.U. Dalferth und H.-P. Grosshans: Kritik der Religion. Zur Aktualität einer unerledig¬

ten philosophischen und theologischen Aufgabe, Tübingen 2006, fehlt der Name Overbeck.

9 H. Schnädelbach: Der Fluch des Christentums. Die sieben Geburtsfehler einer alt gewor¬
denen Weltreligion, in ders.: Religion in der modernen Welt. Vorträge, Abhandlungen,
Streitschriften, Frankfurt a.M. 52009, 153-173.

10 Ebd. 162-165.

11 Ebd. 162.

12 Ebd. 165.



146 Hans-Martin Barth

genannter Geburtsfehler ist hier einschlägig: der Umgang des Christentums mit
der historischen Wahrheit.13 Die Evangelisten hätten «reihenweise Legenden

transportiert», was die Theologie veranlasst habe, einen «strategischen Umgang
mit der historischen Wahrheit um einer höheren Wahrheit willen» vorzunehmen.

Dies aber sei «ein Erbübel des verfassten Christentums».14

Hier stimmen auch andere gegenwärtige Religionskritiker ein. Der (u.a. bei

Publik Forum tätige) Journalist Peter Rosien, ehemaliger Theologiestudent,

spricht von «Gottes große(m) Trümmerhaufen: Bibelkritik». Im Neuen

Testament sei das meiste Legende, «erdichtet» zu missionarischen Zwecken.15 Die

Theologie halte es für «zu beliebig», wenn man in der Bibel nur «Bilder für die

Seele, Symbole, erbauliche Geschichten» erkennen wollte.16 Der Begriff «beliebig»

lässt aufhorchen. Auch Overbeck hatte das Christentum als eine Religion

getadelt, «mit welcher man machen kann, was man will»17. Der renommierte

Meister Eckhart-Forscher Kurt Flasch meldet sich zum selben Problem: Das

Christentum der Neuzeit sei ständig auf dem Rückzug «von den Realien»18.

Insbesondere Protestanten arbeiteten mit dem «<existenziellen»> Moment,
«nachdem die Faktenbasis ihnen entzogen ist.»19. Es ist offensichtlich, was
sowohl Overbeck wie auch den gegenwärtigen Religionskritikern fehlt: eine

wissenschaftlich reflektierte und klare Orientierung gebende Hermeneutik. Kurt
Flasch findet, die Religionen «sollten auf das Konzept theoretischer Wahrheit

verzichten und die Wahrheit ihrer Sätze nur als ethisch-praktische verstehen.»20

Peter Rosien kleidet seine Postulate in die Form eines fiktiven Gebets: «Unser

Verhältnis zu dir, guter Gott, muss sich vollkommen von der Geschichte

lösen. Wir sind unmittelbar zu dir.»21 Overbeck hatte die Geschichte des

Urchristentums ernst genommen, die Geschichte des Christentums für illegitim
erklärt und sie als Argument gegen das Christentum verwendet. Wie sieht es

damit heute aus?

13 Ebd. 169f.

14 Ebd. 170.

15 P. Rosien: Die Gottesfälscher. Wie die Kirchen Gott verschleiern. Mit einem Plädoyer für
eine reügionsübergreifende Mystik, Oberursel 2013, 47.77.80.

16 Ebd. 81.

17 WuN 1, 212,6f.
18 K. Flasch: Warum ich kein Christ bin. Bericht und Argumentation, München 22013, 86.

19 Ebd. 65.

20 Flasch: Warum (Anm. 18), 102.117.

21 Rosien: Gottesfälscher (Anm. 15), 84.



Finis christianismi? 147

2 Die Kirchengeschichte

2.1 Ungewollte Geschichte

Das Urchristentum hoffte auf die unmittelbare Wiederkunft Christi und
dachte daher nicht an eine aus ihm hervorgehende Geschichte. Die in der

Kirchengeschichte begegnenden Entsetzlichkeiten gegen das Christentum
ins Feld zu führen, ist eine klassische Strategie der Religionskritik. Auch
Overbeck hat sie benutzt. «Die beste Schule des Zweifels» daran, dass Gott
die Welt lenkt, sei die Kirchengeschichte; «nicht Eine der Corruptionen und

Verirrungen denen die Dinge im Leben unterworfen sind», sei dem

Christentum erspart geblieben.22 Noch im Nachwort zur 2. Auflage von «Ue-

ber die Christlichkeit unserer heutigen Theologie» (1902 bzw. 1903) spricht
er von seinem «Traum einer profanen Kirchengeschichte».23 Doch nicht hier

liegt die Pointe seines Argumentierens mit der Kirchengeschichte. Sein

Einwand besteht vielmehr darin, dass sich das junge, die baldige Wiederkehr
Christi erwartende Christentum auf eine Geschichte überhaupt eingelassen
habe. Um trotz dieser Inkonsequenz überleben zu können und sich für die

Geschichte überhaupt lebensfähig zu machen, habe es sich die Theologie
zugelegt, welche die Inkonsequenz entweder verschleiert oder zu überbrücken

versucht habe. Ein geschichtliches Verständnis des Christentums sei aber für
die Theologie «letal»24. Gerade wenn sich Theologie als «modern» versteht,

zeige sie damit an, dass sie vergänglich ist. An der Theologie werde das

Christentum zugrunde gehen — in Overbecks eigener oft ungelenken Sprache:

«Also ich weiß als Theologe von einer anderen Fähigkeit und Bestimmung
der Theologie in Hinsicht auf das Christentum, als an ihm ein jüngstes
Gericht zu vollziehen, nicht.»25 Insofern allerdings ist es ihm ein interessanter

Forschungsgegenstand.26 Das Christentum sei nichts anderes als «ein Product
der historischen Situation der Zeit seiner Entstehung.»27

22 WuN 4, 428,12ff. 20f.
23 WuN 1, 311,2f.
24 Zitiert nach Wehrli: Alter und Tod (Anra 6),174.
25 WuN 7/1, 22,6ff.
26 WuN 7/1, 22,24f.
27 Zitiert nach A. Pfeiffer: Franz Overbecks Kritik des Christentums, Göttingen 1975, 142.

Vgl. auch WuN 4,146ff.



148 Hans-Martin Barth

2.2 Kriminalgeschichte des Christentums

Overbecks Plan einer «Profangeschichte» des Christentums hat in gewisser Weise

der Bamberger Kirchenhistoriker Karlheinz Deschner in die Tat umgesetzt,
freilich zugleich eine «Kriminalgeschichte des Christentums» daraus gemacht.
Das Werk ist inzwischen mit zehn Bänden abgeschlossen. Deschner ist
wissenschaftlich interessiert, aber sein polemisches Engagement ist gleichwohl
unverkennbar. Sein Werk ist vielfacher Kritik unterzogen worden.28 Die
Strategie, die «Verbrechen» des Christentums gegen die Kirche in Szene zu setzen,

war besonders in den Jahren nach 1968 en vogue, hat sich aber auch während

des Lutherjahrs 2017 erneut gemeldet. «Darf man Luther feiern?», fragte Matthias

Dobrinski in der Süddeutschen Zeitung einen Mann, «der den Juden

wünschte, dass man ihre Synagoge und Schule mit Feuer anzünde?, der

Muslimen, Katholiken und aufständischen Bauern Pest, Tod und Teufel an den Hals

wünschte?»29 Die Vorwürfe gegen die Geschichte der Kirche, die Overbeck an

Einzelbeispielen vorführt, sammeln sich heute unter dem Stichwort «Gewalt».

Dies wiederum wurde, angestossen besonders durch Jan Assmanns «mosaische

Unterscheidung»30, als zentrales Problem der monotheistischen Religionen
diskutiert und bearbeitet. Nicht Overbecks These von der urchristlichen Reserve

gegenüber einer möglichen Christentumsgeschichte überhaupt hat sich

durchgesetzt, aber eine gewisse Bestätigung fand doch seine einseitige und daher nur
teilweise berechtigte Kritik konkreter kirchengeschichtlicher Vorgänge.

3 Der Konflikt syrischen Glaube und Wissen

3.1 Glaube und Wissenschaft

Auch dem klassischen Thema des Konflikts zwischen Glaube und Wissen

weiss Overbeck seine eigene Note zu geben. Natürlich gelten sie ihm als

unversöhnlich, aber er hat dafür eine eigene Begründung, und diese liegt in einer

gewissen Wertschätzung der Religion. Er hat ein Empfinden für die katego-
riale Differenz zwischen Glauben und Denken. Die Theologie aber, die den

28 Vgl. z. B. H.R. Seeliger (Hg.): Kriminalisierung des Christentums, Freiburg 1993. Inzwi¬
schen kann man es zu der freilich ebenso einseitigen Darstellung von M. Lütz: Der Skandal

der Skandale. Die geheime Geschichte des Christentums, Freiburg i.Br. 2018, in Beziehung
setzen.

29 SZ Nr. 107,10.05.2016, 4.

30 J. Assmann: Die Mosaische Unterscheidung oder der Preis des Monotheismus, München
2003.



Finis christianismi? 149

Glauben problematisiere, untergrabe ihn, ja zerstöre und vernichte ihn. «Denn

was den Menschen die Religion in der Noth des Lebens sein kann, wird durch

Theologie nicht erhöht noch gestärkt, sondern geschmälert und geschwächt.»31

Aber Religion gehe auf Mythus und Sage zurück; deswegen tauge sie zur
«Menschenerlösung» nicht.32 Der Mensch, der sie begonnen habe, könne ihr
auch wieder ein Ende setzen. Wenn die Religion sich «dem Menschen und

seinen Begehrungen» verdanke, dann sei die Wissenschaft in der Lage, sie nicht

nur zu «vertreten», sondern eben auch «zu vernichten».33

3.2 Naturalismus

Heutige Religions- und Christentumskritik hält sich kaum noch mit der Frage

auf, wie sich Glauben und Denken zu einander verhalten. Diskussionen,
ob es Gott gibt oder nicht34 haben sich als unfruchtbar erwiesen. Beweise

und Gegenbeweise zur Existenz Gottes zu erbringen, halten alle Beteiligten
für unergiebig (wie auch schon Overbeck35). Die Theologie als Wissenschaft

bzw. Pseudowissenschaft, die Overbeck als Selbstzerstörungs-Instrument des

Christentums gesehen hatte, wird weithin nur noch als gesellschaftlich
randständiger Tendenzbetrieb wahrgenommen. Die Frage nach dem Verhältnis von
Religion und Rationalität scheint sich unter einem neuen Horizont aufzulösen:

unter dem eines alles erklärenden Naturalismus. Der Naturalismus, sagt der

Berliner Philosoph Holm Tetens, sei «heutzutage der gewichtigste Gegner
eines Gottesglaubens»36. Dieser Naturalismus speist sich aus dem Wissen um
die Naturgesetze (wovon Overbeck nur gelegentlich spricht), aus der

Evolutionstheorie, wie sie etwa der Biologe Franz M. Wuketits in seinem Buch «Was

Atheisten glauben»37 oder in anderer Weise Richard Dawkins in seinem «Der
Gotteswahn» vorträgt38, sowie aus psychologischen Theorien. Dabei steht auch

Feuerbach im Hintergrund, der ja ebenso für Overbeck eine gewisse Rolle

spielt. Joachim Kahl etwa berichtet, er habe «seit langem begriffen», dass etwa

31 WuN 1,226, Iff.
32 WuN 7/1, 250,1 Iff.
33 WuN 7/1, 21 f.

34 R. Dawkins: Der Gotteswahn, Berlin 82007, 76.

35 «... als object. Dogma besteht der Atheism, nicht mehr als der Theismus.» Atheismus u.

Individualismus, WuN 4,31.

36 H. Tetens: Gott denken. Versuch über rationale Theologie, Stuttgart 22015, 7.

37 F.M. Wuketits: Was Atheisten glauben, Gütersloh 2014, 46-80.

38 Dawkins: Gotteswahn (Anm.34), 155ff. und passim.



150 Hans-Martin Barth

der 23. Psalm «ein Exempel für autosuggestives Wunschdenken» ist, durch die

Erfahrungen von Christen und Juden im 20. Jahrhundert als «illusionäre

Selbstbeschwichtigung» erwiesen.39 Eine gewisse Nähe der Position Overbecks zum
heute vertretenen Naturalismus zeigt sich an einer weiteren, überraschenden

Stelle. Overbeck hat — wie manche Atheisten heute - ein Gespür dafür, dass

Religion sich auf einer anderen Wellenlänge äussert als «Wissenschaft», daher

auch seine ständige Polemik gegen wissenschaftliche Theologie. Er kann sich

über Pietismus und Mystik (wenn sie auch für ihn nicht infrage kommen)
verhalten positiv äussern40. Hier sehe ich eine gewisse Parallele zu gegenwärtigen
Atheisten und Agnostikern, die nicht «religiös», aber «spirituell» sein wollen

— wie etwa Alain de Bovon, der eine Art Ratgeber mit dem Titel «Religion für
Atheisten» vorgelegt hat.41 «Spiritual, but not religious», sagte mir Harvey Cox,

sei die neue Devise in Amerika. Damit sind wir nahe bei Overbecks viertem

Argument für den «finis christianismi», den Erfahrungen der Moderne.

4 Die unaufhaltsame Moderne.

4.1 Die Erfahrungen

«Mit dem Christentum geht es zu Ende ,).»42. In der Moderne vollziehe sich

die «Selbstbefreiung vom Christentum»43 ; es habe «keine Macht über die

Menschen mehn>44. Es habe «seine Unentbehrüchkeit verloren».45 Die Welt habe

nur noch «eine Art Amateurverhältnis zum Christentum»46. Es treffe
allenthalben nicht auf Feindschaft, sondern auf Indifferenz.47 Gegen Ende seines

Lebens räsoniert er darüber, wie wenig er doch ausrichten könne, aber sein

Ziel wäre ohnehin nur gewesen, den «Nachweis des finis christianismi» zu

erbringen.48 Durch den Augenschein sieht Overbeck seine Theorie bestätigt,
dass die urchristliche Eschatologie das Christentum dazu bestimmt hat, nur

39 J. Kahl: Weltlicher Humanismus. Eine Philosophie für unsere Zeit, Berlin 42009, 91.

40 WuN 5, 255,5ff.
41 A. de Bovon: Religion für Atheisten. Vom Nutzen der Religion für das Leben, Frankfurt a.

M. 2013.

42 WuN 4, 577,6,2.
43 WuN 4, 230,7f.
44 WuN 4, 577,2.

45 WuN 5, 317,38f. Vgl. Wehrli: Alter und Tod (Anm. 6), 200.

46 Zitiert nach Wehrli: Alter und Tod (Anm. 6), 181.

47 WuN 1, 283,1 Off.

48 WuN 4, 44,21 f.



Finis christianismi? 151

eine Totgeburt zu sein, die freilich durch die Pseudowissenschaft Theologie

irgendwie am Leben erhalten wurde. Dies aber werde ein Ende haben. Rudolf
Wehrli, in dessen substantieller Arbeit über Overbeck das einschlägige Material

hervorragend zusammengestellt ist, hat dessen Auseinandersetzung mit dem

Christentum als «Trauerarbeit» gedeutet.49 — als Trauerarbeit, die einem dazu

verhilft, die Realität zu erkennen und anzunehmen.

4.2 Konfessionslosigkeit / Religionslosigkeit der Gegenwart

Bei der Lektüre der einschlägigen Ausführungen Overbecks habe ich oft
gedacht: Unglaublich — ganz wie bei den von mir untersuchten Stimmen aus der

ehemaligen DDR (und auch der jetzigen Bundesrepublik Deutschland). Fast

bis in den Wortlaut hinein: «kein Anlass», sich für Religion oder speziell das

Christentum zu interessieren. In meinem Buch «Konfessionslos glücklich»50

habe ich entsprechende Äusserungen zusammengestellt. Inzwischen hat mir
ein junger Autor den Titel gestohlen; er gibt seinem Atheismus-Plädoyer den

Titel: «Gottlos glücklich».51 Der bereits genannte atheistische Philosoph Herbert

Schnädelbach ist überzeugt: «Die profane Moderne ist unser Schicksal.»52

Besonders für die Situation in der ehemaligen DDR sind entsprechende
Untersuchungen vorgenommen worden.53 Religion und Religiosität sind dort vielfach

kein Thema mehr. Krisenbewältigung erfolge ohne Religion. Religiöse Symbole

wie etwa Kirchengebäude würden kaum noch als solche wahrgenommen. Es

wird erzählt, ein Kind habe seine Mutter gefragt, was denn «das Pluszeichen»

auf dem Kirchturm bedeute. Religion ist zu einer Fremdsprache geworden.
Teilweise akzeptiert werden dagegen die programmatischen Bekenntnisse der

Humanistischen Union oder der Giordano Bruno Stiftung. Viele der «konfes-

49 Wehrli: Alter und Tod (Anm. 6), 229ff.
50 H.-M. Barth: Konfessionslos glücklich. Auf dem Weg zu einem religionstranszendenten

Christentum, Gütersloh 2013, 38-54.

51 Ph. Möller: Gottlos glücklich. Warum wir ohne Religion besser dran wären, Frankfurt a.M.

2017.

52 Schnädelbach: Fluch des Christentums (Anm. 9), 127.

53 G. Pickel: Areligiosität, Antireligiosität, Religiosität. Ostdeutschland als Sonderfall niedri¬

ger Religiosität im osteuropäischen Rahmen?, in: Chr. Gärtner (Hg.): Atheismus und

religiöse Indifferenz, Opladen 2003, 247-269; D. Pollack / G. Pickel (Hg.): Religiöser und
kirchlicher Wandel in Ostdeutschland 1989-1999, Opladen 2000; M. Wohlrab-Sahr:

Religionslosigkeit als Thema der Religionssoziologie, PTh 90 (2001) 152-167.



152 Hans-Martin Barth

sionslos» oder «gottlos Glücklichen» verstehen sich als «Humanisten».54 Damit
entsteht das Problem, welche Funktion neben einem gelebten Humanismus

das Christentum noch haben kann. Charles Taylor, der sich durchaus nicht nur
auf die Situation in Mitteleuropa bezieht, formuliert: «Der ausschließende

Humanismus schließt das Fenster der Transzendenz»55. Irgendwo stand zu lesen,

hier liege — vulgär ausgedrückt — «eine Verstopfung nach oben» vor.

Ist damit die Prophezeiung Overbecks vom «finis christianismi» eingetroffen

oder jedenfalls ihrer Erfüllung näher gerückt? Es hat den Anschein, wobei

allerdings seine Argumente eine vergleichsweise geringe Auswirkung gehabt
haben dürften — sein Verweis auf die Kirchengeschichte und auf die

Wissenschaften bis zu einem gewissen Grade, kaum aber sein Insistieren auf der

ausgebliebenen Naherwartung.

5 «Bessere Theologie»?

Overbeck hat sich gegen die Vorstellung verwahrt, er habe eine «bessere Theologie»

im Sinn gehabt.56 Das darf aber heute nicht daran hindern, angestossen

von seiner kritischen Sicht nach einer «besseren Theologie» zu fragen, wie es

denn Karl Barth57 oder Paul Schütz58 unternommen haben. Ich selbst will es

versuchen, indem ich Defizite bei Overbeck selbst, dann Defizite an der

gegenwärtigen Theologie zu markieren versuche und schliesslich noch einmal das

Stichwort «finis christianismi» aufnehme.

5.1 Defizite in der Position Overhecks

Overbeck war fixiert auf das Ausbleiben der Wiederkunft Christi, das im Neuen

Testament selbst gar nicht sehr viele Spuren hinterlassen hat59 Er konnte

die Naherwartung nicht im Kontext der Gesamtheit der Botschaft des Neuen

Testaments wahrnehmen. Er war auch nicht in der Lage zu sehen, dass im
Judentum damals die Wiederkunft anderer apokalyptischer Gestalten — wie He-

54 G. Wimberger: Glauben ohne Christentum. Eine Vision, Marburg 2013, 213; darin: Vom
Christentum zu humanistischer Religiosität,75-121; ferner Kahl: Weltlicher Humanismus

(Anm. 39), 41.

55 Ch. Taylor: Ein säkulares Zeitalter, Frankfurt a.M, 2009, 1061.

56 WuN 1,242,14ff.
57 Z.B. K. Barth: Der Römerbrief, Zollikon-Zürich 1954, VII.
58 Vgl. P. Schütz: «Finis Christianismi», in: ders.: Parusia. Hoffnung und Prophétie, Hamburg

1963,411-419.
59 Vgl. TRE 6, 963.



Finis christianismi? 153

nochs oder auch Johannes des Täufers — erwartet wurde. Deswegen hatte er

keinen Blick dafür, dass die Erwartung der Wiederkunft Christi für die ersten

Christen eine zeitgenössische Vorstellung gewesen sein konnte, in der sich ihr
Glaube aussprach, der über die Erwartung eines Weltendes weit hinausreichte

oder jedenfalls nicht darin aufging. Overbeck vermochte nicht zwischen Apo-
kalyptik und Eschatologie zu unterscheiden. Er las die für ihn wichtigen neu-
testamentlichen Stellen, die er auch exegedsch gar nicht näher untersuchte,

wie ein Fundamentalist60, nur dass er sie, da das Weltende nicht eingetroffen

war, als Belege für das von vornherein zu prognostizierende Ende des

Christentums wertete. Gegenwärtige Religions-und Christentumskritik können ihm
im Ergebnis zustimmen, sind aber an seiner komplizierten Ableitung des «finis

christianismi» nicht interessiert.

5.2 Defizite dergegenwärtigen Theologie

Dies alles heisst freilich nicht, dass er nicht auf tatsächliche Defizite der

gegenwärtigen Theologie aufmerksam machen könnte. Religionskritiker wie Joachim
Kahl weisen mit Recht darauf hin, dass in Theologie und Kirche das Ende der

Welt, die Wiederkunft Christi und das Jüngste Gericht kaum noch thematisiert
werden.61 Die Eschatologie hat sich so sehr als präsentische etabliert, dass die

zukünftige keiner Erklärung mehr zu bedürfen scheint. Im Raum katholischer

Theologie und Kirche mag das mit der Präsenz eines mit Vollmachten
ausgestatteten «Stellvertreters Christi» zusammenhängen; im Protestantismus dürfte
die zentrale Rolle der Rechtfertigung als einer präsentischen Wirklichkeit sich

entsprechend auswirken. Das Auftauchen der Zukunftsperspektive im

Zusammenhang der «Theologien der Revolution» und der «Befreiung» könnte im Zuge
der Jahre nach 1968 doch zum Teil aus dem Marxismus ausgeliehen gewesen
sein. Das Christentum hat Mühe, sich gegen die Angriffe auf seine Geschichte

und Gegenwart zu behaupten. Man hat gesagt, das Christentum, insbesondere

das protestantische, glaube nicht mehr an sich selbst. Nun soll es ja nicht an

sich selbst glauben, aber sich doch der ihm verheissenen Zukunft bewusst sein.

Es wäre ihm zu wünschen, dass es, ohne sich dabei in apokalyptischen Bil-

60 U.H.J. Körtner: Weltangst und Weltende. Eine theologische Interpretation der Apokalyp-
tik, Göttingen 1988, 376, formuliert vorsichtiger: «Man wird fragen müssen, ob Overbecks

Standpunkt nicht insofern einseitig ist, als er ausschließlich eine historische Interpretation
des Christentums gelten lässt.»

61 Kahl: Weltlicher Humanismus (Anm. 39), 41, 107.



154 Hans-Martin Barth

dern zu verheddern, die Zukunft neu entdeckte als die Dimension, aus der das

Gottesreich befreiend und erlösend auf die Menschheit zukommt. Von dieser

Erwartung würden dann christliches Verantwortungsbewusstsein und

Engagement für Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schöpfung bestimmt

und getragen sein. Dann verschwände die Angst vor Kirchenaustrittszahlen

und Negativ-Prophezeiungen über das Ende des Christentums. Christen und

Christinnen könnten neu — mit Zwingiis Worten — «etwas Tapferes» tun und

einstimmen in die Uberzeugung, wie einst Luther sie formuliert hat: «Wir sind

es doch nicht, die da könnten die Kirche erhalten, unsere Vorfahren sind es

auch nicht gewesen, unsere Nachkommen werden's auch nicht sein, sondern

der ist's gewesen, ist's noch, wird's sein, der da spricht: <Ich bin bei euch bis zu

der Welt Ende> ,.».62 Dies bedeutet freilich, dass sich die christliche Theologie
stärker als bisher damit auseinandersetzen muss, wie denn Weltende und das

Kommen des Reiches Gottes gedacht werden kann, nachdem es nicht in der

Weise gekommen ist, wie die ersten Christen — und vielleicht der historische

Jesus selbst — es erwartet hatten. Es bedarf einer neuen Sensibilität gegenüber den

Zeichen der Zeit: Globalisierung, wachsendes naturwissenschaftliches Know
how, Sehnsucht nach einer religions freien universalen Spiritualität; atomare und

ökologische Bedrohung wollen in der Perspektive der ersten drei Vaterunser-

Bitten interpretiert werden. Overbeck wird der Theologie keine Ruhe lassen.

5.3 Finis Christianisme

Nun ist mit alledem das mit Overbecks Formel «finis christianismi» benannte

Problem nicht gelöst. Natürlich wird das Christentum als ein historisches

Phänomen eines Tages ein Ende haben. «Denn sterben müssen die Dinge», schreibt

Overbeck in seinen Selbstbekenntnissen.63 Auch der Name «Jesus» wird, wenn
eine Menschheit nicht mehr existiert, nicht mehr genannt werden. Es ist ein

menschlicher, im Judentum ehedem gebräuchlicher Name und nicht als solcher

der Name, «der über alle Namen ist» (Phil 2,9). Heute können wir uns das Ende

aller «Dinge» — oder mindestens der Menschheit — leichter vorstellen als die

Generation Overbecks es vermochte. Michel Foucaults Buch über die «Ordnung

der Dinge» endet mit dem Hinweis auf das Verschwinden des Menschen

62 WA 50, 476.31-35.

63 WuN 7/1, 21,23f.



Finis christianismi? 155

«wie am Meeresufer ein Gesicht im Sand».64 Die Vernichtung seiner

Lebensgrundlagen durch den Menschen selbst ist nicht undenkbar. Gegenwärtige
Religions- und Christentumskritiker ziehen die Möglichkeit eines Weltendes (und
damit ihres eigenen Endes) weniger in Betracht, als dies Overbeck im Blick
auf das Christentum getan hat. Sie sollten sich zu fragen trauen, was sich für
sie mit der Vorstellung eines «finis» — nicht «christianismi», sondern «mundi»

/ «saeculi» — verbindet. Gemeinsam könnten Christen und ihre Kritiker dann

über ihre jeweiligen Ziel-Erwartungen nachdenken und sich von diesen

herausfordern lassen.

Die Rede von einem «finis christianismi» ist nicht so neu, wie man denken

könnte. Sie ist aber in der Neuzeit um ihren vollen Sinn gebracht worden.

Ursprünglich meint der Begriff «finis» ja nicht nur «Ende», sondern auch «Ziel».

Jahrhunderte lang hatte die Theologie darüber nachgedacht, ob und inwiefern

es für die Menschen einen «finis ultimus» gebe. Overbeck war es offenbar nicht

möglich, in dem Begriff «finis» Ende und Ziel zusammen zu sehen, ja über die

Bedeutung von «Ende» hinaus zu fragen.
Auch der Sinn des Begriffs «christianismus» hat sich verändert. Die Geschichte

der Wendung «finis christianismi» läuft über deren griechisches Äquivalent
horos christianismou, wie es etwa bei Basilius von Caesarea auftaucht.65 «Christia-

nismös» /«Christianismus» hiess ursprünglich nicht «Christentum» als historische

oder kulturelle Grösse, sondern «Christsein»66 als Lebensstil und Glaubensüberzeugung.

Overbeck hat - bewusst oder unbewusst - die Wendung «finis

christianismi», ohne auf ihren ursprünglichen Sinn Rücksicht zu nehmen, zu einer

ihm geeignet erscheinenden polemischen Formel gemacht. Nach Basilius meint
«finis christianismi» nicht das «Ende», sondern das «Ziel», und zwar das Ziel des

64 M. Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften,
Frankfurt a.M. 31970, 462.

65 Peter Gemeinhardt verdanke ich den Hinweis auf Basilius von Caesarea, Regulae fusi-

us tractatae, Interrogatio XLIII, Responsio 1.: Ilprôxov gsv ouv, ô ttpmxöv éaxtv, èv àymn)

Xptaxoû xiyv xa7t£ivo(ppoaûvryv oûxio xpfi Jtap' aûxoû Kaxop0oÛG0ai, d>ç Kai otcojtœvxoç aûxoû xô

ÈK xôv ëpyœv Û7iô5Etypa jravxôç kôyou iaxupoxepov eîç ôtSaoKakiav 7tpoKsîa0ai. Ei yàp ouxoç

opoç Xptcxiaviapoû, pipr|aiç Xptaxoû èv xrâ péxptp xfjç èvav0pa>jtf|G£a>ç, Kaxà xô £7ttßcdkov

xrj ÉKàaxot) K>.f|C£i, oi xf]v ôôriyiav xràv jtoXXràv jtEJtioxEupévoi xoûç ëxi àaOevEoxépouç 8tà xfjç
Èauxffiv peoixdaç ^poßtßä^Eiv ôtpEikouat xfl xoû Xptoxoû êi;o|roicôG£i, Kaxà xôv paKâpiov Ilaûkov
A-éyovxa- Mipr|xai pot) yiv£o08 Ka0èç Kàyrà XptGxoû. (PG 31, 1028). Vgl. auch S. Thomae

Aquinatis In librum bead Dionysii de divinis nominibus expositio hg.v. fr. Ceslai Pera,

Taurini Romae 1950, 60.

66 Vgl ThWNT IX, 572; Verweis auf «christianismös» bei Ignatius von Antiochien.



156 Hans-Martin Barth

«Christseins»: die «imitatio Christi», die «Nachahmung Christi». An Bonhoeffer
und Paulus geschulte Protestanten reden lieber von «Nachfolge Christi» — in

Glauben, Hoffen und Lieben. Auch Overbeck wusste: «Christentum heißt in der

Geschichte nichts anderes als Christus und der Glaube seiner Anhänger an ihn.» Aber

er notiert das lakonisch unter «Christentum (historisches). Allgemeines».67 Es war

ihm, aus welchen Gründen auch immer, keine existenzielle Herausforderung. Er

meinte, seine eigene Sicht verallgemeinern zu können: «Wir Abendländer

wenigstens bedürfen auch der Religion nicht mehr, ist nur der Ersatz da, den wir
Menschen uns selbst im Rationalismus dafür geschaffen haben, vorhanden.»68 Im
Blick auf die Leistungsfähigkeit des «Rationalismus» sind heute viele Menschen

kritischer als Overbeck, ohne jedoch deswegen zu «Religion» zu greifen.
Vielleicht brauchen «wir Abendländer» in der Tat keine klassische Religion

mehr mit deren herkömmlichen Requisiten wie «Gott», «Wunder» und
«Paradies».69 Es hat wohl keinen Sinn, den Theismus wieder hoffähig machen

zu wollen, wie das Holm Tetens versucht70, oder die «Essenz des Christentums»

in einem Gott verankert zu sehen, in dem wir uns «besser verstehen als ohne

ihn», so Volker Gerhardt71. Wir müssen uns tatsächlich «in die Luft stellen»72,

wie es Overbeck gefordert hat. Was wir aber brauchen, ist ein Vertrauen, Lieben

und Hoffen, wie es sich in der neutestamentlichen Botschaft mit Jesus aus

Nazareth verbindet. Es ist dies ein Vertrauen gegen allen Augenschein, ein

Lieben gegen alle Enttäuschung, ein Hoffen, «da nichts zu hoffen» ist (Rom
4,1873). Das ist die christliche Ziel-Offerte, die alles Enden und zum Abschluss

Kommen zu transzendieren verspricht. Auf Jesu Spuren, im «Schlepptau» Jesu

lässt sich erfahren, dass es Quellen des Vertrauens, Hoffens und Liebens gibt,
die wir am Ende wohl sogar «Gott» nennen dürfen.

67 WuN4, 205,15f.
68 WuN 5, 317,18ff.
69 Diese Sicht berührt sich mit dem Vorschlag Ulrich H.J. Körtners, Overbeck «in der durch

Bonhoeffer eröffneten Perspektive zu lesen». Ders.: Finis Christianismi - Christentumskritik

bei Franz Overbeck, in: K. Baier / S. Mühlberger / H. Schelkshorn / A.K. Wucherer-
Huldenfeld (Hg.): Atheismus heute? Ein Weltphänomen im Wandel, Leipzig 2001, 147-

169; Zitat: 169.

70 Tetens: Gott denken (Anm. 36), 49.

71 V. Gerhardt: Die Vernunft des Glaubens. Zur Atheismusdebatte, in: M. Striet (Hg.): Wie¬

derkehr des Atheismus. Fluch oder Segen für die Theologie?, Freiburg i.Br. 2008,139-150;
Zitat: 150.

72 WuN 6/1, 110,17ff.
73 So Luthers ursprüngliche Ubersetzung.



Finis christianismi? 157

Vielleicht haben «wir Abendländer» damit heute die Aufgabe und die Chance,

dem Christentum eine neue Gestalt erwachsen zu lassen. Overbecks

Interesse war fixiert auf das «Stirb»; keinen Blick hatte er für das «Werde».

Jesus in Vertrauen, Hoffen und Lieben nachzufolgen, ist eine Einladung und

Lebensperspektive für Glaubende und Andersdenkende, die nicht notwendig
abhängig ist von einem Weltbild, das mit religiösen Versatzstücken aus der

Vergangenheit arbeitet. In der Nachfolge Jesu gewinnt menschliches Leben,
obwohl es sich damit «in die Luft» stellt, im Haidosen Halt und im Vagen Profil.
Menschen können sich leiten und tragen lassen von dem Wort, das ihn

bezeugt, und sich begleitet finden von der Gemeinschaft derer, die diesem Wort
trauen. Durch das Zeugnis von Jesus Christus dazu ermutigt, trotz des

unausweichlichen Endes zu vertrauen und zu hoffen, zu lieben und sich geliebt und

bejaht zu wissen, ist der «finis christianismi», der Ende und Ziel, Ziel und Ende

umgreift.



158 Hans-Martin Barth

Abstract
Overbeck hat die alte Wendung «finis christianismi» («Ziel des christlichen Glaubens»)

in seinem Sinn umgedeutet («Ende des Christentums»). Er begründete seine

Christentumskritik mit der ausgebliebenen Parusie, den Verirrungen der Kirchengeschichte, dem

Widerspruch zwischen Glaube und Wissen sowie mit der Christentumsferne seiner Zeit.

Viele dieser Gesichtspunkte begegnen modifiziert auch in der gegenwärtigen Religionskritik,

ohne dass allerdings auf Overbeck Bezug genommen würde. Overbeck hat die

apokalyptischen Aussagen der Bibel fundamentalistisch gelesen, ohne sich darüber her-

meneutisch Rechenschaft zu geben. Gleichwohl macht er damit auf ein Defizit auch der

heutigen Theologie aufmerksam: das weitgehende Fehlen futurischer Eschatologie. Er

gibt damit den Anstoss zu einer nach-religiösen Interpretation des Christentums, die in
einer erneuerten Christologie ihren Ausgangspunkt nehmen müsste.

Overbeck changed the meaning of the old idiom «finis christianismi» («aim of the Christian

faith») into his own sense («end of Christianity»). His criticism of Christianity is

based on the non-appearance of Christ's Parousia, by the crimes in church history, the

contradiction between faith and reason, and finally in his personal view of the unsatisfactory

situation of the Christianity in his time. Many of these aspects can be found in the

contemporary discussion on religion and atheism. But nowhere they are related to Over-

beck. Overbeck, however, read the apocalyptic passages of the Bible in a fundamentalist

manner, without adopting any hermeneutical principles. Nonetheless he makes evident

deficits in the theological scene even today: the absence of futuriste eschatology. Over-

beck therefore gives an important impulse for elaborating a post-religious interpretation
of Christianity, which should find its starting point in a renewed Christology.

Hans-Martin Barth, Marburg


	Finis christianismi? : Franz Camille Overbeck im Kontext gegenwärtiger Religions- und Christentumskritik

