
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 75 (2019)

Heft: 2

Artikel: Muss ein Priester perfekt sein? : Anforderungen an Körper, Moral und
Geist der Priester in der Antike

Autor: Kellenberger, Edgar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-914109

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-914109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 75 2019 Heft 2

Muss ein Priester perfekt sein?

Anforderungen an Körper, Moral und Geist der Priester in der
Antike

A.) Körperliche Voraussetzungenfür das Priestertum

Der klassische alttestamentüche Text von Lev 21 regelt die Anforderungen
an das Priestertum. Reinheitsanforderungen verlangen mehrere Einschränkungen:

vor allem im Kontakt mit einer Leiche, in der Haartracht und bei der Wahl

der Ehefrau. Anschliessend werden zwölf körperliche Makel (D1Ü) erwähnt,
die als unvereinbar mit dem priesterlichen Altardienst gelten:

Denn keiner, der ein Gebrechen hat, darf herzutreten: kein Blinder oder Lahmer,
keiner, der eine Scharte hat oder missgebildet ist, keiner, der einen gebrochenen Fuss

oder eine gebrochene Hand hat, kein Buckliger oder Schwächlicher, keiner, der einen
Fleck im Auge hat, keiner, der mit der Krätze oder einer Flechte behaftet ist oder

beschädigte Hoden hat (Lev 21,18-20 NZB).1

Wer sich in andern alten Kulturen umschaut, erkennt ein kulturenübergreifendes

Phänomen. Dieselben Ausschlusskriterien für Priester2 sind auch in meso-

potamischen Texten zu finden: Babylonische diviners dürfen weder schielende

Augen noch beschädigte Zähne, Finger oder Hoden haben.3 Priester benötigen
einen Körper, der leuchtet wie eine Statue aus Gold.4 Und Analoges gilt in

1 Die genaue Bedeutung einiger hebräischer Lexeme ist strittig, wie ein vergleichender Blick
in andere Bibelübersetzungen leicht zeigt.

2 Der Begriff «Priester» wird in diesem Aufsatz verwendet als umbrella term für Personen mit
verschiedenen öffentlichen kultischen Funktionen.

3 W.G. Lambert: The Qualifications of Babylonian Diviners, FS R. Borger (CM 10), Gronin¬

gen 1998, 141-158.

4 C. Waerzeggers: On the Initiation of Babylonian Priests, ZAR 14 (2008) 1-35.

ThZ 2/75 (2019) S. 129-143



130 Edgar Kellenberger

der griechisch-römischen Antike: Plato und andere Autoren fordern körperlich

fehlerlose Priester (ôX6i<Ar|poç).5 Diesem griechischen Terminus entspricht
integer bzw. salvus bei den römischen Autoren.6 Im Judentum definiert die rab-

binische Literatur noch detailliertere und strengere Anforderungen an einen

makellosen Priesterkörper,7 und die christlichen Kirchen kannten bis weit ins

20. Jahrhundert hinein analoge Detailregelungen. Die Römisch-Katholische

Kirche behielt die Bestimmungen über körperliche Unversehrtheit auch noch

in der Revision des Kanonischen Rechts von 1917 bei;8 gestrichen wurden sie

erst 1983 anlässlich einer erneuten Revision.9 Aber auch die evangelischen
Kirchen kannten und praktizierten bis vor wenigen Jahrzehnten kirchenrechtliche

Einschränkungen.10

Es ist auffällig, dass in alten Texten kaum je Begründungen für diese strengen

Vorschriften überliefert sind — ein kulturenübergreifendes Phänomen, das

sich auch bei anderen sakralrechtlichen Vorschriften beobachten lässt (man

erinnere z.B. an das Schweinefleisch-Verbot). Wenn den Alten die Nennung
eines Grundes überflüssig erschien, stehen alle Versuche einer Interpretation
im Verdacht, nachträgliche Rationalisierungen zu sein. Dies gilt bereits für
vereinzelte antike Rechtfertigungen, wie wir sie bei Seneca und Plutarch finden:

Sie vergleichen die geforderte körperliche Makellosigkeit des Priesters mit Op-

5 Plato, nomoi 759c; Dionysios v. Halikarn., Rom. Altertümer II 21,3. Uberblick bei J. Wil-

gaux: 'Yyiriç xcd o>.ôx>.apoç. Le corps du prêtre en Grèce ancienne, in: P. Brûlé (Hg.): La

norme en matière religieuse en Grèce ancienne (actes du XIe colloque du CIERGA, Ker-
nos Suppl. 21), Rennes 2009, 231-42. Ders.: Infirmités et prêtrise en Méditerranée antique,
Pallas 106 (2018) 275-287.

6 Mit gewissen Einschränkungen: C. Baroin: Le corps du prêtre romain dans le cadre public:
début d'une enquête, in: L. Bodiou u.a. (Hg.): Corps outragés, corps ravagés de l'Antiquité
au Moyen Age, Turnout 2011, 291-315.

7 Siehe insbesondere mBek 7; bBek 3b und 43a-b. - Zum hellenisierten Judentum siehe

Anm. 14.

8 Codex Iuris Canonici Pii X Pontificis Maximi iussu digestus Benedicti Papae XV auctorita-

te promulgatus, Rom 1917: Canones 983-991 (De irregularitatibus aliisque impedimentis).
Vgl. A. Perathoner: Das kirchliche Gesetzbuch (Codex juris canonici) sinngemäss
wiedergegeben und mit Anmerkungen versehen, Brixen 51931, 354-360.

9 Das heute geltende Recht (vgl. jetzt Canones 1047-1049) findet sich im Internet (lat. und

deutsch): www.codex-iuris-canonici.de (zuletzt eingesehen am 19.02.2019).
10 In Deutschland mussten Pfarramtsanwärter bis in die Achtzigerjähre den kirchlichen Be¬

hörden eine unversehrte rechte Hand sowie die Fähigkeit vorzeigen, dass sie beide Arme

gleichmässig zum Segensgestus erheben konnten (Information durch Teilnehmer am

Colloquium Biblicum Pragense im April 2018).



Muss ein Priester perfekt sein? 131

fertieren, deren Körper ebenfalls intakt sein musste.11 Auch der Talmud kennt
diese Analogie von Opfernden und Geopferten (bZeb 16b: l'O'Hp pTHpDD).
Eine ähnliche Tendenz ist bereits in Lev 21 zu beobachten, da etwa die Hälfte
der oben genannten Makel mit den 12 Makeln für Opfertiere im folgenden

Kapitel 22 identisch sind. Eine konsequente Parallelisierung wird jedoch nicht

angestrebt; der Begriff 1QD («intakt») wird in Lev und im ganzen Alten Testament

ausschliesslich für das Opfertier, jedoch niemals für den Priester verwendet.12

Im Gegensatz dazu ist in der griechischen Welt cAÔKÀ.r|poç terminus techni-

cus für die körperliche Unversehrtheit sowohl der Priester wie der Opfertiere.13

Erst das stark hellenisierte Judentum eines Josephus und Philo kann cAÔKXripoç

ebenso auf Priester beziehen.14

Darüber hinaus versuchten einige Forscher pragmatisch-funktionale sowie

ästhetische Erklärungen: Die rituell korrekte Ausführung eines Opfers erforderte

einen perfekt funktionierenden Körper. Dazu passt, wie Plutarch und

Cicero berichten über den überaus gewissenhaften Charakter römischer Rituale:

Schon nach der kleinsten Störung (z.B. dem Verschütten von Mehl) musste das

gesamte Ritual neu gestartet werden, was zu bis zu dreissig Wiederholungen
führen konnte.15 Darum war ebenfalls eine korrekte Aussprache unabdingbar,

was z.B. Stottern und andere Sprechschwierigkeiten ausschloss. In Qumran
durfte ein solcher Priester nicht aus dem B[uch der Thora] vorlesen.16 Ana-

11 Seneca maior, cotitrovers. IV 2; Plutarch, quaest. Roman. 73. Zum Schluss formuliert Plutarch

sorgfaltig: «Eine Wunde (£Â.koç) scheint (eoiks) eine Versehrtheit (7tf|pcootç) und eine

Befleckung (glotapa) des Körpers zu sein.»

12 Für weitere Unterschiede zwischen Priestern und Opfertieren siehe R. Raphael: Disability,
Identity, and Otherness in Persian-Period-Israelite Thought, in: D. Ben Zvi u.a. (Hg.):
Imagining the Other and Constructing Israelite Identity in the Early Second Temple Period,
London 2014, 277-296 (281). Vgl. auch J. Schipper / J. Stackert: Blemishes, Camouflage,
and Sanctuary Service. The Priestly Deity and His Attendants, HeBAI 2 (2013) 458-478.

13 Siehe C. Feyel: La dokimasia des animaux sacrifiés, Revue de philologie, de littérature et
d'histoire anciennes 80 (2006) 33-55; S. Georgoudi: Quelles victimes pour les dieux? À
propos des animaux « sacrifiables » dans le monde grec, in: M.-T. Cam (Hg.): La médecine

vétérinaire antique. Sources écrites, archéologiques, iconographiques, Rennes 2007, 35-44.

14 Jos., ant. 3,278 und 14,366; bell. l,270f und 5,228; Philo, agr. 130, decalog. 71; special. I 80.242.
15 Plutarch, Coriol. XXV 5,7; Cicero, harusp. 21. Weitere Beispiele bei D. Porte: Les donneurs

du sacré. Le prêtre à Rome, Paris 1989, 29-31.
16 Zur Kombination der Handschriftenfragmente (4Q266, 267 und 273; fehlt in der Geniza-

Handschrift von CD) siehe A. Dorman: Menschen mit Behinderung im Licht der Qum-
ranfunde, in: W. Grünstäudl u.a. (Hg.): Verzwecktes Heil? Studien zu neutestamentlichen

Heilungserzählungen, Leuven 2017, 93-113 (100-102). — Allerdings handelt es sich in die-



132 Edgar Kellenberger

loge Vorschriften bestanden in Rom für die Rekrutierung der Vestalinnen.17

Andrerseits erzählt Plinius die Anekdote, dass ein gewisser Caecilius Metellus

mit einer schlecht artikulierenden Zunge sich für seine Funktion als Pontifex
Maximus monatelang damit abquälte, seine Rede für eine Tempeleinweihung
einzustudieren.18

Für das Alte Testament liefert die Untersuchung von S. Olyan einen weiteren

Grund: Er betont einen ästhetischen Aspekt des Priesterkörpers, im Sinne

einer Symmetrie von links und rechts.19 Dabei ist allerdings zu beachten, dass

beschädigte Hoden dank dem Priestergewand für das Auge des menschlichen

Beobachters verborgen blieben; doch Gott sieht bekanntlich auch ins Verborgene.

Allerdings müssen die Priester ihre Genitalien mittels Unterhosen vor
JHWH verbergen (Ex 28,42£), was in einer gewissen logischen Spannung dazu

steht.

Eine Variante des ästhetischen Erklärungsversuchs ist die Vorstellung, dass

die priesterliche Begegnung mit der Gottheit zumindest denselben Respekt wie

bei Begegnungen unter Menschen erfordert. So wie man möglichst nicht mit
üblem Mundgeruch oder mit Furzen vor andere Menschen tritt, sollte dies erst

recht gegenüber Gott gelten,20 weswegen z.B. der Genuss von Knoblauch in
manchen Kulturen für Priester verboten war. Da der grundsätzliche Respekt

gegenüber Gott etwas Selbstverständliches war, wird er in den alttestamentlichen

Texten kaum je erwähnt.

Einige Forscher gehen davon aus, dass die erforderliche Vollkommenheit
des Körpers sowohl für den Priester als auch für dessen Gottheit gelte.21 Diese

Hypothese wird jedoch durch die Quellen nicht begünstigt. Die Gottheiten

Hephaistos, Dionysos und Pan haben deformierte Körper; dasselbe gilt
in Ägypten für Bes als beliebter Helfer der Mütter und Kleinkinder. In Hos

sem Fall vermutlich um eine später erworbene Behinderung; dazu im Abschnitt D dieses

Aufsatzes.
17 Aulus Gellius, Attische Nächte I 12,3 (lingua debilis).

18 Plinius maior, Naturgeschichte XI 65,174 (lingua inexplanatd). — Zu einem sehbehinderten
Pontifex gleichen Namens (in VII 43,141) siehe weiter unten (Abschnitt D).

19 S. Olyan: Disability in the Hebrew Bible: Interpreting Mental and Physical Differences,
Cambridge 2008. Ders.: Defects, Holiness, and Pollution in Biblical Cultic Texts, in: J.

Baden, Joel u.a. (Hg.): Sibyls, Scriptures and Scrolls, FS J. Collins, Leiden 2016, 1018-1028.

20 K. Van der Toorn: La pureté rituelle dans le Proche-Orient ancien, RHR 206 (1989) 339-

356.

21 So z.B. Wilgaux: 'Yyif|Ç (Anm. 5), 241: «Le semblable va vers le semblable.»



Muss ein Priester perfekt sein? 133

5,12 vergleicht sich JHWH mit Fäulnis und Eiter.22 Und in Jes 52,13ff ist der

Gottesknecht, der sein Volk durch sein Schuldopfer heilt (DüW 53,5.10), das

Gegenteil der erwarteten schönen menschlichen Gestalt, ja er wird von JFIWH
mit Krankheit geschlagen. In einer sorgfältigen semantischen Studie zu diesem

Text hat J. Schipper eine erstaunliche Nähe zu Lev 21-22 und körperlichen
Behinderungen nachgewiesen.23 Insofern sprengt dieser berühmt gewordene
Text viele traditionelle und kulturenübergreifende Denkvoraussetzungen und

Wertvorstellungen.

B) Moralische Voraussetzungen

Überraschenderweise ergibt sich ein deutlich anderes Bild bei den moralischen

und geistigen Vorbedingungen für das Priestertum, und zwar wiederum

kulturenübergreifend. Es ist auffallig, dass hier die Voraussetzungen keineswegs

so detailliert und konkret formuliert werden wie bei den körperlichen Aspekten.

Dazu passt auch, dass Ausschlusskriterien viel seltener und allgemeiner
formuliert sind. Die spezifischsten Vorbedingungen lauten: Er muss aus einer

legitimen Familie stammen.24 Kein Mord oder Sexualdelikt darf bei ihm und

in der Familie vorliegen.25 Diese Standards erscheinen uns heute eher minimal,

und bezeichnenderweise wird kaum je berichtet, dass ein Priester wegen
eines Sakrilegs ausgeschlossen worden sei. Auch Elis Söhne erhalten trotz
ihrer widerrechtlichen Opferpraxis und ihren sexuellen Untaten (I Sam 2,12-

17.22) keinen Ausschluss vom Priesteramt. JHWH selber muss eingreifen und
die beiden Eli-Söhne im Kampf gegen die Philister sterben lassen. Für das

Gottesgericht an den Aaron-Söhnen Nadab und Abihu (Lev 10) bleiben die

Gründe dunkel, doch zumindest scheint es hier nicht um moralische Verfehlungen

zu gehen.

22 Für die Bedeutung von ©5? und Dpi siehe die Wörterbücher.
23 Zu Jintffü (etwa «Hässliches, Verdorbenes») in Lev 22,25 (parallel zu D1Ö) und Jes 52,14

sowie zum Ganzen: J. Schipper: Disability & Isaiah's Suffering Servant, Oxford 2011 ; ders.:

Interpreting the Lamb Imagery in Isaiah 53, JBL 132 (2013) 315-325 (unter Einbeziehung
von Mal 1).

24 Aaronidische Abstammung, vgl. auch Philo, special. I 82. Für Mesopotamien siehe Waerz-

eggers: Initiation (Anm. 4), 4 und Lambert: Diviners (Anm. 3), 152 (zärusu elhi). Für
Griechenland z.B. Plato, mwoi 759c (yvf|aioç); Dionys, v. Halikarn., Rom. Altertümer II 21,3.

25 Vgl. Lev 21,3.7.9.13-15; mBek 7,7; Aischines, oratio 1,21; Plato, Nomoi 759c; Dionys, v. Hai.

II 21,3. Noch das Kanonische Recht von 1917 bringt Regulationen bei Priesterkandidaten,
die seinerzeit unehelich geboren wurden; und Mord ist bis heute erwähnt.



134 Edgar Kellenberger

Gewiss können zuweilen positive moralische Werte erwähnt werden.
Jedoch bleiben diese seltsam allgemein und wenig konkret.26 Angesichts des

Defizits an Ausschlusskriterien bleiben diese ohne Biss, d.h. ihre Verbindlichkeit

bleibt unklar.

Einige Forscher wollen die schwache Bezeugung von moralischen Qualitäten

mit der Parallele zu den Opfertieren erklären, insofern bei den Tieren

keinerlei moralische Qualitäten gefordert werden können.27 Jedoch haben wir
gesehen, dass die Analogie zwischen Priestern und Opfertieren nur teilweise in
den Texten vollzogen wird.

Darüber hinaus kann gefragt werden, ob körperliche Qualitäten im Sinne

einer Kalokagathia auch moralische Qualitäten beinhalten, ohne dass Letztere

explizit erwähnt werden müssen. Zumindest bei Philo findet sich der Gedanke,
dass die erforderliche körperliche Makellosigkeit der Priester in engem
Zusammenhang zur Vollkommenheit der Seele steht.28 Doch entspricht dies stets

dem allgemeinen Bewusstsein? Die Tatsache, dass die alten Götter keineswegs
denselben moralischen Standards nachleben, die von den Menschen erwartet

werden, muss Anlass zu Zweifeln geben. Lügen und Ehebruch sind fast die

Regel unter den olympischen Göttern; und JHWH erlaubt sich ebenfalls Dinge,

die dem menschlichen Rechtsempfinden zuwiderlaufen.29

C) Geistige Voraussetzungen

Mit der modernen Kategorie des Geistigen betreten wir insofern unsicheren

Boden, als die Alten hier andere Grenzziehungen vornahmen, die heute schwer

zu durchschauen sind, ja als unbefriedigend ungenau erscheinen.30 Gleichzeitig

ist zuzugeben, dass eine glasklare Unterscheidung z.B. von Geist, Intel-

26 Siehe z.B. Waerzeggers: Initiation (Anm. 4), 3-5: «If his body is brightly shining like a

statue of gold, fear of God and humility (paläha u asära) are in his body (!).»

27 Zuletzt T. Hieke: Levitikus 16-27 (HThKAT), Freiburg 2014, 836. Zudem meint er, dass

auch für Priester die moralischen Vorschriften galten, die in den vorangegangenen Lev-

Kapiteln für ganz Israel ausgesprochen sind. Umso auffälliger wäre dann das Informationsmanko

über Sanktionen an fehlbaren Priestern.

28 Philo v. Alex., speäat. I 80: ü got ôokeî jtùvta cxüpßoVi xfjç 7t£pi vcu^hv clvai TEtetôtriTOç. - Für
eine enge Beziehung von Körper und Moral des Priesters vgl. auch Anm. 25.

29 E. Kellenberger: Violence and Sense of Justice at the Exodus of Israel, in: V. Ber u.a. (Hg.):
Nomos and Violence (wird 2019 im LIT-Verlag erscheinen).

30 Vgl. C.F. Goodey: A History of Intelligence and «Intellectual Disability». The Shaping of
Psychology in Early Modern Europe, Ashgate 2011. Der Verfasser diskutiert hier ausführlich

auch die Überlegungen der griechischen Philosophen.



Muss ein Priester perfekt sein? 135

lekt und Intelligenz auch für uns selber eine Überforderung darstellt. Wenn

es heute üblich geworden ist, Vorstellungen von «Intelligenz» sowie auch von
«Behinderung» als gesellschaftlich bedingtes Konstrukt (soäal construct) zu
bezeichnen, so ist gleichzeitig ernst zu nehmen, dass wir unser eigenes Konstrukt
am allerwenigsten zu durchschauen vermögen, weil wir als Gesellschaft darin

befangen sind. Es bleibt uns darum kaum etwas anderes übrig, als pragmatisch

(und halb-blind!) vom heutigen Sprachgebrauch von Intelligenz usw. auszugehen

und bewusst die (möglicherweise problematischen) Auswirkungen zu

beobachten, wenn wir moderne Denkkategorien für unsere Fragestellungen
verwenden.

Seltsamerweise ist nicht nur Moral, sondern ebenfalls Intelligenz nicht
immer eine Voraussetzung für die Götter. In Mesopotamien werden Gottheiten

namens Lillu («Idiot») und Sukkukütu («Taubstumme») erwähnt,31 leider ohne

viele Informationen über ihre konkreten Aktivitäten. Und in Ägypten ist der

hässlich-groteske Bes wahrscheinlich eine Mischung aus körperlichen und

geistigen Behinderungen.32

Noch weniger ergiebig sind die alten Quellen über die mentalen und
intellektuellen Anforderungen an das Priestertum. Diese Stille ist wiederum ein

interkulturelles Phänomen. Zwar kann postuliert werden, dass das vorausgesetzte

priesterliche Wissen nur für intelligente Menschen realisierbar war.
Zumindest in der nach priesterlichen Idealen lebenden Gemeinschaft in Qumran
werden Menschen mit solchen Mängeln explizit im Damaskus-Dokument
erwähnt und von der Versammlung (Hl!?) ausgeschlossen, ebenso die daraufhin

aufgelisteten körperlich Behinderten:

Kein Narr (VtiN), Verrückter (SUIWÜ) und irgendwie geistig Behinderter (TIS 5s), kein

Schwachsichtiger, Lahmer oder Humpelnder oder Tauber oder Unmündiger darf mitten

in die mil eintreten, denn die heiligen Engel (OXbö EHIpn) sind in deiner Mitte.
(CD 15,15-17)

Auffallend ist hier die Reihenfolge: Am Anfang stehen drei Verhaltensstörungen,

die in Lev 21 fehlen; dann folgen körperliche Behinderungen, die eher

31 Für Belegstellen siehe The Chicago Assyrian Dictionary und Akkadisches Handwörterbuch.

32 E. Kellenberger: Der Schutz der Einfaltigen. Menschen mit einer geistigen Behinderung in
der Bibel und in weiteren Quellen, Zürich 2011, 96-97; ders.: Intellectual Disability in the

Ancient Near East, Classical and Late Antiquity, in: C. Laes (Hg.): The Cultural History of
Disabilities, vol. I Antiquity, erscheint 2019 bei Bloomsbury.



136 Edgar Kellenberger

den Ausschlusskriterien in Lev 21 entsprechen; und am Ende finden wir den

Minderjährigen. Es ist auch schwierig für uns, die seltsame Begründung mit der

Gegenwart der heiligen Engel zu verstehen.33

Andererseits gibt es im gleichen Damaskus-Dokument kurz zuvor eine weitere

Verordnung, die in die entgegengesetzte Richtung weist: Ein Priester, der

ausdrücklich als TID («Tor») bezeichnet wird,34 soll seine priesterliche
Amtspflicht fortsetzen dürfen (CD 13,6). Vermutlich geht es hier um den Beginn
der Senilität eines Priesters nach Jahrzehnten bewährter Arbeit. Mit diesem

Beispiel betreten wir eine neue Ebene, nämlich das Problem einer erst später
einsetzenden Behinderung, die zum Zeitpunkt der Einstellung nicht vorhersehbar

war.

D) Was geschah, ivenn ein Priester später behindert wurde?

Angesichts der zahlreichen Unfall- und Krankheitsrisiken, die aufgrund der

eingeschränkten medizinischen Behandlungsmöglichkeiten zu einem dauerhaften

Funktionsverlust führten, waren für solche Fälle Regelungen erforderlich. Ein
konkretes Beispiel ist der soeben erwähnte Beleg aus Qumran: Zu den

priesterlichen Aufgaben gehört die Diagnose von Hautkrankheiten (min V3J),

einschliesslich des allenfalls zwingenden Ausschlusses des Hautpatienten.
Überraschenderweise ist das priesterliche Urteil bindend, auch wenn der Priester ein

TID ist. Der Grund dafür ist lapidar: «Denn sie (d.h. nur die Priester) haben

Anspruch auf das Urteil.»35 Dieselbe Regelung wird auch im halachischen Mid-
rasch Sifra überliefert.36

Die Bestimmungen von Lev 21 müssen im Hinblick auf spätere Behinderungen

ebenfalls mitbedacht werden. Einerseits ist es einem Mann mit einem

33 Vgl. Dorman: Menschen mit Behinderung (Anm. 16), 98-100. Dorman versteht den Aus¬

schluss aus der TiTS so, dass dieser nur für das Wochenfest gelte. Auch rabbinische Texte

kennen Ausschlüsse, wobei sie den Begriff HOHl* (geistig oder psychisch unzurechnungsfähig)

verwenden: mBek 7,7; Sifra (dazu J. Abrams: Judaism and Disability. Portrayals in
Ancient Texts from the Tanach through the Babli, Washington 1998, 28f).

34 Zum Bedeutungsspektrum von TIS siehe E. Kellenberger: Mesopotamia and Israel, in: C.

Laes (Hg.): Disability in Antiquity, London 2017, 47-60 (55-57).
35 CD 13,6: ÜDti>»n nnV 'S.

36 J. Abrams: Judaism (Anm. 33), 65. Anstatt TIS (so Qumran) steht in Sifra das rabbinisch
übliche Wort HÜHZ/, und anstatt ~lj?3Ö steht hier DDI"!. — Eine christliche Analogie ist der co-

adiutorim einen altersgebrechlichen Bischof; siehe H. Kittel: Die Behinderung des Bischofs
und ihre Behebung im Altertum. Eine rechtsgeschichtliche Untersuchung, Minden 1962.



Muss ein Priester perfekt sein? 137

Makel (ülü) verboten, die «Speise (0117) seines Gottes» oder die «Feueropfer»

(21,17.21) auf dem Altar darzubringen. Andererseits aber «darf er die Speise

seines Gottes essen», und sogar ausdrücklich «von den heiligsten und heiligsten
Gaben» (21,22). Während «heilige Speise» auch von den priesterlichen
Familienmitgliedern gegessen werden kann (22,10-13), muss «heiligste Speise» von
den Priestern selbst und an «heiligen» oder «reinen» Orten gegessen werden

(Lev 7,6).37

Dies macht deutlich, dass ein körperlicher Makel den Priester nicht unrein

macht, sondern lediglich zu einer Dispensation vom Dienst am Altar führt. Es

sei daran erinnert, dass der levitische Dienst (HIDV) im Alter von 50 Jahren
endet; danach sollen sie den Brüdern «dienen» (Num 8,24-26). Diese Aktivitäten

heissen nicht 12V, sondern DUZ/, ebenso wie die Aktivitäten des noch

minderjährigen Samuel in lSam 2-3; so ist es denkbar, dass auch Priester, die vor
dem 50. Lebensjahr gebrechlich werden, für Arbeiten im Tempel unter
Ausschluss des besonders heiklen Altardiensts eingesetzt werden können. Noch
Flavius Josephus bestätigt zu seinen Lebzeiten derartige Aktivitäten innerhalb
des Tempels, aber solche Priester (mit einer 7rf|pcûGiç) mussten den Dienst ohne
die heiligen Gewänder ausüben.38

Trotz dieser Wirkungsbeschränkungen blieben die priesterlichen Anteile
der Opfergaben garantiert, so dass die finanzielle Versorgung dieser Priester
und ihrer Familienangehörigen gewährleistet war. Gerstenberger spricht hier
mit einem modernen Wort von «Frührentnern».39

Analoge Regelungen gibt es auch für Rom. Der Historiker Cassius Dio
berichtet, dass die aus ihrem brennenden Tempel fliehenden Vestalinnen zumindest

die heiligen Geräte retten konnten — mit Ausnahme der ältesten Vestaün,
die «blind» war.40 Diese eher beiläufige Bemerkung zeigt, dass eine körperliche
Behinderung nicht zum Ausschluss aus der Vestalinnen-Gemeinschaft führen

37 Siehe noch Lev 6,19; 10,12f («neben dem Altar»); Ez 42,13; Lev 24,9 und Hieke, Levitikus
(Anm. 27), 839. Neuste Diskussion bei S. Olyan: Defects (Anm. 19).

38 Jos., bell. 5,228-229. — Aehnliches gilt auch in Qumran. lQSa 1,19 erwähnt das gealterte

Mitglied 1113113 WX), das eine Arbeit gemäss seinen Kräften (11713 'S5) zugewiesen
bekommen soll. Gleich anschliessend wird der Einfältige (TIID WN 5l3; wohl der senil

Gewordene) von einer Reihe von Aemtern freigestellt.
39 E. Gerstenberger; Das 3. Buch Mose Leviticus (ATD 6), Göttingen 1973, 290.

40 Cassius Dio, hist. LIV 24 (f| yàp jtpEoßEÜouaa aùxrâv ÈTETtKpkroro). Es ist zu beachten, dass

das erzählte Ereignis (wohl 14 v.Chr.) zwei Jahrhunderte vor der Lebensszeit von Cassius

Dio anzusiedeln ist.



138 Edgar Kellenberger

musste. Nach Dionysius von Halikarnassos (1. Jh. v.Chr.) verliessen nur sehr

wenige Vestalinnen den Tempel nach Ablauf der vorgeschriebenen dreissig

Dienstjahre, sondern blieben dort bis zu ihrem Tod.41 Die anfänglich strengen

Bedingungen der körperlichen Unversehrtheit waren für alternde Vestalinnen

keineswegs mehr realistisch. Ebenso erwähnt Seneca auch die Regel, dass

im Falle eines erst später aufgetretenen körperlichen Fehlers das (männliche)
Priestertum weiter ausgeübt werden kann.42

Überliefert sind auch einige Anekdoten aus Griechenland und Rom, die

über priesterliche Aktivitäten von Menschen mit körperlichen Defekten
erzählen. Zwar kann deren Historizität nicht immer garantiert werden kann, vor
allem wenn die erzählten Ereignisse zuweilen Jahrhunderte vor dem Erzähler

geschahen; doch offenbaren sie zumindest die Ideen der Erzähler.

Der griechische Mantiker Hegesistratos (während der Perserkriege) hatte

nach der Selbstamputation seines Fusses eine Holzprothese.43

Der römische Kriegsheld Sergius Silus verlor seine rechte Hand und kämpfte

weiter, zuerst mit seiner linken Hand und später mit einer Eisenprothese. Als
seine Kollegen ihn deswegen als Prätor von den Opferzeremonien fernhalten

wollten, weil er debilis war, setzte er sich erfolgreich gegen seine Kollegen durch

mit Bezug auf seine vielen mutigen Siege.44

Es gibt unterschiedliche Geschichten über Metellus, die wahrscheinlich

auf zwei verschiedene Menschen zurückgehen. Nach der einen Version hatte

er einen Sprachfehler und übte monatelang für seinen Auftritt als Pontifex
maximus bei einer Tempeleinweihung.45 Nach der anderen Version war er ein

Pontifex maximus, der aus einem Tempelbrand das Palladium rettete und dabei

erblindete. Plinius kommentiert: «eine lobenswerte Motivation, aber von
traurigem Erfolg»,46 Seneca der Ältere hingegen breitet die rechtlichen Aspekte auf
alle denkbaren Seiten aus, ohne jemals seine eigene Meinung kenntlich zu
machen. Denn seine Sammlung der Controversiae diente zur Ausbildung künftiger
Juristen, indem sie möglichst kontroverse Argumente kennen lernen sollten.

41 Dionys, v. Halik., Rom. Altert. II 67. Zum Ganzen N. Mekacher: Die vestalischen Jung¬
frauen in der römischen Kaiserzeit, 2006.

42 Seneca maior, controv. IV 2.

43 Herodot, hist. IX 37.

44 Plinius, Naturgesch. VII 28,104-106.
45 Plinius, Naturgesch. XI 65,174.
46 Plinius, Naturgesch. VII 43,141.



Muss ein Priester perfekt sein? 139

Seneca bringt dabei so kernige Aussagen wie:

- «sacerdos integer sit.»

- «Ein Priester mit einem körperlichen Makel (non integri corporis) ist wie ein

schlechtes Omen, das es zu vermeiden gilt.»

- «Nicht ohne den Zorn der Götter ist ein Mann behindert (debilitatur).» Nach
dieser Meinung erscheint es als gravierender, wenn ein körperlicher Makel

später erworben wird.

Dieser Seneca-Text zeigt, wie schlimm es für einen Priester sein konnte,
gebrechlich zu werden. Es lag im Interesse der Priester, sich so weit wie möglich

vor den Risiken von Unfällen und Krankheiten zu schützen. Es ist zu vermuten,

dass dies zudem zur Meidung vieler natürlicher Kontakte zu den Mitmenschen

führte.

E) Werte-Verschiebungen in derAlten Kirche?

Der Jesus-Bewegung war die Konzeption des Priestertums kein brennendes

Anliegen, und noch viele neutestamentliche Schriften zeigen dies. Doch bald

beeinflusste das traditionelle Gewicht des Priesteramts die frühe Kirche, so

dass sowohl die Rolle von Christus als schliesslich auch die Funktion der

Gemeindeleiter durch jüdische und pagane Vorstellungen des Priestertums
betroffen wurden. Die einzelnen Gründe, die diese Entwicklung begünstigten,
sollen hier nicht ausgebreitet werden, sondern bloss die Frage nach den sich

daraus ergebenden Anforderungen, die nun an Gemeinde-Verantwortliche
gestellt wurden.

Ich beginne mit der Behinderung des Paulus, deren konkrete Form uns

allerdings nicht bekannt ist. Paulus verteidigt sich gegenüber seinen Kontrahenten,

welche hier einen von mehreren Negativpunkten für die Glaubwürdigkeit
des Paulus wittern.47 Dahinter mag allerdings auch die Vorstellung von einem

notwendig erfolgreichen Gottesmann bzw. Pneumatiker schlummern, welche

zu allen Zeiten zu beobachten ist, und von welcher möglicherweise auch Paulus

selbst zunächst nicht ganz frei war. Wenn sich nun Paulus seiner aaOsveia

rühmt, so stützt er sich dabei auf eine göttliche Offenbarung, welche sich deutlich

abhebt von jener archaischen Vorstellung.48

47 II Kor 12,7-10; 10,10; Gal 4,16f.

48 Vgl. noch die etwas anders gelagerte, nur koptisch überlieferte Legende von der gelähmten
Tochter des Petrus. Auf die vorwurfsvollen Fragen von Gemeindegliedern, warum Petrus

sie nicht heilen könne, heilt Petrus zwar demonstrativ seine Tochter, bringt sie aber darauf



140 Edgar Kellenberger

Kirchenrechtliche Regulierungen zu unserer Thematik sind erst seit dem

4. Jh. bekannt.49 Die Konzils-Akten von Nicäa begrenzen den Ausschluss von
Eunuchen auf diejenigen, die sich aus eigenem Antrieb kastrieren Hessen.50

Offensichtlich hatte sich die Meinung der Kirchenleitung unterdessen

verschärft, seit ein Jahrhundert früher Origenes, der sich selber entmannt hatte,

zum Priester geweiht werden konnte. Hinsichtlich der Zulassung anderer kör-

perHcher Fehler ist die Haltung der Alten Kirche uneinheitlich. Die «ApostoH-
sche DidaskaHe» fordert in ihrem syrischen Überüeferungszweig eine Prüfung
des künftigen Bischofs, ob er «in weltlichen Erfordernissen, auch an seinem

Leib, fehlerlos ist».51 Jedoch im griechischen Uberlieferungszweig fehlen die

Worte «auch an seinem Leib».52 Und in den Canones am Ende dieser griechischen

Kirchenordnung wird nur der Taube und Bünde vom Priesteramt
ausgeschlossen, mit der Begründung: «nicht dass ein solcher befleckt wäre, aber die

kirchüchen Aufgaben sollen nicht darob leiden».53 Als Ausschlusskriterium gilt
hier also das funktionale Manko. Hingegen werden alle anderen körperlichen
Mängel akzeptiert mit der Begründung: «Nicht die Mängel des Leibes beflecken,

sondern die Flecken der Seele.»54 Zu beachten ist hier das Vokabular von
Reinheit und Befleckung. Dieses fehlt in Lev 21, entspricht aber einem weit
verbreiteten Konzept des Priestertums.

wieder in ihren verkrüppelten Zustand zurück. Die Lähmung ist Gottes Wille, damit die

Tochter nicht erneut dem Risiko einer sexuellen Vergewaltigung ausgesetzt wird.
Ubersetzung und Kommentar bei B. Lang: Die Taten des Petrus, Göttingen 2015, 19f.77-79.

49 Überblicke über die rechdichen und patristischen Quellen: C. Richert: Die Anfange der

Irregularitäten bis zum ersten allgemeinen Konzil von Nicäa. Eine kirchenrechtliche
Untersuchung, Freiburg 1901; J. Gaudemet: L'église dans l'Empire Romain (IVe-Ve siècle),
Paris 21989, 128-136; J.N. Neumann: Art. «Missbildung (Behinderung)», RAC 24, Stuttgart
2012, 926-963; ders.: Behinderte Menschen in Antike und Christentum. Zur Geschichte
und Ethik der Inklusion, Stuttgart 2017, 107-132.

50 Canon 1.

51 Didasc. apost. 4: dl'mwm bsbwt'cflm ' 'ap bpgrh (Text aus A. Vööbus: The Didascalia Apo-
stolorum in Syriac, CSCO 175-176.179-180, Louvain 1979).

52 Constit. apost. II 3,1: ci â|tco|tôç éanv 7t£pi xàç ptomKàç XP£taÇ (Text aus M. Metzger[Hg.], Les

constitutions apostoliques, SC, Paris 1985-1987). Die anschliessende biblische Begründung
lautet: McogoaKOJt£Îa0e xôv psXAovta riç ispocrùvriv Jtpox£ipli)£a0at. Die syrische Fassung ist
noch etwas näher an Lev 21,17: «Sehet zu, dass nicht an dem, der Priester werden soll, ein
Fehler (mwm) ist!»

53 Canon 78.

54 Canon 77. — In Canon 79 wird derjenige als Kleriker ausgeschlossen, der einen Saigcov hat

(Besessenheit oder Epilepsie), es sei denn dass er gereinigt (Ka0apia0eiç) wurde.



Muss ein Priester perfekt sein? 141

In der Alten Kirche betrifft die Reinheit in erster Linie die Ethik, hingegen

weniger das Rituelle oder den Körper. Die «Apostolischen Konstitutionen»

polemisiert an einer anderen Stelle — innerhalb einer Gegenüberstellung von
Mose und Jesus - direkt gegen Lev 21: Jesus habe vorgeschrieben, dass man die

Besten aus allen Nationen als Priester wähle und nicht ihren Körper, sondern

ihre Frömmigkeit und ihr Verhalten sorgfältig prüfe.55 Aehnüch argumentiert
auch der Kirchenvater Hieronymus, wenn er die innere Eignung über körperliche

Makel stellt und Aussatz als weniger schlimm als die Fehler der Seele

einschätzt.56 Ist dies lediglich rhetorisch überhöhter Ton,57 oder übt Hieronymus
hier Kritik an realen kirchlichen Verhältnissen58? Eine rigide Haltung gegen
körperliche Makel bei Priestern findet sich nicht nur in der syrischen Kirche

(siehe oben),59 sondern ist auch bei Papst Gelasius I (492-496) belegt,60 ja wurde

über den «Codex Iuris Canonici» bis ins 20. Jahrhundert verbindlich.61

Abgesehen von der uneinheitlichen kirchlichen Haltung zu den körperlichen

Makeln ist bemerkenswert, wie wichtig den altkirchlichen Texten die

Tugenden des Klerus sind. Bereits die Pastoralbriefe listen zahlreiche Tugenden
für Gemeindeleiter und Diakone auf.62 In späteren Texten werden diese Kataloge

noch länger, was in deutlichem Gegensatz zu analogen nichtchristlichen,
aber viel kürzeren und allgemeiner formulierten Anforderungen an Priester

55 Constit. apost. VI 23,3 (|rû)|iOGKo;t8Îv); ohne Aequivalent in der syrischen Überlieferung.
56 Hieron, epist. 52,10: quamvis bonae mentis sit qui cicatricem habuerit, et deformis est, privetur Sacer-

dotio: lepra corporis animae vitiis praeferatur. Dieser Traktat (an den Presbyter Nepotian) trug
wegen seiner Kleruskritik viel zur negativen Stimmung gegen Hieronymus bei.

57 Vom Kontext her (Kritik an Pracht und Gold der Kirche, was von vielen mit dem Gold
im Jerusalemer Tempels legitimiert wird) interpretiere ich die Polemik als eine ironische

Argumentation ad absurdum: Beginnend mit si tantum litteris sequimur, werden weitere alttes-

tamentliche Stellen aufgezählt, welche dann ebenso wörtlich befolgt werden müssten (z.B.

müssten Bischöfe wegen Lev 21,13 auch Jungfrauen heiraten). Zusammenfassend spricht
Hieronymus von superstitiones]udaeorum, welche für Christen nicht mehr gelten dürfen.

58 So Neumann: Missbildung (Anm. 49), 960.

59 Gegen Neumann: Missbildung (Anm. 49), 960.

60 epist. 14,2: nec ullaparte corporis vitiatus. 14,16: nonnulla parte corporis imminutos. Weniger rigide
Regulationen gelten für Diakone (14,7). Texte aus A. Thiel: Epistolae Romanorum ponti-
ficum genuinae et quae ad eos scriptae sunt a S. Hilaro usque ad Pelagium II, Brunsbergae
1897.

61 Für das Mittelalter: I. Metzler: Then and Now. Canon Law on Disabilities, in: C. Laes (Hg.):

Disability in Antiquity, London 2017, 455-467.

62 I Tim 3,1-13; II Tim 2,24-26; Tit 1,6-9.



142 Edgar Kellenberger

steht.63 Zukünftige Kleriker sollen zunächst geprüft werden; dabei begegnet
der Terminus ôoKipacria/SoiapàÇsiv,64 der in der pagan-griechischen Welt für
die Prüfung der Priester und der Opfertiere verwendet wurde.65 Die Länge der

Tugendkataloge66 steht in einem Missverhältnis zu den allfälligen realen

Möglichkeiten, einen solchen Kleriker nicht zu wählen bzw. wieder auszuschliessen.

Entsprechend spärlich sind darum alte Nachrichten über nachträgliche
Ausschlüsse wegen Zuwiderhandlungen, sobald es nicht um grobe Vergehen (z.B.

Unkeuschheit) ging, sondern um Qualitäten wie z.B. Bescheidenheit, was sich

bekanndich viel schlechter messen lässt als ein körperlicher Makel.67 So erfahren

wir von vielen Vorwürfen, wenn ein Kleriker hinter den erwarteten Idealen

zurückbleibt, ohne dass eine Lösung zum Besseren möglich war.

F) Schluss

Oft klafft eine Lücke zwischen den Vorschriften einerseits und der Praxis

andererseits. Die alten Texte informieren uns häufiger über Normen, ohne dass

wir wissen, wie oft (oder selten) diese im Alltag beobachtet wurden.
Andererseits erzählen Anekdoten mehr über Ausnahmefälle als über das normale
Leben. Aus diesen Gründen ist es für heutige Historiker meist unmöglich, sich

ein realistisches Bild zu machen. Aber wir können uns darauf verlassen, dass

die gelebte Praxis oft ein Ausgleich zwischen formulierten Standards und den

unterschiedlichsten Anforderungen unter Berücksichtigung praktischer
Bedürfnisse war.

63 Mir ist nur ein einziges Gegen-Beispiel aus Aegypten (wohl aus römischer Zeit) bekannt:

übermässiger Genuss von Wein und Bier (vgl. Lev 10,9), Lügen, Verbreiten von Gerüchten,

Habgier, Grossmäuligkeit, Auflehnung gegen Vorgesetzte, Diebstahl und unzüchtiges

Verhalten verunmöglichen eine Weihe zum Priester; siehe J.F. Quack: Das Buch vom
Tempel und verwandte Texte. Ein Vorbericht, ARG 2 (2000) 1-20 (9). Grundsätzlich zum
ägyptischen Priesterwesen: S. Sauneron: Les prêtres de l'ancienne Egypte, Paris 21988.

64 I Tim 3,10; manche neutestamentliche Belege betreffen die Selbstprüfung der Glauben¬

den. In der Septuaginta prüfen sowohl Gott als auch der einzelne Mensch, vgl. insbesondere

Ps 138 (MT 139),1.23; Jer 17,10.
65 So z.B. Plato, nomoi 759c; für Opfertiere siehe Feyel: Dokimasia (Anm. 13).
66 Eine moderne Analogie lässt sich in Inseraten beobachten, womit Kirchgemeinden einen

neuen Pfarrer suchen. Zuweilen gleicht die Fülle von gewünschten Tugenden und Fähigkeiten

einer «Eier-legenden Woll-Milch-Sau».
67 Vgl. K.L. Noethlichs: Anspruch und Wirklichkeit. Fehlverhalten und Amtspflichtver¬

letzungen des christlichen Klerus anhand der Konzilsakten des 4. bis 8. Jahrhundert,
ZSavRG.KA 107 (1990) 1-61.



Muss ein Priester perfekt sein? 143

Zudem zeigt der interkulturelle Ansatz, dass wir hier eine letztlich archaische

Denkweise beobachten können, welche keine Gründe für Ausgrenzungspraktiken

zu nennen braucht. Dieses Denken blieb auch in den intellektuell
führenden Gesellschaftsschichten der Antike und bis in die Neuzeit erhalten.

Auch wenn sich dieses Denken in der Gegenwart aufzulösen scheint (nicht nur
im Hinblick auf Priester), muss man doch ständig mit der Möglichkeit rechnen,

dass das (nur scheinbar überwundene) archaische Denken wiederkehrt.

Ein Hinweis auf eine solche mögliche Regression zeigt sich an den Folgen der

heute möglichen pränatale Diagnostik. Wenn eine Behinderung des Embryos
festgestellt wird, treibt die insgeheime gesellschaftliche Forderung nach einem

Abbruch der Schwangerschaft, insbesondere bei Verdacht auf geistige
Behinderung, die Eltern in einem Moment enormer Vulnerabilität in einen grausamen

Zugzwang, auch wenn offiziell die autonome Entscheidungsfreiheit der

Eltern betont wird.68

Abstract
Die Frage, welche menschlichen Voraussetzungen für die Übernahme einer priesterlichen

Rolle als nötig erachtet wurden, führt zur nächsten Frage, wie man mit allfälligen
späteren Verlusten dieser Qualitäten umging. Im vorliegenden Beitrag wird für beide

Fragenkomplexe eine kulturenübergreifende Sicht vom Alten Orient bis zur Spätantike
versucht. Dabei ergeben sich erstaunlich viele Gemeinsamkeiten; umso mehr fallen
auch spezifische Unterschiede auf. Einige vorsichtige Vergleiche mit heutigen
Problematiken sind möglich.

The question of what human conditions were considered necessary for the assumption

of a priesdy role leads to the next question of how to deal with possible later
losses of these qualities. In the following article, a cross-cultural view from the Ancient
Orient to Late Antiquity is attempted for both questions. This results in an astonishing
number of similarities; all the more specific differences are remarkable. Some gentle
comparisons with today's problems are possible.

Edgar Kellenberger, Oberwil

68 Siehe die vielfältigen Beiträge in K. Weilert (Hg.): Spätabbruch oder Spätabtreibung — Ent¬

fernung einer Leibesfrucht oder Tötung eines Babys? Zur Frage der Bedeutung der Geburt
für das Recht des Kindes auf Leben und das Recht der Eltern auf Wohlergehen (Religion
und Aufklärung 20), Tübingen 2011.


	Muss ein Priester perfekt sein? : Anforderungen an Körper, Moral und Geist der Priester in der Antike

