
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 74 (2018)

Heft: 4

Artikel: "Licht im Überfluss" : die spirituelle Theologie Johannes Oekolampads

Autor: Bernhardt, Reinhold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877610

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877610
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Licht im ÜberAus s»

Die spirituelle Theologie Johannes Oekolampads1

Es geht in diesem Beitrag nicht primär um die Person, die Biografie und das

Wirken des Basler Reformators Johannes Oekolampad2, sondern um seine

Theologie. Man kann die Frage, wie er theologisch gedacht hat und warum
er so gedacht hat, gewiss nicht trennen von den Fragen, wer er war, wie sein

Leben verlaufen ist und was er getan hat.3 Doch soll der Akzent hier nicht auf
der Behandlung dieser Fragen, sondern auf der Herausarbeitung seiner

theologischen Grundüberzeugungen liegen. Man versteht sein Wirken nicht, wenn
man nicht seine Theologie mit in den Blick nimmt. Sie hat ihn geleitet in
seinem reformatorischen Wirken und hat damit die Geschichte Basels an einem

ihrer Wendepunkte mitbestimmt.
Die Materialgrundlage für die Rekonstruktion des theologischen Profils

Oekolampads ist allerdings bisher noch nicht so gut erschlossen wie bei den

meisten der anderen Reformatoren. Ernst Staehelin hat sich zwar grosse
Verdienste in der Bibliographierung erworben, aber die meisten Schriften sind

verstreut in Archiven. Es gibt keine Werkausgabe.

Die Erhebung der Theologie Oekolampads wird zudem dadurch erschwert,
dass er — anders als etwa Calvin — keine Gesamtdarstellung seiner Theologie
hinterlassen hat. An Quellen stehen lediglich situationsbedingte Schriften zu
bestimmten Themen (vor allem zur Abendmahlsfrage), Kommentare zu bibli-

1 Überarbeitete Fassung eines Vortrags, der am 28.11.2017 im Rahmen der Ringvorlesung
«Reformation. Abkehr vom Mittelalter, Beginn der Neuzeit?» im Kollegienhaus der
Universität Basel gehalten wurde.

2 Siehe dazu: E. Staehelin: Das theologische Lebenswerk Johannes Oekolampads (QFR 21),

Leipzig 1939; U. Gabler: Oekolampad, Johannes (1482-1531), in: TRE 25, 1995, 29-39;
Th.K. Kuhn: Oekolampad, in: NDB 19, Berlin 1999, 435f; K. Hammer: Der Reformator
Oekolampad (1482-1531), in: Zwingliana 19 (1992f.) 157-170.

3 Zur Reformation in Basel siehe: Chr. Christ von Wedel: Glaubensgewissheit und Gewis¬
sensfreiheit. Die frühe Reformationszeit in Basel, Basel 2017; A.N. Burnett: Die Reformation

in Basel, in: dies. / E. Campi (Hg): Die schweizerische Reformation. Ein Handbuch,
Zürich 2017, 179-224; Reformation in Basel, hg.v. der historischen und antiquarischen
Gesellschaft zu Basel. In: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde, Band 116

(2016); Johannes Oekolampad, Wibrandis Rosenblatt und die Reformation in Stadt und
Landschaft Basel. Reden und Vorträge anlässlich zweier Gedenkfeiern im Jahr 2004, hg.v.
den Evangelisch-reformierten Kirchen beider Basel, Basel 2005.

ThZ 3/74 (2018) S. 369-391



370 Reinhold Bernhardt

sehen Büchern, die aus Vorlesungen hervorgegangen sind, Gutachten, Predigten,

und nicht zuletzt sein Briefwechsel zur Verfügung.4
Seine Schriften sind oft eher exegetisch und historisch als systematischtheologisch

angelegt, wie etwa der 1525 in Basel entstandene Traktat zur
Auseinandersetzung um das Abendmahlsverständnis5 oder die Aufzeichnungen
seiner Vorlesungen. Als humanistisch gebildeter Gelehrter war er vor allem

Bibeltheologe. Der Basler Kirchenhistoriker Karl Rudolf Hagenbach schreibt

1859 über ihn, er sei «kein Mann des Systems, und weniger ein großer
und eigentümlicher Denker [gewesen], als der eine und andere seiner

Zeitgenossen.»6 Das erschwert die systematisch-theologische Aufarbeitung.
Es gibt auch kein Buch über seine Theologie. Ernst Staehelin hat im Jahr

1939 eine umfassende Darstellung zu Leben und Werk Oekolampads vorgelegt.7

Im Vorwort heisst es: «es schiene uns sehr wertvoll zu sein, wenn im
Anschluss an unser Werk die Theologie Oekolampads, sei es als Ganze, sei

es nach einzelnen Seiten hin, auch noch systematisch bearbeitet würde.»8

Einen Gehversuch in diese Richtung will ich hier unternehmen, wobei es kaum

möglich sein wird, mehr als nur die Grund^üge dieser Theologie herauszuarbeiten.

Eine kleine Nebenbemerkung: Ernst Staehelin war damals Rektor der Uni
Basel und das Kollegiengebäude war gerade seiner Bestimmung übergeben
worden. Und so widmete er das Buch «der hohen Regierung des Kantons
Basel-Stadt zur Einweihung des neuen Kollegienhauses der Universität». Um
nichts anderes sei es im Lebenswerk Oekolampads gegangen, schreibt er, als

4 E. Staehelin: Briefe und Akten zum Leben Oekolampads. Zum vierhundertjährigen Jubi¬

läum der Basler Reformation, 2 Bde., Leipzig 1927 und 1934, ND: New York / London
1971; ders: Oekolampad-Bibliographie. Verzeichnis der im 16. Jahrhundert erschienenen

Oekolampaddrucke, in: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde 17, 1918,

ND Nieuwkoop 1963. Auf e-rara, der Plattform für digitalisierte Drucke aus Schweizer

Bibliotheken finden sich zahlreiche Digitalisate (Suchwort «Ökolampadius»).
5 Siehe Anm. 39.

6 K.R. Hagenbach: Johann Oekolampad und Oswald Myconius, die Reformatoren Basels:

Leben und ausgewählte Schriften, Elberfeld 1859, 184 (online abrufbar: https://nbn-re-
solving.org/ urn:nbn:de:bvb: 12-bsb 10449742-9).

7 Staehelin: Das theologische Lebenswerk Johannes Oekolampads (Anm. 2).
8 Ebd., VII. Ähnlich konstatiert Ulrich Gäbler, dass «die gründliche Erforschung sowohl

von Oekolampads Theologie wie von seinem Anteil an der Reformation in Basel bisher

ausgeblieben» sei (Gäbler: Art. «Oekolampad» [Anm. 2], 35).



«Licht im Überfluss» 371

um die Ehre Gottes, die Wahrheit Gottes und das Reich Christi. Und er brachte

seinen herzlichen Wunsch zum Ausdruck, dass auch die Arbeit, die sich im

neuen Kollegienhaus entfalten werde, «im Zeichen und in der Kraft dieser drei

Wirklichkeiten der Ehre Gottes, der Wahrheit Gottes und des Reiches Christi
stehen dürfe»9. Man kann sich nicht gut vorstellen, dass ein heutiger Rektor

oder eine Rektorin der Universität — selbst wenn es ein Theologe oder eine

Theologin wäre — in einer öffentlichen Stellungnahme einen solch frommen
Wunsch äusserte. Tempora mutantur.

/. Die Uchtmetaphorik

«Abunde lucis est» — war das letzte Wort, das Oekolampad gesprochen hat,
bevor er am frühen Morgen des 24. November 1531 starb10. Zuvor hatte er
noch die Geistlichen der Stadt um sich versammelt, um ihnen die

Verantwortung für die Basler Kirche ans Herz zu legen: Mit Worten allein verkündige

man nicht den Glauben. Es bedürfe der Wahrheit und des Lichts des

Lebens. Damit war nicht nur das Licht Gottes gemeint, das in das Leben
eines Christen hineinscheint, sondern auch das Licht der Heiligkeit, das von
diesem Leben ausstahlen soll. Oekolampads Theologie war auf die Praxis

bezogen; an spekulativen Erörterungen zeigte er wenig Interesse. Immer
wieder rief er dazu auf, dass das Reden der Christen im Allgemeinen und
der Geistlichen im Besonderen in ihrem Handeln Gestalt gewinnen müsse.

Und so ermahnte er auch die Pfarrer, das Licht Gottes nicht nur verbal,

sondern auch aktua/ — also handelnd — leuchten zu lassen, zum Wohl der

Kirche und der Stadt. Das Wort aus der Bergpredigt «Ihr seid das Licht der

Welt. Lasst euer Licht leuchten vor den Leuten, dass sie eure guten Werke
sehen und euren Vater im Himmel preisen» (Mt 5, 16) mag ihm dabei ein

Impulsgeber gewesen sein.

Während der Ansprache an die Pfarrer, deutete er auf seine Brust und

sagte «abunde lucis est» («hier ist Licht im Überfluss»).11 Er lebte und starb

in der Gewissheit, innerlich vom Licht Gottes erfüllt zu sein, sodass er es

auch nach aussen tragen konnte.

9 Staehelin: Das theologische Lebenswerk Johannes Oekolampads (Anm. 2), VII.
10 Das Todesdatum ist nicht einheitlich überliefert. Siehe dazu: Staehelin: Briefe und Akten

zum Leben Oekolampads (Anm. 4), Bd. 2, 716.

11 Staehelin: Das theologische Lebenswerk Johannes Oekolampads (Anm. 2), 637.



372 Reinhold Bernhardt

Diese Aussage ist aber mehr als nur sein letztes Wort. Man kann sie als

Grundaussage seiner gesamten Theologie verstehen, in der er sich implizit und

explizit immer wieder auf 1 Joh 1,5 bezogen hat: «Gott ist Licht, und Finsternis

ist keine in ihm». In der Lichtmetaphorik liegt ein Schlüssel zum Verständnis

und zur Darstellung seiner spirituellen Theologie. «Licht» steht dabei für den

Geist Gottes. Oekolampads Theologie ist eine Theologie des Heiligen Geistes,

eine spirituelle Theologie.
Es war vor allem diese spirituelle Prägung der Theologie Oekolampads, die

ihm schon zu seinen Lebzeiten und dann 400 Jahre später den Argwohn Karl
Barths eintrug. Ihre Grundzüge sollen im Folgenden im Blick auf Oekolampads

Verständnis des Glaubens, der Bibel, der Kirche und des Abendmahls

nachgezeichnet werden. Und es soll der Frage nachgegangen werden, aus

welcher Inspirationsquelle Oekolampad diese spirituelle Theologie geschöpft hat.

2. Oekolampad itn Ucht der Kritik Barths

Ein eher reserviertes Lob für Oekolampad vermochte sich Barth in seiner

Vorlesung zur Theologie Zwingiis abzuringen: «Die Selbständigkeit, mit der dieser

schlichte Mann seinen Weg gegangen ist, die Sicherheit, mit der er bei aller

Anspruchslosigkeit seiner ziemlich unphilosophischen Theologie allerlei böse

Klippen zu vermeiden wußte, an denen der berühmtere Zwingli gescheitert

ist, die biblische Substanz seines Zeugnisses, die man bei Zwingli nicht selten

vermißt, sind darum doch allen Respektes wert.»12

Barths Kritik richtete sich vor allem gegen die Tendenz zum Spiritualismus

bzw. zur Mystik, die er in Oekolampads Theologie ausmachte. Anders als

Zwingli und Calvin sei Oekolampad ein «entschieden mystische [r] Einschlag»

eigen gewesen, «der ihn nicht nur mitten aus dem schon angetretenen Weg

evangelischer Erkenntnis für zwei Jahre ins Kloster, sondern nachher auch

mehr als einmal in die Nähe der schwärmerischen Gedanken geführt hat».13

Schon Luther hatte Oekolampad (wie auch Zwingli) in einer zu grossen
Nähe zu den Schwärmern gesehen. In seiner Auseinandersetzung mit den Spi-

ritualisten in Wittenberg drängt er die mystischen Tendenzen zurück, die sich

in seinen eigenen Frühschriften finden lassen und die vor allem auf Einflüsse

12 K. Barth: Die Theologie Zwingiis (1922/1923) (GA 11.40), Zürich 2004, 359.

13 Ebd., 359-367.



«Licht im Überfluss» 373

Johannes Taulers, einem Schüler Meister Eckharts, zurückgehen14. Demgegenüber

stellte er nun das verbum externum der EvangeliumsVerkündigung und die

Teilnahme an der Austeilung der Sakramente in den Vordergrund. Mit diesen

Vermittlungsinstanzen zwischen Gott und Mensch gewann aber auch die Kirche,

die mit der schriftgemässen Verwaltung des Predigtauftrages und der

Sakramentsspende betraut war, an Bedeutung. Bei Oekolampad hingegen haben

sich die spiritualistischen Züge erhalten. Sie sind bei ihm allerdings weniger

von der Mystik Meister Eckharts und mehr von den griechischen Kirchenvätern

angeregt.
Charakteristisch für die Schwärmer und auch für Oekolampad ist nach

Barth, dass sie die Sphäre des Göttlichen nicht klar von der Sphäre des Weltlichen

trennten, sondern von einer unvermittelten Gegenwart des Geistes Gottes

im Geiste des Menschen ausgingen. In dieser <charismatischen> Auffassung
erfasst der Mensch in seiner (Spiritualität) die unmittelbare Präsenz Gottes.

Demzufolge braucht es letztlich keine Vermitdungsinstanzen wie das äussere

Wort Gottes in seiner dreifachen Gestalt als Christus, Bibel und Predigt.

Mystik ist für Barth spirituelle Selbsterfahrung — wobei die Betonung auf
«selbst» liegt. In der Mystik rekurriert der Mensch auf sein inneres Licht, statt
sich das Wort Gottes von aussen zusprechen zu lassen. Ihr Erkenntnisort ist
die religiöse Subjektivität. Letztlich handelt es sich dabei um eine Selbstverab-

solutierung des Menschen.

Das Wort Gottes konfrontiert den Menschen dagegen mit einem Keryg-
ma, das er sich nicht auf dem Weg der religiösen Selbsterfahrung selbst geben
kann. Man kann den Unterschied zwischen Mystik und Wort Gottes mit den

Begriffen «Esoterik» und «Exoterik» beschreiben. «Esoterisch» bedeutet «nach

innen gewandt», während das Exoterische auf ein Ausserhalb des Menschen

verweist, von wo aus Gott ihn anspricht. Es handelt sich also um zwei Wege
der Glaubenskonstitution und Glaubenserkenntnis mit unterschiedlichem

Riehtungssinn. Kommt der Glaube aus dem Hören auf das verkündigte Wort
Gottes (Rom 10, 17) oder kommt er aus dem Innewerden des Geistes Gottes
im Herzen des Menschen? Dabei geht es zum einen um die Frage nach Nähe
und Distanz in der Beziehung zwischen Gott und Mensch und zum anderen

um die Frage, wie dieser qualitative Abstand überwunden werden kann.

14 Siehe dazu: V. Leppin: Die fremde Reformation - Luthers mystische Wurzeln, München
2016.



374 Reinhold Bernhardt

In Basel sei — so konstatiert Barth — im Gefolge von Erasmus und Oeko-

lampad Theologie immer ein bisschen in einer «chthonisch bedingten esoterischen

Tradition des Geistes» betrieben worden; und das werde «wahrscheinlich

auch bis zum jüngsten Tag» so weitergehen.15

Demgegenüber will Barth die Transzendenz Gottes streng gewahrt wissen.

Das spirituelle Interesse an einer möglichst unmittelbaren Beziehung

zu Gott darf ihm zufolge nicht die theologische Unterscheidung zwischen

Göttlichem und Menschlichem aufweichen. Es war vor allem diese spirituelle

Prägung der Theologie Oekolampads, die ihm schon zu seinen Lebzeiten

Kritik einbrachte und die ihm dann 400 Jahre später den Argwohn Karl
Barths eintrug.

Wohlwollender und ausgewogener erscheint demgegenüber die Deutung,
die Karl Rudolf Hagenbach in seiner Darstellung des Lebens und Werks

Oekolampads in dieser Hinsicht gibt: «Er schenkte dem inneren Wort Gottes

Gehör, aber doch nicht auf Kosten des geschichtlich geoffenbarten, des

geschriebenen Wortes.»16 Wenn mir diese Deutung Oekolampad auch eher

gerecht zu werden scheint, so lässt doch die kritische Würdigung Barths das

Profil der Theologie Oekolampads konturenscharf hervortreten.
Barths Theologie drückt sich in kommunikativen, auditiven, verbalen

Metaphern aus: in der Metaphorik des Wortes, des Hörens, der Anrede und der

Antwort darauf, der damit verbundenen Verantwortung. Auch in Oekolampads

Theologie findet man diese Metaphorik; sie ist bei ihm aber verbunden

mit (und zuweilen überlagert von) visuellen Metaphern: Metaphern des Sehens

und Schauens, des Lichtes und der Erleuchtung. Worttheologien bevorzugen
oft die auditiven Metaphern, Geisttheologien visuelle Metaphern.

In der Reformationszeit ging es gerade um den Paradigmenwechsel vom
Sehen zum Hören. Deshalb der Bilderstreit. Die Bilderstürmer radikalisierten

die Theologie des Wortes Gottes, die grundlegend für die ganze
Reformationsbewegung war. Darin waren sich alle Reformatoren im Grunde einig: Das

Wort allein sollte im Zentrum stehen: das in Christus personifizierte Wort
Gottes, das in der Bibel bezeugte Wort und das Wort der kirchlichen
Evangelium sVerkündigung. Aber Zwingli, Oekolampad und dann auch Calvin

betonten, dass es eine innere Erschliessungskraft braucht, um dieses Wort zu

15 K. Barth: Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert (1947), Zürich "1981, 124.

16 Hagenbach: Johann Oekolampad und Oswald Myconius (Anm. 6), 184.



«Licht im Überfluss» 375

verstehen und um es sich existenziell anzueignen. Es ist dies der Geist Gottes,

den Oekolampad als «internus doctor» bezeichnet.17 Dieser erweiche den

Fels den Herzens, so dass das Wort Gott Einlass finden kann. Der innerliche
Lehrer ist aber niemand anders als Christus selbst. Christus steht dem Geist
Gottes nicht gegenüber, er ist geistlich, d.h. im Modus des Geistes präsent.

So stellt Oekolampads Theologie eine Synthese dar zwischen einer Theologie

des Geistes, die auf Inspiration und Spiritualität abzielte, die sich der

Lichtmetaphorik bediente und nach der Schau der Herrlichkeit Gottes strebte,

und einer Theologie des Wortes, die auf Hören und Verstehen abzielte, die

sich auditiver Metaphern bediente und die auf ein Durchdenken der
Glaubensinhalte und ein ihnen entsprechendes Handeln in der Welt ausgerichtet

war.

3. Diegriechischen Kirchenväter als Inspirationsquelle Oekolampads

Oekolampad schöpfte seine Theologie vornehmlich aus drei Quellen: aus dem

Schrifttum Luthers, aus der humanistischen Gelehrsamkeit und aus den
griechischen Kirchenvätern.

Während die meisten der Reformatoren theologisch vor allem auf Paulus

und Augustin zurückgriffen, ging Oekolampad stärker vom Johannesevangelium

und den Johannesbriefen im Neuen Testament aus und Hess sich von den

griechischen Kirchenvätern anregen, deren Schriften er übersetzt hatte und
in deren Denkwelt er tief eingedrungen war.18 Das gab seiner Theologie eine

andere Prägung als sie der Theologie Luthers eigen war. Weniger die Angst

vor dem Gericht Gottes angesichts der Unfähigkeit der Menschen, das von
Gott Geforderte zu tun, war das Movens seiner Theologie, und mehr das von
Gott ausgehende Licht, das die davon Ergriffenen zu Gott hin zieht. Er dachte

weniger in juridischen Kategorien des Schuldigseins, der Anklage und der

Rechtfertigung bzw. Begnadigung des Sünders. Vielmehr ging es ihm um die

Gegenwart Gottes im Geist, der in die Wahrheit, d.h. in die Gemeinschaft mit
Christus führt (Joh 16,13) und Glauben weckt. Der Skopus des 1. Johannes-

17 Oekolampad: Antisyngramma (1526). Siehe die Auszüge in Staeheün: Briefe und Akten
(Anm 4), Bd.l, Nr. 330 (463-467); Staehelin: Das theologische Lebenswerk Johannes
Oekolampads (Anm. 2), 292-296.

18 Schon in Augsburg übersetzte er Gregor von Nazianz, dann vor allem im Kloster Alto¬
münster: Gregorios Thaumaturgos, Thalassius, Johannes von Damaskus, Basilius d. Gr.



376 Reinhold Bernhardt

briefes bestehe darin, in die Gemeinschaft mit dem Vater und dem Sohn und
dadurch mit allen Heiligen zu führen.19

Das verbindet sich bei Oekolampad durchaus mit einer Betonung der Busse:

Der Versöhnung mit Gott muss ein Reinigungs- und Bussprozess vorangehen.

Indem der Mensch auf diese Weise frei wird von allem, was ihn von
Gott trennt, kann die Gegenwart Gottes ihn erfüllen. Die durch den Geist,
also die Realpräsenz Gottes, gewirkte Gemeinschaft des Menschen mit Gott
ist das Zentralthema seiner Theologie. Leitfigur ist der Christus des

Johannesevangeliums, der den verunsichert zurückbleibenden Jüngern seine bleibende

Geistgegenwart verheisst.

In seinem Kommentar zur Aussage «Gott ist Licht» (1 Joh 1,5) kritisiert

Oekolampad diejenigen, die die Mangelhaftigkeit des Menschen ins Zentrum
stellen und seine Sünden aufzählen, um die Furcht vor dem Gericht Gottes

und seinen Höllenstrafen zu beschwören. Stattdessen gehe es doch darum, das

Evangelium von der Gottesgemeinschaft in Christus zu verkünden.20

Oekolampad gibt nicht an, wen er mit den «schlechten Führern» («non om-
nes idonei exploratores ac duces sunt») und mit «einigen (Leuten)» («quos-

dam») meint, welche die Frohbotschaft in eine Drohbotschaft verwandeln.

Diese Kritik richtete sich wohl vor allem gegen die Altgläubigen, die mit der

Verstärkung des Sündenbewusstseins das Busswesen und den Ablasshandel

förderten. Im Johannesevangelium und in den Johannesbriefen fand Oekolampad

demgegenüber eine Theologie, die das Leuchten der göttlichen Schönheit

vor Augen stellt. Wer auch nur schwach sehe, müsse von der Sehnsucht danach

hingerissen werden und seine eigenen dunklen Seiten in diesem Licht selbst

19 1. Predigt zu (1. Joh 1,1-4), in Oekolampad, In epistolam Ioannis Apostoli catholicam pri¬

mant, [...] demegoriae, hoc est homiliae una et XX, denuo per authorem recognitae, Basel

1525 (online: http://doi.org/10.3931/e-rara-1769), fol. 8V. Bei den Auslegungen des 1.

Johannesbriefes handelt es sich um publizierte Ansprachen und Predigten, die in der
Adventszeit 1523 gehalten wurden. Sie liegen auf Deutsch vor unter dem Titel «Ökolampads
Bibelstunden. Volksfaßliche Vorträge über den ersten Brief Johannes», hg.v. R. Christoffel,
Basel 1850 (ND 2017). Staehelin gibt eine Zusammenfassung zu dieser Schrift, in der

«Oekolampad zu erstenmal die reformatorische Botschaft in umfassender Weise ausrichtet»

(Staehelin: Das theologische Lebenswerk Johannes Oekolampads [Anm 2], 221-231,
Zitat: 231.

20 2. Predigt zu 1. Joh (1,5-7), in Oekolampad: In epistolam Ioannis Apostoli (siehe Anm. 19),
fol. 12v-14v.. Siehe dazu: Staehelin: Das theologische Lebenswerk Johannes Oekolampads
(Anm 2), 223.



«Licht im Überfluss» 377

erkennen.2' Diesem Licht strebt der Glaubende entgegen. Sein Körper und die

Sünde hinderten ihn daran. Diese würden aber überwunden und dann sähen

die Gerechten die «Quelle des Lichts, einen reissenden Strom von Freuden, ein

Meer von Glück («fontem luminis, torrentem voluptatum, marem felicitatis»).22

Oekolampads Theologie ist sicher auch Kreuzestheologie. Doch das Kreuz
steht — wie im Johannesevangelium — im Licht der Verherrlichung Christi, und

dem Glaubenden ist verheissen, daran teilzuhaben.

Versteht man das Leitwort Calvins — «Gloria Dei» - nicht primär im

Bezugsrahmen einer politischen Metaphorik (als Ehre und Verherrlichung, die

dem göttlichen Herrscher gebührt), sondern im Sinne der Lichtmetaphorik
(als Hinweis auf den Lichtglanz Gottes, der Menschen erleuchtet, wobei die

Erleuchteten dann in der kirchlichen Kunst mit einer Gloriole, also einem

Heiligenschein, dargestellt werden), dann stimmt es mit Oekolampads Verständnis

der Gottesverehrung überein. Oekolampad könnte Calvin sogar zu diesem

Leitwort inspiriert haben. Auf dem Höhepunkt der Reformationswirren in
Basel Anfang März 1529 schrieb er an Capito, er hoffe, dass die Tumulte bald

beigelegt seien und hell erstrahle die «gloria regni Christi»23.

4. Der Geist Gottes im Glcmben und Handeln des Menschen

Die Reformatoren waren sich einig darin, dass die Beziehung des Menschen zu
Gott allein von Gott her grundgelegt und wiederhergestellt werden kann: «sola

gratia» — allein durch Gottes Gnade, nicht aufgrund irgendeiner Frömmigkeitsoder

sonstigen Leistung des Menschen. Aber muss sich der Mensch nicht
zumindest öffnen für diese Zuwendung? Wie soll Gottes Licht in ihn eindringen,

wenn er sich dagegen abschottet?

Mehr als Luther betonte Oekolampad, dass der Geist Gottes den
Menschen aufschliessen müsse für die Gnade. Die Gnade wirkt nicht sakramental,
sondern geistlich. Sie wird im Glauben ergriffen, der wiederum eine Gabe des

Geistes Gottes ist. Der Heilige Geist bewirkt auf Seiten des Menschen die

Erhebung hin zu Gott bzw. zu Christus, der zur Rechten Gottes sitzt, und er leitet

21 Siehe dazu auch: Chr. Strohm: Eigenart und Aktualität der Basler Reformation, ThZ 60

(2004) 226.

22 11. Predigt zu 1. Joh (2,26 — 3,10a), in Oekolampad: In epistolam Ioannis Apostoli (Anm.
19), fol. 48v.

23 Staehelin: Briefe und Akten zum Leben Oekolampads (Anm. 4), Bd.2, Nr. 639.



378 Reinhold Bernhardt

an zu einem kontemplativen Leben, in dem sich diese Erhebung ereignen kann.

Es braucht die Reinigung durch die Busse und es braucht die Vereinigung mit
Christus im Abendmahl. Es braucht also einen vom Geist Gottes gewirkten

Beitrag des Menschen zum Empfang der Gnade.

In seiner Predigt «De sacramento eucharistiae», gehalten an Fronleichnam

am 30. Mai 1521 im Kloster Altomünster, beschreibt Oekolampad den Genuss

des Abendmahls als einen Aufstieg in himmlische Sphären. Das Bewusstsein

werde dadurch gereinigt und so sehr im Glauben gestärkt, dass es sich erhebe

«zur Herrlichkeit der Engel und der himmlischen Herrlichkeit» («ad angelorum
et coelitum gloriam»), frei übersetzt: «in das himmlische Licht». Er beschreibt

das Ziel dieses Aufstiegs als eine mystische Schau, bei der der Mensch mit
Christus im Himmel vereint ist {unio mjstica)}'' Auch hier - bei dieser Vorstellung

einer mystischen Vereinigung mit Christus — zeigt sich wieder, wie sehr

Oekolampads Theologie von den griechischen Kirchenvätern inspiriert ist.

Ausgehend von einer Aussage in 2 Petr 1,3, in der es heisst, dass die
Menschen durch die Gotteserkenntnis und die Erfüllung mit göttlicher Kraft Anteil
an der göttlichen Natur bekommen, hatten Theologen wie Athanasius von
Alexandria im vierten Jahrhundert von der Vergöttlichung (theosis) des

Menschen gesprochen: «Gott wurde Mensch, damit wir vergöttlicht werden», lautet

der bekannte Grundsatz seiner soteriologischen Theologie.25 Für die ganze pa-
tristische Theologie hatte dieser Satz eine grundlegende Bedeutung und er hat

sie bis heute vor allem in den orthodoxen Kirchen des Ostens. Die westliche

Theologie hat sich mit der Vorstellung einer Vergöttlichung des Menschen

dagegen schwer getan. Sie betonte stärker die bleibende Distanz zwischen Gott
und Mensch. Die Mitteilung der göttlichen Gnade zielt weniger auf die

Vergöttlichung des Menschen und mehr auf die Wiederherstellung der Beziehung

zu Gott. Das war auch der Punkt, an dem Karl Barth an Oekolampads Theologie

mit ihrer Tendenz zu einer mystischen, allein in Christus vermittelten
Gottunmittelbarkeit Anstoss genommen hatte.

24 A. Bigelmair: Oekolampadius im Kloster Altomünster, in: L. Fischer u.a. (Hg.): Beiträge

zur Geschichte der Renaissance und Reformation (FS Joseph Schlecht), München 1917,

39f; Staehelin: Das theologische Lebenswerk Johannes Oekolampads (Anm. 2), 142-145.

268f.
25 Athanasius: De incarnatione 54; dt: Athanasius von Alexandria: Gegen die Heiden; Uber

die Menschwerdung des Wortes Gottes; Über die Beschlüsse der Synode von Nizäa,
Frankfurt a.M. 2008.



«Licht im Überfluss» 379

Die mystische Vorstellung einer kontemplativen Erhebung in die Wesenheit

Gottes hinein tritt später bei Oekolampad zurück. In der Abendmahlslehre
erhält sie sich jedoch im Kern. Sie ist mit der Betonung des Geistes Gottes und in
diesem Sinn mit einer Neigung zum Spiritualismus verbunden. Diese Neigung
bleibt bestimmend für Oekolampads Theologie insgesamt.

Es soll nach Oekolampad aber nicht bei der seligen Vereinigung mit Christus

bleiben. Der rechtfertigende Glaube führt zur Heiligung bzw. zur

Erneuerung des Lebens. Auch dazu hilft der Geist Gottes als Quellgrund des

Glaubens. Es gilt, die daraus gewonnene Kraft dann im Alltag der Welt zu
bewähren. Oekolampad betont, dass die innere Glaubensgewissheit zur Lebensund

Handlungsorientierung werden muss. Der Praxisbezug ist ein Grundzug
seiner Theologie.

An den Früchten, die der Glaube in der Welt trägt, zeigt sich nach

Oekolampad, wie echt und stark er ist: an der Demut, mit der der Christ anderen

begegnet, an der Versöhnungsbereitschaft, an der Nächstenliebe, die er an den

Tag legt. Das hat für Oekolampad ganz konkrete Konsequenzen: Christen sollen

ihr Geld nicht so sehr in kultische Stiftungen geben und mehr in die

Sozialfürsorge. Man soll weniger für die Verstorbenen opfern als für die Lebenden.

Man soll sich auch Spaltungen in der Kirche entgegenstellen und sich für
Versöhnung einsetzen.

Gerade aus dem spirituellen Kraftzentrum der Vereinigung mit Christus

fliesst für Oekolampad die Energie für christliches Leben in der Welt und für
sein reformatorisches Wirken. Insofern führt ihn seine «mystische» Tendenz

nicht in eine Weltabwendung oder Weltflucht, sondern mitten in die Welt hinein.

Wenn Gottes Wesen Liebe ist, wie es im 1. Johannesbrief heisst, und wenn
diese Liebe in der Vereinigung mit Christus den Christen erfüllt, dann wird
diese Liebe auch sein ganzes Handeln bestimmen. Christen sollten menschliche

Engel sein.26 Von der Liebe, in der sich Gott offenbart hat, müssten die

Christen in ihrem Glauben und Leben durchdrungen sein. In der Auslegung zu
1 Joh 4,16 («Gott ist Liebe») proklamiert Oekolampad die schöpfungsumspan-
nende Allgegenwart dieser Liebe. Sie habe sich im gesamten Schöpfungswerk
manifestiert und strahle von ihr aus. Wenn Gott auch die Sünde verabscheue,

26 Predigt «von den weysen junckfrawen, dero sancta Katharina aine gewesen ist», gehalten
am 25.11.1519 im Dom zu Augsburg, zitiert in Staehelin: Das theologische Lebenswerk

Johannes Oekolampads (Anm. 2), 98; 153.



380 Reinhold Bernhardt

so sei seine Liebe doch auch in denen, die sündigen.27 Sie sollen sich von
diesem Licht erleuchten lassen und sich aktiv beteiligen an der universalen

Regentschaft der Liebe Gottes. Oekolampads Theologie zielt nicht so sehr wie
die Theologie Luthers auf die Rechtfertigung des einzelnen, sondern auf die

Herrschaft Gottes über die ganze Schöpfung, in der er sich verherrlicht.

Ernst Staehelin fasst die beiden für Oekolampads Theologie charakteristischen

Akzentsetzungen folgendermassen zusammen: «Was ihm in erster Linie

wichtig war, das ist die gemeinsame Glaubenserkenntnis des reformierten
Protestantismus, die Majestät Gottes, die ihre Herrschaft über die Schöpfung wieder

aufrichten möchte, doch so, dass diese Herrschaft stark innerweltlich, im Sinne

der alttestamentlichen Theokratie, gesehen ist. Nicht minder ist aber Oekolam-

pad von der Feinheit und Zartheit der im Geiste uns ergreifenden Gottesherrschaft

und der Herrlichkeit der Christusgemeinschaft erfaßt und möchte so die

evangelische Kirche zugleich als eine Gemeinde johanneischer Glaubens- und

Liebesgemeinschaft in zartester und innerlichster Weise begründen.»28

5. Der Geist Gottes in der Bibel

Reformatorische Theologie ist Bibeltheologie. Die Bibel soll die einzige

Erkenntnisquelle und Richtschnur der Theologie und der kirchlichen Praxis sein.

Dementsprechend bestand Oekolampads theologische Arbeit ganz wesentlich in
der Exegese und Auslegung biblischer Schriften. Sein Interesse dabei war nicht

nur ein wissenschaftliches, sondern wiederum vor allem ein praktisches: Die
Bibel sollte für die kirchliche Verkündigung und für die Handlungsorientierung
sowohl in der Leitung der Gemeinde als auch im Leben der einzelnen Christen

erschlossen werden. Alle kirchlichen Lehr- und Lebensformen haben ihre
Legitimität an der Ubereinstimmung mit der biblischen Uberlieferung auszuweisen.

In jüngster Zeit hat die Bibelauslegung Oekolampads neue Aufmerksamkeit

auf sich gezogen. In den USA sind zwei Dissertationen dazu entstanden29

27 16. Predigt zu 1. Joh (4,1-3), in: Oekolampad: In epistolam Ioannis Apostoli (siehe Anm.
19), fol. 72v-76v.

28 E. Staehelin: Das Reformationswerk des Johannes Oekolampad. Rede, gehalten am 24.

Nov. 1931 in der vom Kirchenrat der evangelisch-reformierten Kirche von Baselstadt zum
vierhundertjährigen Gedächtnis von Oekolampads Todestag veranstalteten Feier, Bern /
Leipzig 1932, 17.

29 E. Chung-Kim: Inventing Authority. The use of the Fathers in Reformation Debates over
the Eucharist, Waco, TX 2011; E. Northway: The Reception of the Fathers and Eucha-



«Licht im Überfluss» 381

und Jeff Fisher hat im letzten Jahr eine gründliche Studie zu Oekolampads

Auslegung des Hebräerbriefs vorgelegt.30 Oekolampad hatte diese Auslegung
im Rahmen einer Vorlesung 1529 und 1530 vorgenommen. Sie zeigt, wie er als

humanistischer Gelehrter, beeinflusst von Erasmus, mit methodischen

Prinzipien an die Bibelauslegung heranging, die dann von anderen Reformatoren
— besonders von Calvin — aufgenommen wurden.

Auch im Blick auf Oekolampads Bibelverständnis und auf seine Bibelauslegung

zeigt sich der spiritualistische Grundzug seiner Theologie. Er war kein

Biblizist, klebte nicht am Buchstaben des Bibelwortes, sondern fragte nach

dem Geist, der aus der biblischen Uberlieferung heraus spricht, oder — um
in der Lichtmetaphorik zu bleiben: nach dem Licht der Wahrheit, das aus ihr
heraus aufscheint. Die Bibel solle durch die Salbung des Geistes ausgelegt und

angewendet werden, gibt er Balthasar Hubmaier im Disput um die Kindertaufe

zur Antwort.31 Der Geist bringe den Glauben und die Liebe hervor und so sei

auch die Bibel nicht gesetzlich, sondern im Geiste der Liebe auszulegen. Das

gelte auch für die Lehre von der Kindertaufe, die weder geboten noch
verboten sei. Und so solle nach Massgabe der Liebe in jedem Einzelfall darüber

entschieden werden, ob sie zu praktizieren sei.

Die Bibel ist für Oekolampad nicht ein buchstäblich zu verstehendes

Glaubensgesetzbuch, sondern Zeugnis des lebendigen Gotteswortes. Bei den

Täufern und bis zu einem gewissen Grad auch bei Luther sah er dagegen ein

Klammern am Buchstaben. Besonders in der Abendmahlskontroverse mit den

Lutheranern schien sich ihm diese Sicht zu bestätigen. Demgegenüber hielt er
sich an das Wort aus 2 Kor 3,6: «Der Buchstabe tötet, der Geist aber macht

lebendig.» Er trat für eine geistliche Deutung der Bibel ein, die sich aber am

Wortsinn der Überlieferung auszuweisen hat.

Als einen Beleg für die göttliche Inspiration der Schrift führt er auch deren

kunstvolle Gestaltung an, wie er sie etwa in den poetischen Büchern des Alten

ristic Theology in Johannes Oecolampadius (1482-1531) with Special Reference to the
Adversus Haereses of Irenaeus of Lyons, University of Durham 2008 (http://etheses.dur.
ac.uk/1941/ Abruf: 14.02.2018).

30 J. Fisher: A Christoscopic Reading of Scripture: Johannes Oecolampadius on Hebrews,

Göttingen 2016.

31 Antwort Oekolampads auf Balthasar Hubmaiers «Büchlein wider der Predicanten Gespräch
zu Basel von dem Kindertauff» (1527), Basel 1527, (online: http://doi.org/10.3931/e-
rara-1802), cap II.



382 Reinhold Bernhardt

Testaments findet. Der Hinweis auf die künstlerische Vollendung wird ihm
auf diese Weise zu einem ästhetischen Argument für die geistliche Autorität
der Schrift.

In seiner Schriftauslegung war Oekolampad von zwei hermeneutischen

Prinzipien geleitet: von der formalen (kriteriologischen) Orientierung am

Wortsinn und von der inhaltlichen Orientierung an Christus.

Das erste Prinzip betrifft die Frage, ob und inwieweit Aussagen der Bibel

in ihrem unmittelbaren Wortsinn zu verstehen sind oder ob sie auf eine tiefere

geistliche Bedeutung hinweisen, die über die Wortbedeutung hinausgeht. Die

figurative oder symbolische Deutung war vor allem notwendig, um das Alte
Testament auf Christus hin zu interpretieren. Daran hat auch Oekolampad

festgehalten.
Schon die griechischen Kirchenväter der alexandrinischen Schule hatten

mehrere Sinnebenen der biblischen Aussagen unterschieden und sich der

Methoden der geistlichen («mystischen») Bibelauslegung bedient. Das führte bei

Johannes Cassianus im 5. Jahrhundert zur Ausbildung der Lehre vom vierfachen

Schriftsinn. Sie stand von der Patristik bis ins Spätmittelalter unangefochten

in Geltung und findet sich auch heute noch im «Katechismus der Katholischen

Kirche»32. Von den Reformatoren wurde sie einer kritischen Revision

unterzogen.
Die Lehre besagt, das s man ein und die gleiche Aussage auf bis zu vier

Sinnebenen verstehen kann: zunächst ihrem Wortsinn (bzw. Literalsinn, sen-

sus litteralis, bzw. sensus historiens) nach und dann auf den drei über den Wortsinn

hinausgehenden geistlichen Sinnebenen des Glaubens, der Liebe und der

Hoffnung: in einem typologischen (allegorischen) Sinn als Glaubensaussage,

in einem tropologischen (moralischen) Sinn als Handlungsorientierung und in
einem anagogischen (eschatologischen) Sinn als Ausdruck einer Verheissung
und der ihr korrelierenden Hoffnung.

Die mittels der geistlichen Interpretation geschaffenen Auslegungsspielräume

konnten von der Kirche allerdings zur Legitimation ihrer theologischen
und auch politischen Interessen genutzt werden. Auf diese Weise konnte sich

die Kirche gewissermassen der Bibel bemächtigen. Die Reformationsbewegung

beschränkte sich nicht nur auf die Kirchenkritik, sondern griff auch die-

32 Katechismus der Katholischen Kirche. Neuübersetzung aufgrund der Editio typica Latina,
München 2007, Nr. 115-119.



«Licht im Überfluss» 383

se theologischen Legitimationsgrundlagen der Kirche in ihrem Umgang mit
der Bibel an. Entscheidend sollte der Wortsinn sein, wie er im Grunde jedem
Bibelleser offen stand.

Geschult von humanistischer Gelehrsamkeit praktizierte auch Oekolam-

pad eine philologische, am historischen Schriftsinn orientierte Bibelauslegung.
Dabei fragte er sogar nach der zeitgeschichtlichen Einbettung des Textes. So

mahnte er in der Praefatio und in den ersten Abschnitten (zu Jes 1,1-9) seines

Kommentars zum Buch Jesaja die Notwendigkeit an, die geschichtlichen
Ereignisse zur Zeit der Propheten zu berücksichtigen («memoria historias tempo-

rum, quibus prophetatum»).33 Erst auf dieser Grundlage könne man dann den

allegorischen Sinn («allegoriarum mysteria») erfassen. Diesen soll man nicht

verachten, denn die biblischen Schriften seien nicht nur für ihre Zeit, sondern

für alle Zeiten geschrieben. Man soll die geistliche Auslegung allerdings nicht
ohne Rückbindung an den Wortsinn vornehmen.

Zu diesem methodischen Prinzip der Schriftauslegung tritt ein zweites: Man

muss nach Oekolampad bei jeder Auslegung einzelner Stellen immer die

Aussageabsicht der ganzen Bibel mit im Blick behalten, sonst verliert man sich in
Einzelheiten. Und diese Aussageabsicht besteht ihm zufolge darin, den Leser

oder Hörer zu Christus zu führen. Christus ist der Skopus der ganzen Heiligen
Schrift und damit auch die Anleitung zur Auslegung der Schrift. Das sei aus

Gott, was «wirklich zum Glauben an den Namen Jesu führt und zum Wachsen

des Glaubens und, aus diesem Glauben entspringend, zur Nächstenliebe

(«vere duxerit ad credendum nomini Jesu incrementumque fidei et ex ea fide in
dilectionem proximi»).34 Auch die Schriften des Alten Testaments legte er wie

die gesamte exegetische Tradition vor ihm auf Christus hin aus, obwohl dem

unmittelbaren Wortsinn nach dort nicht von Christus die Rede ist.

Die Aufgabe der Ausleger besteht ihm zufolge somit darin, den Wortsinn
der Texte (und die darin zur Sprache kommenden historischen Bezüge) auf
Christus hin transparent zu machen. Sonst bliebe die Bibel ein bloss histo-

33 In Iesaiam prophetam hypomnematcon, hoc est: commentariorum, Joannis Oecolampadii
libri VI, Basel 1525 (online: http://doi.org/10.3931/e-rara-1772; Oekolampad-Bibliogra-
phie [Anm. 4], Nr. 109), 5'. Siehe dazu: Fisher: A Christoscopic Reading of Scripture
(Anm. 30), 56.

34 14. Predigt über 1. Joh (4,1-3), in: Oekolampad: In epistolam Ioannis Apostoli (Anm. 19),

p. 63'.



384 Reinhold Bernhardt

risches Buch, ohne existentielle und spirituelle Relevanz für ihre Leser und

Hörer. In seinem Kommentar zum Johannesevangelium warnt er davor, die

inhaltliche Mitte der Schrift aus dem Auge zu verlieren. Wer das tue, stehe mit
leeren Händen da.35

6. Der Geist Gottes in der Kirche

Von dieser Zentrierung auf Christus und der Präsenz Christi im Geist her
versteht sich auch Oekolampads Kirchenverständnis. Er unterscheidet zwischen

der leiblichen (sichtbaren) Gestalt der Kirche und ihrem geistlichen (unsichtbaren)

Kern.36 Als geistlicher Leib Christi ist die Kirche realisiert in der

Gemeinschaft des Glaubens mit ihren leiblichen Vollzügen. Diese bestehen in
der Verkündigung, der Sakramentsverwaltung und dem Leben der Gemeinde.

Nicht die leiblichen Vollzüge konstituieren die Kirche, sondern der Geist Gottes,

der Glauben weckt und die Glaubenden zusammenruft. Dadurch verlieren

die kirchlichen Vollzüge keineswegs ihre Bedeutung, aber sie sind pneumato-
logisch zu deuten. Es sind die leiblichen Medien der Wirksamkeit des Geistes.

An der wahren Kirche der geistlichen Christusgemeinschaft hat sich die

real-existierende Kirche messen zu lassen und dabei zeigt sich deren Reformbedarf.

Damit sie wieder ihrer eigentlichen Bestimmung gerecht werden kann,

nämlich — so Oekolampad — die Wahrheit, die Heiligkeit und die Liebe Gottes

darzustellen, muss ihre leibliche Gestalt nach Massgabe des geistlichen Gehalts

reformiert werden. Und auch diese Neuorientierung an ihrem Ursprung und

an ihrem Zentrum kann nur in der Kraft des Geistes vollzogen werden.

Ziel der Neugestaltung des kirchlichen Lebens ist es, das Licht Gottes

leuchten zu lassen und den Menschen damit Orientierung zu geben. Die Kirche

muss transparent für dieses Licht sein. Sie darf nicht beanspruchen, es zu
verwalten und auszuteilen. Sie soll der Raum sein, in dem die Selbstvermittlung
Gottes stattfindet, nicht aber Mittlerin unter Berufung auf eine ihr von Gott zu

eigen gegebene Vollmacht. Sie hat sich funktional zu verstehen: von ihrem Auftrag

her, Medien bereitzustellen, durch die hindurch sich die Selbstvermittlung
Gottes in Christus ereignen kann, die den in Christus geschlossenen neuen

35 Nach Fisher: A Christoscopic Reading of Scripture (Anm. 30), 53-58.

36 So etwa in der Antwort Oekolampads auf Balthasar Hubmaiers «Büchlein wider der Predi-

canten Gespräch zu Basel von dem Kindertauffo (Anm. 31), cap XIIII («wie die kirch auff
bekanntniis des worts gebauwen sey»).



«Licht im Überfluss» 385

Bund proklamieren und die Gemeinschaft zwischen Gott und den Menschen

zelebrieren.

Bei diesen Medien handelt es sich zunächst um die kirchliche Verkündigung,

die Taufe, die Busse und das Abendmahl. Aber auch die Ordnung des

kirchlichen und gemeindlichen Lebens gehört dazu. An der Beschaffenheit

ihres Leibes soll man den Geist erkennen, der diesen Leib beseelt. Auch in ihrer
äusseren Gestalt soll die christliche Gemeinde ihrer Würde, Leib Christi zu

sein, entsprechen. In diesem Motiv ist Oekolampads kirchenreformatorische

Tätigkeit begründet, die weit über Basel hinaus ausstrahlte.

Dazu gehörte die Einrichtung einer kirchlichen Sozialkontrolle («Kirchenzucht»),

die auch eine Gerichtsbarkeit und ein Strafwesen vorsah. Die
Christinnen und Christen sollten sich in ihrem Handeln an den Geboten Gottes

orientieren und am Gottesdienst teilnehmen; wer dagegen verstiess, musste

mit Sanktionen rechnen. Nach Oekolampads Vorstellung sollte die Ausübung
der Kirchenzucht allein in den Händen der Kirche (d.h. der Pfarrer) liegen und

von staatlicher Kontrolle frei sein. So wurde es auch in der Basler

Reformationsordnung von 1529 festgelegt.

Anders als Zwingli, der eine Staatskirchenidee vertrat, wonach die staatliche

Obrigkeit auch für die Kirche verantwortlich sein und sich dafür von dieser

instruieren lassen sollte, strebte Oekolampad nach einer klaren Trennung von
Kirchenleitung und Obrigkeit. Auch wenn die Mitglieder des Magistrats Christen

sein mögen, so sei diese Institution als solche doch ein weltliches Gremium

(«saecularis magistratus»37), das einer anderen Rechtsauffassung folge und
andere Strafen verhänge. Die Obrigkeit wende das bürgerliche Strafrecht an; die

Kirchengemeinde strafe geistlich, etwa durch den Ausschluss vom Abendmahl.

Die Obrigkeit ahnde die Verletzung der öffentlichen Ordnung, die Kirche die

Entweihung des Heiligen. Die Obrigkeit strafe auch den, der Busse zeigt, während

die Gemeinde in diesem Fall Barmherzigkeit übe. Deshalb könne die

Obrigkeit die Kirchenzucht nicht handhaben und es sollte eigentlich zwei

Gerichtshöfe geben: den weltlichen und den geistlichen.38

37 Staehelin: Briefe und Akten zum Leben Oekolampads (Anm. 4), Bd 2, 455.

38 Nach einer «Oratio de reducenda excommunicatione ad senatum Basiliensem» (1530),

gehalten vor dem Rat der Stadt Basel, in: Staehelin: Briefe und Akten zum Leben
Oekolampads (Anm. 4), Bd 2, Nr. 750 (448-461). Siehe auch die Rede, die Oekolampad am
27.9.1530 auf der Tagung des Christlichen Burgrechts in Aarau gehalten hat, in: Staehelin:



386 Reinhold Bernhardt

Für die Belange, die die Gottesbeziehung des Menschen betreffen, sollte

allein die Kirche zuständig sein, für die weltlichen Dinge dagegen der Staat. Die
Kirche sollte autonom, ihre Organe sollten staatlicher Einflussnahme entzogen
sein. Oekolampad forderte allerdings nicht wie die Täufer, dass sich Christen

der Ausübung obrigkeitlicher Ämter enthalten und auf die Wahrnehmung

staatsbürgerlicher Pflichten verzichten sollten.

Okolampad konnte sich aber mit seiner Verhältnisbestimmung von Kirche
und Staat nicht durchsetzen. Gegen die Kirchenzucht wurde der Vorwurf der

geistlichen Tyrannei erhoben. Oekolampad schlug daraufhin vor, ein Gremium

zur Wahrnehmung dieser Aufgabe einzurichten, dem neben den vier Stadtpfarrern

vier Ratsherren (allerdings nicht in dieser Funktion, sondern als ehrenwerte

Glieder der Kirchengemeinde) und vier Männer aus dem Volk angehören
sollten. Damit waren das Amt des Presbyters und das Gremium des Presbyteri-

ums in die reformatorische Neugestaltung der Kirche eingeführt. Dieses zentrale,

den einzelnen Kirchengemeinden übergeordnete Gremium sollte über die

Kirchenzucht hinaus kirchenleitende Funktionen wahrnehmen.

Der Rat verwehrte diesem Kompromissvorschlag jedoch die Anerkennung
und sicherte sich einen stärkeren Einfluss auf die Ausübung der Kirchenzucht.

Die Bannordnung sah vor, dass die Zensur statt von der Zentralbehörde in

jedem Pfarrbezirk von zwei Ratsherren, einem Gemeindevertreter und dem

Pfarrer ausgeübt werden sollte. Der Rat behielt sich die Nominierung der Laien

in diesem Gremium und auch die Möglichkeit, bürgerliche Strafen zu

verhängen, vor. Damit hatte sich die staatliche Obrigkeit eine Vormachtstellung
in der kirchlichen Gerichtsbarkeit gesichert bzw. die Sozialkontrolle unter die

eigene Aufsicht gestellt.
Wenn es sich auch in Basel nicht durchsetzen konnte, so wurde Oekolam-

pads Modell der weitgehenden Trennung von Kirche und Staat doch zum Vorbild

für die Gestaltung des Staats-Kirchen-Verhältnisses in Straßburg und in
Genf.

7. Der Geist Gottes im Abendmahl

Der wichtigste Beitrag Oekolampads zu den theologischen Debatten seiner

Zeit bestand in seinen Stellungnahmen zum Verständnis des Abendmahls. Seit

Briefe und Akten zum Leben Oekolampads (Anm. 4), Bd 2, Nr. 782f.



«Licht im Überfluss» 387

1525 wurde zwischen den Reformatoren eine heftige Kontroverse um diese

Frage ausgetragen. Am 24. November 1524 hatte Zwingli einen Brief an den

lutherischen Württemberger Reformator Matthäus Alber geschrieben, in dem

er sich von Luthers Position in der Abendmahlsfrage klar abgrenzte. Angeregt

von Cornelius Honius lehrte er ein symbolisch-signifikatives Verständnis der

Einsetzungsworte. Als wichtigsten biblischen Beleg dafür berief er sich auf

Joh 6,48-63.

Als dieser Brief 1525 veröffentlicht wurde, brach der Streit aus, der
zunächst zwischen dem (mit Zwingli befreundeten) Oekolampad und Bucer auf
der einen Seite und Brenz und Bugenhagen auf der anderen Seite geführt wurde.

Oekolampad stellte seine Position in der Schrift «De genuina verborum
Domini <hoc est corpus meum> iuxta vetustissimos auctores expositione»39 dar.40

Grundlegend für sein Verständnis des Abendmahls ist die klare Unterscheidung

zwischen Materiellem und Spirituellem, Leiblichem und Geistlichem,
Sichtbarem und Unsichtbarem. Der leibliche Abendmahlsgenus s ist zwar eng
verbunden mit der geistlichen Erhebung zu Christus, aber beides muss
unterschieden bleiben. Das Brot werde dem Leib der Kommunikanten zugeführt,
die eigentliche Vereinigung mit Christus vollziehe sich aber geistlich im Glauben.

Die Gottesbeziehung dürfe nicht materialisiert werden.

Mit Zwingli lehnte Oekolampad die Annahme einer leiblichen Gegenwart
Christi im Abendmahl entschieden ab. Brot und Wein sind nicht die

Trägersubstanz von Leib und Blut Christi. Sie dienen der gedenkenden Vergegenwärtigung,

ähnlich wie das Passalamm im jüdischen Gedenken an den Auszug aus

Ägypten. Im Abendmahl findet nach Oekolampad aber mehr als menschliches

Gedenken an Christi Tod statt. Das Gedenken ist vom Geist Gottes hervorgerufen.

Es geht um die geistliche Vereinigung mit Christus.

Der Geist ist nach Oekolampad nicht an geschöpfliche Elemente gebunden,

nicht an das Wasser in der Taufe41 und nicht an Brot und Wein im Abendmahl.

So wie bei der Verkündigung des Evangeliums das innere Wort, also

39 Joannis Oecolampadii de genuina verborum Domini «Hoc est corpus meum» iuxta vetus¬

tissimos auctores expositione über, siehe: Oekolampad-Bibüographie (Anm. 4), Nr. 113.

40 Eine Zusammenfassung der Abendmahlslehre Oekolampads in ihrer Entwicklung gibt: D.

Wendebourg: Essen zum Gedächtnis. Der Gedächtnisbefehl in den Abendmahlstheologien
der Reformation, Tübingen 2009, 101-138.

41 Wie Oekolampad etwa in der Auslegung von Joh 1,26 erklärt (Annotationes piae ac doctae

in Euangüum Ioannis, Basel 1533, siehe: Oekolampad-Bibüographie [Anm. 4], Nr. 171).



388 Reinhold Bernhardt

der Geist, den Hörenden für den Empfang des äusseren Wortes aufschliessen

muss, so muss der Geist Gottes beim äusseren Vollzug der Sakramente die

geistliche Vereinigung mit Christus ermöglichen und bewirken. Diese Vereinigung

geschieht zwar nicht ohne leibliche Medien, aber doch auch nicht durch
sie. Die wirkliche Gegenwart Christi ereignet sich nicht in und durch den Ge-

nuss von Brot und Wein, also nicht substantiell-leiblich, sondern im Glauben.

Das Abendmahl ist eine manducatio spiritualis. Auf diese Weise ist das Abendmahl

ein Beziehungsgeschehen der Selbstkommunikation Christi. Allein der

Glaube macht das Sakrament wirksam.

Die Seele des Kommunikanten wird in die communio mit Christus und damit
auch mit dem mystischen Leib Christi, der Kirche, geführt. Das materielle Brot
ist das Zeichen für das wahre Brot des Lebens, d.h. für Christus. Die Elemente

weisen über sich hinaus auf die höhere geistliche Wirklichkeit. Christus sitzt

zur Rechten Gottes. Dorthin müssen sich die Herzen der Gläubigen erheben,

wie es das «sursum corda» der Abendmahlsliturgie in performativer Sprache

proklamiert. Das Wort «Arme habt ihr ja allezeit bei euch, mich aber habt ihr
nicht allezeit» (Mt 26,11; vgl. Mk 14,7; Joh 12,8) führt Oekolampad als Beleg

für die leibliche Abwesenheit Jesu Christi an. Daher könne sein Leib nicht im

Brot des Abendmals präsent sein.

Mit Zwingli lehrt Oekolampad, das s die Gleichsetzung von Brot und Leib

sowie von Wein und Blut in den Einsetzungsworten des Abendmahls nicht
in einem wörtlichen, sondern in einem verweisenden (signifikativen) Sinn zu
verstehen ist. Die Einsetzungsworte sind tropologisch auszulegen. Auch hier

orientiert er sich eher an den Kirchenvätern als an Petrus Lombardus. Von dort
her reflektiert er auch auf die Bedeutung von Zeichen und Gedächtnis und

stellt philosophische Erwägungen zum Begriff «Anwesenheit» an. Das Sakrament

stellt eine Beziehung zwischen dem Zeichen und der bezeichneten Sache

her, ohne beides miteinander zu identifizieren. Das Zeichen repräsentiert die

Sache.

Der Unterschied zur Auffassung Zwingiis besteht erstens darin, dass sich

Oekolampad in der Deutung der Aussage «dies ist mein Leib» nicht so sehr auf
das Wort «ist» versteifte und es durch das «Signifikat» ersetzte. Als Altphilologe

ging er davon aus, dass dieses Wort im aramäischen Urtext gar nicht
vorkam. Er konzentrierte sich vielmehr auf die Bedeutung des Wortes «Leib» und

verstand es als einen figürlichen, bildhaften Ausdruck. Er sprach von «figura

corporis». Die Aussage «dies ist mein Leib» bedeutet für ihn: «dies ist die Ver-



«Licht im Überfluss» 389

anschaulichung (das Bild, das Zeichen, das Symbol, di& figura) meines Leibes».

Zweitens lenkte er den Blick von den Elementen Brot und Wein weg und
sah die Gegenwart Christi im ganzen Vorgang des Abendmahls gegeben. Nicht
das Brot als solches, sondern das Brechen des Brotes hat symbolische Bedeutung.

Es symbolisiert das Sterben Christi. Man muss also vom ganzen Satz

ausgehen «Dies ist mein Leib, derfür euchgegeben wird». Oekolampad übersetzt: «Das

ist die Gabe oder Brechung meines Leibes für euch».42 Es geht also im Abendmahl

um die spirituelle Teilhabe an einem heilsgeschichtlichen Geschehen.

Im Marburger Religionsgespräch 1529 gab es durchaus eine Annäherung
zwischen Luther und Melanchthon auf der einen Seite, Zwingli und Oekolampad

auf der anderen. Aber ausgeräumt werden konnten die Differenzen nicht.

Und so ging der Streit in der nächsten Theologengeneration nach 1550 in eine

neue Runde. Eine Verständigung über das evangelische Abendmahlsverständnis

konnte erst 1973 bei einer Konferenz auf dem Leuenberg im Baselbiet

erzielt werden. Und in diese Einigung sind die Einsichten eingeflossen, die

Oekolampad nicht nur gegen Luther, sondern auch gegen Zwingli ins Feld

geführt hatte: Die Frage nach dem Modus der Präsenz Christi wurde gelöst aus

einer einseitigen Fokussierung auf die Elemente und in den weiteren
Zusammenhang der kommunikativen Selbstgabe Jesu Christi an die abendmahlfeiernde

Gemeinde gestellt. Die Frage nach der Bedeutung des «est» trat zurück. Die
Elemente sind der Konkordie zufolge sinnenhafte Zeichen mit Verweischarakter.

«Im Abendmahl schenkt sich der auferstandene Jesus Christus in seinem

für alle dahingegebenen Leib und Blut durch sein verheißendes Wort mit Brot
und Wein.»43

8. Neue Offenheitfür den Geist Gottes.?

Am Ende dieser Darstellung kehre ich noch einmal zu Barth zurück, mit dessen

Kritik an Oekolampads Tendenz zum Spiritualismus ich sie begonnen
habe. In seinem letzten Lebensjahr hatte Barth angeregt, die Theologie der

Pietisten und Rationalisten, der Herrnhuter, der Schwärmer und schliesslich

42 Joannis Oecolampadii de genuina verborum Domini (Anm. 39), CT, Übersetzung von
D. Wendebourg: Essen zum Gedächtnis (Anm. 40), 124.

43 Leuenberger Konkordie, in: R. Mau u.a. (Hg.): Evangelische Bekenntnisse. Bekenntnis¬
schriften der Reformation und neuere theologische Erklärungen, Bielefeld 1997, Teilband
2, 283-297, §18.



390 Reinhold Bernhardt

der Spiritualisten und Mystiker des Mittelalters im Lichte der Pneumatologie

neu zu bedenken.44 Und er erwog die Möglichkeit, die Pneumatologie zum

Ausgangspunkt einer Neukonzipierung seiner Dogmatik zu machen, wenn
ihm die Möglichkeit dazu noch gegeben wäre. Es steht zu vermuten, dass sein

Urteil über Ökolampads spirituelle Theologie im Lichte dieses Projekts milder

ausgefallen wäre.

Die Jahrzehnte nach Barths Tod brachten einen Aufschwung spiritueller
Erscheinungsformen im Christentum und eine Hinwendung zur Pneumatologie
in der theologischen Reflexion. Grosse Teile des weltweiten (vor allem des aus-

sereuropäischen) Christentums wurden von Charismatisierungsbewegungen
erfasst. 1991 in Canberra stand erstmals in der Geschichte der Ökumenischen

Bewegung eine Vollversammlung des ÖRK unter einem pneumatologischen
Leitmotiv «Komm, heiliger Geist, erneuere die Schöpfung». Der erste und der

dritte Credoartikel waren damit aufeinander bezogen: Der Geist Gottes weht
demnach nicht nur in der Kirche und bewirkt nicht nur die Heiligung der

Glaubenden, sondern ist kreativ in der ganzen Schöpfung tätig.

Zur gleichen Zeit erschienenen neue Entwürfe zur Pneumatologie, wie etwa

der von Jürgen Moltmann, der in die gleiche Richtung weist: Der Geist Gottes

durchwirkt den gesamten Kosmos; er ist nicht nur auf die Erlösung, sondern

auch auf die Schöpfung bezogen, nicht nur auf die Seele, sondern auch auf
den Leib, nicht nur auf das Geistige, sondern auch auf die Natur. Der Spiritus

sanctificans ist der Spiritus vivificans.

In der Gegenwart gibt es neue Ansätze zu einer evangelischen Mystik, die

sich nicht zuletzt auf mystische Tendenzen bei den Reformatoren, im Pietismus

und in der Erweckungsbewegung des 19. Jahrhunderts beziehen.45

Sucht man Anknüpfungspunkte für diese Entwicklungen in der Theologie
der Reformatoren, so wird man sie gewiss nicht nur bei Oekolampad finden.

44 F. Schleiermacher: Schleiermacher-Auswahl, besorgt von Heinz Bolli. Mit einem Nachwort

von Karl Barth, Gütersloh 31983, 311. Siehe dazu auch: N. Klimek: Der Begriff «Mystik»
in der Theologie Karl Barths, Paderborn 1990.

45 Exemplarisch sei das von Peter Zimmerling herausgegebene, auf drei Bände angelegte
Sammelwerk «Handbuch Evangelische Spiritualität» (Göttingen 2017ff.) genannt. Ders.:

Evangelische Mystik, Göttingen 2015. Ders: «Mitten im Gelärm das innere Schweigen
bewahren»: Aspekte mystischer Spiritualität im Protestantismus (Herrenaiber Forum), Bad

Herrenalb 2015. Siehe auch: B. Romankiewicz: Sophia kehrt zurück. Evangelische Mystik
im Schatten Luthers, Freiburg i.Br. 2016.



«Licht im Überfluss» 391

Sie finden sich bei ihm aber ausgeprägter als bei anderen Reformatoren —

abgesehen von den Spiritualisten im sog. Dritten Flügel der Reformation — und
sie ziehen sich durch sein ganzes Lebenswerk relativ ungebrochen hindurch.

Abstract
In diesem Beitrag wird der Versuch unternommen, die bisher noch wenig bearbeitete

Theologie des Basler Reformators Johannes Oekolampad in ihren Grundzügen
darzustellen und nach ihren Quellen zu fragen. Ausgeprägter als bei anderen Reformatoren
ist seine Theologie von der Pneumatologie geprägt. Diese Prägung wird im Blick auf
Oekolampads Verständnis des Glaubens, der Bibel, der Kirche und des Abendmahls

herausgearbeitet. Als eine wesentliche Inspirationsquelle dieser spirituellen Theologie
lassen sich die griechischen Kirchenväter erkennen, deren Schriften Oekolampad —

vom Geist des Humanismus motiviert — übersetzt hatte. Die Kritik Karl Barths am
vermeintlichen Spiritualismus verhilft dazu, das Profil der Theologie Oekolampads
herauszuarbeiten.

Oekolampad is known as the reformer of the church in Basle. In contrast to other
reformers his theology so far has received only little attention. His works are not edited
and there is no treatise of his theology. The article attempts to identify the main source
and the character of his theology. It is a spiritual theology which is strongly influenced

by the writings of the Greek church fathers. Pneumatology plays an important role in
it. That guiding thread is pursued through different topics of Oekolampads theology:
his understanding of faith, of the Bible, of the church and of the Eucharist. Karl
Barth's critique of Oekolampad is taken into consideration in order to sharpen the
view on his theology.

Reinhold Bernhardt, Basel


	"Licht im Überfluss" : die spirituelle Theologie Johannes Oekolampads

