Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 74 (2018)

Heft: 4

Artikel: "Licht im Uberfluss" : die spirituelle Theologie Johannes Oekolampads
Autor: Bernhardt, Reinhold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877610

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877610
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Licht im Uberfluss»
Die spirituelle Theologie Johannes Ockolampads'

Es geht in diesem Beitrag nicht primar um die Person, die Biografie und das
Wirken des Basler Reformators Johannes Oeckolampad?, sondern um seine
Theologie. Man kann die Frage, wie er theologisch gedacht hat und warum
er so gedacht hat, gewiss nicht trennen von den Fragen, wer er war, wie sein
Leben verlaufen ist und was er getan hat.” Doch soll der Akzent hier nicht auf
der Behandlung dieser Fragen, sondern auf der Herausarbeitung seiner theo-
logischen Grundiberzeugungen liegen. Man versteht sein Wirken nicht, wenn
man nicht seine Theologie mit in den Blick nimmt. Sie hat ihn geleitet in sei-
nem reformatorischen Wirken und hat damit die Geschichte Basels an einem
ithrer Wendepunkte mitbestimmt.

Die Materialgrundlage fiir die Rekonstruktion des theologischen Profils
Oekolampads ist allerdings bisher noch nicht so gut erschlossen wie bei den
meisten der anderen Reformatoren. Ernst Staehelin hat sich zwar grosse Ver-
dienste in der Bibliographierung erworben, aber die meisten Schriften sind ver-
streut in Archiven. Es gibt keine Werkausgabe.

Die Erhebung der Theologie Oekolampads wird zudem dadurch erschwert,
dass er — anders als etwa Calvin — keine Gesamtdarstellung seiner Theologie
hinterlassen hat. An Quellen stehen lediglich situationsbedingte Schriften zu
bestimmten Themen (vor allem zur Abendmahlsfrage), Kommentare zu bibli-

1 Uberarbeitete Fassung eines Vortrags, der am 28.11.2017 im Rahmen der Ringvotlesung
«Reformation. Abkehr vom Mittelalter, Beginn der Neuzeit?» im Kollegienhaus der Uni-
versitit Basel gehalten wurde.

2 Siehe dazu: E. Stachelin: Das theologische Lebenswerk Johannes Ockolampads (QFR 21),
Leipzig 1939; U. Gibler: Oekolampad, Johannes (1482-1531), in: TRE 25, 1995, 29-39;
Th.K. Kuhn: Oekolampad, in: NDB 19, Berlin 1999, 435f; K. Hammer: Der Reformator
Oeckolampad (1482-1531), in: Zwingliana 19 (1992f.) 157-170.

3 Zur Reformation in Basel siehe: Chr. Christ von Wedel: Glaubensgewissheit und Gewis-
sensfreiheit. Die frithe Reformationszeit in Basel, Basel 2017; A.N. Burnett: Die Reforma-
tion in Basel, in: dies. / E. Campi (Hg): Die schweizerische Reformation. Ein Handbuch,
Zirich 2017, 179-224; Reformation in Basel, hgv. der historischen und antiquarischen
Gesellschaft zu Basel. In: Basler Zeitschrift fiir Geschichte und Altertumskunde, Band 116
(2016); Johannes Oeckolampad, Wibrandis Rosenblatt und die Reformation in Stadt und
Landschaft Basel. Reden und Vortrige anlisslich zweier Gedenkfeiern im Jahr 2004, hg.v.
den Evangelisch-reformierten Kirchen beider Basel, Basel 2005.

ThZ 3/74 (2018) S. 369-391



370 Reinhold Bernhardt

schen Blchern, die aus Vorlesungen hervorgegangen sind, Gutachten, Predig-
ten, und nicht zuletzt sein Briefwechsel zur Verfugung,*

Seine Schriften sind oft eher exegetisch und historisch als systematisch-
theologisch angelegt, wie etwa der 1525 in Basel entstandene Traktat zur Aus-
einandersetzung um das Abendmahlsverstindnis® oder die Aufzeichnungen
seiner Vorlesungen. Als humanistisch gebildeter Gelehrter war er vor allem
Bibeltheologe. Der Basler Kirchenhistoriker Karl Rudolf Hagenbach schreibt
1859 tber ihn, er sei «kein Mann des Systems, und (...) weniger ein groller
und eigentiimlicher Denker (..) [gewesen]|, als der eine und andere seiner
Zeitgenossen.»® Das erschwert die systematisch-theologische Aufarbeitung,

Es gibt auch kein Buch zber seine Theologie. Ernst Stachelin hat im Jahr
1939 eine umfassende Darstellung zu Leben und Werk Ocekolampads vorge-
legt.” Im Vorwort heisst es: «es schiene uns sehr wertvoll zu sein, wenn im
Anschluss an unser Werk die Theologie Ockolampads, sei es als Ganze, sei
es nach einzelnen Seiten hin, auch noch systematisch bearbeitet wiirde.»®* Ei-
nen Gehversuch in diese Richtung will ich hier unternehmen, wobei es kaum
moglich sein wird, mehr als nur die Grundziige dieser Theologie herauszuar-
beiten.

Eine kleine Nebenbemerkung: Ernst Stachelin war damals Rektor der Uni
Basel und das Kollegiengebiude war gerade seiner Bestimmung tibergeben
worden. Und so widmete er das Buch «der hohen Regierung des Kantons
Basel-Stadt zur Einweihung des neuen Kollegienhauses der Universitits. Um
nichts anderes sei es im Lebenswerk Oekolampads gegangen, schreibt er, als

4 K. Stachelin: Briefe und Akten zum Leben Ockolampads. Zum vierhundertjihrigen Jubi-
lium der Basler Reformation, 2 Bde., Leipzig 1927 und 1934, ND: New Yotk / London
1971; ders: Ockolampad-Bibliographie. Verzeichnis der im 16. Jahrhundert erschienenen
Ockolampaddrucke, in: Basler Zeitschrift fiir Geschichte und Altertumskunde 17, 1918,
ND Nieuwkoop 1963. Auf e-rara, der Plattform far digitalisierte Drucke aus Schweizer
Bibliotheken finden sich zahlreiche Digitalisate (Suchwort «Okolampadius»).

5 Siche Anm. 39,

6  K.R. Hagenbach: Johann Ockolampad und Oswald Myconius, die Reformatoren Basels:
Leben und ausgewihlte Schriften, Elberfeld 1859, 184 (online abrufbar: https://nbn-re-
solving.org/urn:nbn:de:bvb:12-bsb10449742-9).

7 Stachelin: Das theologische Lebenswerk Johannes Oekolampads (Anm. 2).

8 Ebd., VIL. Ahnlich konstatiert Ulrich Gibler, dass «die griindliche Erforschung sowohl
von Oekolampads Theologie wie von seinem Anteil an der Reformation in Basel bisher
ausgeblieben» sei (Gabler: Art. «Ockolampad» [Anm. 2], 35).



«Licht im Uberfluss» 371

um die Ehre Gottes, die Wahrheit Gottes und das Reich Christi. Und er brach-
te seinen herzlichen Wunsch zum Ausdruck, dass auch die Arbeit, die sich im
neuen Kollegienhaus entfalten werde, «im Zeichen und in der Kraft dieser drei
Wirklichkeiten der Ehre Gottes, der Wahrheit Gottes und des Reiches Christi
stehen durfe»’. Man kann sich nicht gut vorstellen, dass ein heutiger Rektor
oder eine Rektorin der Universitit — selbst wenn es ein Theologe oder eine
Theologin wire — in einer offentlichen Stellungnahme einen solch frommen
Wunsch ausserte. Tempora mutantur.

1. Die Lichtmetaphorif

«Abunde lucis est» — war das letzte Wort, das Oekolampad gesprochen hat,
bevor er am frihen Morgen des 24. November 1531 starb'’. Zuvor hatte er
noch die Geistlichen der Stadt um sich versammelt, um ihnen die Verant-
wortung fur die Basler Kirche ans Herz zu legen: Mit Worten allein verkiin-
dige man nicht den Glauben. Es bediirfe der Wahrheit und des Lichts des
Lebens. Damit war nicht nur das Licht Gottes gemeint, das in das Leben
eines Christen hineinscheint, sondern auch das Licht der Heiligkeit, das von
diesem Leben ausstahlen soll. Oekolampads Theologie war auf die Praxis
bezogen; an spekulativen Erorterungen zeigte er wenig Interesse. Immer
wieder rief er dazu auf, dass das Reden der Christen im Allgemeinen und
der Geistlichen im Besonderen in ihrem Handeln Gestalt gewinnen misse.
Und so ermahnte er auch die Pfarrer, das Licht Gottes nicht nur verbal,
sondern auch aktual — also handelnd — leuchten zu lassen, zum Wohl der
Kirche und der Stadt. Das Wort aus der Bergpredigt «Ihr seid das Licht der
Welt. Lasst euer Licht leuchten vor den Leuten, dass sie eure guten Werke
sehen und euren Vater im Himmel preisen» (Mt 5, 16) mag ihm dabei ein
Impulsgeber gewesen sein.

Wihrend der Ansprache an die Pfarrer, deutete er auf seine Brust und
sagte «abunde lucis est» («hier ist Licht im Uberfluss»)."" Er lebte und starb
in der Gewissheit, innerlich vom Licht Gottes erfullt zu sein, sodass er es
auch nach aussen tragen konnte.

9 Stachelin: Das theologische Lebenswerk Johannes Oekolampads (Anm. 2), VII.

10 Das Todesdatum ist nicht einheitlich Gberliefert. Siche dazu: Stachelin: Briefe und Akten
zum Leben Oekolampads (Anm. 4), Bd. 2, 716.

11 Stachelin: Das theologische Lebenswerk Johannes Oekolampads (Anm. 2), 637,



372 Reinhold Bernhardt

Diese Aussage ist aber mebr als nur sein letztes Wort. Man kann sie als
Grundaussage seiner gesamten Theologie verstehen, in der er sich implizit und
explizit immer wieder auf 1 Joh 1,5 bezogen hat: «Gott ist Licht, und Finsternis
ist keine in ihmy». In der Lichtmetaphorik liegt ein Schliissel zum Verstindnis
und zur Darstellung seiner spirituellen Theologie. «Licht» steht dabei fiir den
Geist Gottes. Ockolampads Theologie ist eine Theologie des Heiligen Geistes,
eine spirituelle Theologie.

Es war vor allem diese spitituelle Prigung der Theologie Oekolampads, die
ihm schon zu seinen Lebzeiten und dann 400 Jahre spiter den Argwohn Karl
Barths eintrug, Thre Grundziige sollen im Folgenden im Blick auf Oekolam-
pads Verstindnis des Glaubens, der Bibel, der Kirche und des Abendmahls
nachgezeichnet werden. Und es soll der Frage nachgegangen werden, aus wel-
cher Inspirationsquelle Oekolampad diese spirituelle Theologie geschépft hat.

2. Ocekolampad im 1icht der Kritik Barths

Ein eher reserviertes Lob fiir Oekolampad vermochte sich Barth in seiner Vor-
lesung zur Theologie Zwinglis abzuringen: «Die Selbstindigkeit, mit der dieser
schlichte Mann seinen Weg gegangen ist, die Sicherheit, mit der er bei aller
Anspruchslosigkeit seiner ziemlich unphilosophischen Theologie allerlei bose
Klippen zu vermeiden wullte, an denen der beriihmtere Zwingli gescheitert
ist, die biblische Substanz seines Zeugnisses, die man bei Zwingli nicht selten
vermift, sind darum doch allen Respektes wert.»'?

Barths Kritik richtete sich vor allem gegen die Tendenz zum Spiritualis-
mus bzw. zur Mystik, die er in Oekolampads Theologie ausmachte. Anders als
Zwingli und Calvin sei Oekolampad ein «entschieden mystische[t] Einschlagy»
eigen gewesen, «der ihn nicht nur mitten aus dem schon angetretenen Weg
evangelischer Erkenntnis fiir zwei Jahre ins Kloster, sondern nachher auch
mehr als einmal in die Nihe der schwirmerischen Gedanken gefiithrt hat»."

Schon Luther hatte Ockolampad (wie auch Zwingli) in einer zu grossen
Nihe zu den Schwirmern gesehen. In seiner Auseinandersetzung mit den Spi-
ritualisten in Wittenberg dringt er die mystischen Tendenzen zuriick, die sich
in seinen eigenen Frithschriften finden lassen und die vor allem auf Einflisse

12 K. Barth: Die Theologie Zwinglis (1922/1923) (GA I1.40), Ziirich 2004, 359.
13 Ebd., 359-367.



«Licht im Uberfluss» 373

Johannes Taulers, einem Schiler Meister Eckharts, zuriickgehen'. Demgegen-
Uber stellte er nun das verbum externum der Evangeliumsverkiindigung und die
Teilnahme an der Austeilung der Sakramente in den Vordergrund. Mit diesen
Vermittlungsinstanzen zwischen Gott und Mensch gewann aber auch die Kit-
che, die mit der schriftgemassen Verwaltung des Predigtauftrages und der Sa-
kramentsspende betraut war, an Bedeutung, Bei Ockolampad hingegen haben
sich die spiritualistischen Ziige erhalten. Sie sind bei ihm allerdings weniger
von der Mystik Meister Eckharts und mehr von den griechischen Kirchenvi-
tern angeregt.

Charakteristisch fiir die Schwarmer und auch fir Ockolampad ist nach
Barth, dass sie die Sphire des Gottlichen nicht klar von der Sphire des Weltli-
chen trennten, sondern von einer unvermittelten Gegenwart des Geistes Got-
tes im Geiste des Menschen ausgingen. In dieser «harismatischen» Auffassung
erfasst der Mensch in seiner Spiritualitiv die unmittelbare Prisenz Gottes.
Demzufolge braucht es letztlich keine Vermittlungsinstanzen wie das dussere
Wort Gottes in seiner dreifachen Gestalt als Christus, Bibel und Predigt.

Mystik ist fiir Barth spirituelle Selbsterfahrung — wobei die Betonung auf
«selbst» liegt. In der Mystik rekurriert der Mensch auf sein inneres Licht, statt
sich das Wort Gottes von aussen zusprechen zu lassen. Ihr Erkenntnisort ist
die religidse Subjektivitit. Letztlich handelt es sich dabei um eine Selbstverab-
solutierung des Menschen.

Das Wort Gottes konfrontiert den Menschen dagegen mit einem Keryg-
ma, das er sich nicht auf dem Weg der religitsen Selbsterfahrung selbst geben
kann. Man kann den Unterschied zwischen Mystik und Wort Gottes mit den
Begriffen «Esoterik» und «Exoterik» beschreiben. «Esoterisch» bedeutet «nach
innen gewandt», wihrend das Exoterische auf ein Ausserhalb des Menschen
verweist, von wo aus Gott ihn anspricht. Es handelt sich also um zwei Wege
der Glaubenskonstitution und Glaubenserkenntnis mit unterschiedlichem
Richtungssinn. Kommt der Glaube aus dem Hiren auf das verkiindigte Wort
Gottes (Rom 10, 17) oder kommt er aus dem Innewerden des Geistes Gottes
im Herzen des Menschen? Dabei geht es zum einen um die Frage nach Nihe
und Distanz in der Beziehung zwischen Gott und Mensch und zum anderen
um die Frage, wie dieser qualitative Abstand Uiberwunden werden kann.

14 Siche dazu: V. Leppin: Die fremde Reformation — Luthers mystische Wurzeln, Minchen
2016.



374 Reinhold Bernhardt

In Basel sei — so konstatiert Barth — im Gefolge von Erasmus und Oeko-
lampad Theologie immer ein bisschen in einer «chthonisch bedingten esoteri-
schen Tradition des Geistes» betrieben worden; und das werde «wahrscheinlich
auch bis zum jiingsten Tag» so weitergehen.'

Demgegeniiber will Barth die Transzendenz Gottes streng gewahrt wis-
sen. Das spirituelle Interesse an einer méglichst unmittelbaren Beziehung
zu Gott darf ihm zufolge nicht die theologische Unterscheidung zwischen
Gottlichem und Menschlichem aufweichen. Es war vor allem diese spiritu-
elle Prigung der Theologie Oekolampads, die ihm schon zu seinen Lebzei-
ten Kritik einbrachte und die ihm dann 400 Jahre spiter den Argwohn Karl
Barths eintrug,

Wohlwollender und ausgewogener erscheint demgegentber die Deutung,
die Karl Rudolf Hagenbach in seiner Darstellung des Lebens und Werks
Oekolampads in dieser Hinsicht gibt: «Er schenkte dem inneren Wort Got-
tes Gehor, aber doch nicht auf Kosten des geschichtlich geoffenbarten, des

16 Wenn mir diese Deutung Oekolampad auch cher

geschriebenen Wortes.»
gerecht zu werden scheint, so lisst doch die kritische Wiirdigung Barths das
Profil der Theologie Oekolampads konturenscharf hervortreten.

Barths Theologie driickt sich in kommunikativen, axditiven, verbalen Me-
taphern aus: in der Metaphorik des Wortes, des Horens, der Anrede und der
Antwort darauf, der damit verbundenen Verantwortung. Auch in Oekolam-
pads Theologie findet man diese Metaphorik; sie ist bei thm aber verbunden
mit (und zuweilen tberlagert von) visuellen Metaphern: Metaphern des Sehens
und Schauens, des Lichtes und der Erleuchtung. Worttheologien bevorzugen
oft die auditiven Metaphern, Geisttheologien visuelle Metaphern.

In der Reformationszeit ging es gerade um den Paradigmenwechsel vom
Sehen zum Horen. Deshalb der Bilderstreit. Die Bilderstiirmer radikalisierten
die Theologie des Wortes Gottes, die grundlegend fiir die ganze Reformati-
onsbewegung war. Darin waren sich alle Reformatoren im Grunde einig: Das
Wort allein sollte im Zentrum stehen: das in Christus personifizierte Wort
Gottes, das in der Bibel bezeugte Wort und das Wort der kirchlichen Evan-
geliumsverkiindigung. Aber Zwingli, Oekolampad und dann auch Calvin be-
tonten, dass es eine innere Erschliessungskraft braucht, um dieses Wort zu

15 K. Barth: Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert (1947), Zirich *1981, 124.
16 Hagenbach: Johann Oekolampad und Oswald Myconius (Anm. 6), 184.



«Licht im Uberfluss» 375

verstehen und um es sich existenziell anzueignen. Es ist dies der Geist Got-
tes, den Oekolampad als «internus doctom bezeichnet.'” Dieser erweiche den
Fels den Herzens, so dass das Wort Gott Einlass finden kann. Der innerliche
Lehrer ist aber niemand anders als Christus selbst. Christus steht dem Geist
Gottes nicht gegeniiber, er ist geistlich, d.h. im Modus des Geistes prisent.
So stellt Ockolampads Theologie eine Synthese dar zwischen einer Theo-
logie des Geistes, die auf Inspiration und Spiritualitit abzielte, die sich der
Lichtmetaphorik bediente und nach der Schau der Herrlichkeit Gottes strebte,
und einer Theologie des Wortes, die auf Horen und Verstehen abzielte, die
sich auditiver Metaphern bediente und die auf ein Durchdenken der Glau-
bensinhalte und ein ihnen entsprechendes Handeln in der Welt ausgerichtet

war.

3. Die griechischen Kirchenvdter als Inspirationsquelle Oekolampads
Oekolampad schopfte seine Theologie vornehmlich aus drei Quellen: aus dem
Schrifttum Luthers, aus der humanistischen Gelehrsamkeit und aus den grie-
chischen Kirchenvitern.

Wihrend die meisten der Reformatoren theologisch vor allem auf Paulus
und Augustin zuruckgriffen, ging Oekolampad stirker vom Johannesevangeli-
um und den Johannesbriefen im Neuen Testament aus und liess sich von den
griechischen Kirchenvitern anregen, deren Schriften er iibersetzt hatte und
in deren Denkwelt er tief eingedrungen war."® Das gab seiner Theologie eine
andere Prigung als sie der Theologie Luthers eigen war. Weniger die Angst
vor dem Gericht Gottes angesichts der Unfihigkeit der Menschen, das von
Gott Geforderte zu tun, war das Movens seiner Theologie, und mehr das von
Gott ausgehende Licht, das die davon Ergriffenen zu Gott hin zieht. Er dach-
te weniger in juridischen Kategorien des Schuldigseins, der Anklage und der
Rechtfertigung bzw. Begnadigung des Stinders. Vielmehr ging es ihm um die
Gegenwart Gottes im Geist, der in die Wahrheit, d.h. in die Gemeinschaft mit
Christus fihrt (Joh 16,13) und Glauben weckt. Der Skopus des 1. Johannes-

17 Ockolampad: Antisyngramma (1526). Siche die Ausziige in Stachelin: Briefe und Akten
(Anm 4), Bd.1, Nr. 330 (463-467); Stachelin: Das theologische Lebenswerk Johannes
Ockolampads (Anm. 2), 292-296.

18  Schon in Augsburg tbersetzte er Gregor von Nazianz, dann vor allem im Kloster Alto-
miinster: Gregorios Thaumaturgos, Thalassius, Johannes von Damaskus, Basilius d. Gr.



376 Reinhold Bernhardt

briefes bestehe darin, in die Gemeinschaft mit dem Vater und dem Sohn und
dadurch mit allen Heiligen zu fihren."

Das verbindet sich bei Ockolampad durchaus mit einer Betonung der Bus-
se: Der Verséhnung mit Gott muss ein Reinigungs- und Bussprozess voran-
gehen. Indem der Mensch auf diese Weise frei wird von allem, was ihn von
Gott trennt, kann die Gegenwart Gottes ihn erfillen. Die durch den Geist,
also die Realprisenz Gottes, gewirkte Gemeinschaft des Menschen mit Gott
ist das Zentralthema seiner Theologie. Leitfigur ist der Christus des Johannes-
evangeliums, der den verunsichert zurtickbleibenden Jungern seine bleibende
Geistgegenwart verheisst.

In seinem Kommentar zur Aussage «Gott ist Licht» (1 Joh 1,5) kritisiert
Ockolampad diejenigen, die die Mangelhaftigkeit des Menschen ins Zentrum
stellen und seine Sunden aufzihlen, um die Furcht vor dem Gericht Gottes
und seinen Hollenstrafen zu beschworen. Stattdessen gehe es doch darum, das
Evangelium von der Gottesgemeinschaft in Christus zu verkiinden.”

Oeckolampad gibt nicht an, wen er mit den «schlechten Fithrern» («non om-
nes idonei exploratores ac duces sunty) und mit «einigen (Leuten)» («quos-
dam») meint, welche die Frohbotschaft in eine Drohbotschaft verwandeln.
Diese Kritik richtete sich wohl vor allem gegen die Altgldubigen, die mit der
Verstirkung des Stindenbewusstseins das Busswesen und den Ablasshandel
forderten. Im Johannesevangelium und in den Johannesbriefen fand Oekolam-
pad demgegentber eine Theologie, die das Leuchten der gottlichen Schonheit
vor Augen stellt. Wer auch nur schwach sehe, miisse von der Sehnsucht danach
hingerissen werden und seine eigenen dunklen Seiten in diesem Licht selbst

19 1. Predigt zu (1. Joh 1,1-4), in Ockolampad, In epistolam loannis Apostoli catholicam pri-
mam, [...] demegoriae, hoc est homiliae una et XX, denuo per authorem recognitae, Basel
1525 (online: http://doi.org/10.3931/e-rara-1769), fol. 8". Bei den Auslegungen des 1.
Johannesbriefes handelt es sich um publizierte Ansprachen und Predigten, die in der Ad-
ventszeit 1523 gehalten wurden. Sie liegen auf Deutsch vor unter dem Titel «Okolampads
Bibelstunden. VolksfaBliche Vortrige tiber den ersten Brief Johannes», hg.v. R. Christoffel,
Basel 1850 (ND 2017). Stachelin gibt eine Zusammenfassung zu dieser Schrift, in der
«Ockolampad zu erstenmal die reformatorische Botschaft in umfassender Weise ausrich-
tet» (Stachelin: Das theologische Lebenswerk Johannes Ockolampads [Anm 2], 221-231,
Zitat: 231.

20 2. Predigt zu 1. Joh (1,5-7), in Ockolampad: In epistolam loannis Apostoli (siche Anm. 19),
fol. 12-14".. Siehe dazu: Stachelin: Das theologische Lebenswerk Johannes Ockolampads
(Anm 2), 223.



«Licht im Uberfluss» 377

erkennen.” Diesem Licht strebt der Glaubende entgegen. Sein Korper und die
Sunde hinderten ihn daran. Diese wiirden aber tiberwunden und dann sihen
die Gerechten die «Quelle des Lichts, einen reissenden Strom von Freuden, ein
Meer von Glick («fontem luminis, torrentem voluptatum, marem felicitatisy).”
Ockolampads Theologie ist sicher auch Kreuzestheologie. Doch das Kreuz
steht — wie im Johannesevangelium — im Licht der Verhertlichung Christi, und
dem Glaubenden ist verheissen, daran teilzuhaben.

Versteht man das Leitwort Calvins — «Gloria Dei» — nicht primir im Be-
zugsrahmen einer politischen Metaphorik (als Ehre und Verherrlichung, die
dem gottlichen Herrscher gebiihrt), sondern im Sinne der Lichtmetaphorik
(als Hinweis auf den Lichtglanz Gottes, der Menschen erleuchtet, wobei die
Erleuchteten dann in der kirchlichen Kunst mit einer Gloriole, also einem Hei-
ligenschein, dargestellt werden), dann stimmt es mit Oekolampads Verstind-
nis der Gottesverehrung tiberein. Oekolampad kénnte Calvin sogar zu diesem
Leitwort inspiriert haben. Auf dem Hoéhepunkt der Reformationswirren in
Basel Anfang Mirz 1529 schrieb er an Capito, er hoffe, dass die Tumulte bald
beigelegt seien und hell erstrahle die «gloria regni Christin®.

4. Der Geist Gottes im Glauben und Handeln des Menschen
Die Reformatoren waren sich einig darin, dass die Beziehung des Menschen zu
Gott allein von Gott her grundgelegt und wiederhergestellt werden kann: «sola
gratia» — allein durch Gottes Gnade, nicht aufgrund irgendeiner Frommigkeits-
oder sonstigen Leistung des Menschen. Aber muss sich der Mensch nicht zu-
mindest 6ffnen fiir diese Zuwendung? Wie soll Gottes Licht in thn eindringen,
wenn er sich dagegen abschottet?

Mehr als Luther betonte Oekolampad, dass der Geist Gottes den Men-
schen aufschliessen misse fir die Gnade. Die Gnade wirkt nicht sakramental,
sondern geistlich. Sie wird im Glauben ergriffen, der wiederum eine Gabe des
Geistes Gottes ist. Der Heilige Geist bewirkt auf Seiten des Menschen die Er-
hebung hin zu Gott bzw. zu Christus, der zur Rechten Gottes sitzt, und er leitet

21 Siehe dazu auch: Chr. Strohm: Eigenart und Aktualitit der Basler Reformation, ThZ 60
(2004) 226.

22 11. Predigt zu 1. Joh (2,26 — 3,10a), in Oekolampad: In epistolam Ioannis Apostoli (Anm.
19), fol. 48"

23 Stachelin: Briefe und Akten zum Leben Ockolampads (Anm. 4), Bd.2, Nr. 639.



378 Reinhold Bernhardt

an zu einem kontemplativen Leben, in dem sich diese Erhebung ereignen kann.
Es braucht die Reinigung durch die Busse und es braucht die Vereinigung mit
Christus im Abendmahl. Es braucht also einen vom Geist Gottes gewirkten
Beitrag des Menschen zum Empfang der Gnade.

In seiner Predigt «De sacramento eucharistiae», gehalten an Fronleichnam
am 30. Mai 1521 im Kloster Altomiinster, beschreibt Oekolampad den Genuss
des Abendmahls als einen Aufstieg in himmlische Sphiren. Das Bewusstsein
werde dadurch gereinigt und so sehr im Glauben gestérkt, dass es sich erhebe
«zur Hertlichkeit der Engel und der himmlischen Herrlichkeit» («ad angelorum
et coelitum gloriamy), frei tibersetzt: «in das himmlische Licht». Er beschreibt
das Ziel dieses Aufstiegs als eine mystische Schau, bei der der Mensch mit
Christus im Himmel vereint ist (wnio mystica).” Auch hier — bei dieser Vorstel-
lung einer mystischen Vereinigung mit Christus — zeigt sich wieder, wie sehr
Oeckolampads Theologie von den griechischen Kirchenvitern inspiriert ist.

Ausgehend von einer Aussage in 2 Petr 1,3, in der es heisst, dass die Men-
schen durch die Gotteserkenntnis und die Erfullung mit gottlicher Kraft Anteil
an der gottlichen Natur bekommen, hatten Theologen wie Athanasius von
Alexandria im vierten Jahrhundert von der Vergottlichung (#heosis) des Men-
schen gesprochen: «Gott wurde Mensch, damit wir vergottlicht werden», lautet
der bekannte Grundsatz seiner soteriologischen Theologie.” Fur die ganze pa-
tristische Theologie hatte dieser Satz eine grundlegende Bedeutung und er hat
sie bis heute vor allem in den orthodoxen Kirchen des Ostens. Die westliche
Theologie hat sich mit der Vorstellung einer Vergottlichung des Menschen da-
gegen schwer getan. Sie betonte stirker die bleibende Distanz zwischen Gott
und Mensch. Die Mitteilung der géttlichen Gnade zielt weniger auf die Ver-
gottlichung des Menschen und mehr auf die Wiederherstellung der Beziehung
zu Gott. Das war auch der Punkt, an dem Karl Barth an Oekolampads Theo-
logie mit ihrer Tendenz zu einer mystischen, allein in Christus vermittelten

Gottunmittelbarkeit Anstoss genommen hatte.

24 A. Bigelmair: Ockolampadius im Kloster Altomunster, in: L. Fischer u.a. (Hg.): Beitrige
zur Geschichte der Renaissance und Reformation (FS Joseph Schlecht), Miinchen 1917,
39f; Stachelin: Das theologische Lebenswerk Johannes Ockolampads (Anm. 2), 142-145.
268f.

25  Athanasius: De incarnatione 54; dt: Athanasius von Alexandria: Gegen die Heiden; Uber
die Menschwerdung des Wortes Gottes; Uber die Beschliisse der Synode von Nizia,
Frankfurt a.M. 2008.



«Licht im Uberfluss» 379

Die mystische Vorstellung einer kontemplativen Erhebung in die Wesenheit
Gottes hinein tritt spater bei Oekolampad zurtick. In der Abendmahlslehre er-
hilt sie sich jedoch im Kern. Sie ist mit der Betonung des Geistes Gottes und in
diesem Sinn mit einer Neigung zum Spiritualismus verbunden. Diese Neigung
bleibt bestimmend fiir Ockolampads Theologie insgesamt.

Es soll nach Oekolampad aber nicht bei der seligen Vereinigung mit Chris-
tus bleiben. Der rechtfertigende Glaube fithrt zur Heiligung bzw. zur Er-
neuerung des Lebens. Auch dazu hilft der Geist Gottes als Quellgrund des
Glaubens. Es gilt, die daraus gewonnene Kraft dann im Alltag der Welt zu be-
wihren. Oekolampad betont, dass die innere Glaubensgewissheit zur Lebens-
und Handlungsorientierung werden muss. Der Praxisbezug ist ein Grundzug
seiner Theologie.

An den Frichten, die der Glaube in der Welt triagt, zeigt sich nach Oeko-
lampad, wie echt und stark er ist: an der Demut, mit der der Christ anderen
begegnet, an der Versohnungsbereitschaft, an der Nichstenliebe, die er an den
Tag legt. Das hat fiir Ockolampad ganz konkrete Konsequenzen: Christen sol-
len ihr Geld nicht so sehr in kultische Stiftungen geben und mehr in die Sozi-
alfiirsorge. Man soll weniger fiir die Verstorbenen opfern als fiir die Lebenden.
Man soll sich auch Spaltungen in der Kirche entgegenstellen und sich fiir Ver-
sOhnung einsetzen.

Gerade aus dem spirituellen Kraftzentrum der Vereinigung mit Christus
fliesst fiir Ockolampad die Energie fiir christliches Leben in der Welt und fur
sein reformatorisches Wirken. Insofern fihrt ihn seine «mystische» Tendenz
nicht in eine Weltabwendung oder Weltflucht, sondern mitten in die Welt hin-
ein. Wenn Gottes Wesen Liebe ist, wie es im 1. Johannesbrief heisst, und wenn
diese Liebe in der Vereinigung mit Christus den Christen erfillt, dann wird
diese Liebe auch sein ganzes Handeln bestimmen. Christen sollten mensch-
liche Engel sein.” Von der Liebe, in der sich Gott offenbart hat, mussten die
Christen in ihrem Glauben und Leben durchdrungen sein. In der Auslegung zu
1 Joh 4,16 («Gott ist Liebe») proklamiert Oekolampad die schépfungsumspan-
nende Allgegenwart dieser Liebe. Sie habe sich im gesamten Schépfungswerk
manifestiert und strahle von ihr aus. Wenn Gott auch die Stinde verabscheue,

26 Predigt «von den weysen junckfrawen, dero sancta Katharina aine gewesen ist», gehalten
am 25.11.1519 im Dom zu Augsburg, zitiert in Stachelin: Das theologische Lebenswerk
Johannes Ockolampads (Anm. 2), 98; 153.



380 Reinhold Bernhardt

so sei seine Liebe doch auch in denen, die sindigen.”” Sie sollen sich von die-
sem Licht erleuchten lassen und sich aktiv beteiligen an der universalen Re-
gentschaft der Liebe Gottes. Oekolampads Theologie zielt nicht so sehr wie
die Theologie Luthers auf die Rechtfertigung des einzelnen, sondern auf die
Herrschaft Gottes uber die ganze Schopfung, in der er sich verhertlicht.
Ernst Stachelin fasst die beiden fiir Ockolampads Theologie charakteristi-
schen Akzentsetzungen folgendermassen zusammen: «Was thm in erster Linie
wichtig war, das ist die gemeinsame Glaubenserkenntnis des reformierten Pro-
testantismus, die Majestit Gottes, die ihre Herrschaft iber die Schopfung wieder
aufrichten mochte, doch so, dass diese Herrschaft stark innerweltlich, im Sinne
der alttestamentlichen Theokratie, gesehen ist. Nicht minder ist aber Oekolam-
pad von der Feinheit und Zartheit der im Geiste uns ergreifenden Gottesherr-
schaft und der Herrlichkeit der Christusgemeinschaft erfal3t und mochte so die
evangelische Kirche zugleich als eine Gemeinde johanneischer Glaubens- und
Liebesgemeinschaft in zartester und innerlichster Weise begrinden.»™

5. Der Geist Gottes in der Bibel

Reformatorische Theologie ist Bibeltheologie. Die Bibel soll die einzige Er-
kenntnisquelle und Richtschnur der Theologie und der kirchlichen Praxis sein.
Dementsprechend bestand Oekolampads theologische Arbeit ganz wesentlich in
der Exegese und Auslegung biblischer Schriften. Sein Interesse dabei war nicht
nur ein wissenschaftliches, sondern wiederum vor allem ein praktisches: Die Bi-
bel sollte fur die kirchliche Verkindigung und fir die Handlungsorientierung
sowohl in der Leitung der Gemeinde als auch im Leben der einzelnen Christen
erschlossen werden. Alle kirchlichen Lehr- und Lebensformen haben ihre Legi-
timitit an der Ubereinstimmung mit der biblischen Ubetlieferung auszuweisen.

In jingster Zeit hat die Bibelauslegung Oeckolampads neue Aufmerksam-
keit auf sich gezogen. In den USA sind zwei Dissertationen dazu entstanden®

27 16. Predigt zu 1. Joh (4,1-3), in: Ockolampad: In epistolam Ioannis Apostoli (siche Anm.
19), fol. 72*-76"

28 E. Stachelin: Das Reformationswerk des Johannes Oekolampad. Rede, gehalten am 24.
Now. 1931 in der vom Kirchenrat der evangelisch-reformierten Kirche von Baselstadt zum
vierhundertjihrigen Gedachtnis von Oekolampads Todestag veranstalteten Feier, Bern /
Leipzig 1932, 17.

29 E. Chung-Kim: Inventing Authority. The use of the Fathers in Reformation Debates over
the Eucharist, Waco, TX 2011; E. Northway: The Reception of the Fathers and Fucha-



«Licht im Uberfluss» 381

und Jeff Fisher hat im letzten Jahr eine griindliche Studie zu Oekolampads
Auslegung des Hebrierbriefs vorgelegt.”’ Oekolampad hatte diese Auslegung
im Rahmen einer Vorlesung 1529 und 1530 vorgenommen. Sie zeigt, wie er als
humanistischer Gelehrter, beeinflusst von Erasmus, mit methodischen Prin-
zipien an die Bibelauslegung heranging, die dann von anderen Reformatoren
— besonders von Calvin — aufgenommen wurden.

Auch im Blick auf Oekolampads Bibelverstindnis und auf seine Bibelaus-
legung zeigt sich der spiritualistische Grundzug seiner Theologie. Er war kein
Biblizist, klebte nicht am Buchstaben des Bibelwortes, sondern fragte nach
dem Geist, der aus der biblischen Ubetlieferung heraus spricht, oder — um
in der Lichtmetaphorik zu bleiben: nach dem Licht der Wahrheit, das aus ihr
heraus aufscheint. Die Bibel solle durch die Salbung des Geistes ausgelegt und
angewendet werden, gibt er Balthasar Hubmaier im Disput um die Kindertaufe
zur Antwort.” Der Geist bringe den Glauben und die Liebe hervor und so sei
auch die Bibel nicht gesetzlich, sondern im Geiste der Liebe auszulegen. Das
gelte auch fur die Lehre von der Kindertaufe, die weder geboten noch ver-
boten sei. Und so solle nach Massgabe der Liebe in jedem Einzelfall dartber
entschieden werden, ob sie zu praktizieren sel.

Die Bibel ist fiir Oekolampad nicht ein buchstiblich zu verstehendes
Glaubensgesetzbuch, sondern Zeugnis des lebendigen Gotteswortes. Bei den
Téufern und bis zu einem gewissen Grad auch bei Luther sah er dagegen ein
Klammern am Buchstaben. Besonders in der Abendmahlskontroverse mit den
Lutheranern schien sich ihm diese Sicht zu bestitigen. Demgegentiber hielt er
sich an das Wort aus 2 Kor 3,6: «Der Buchstabe totet, der Geist aber macht
lebendig.» Er trat fiir eine geistliche Deutung der Bibel ein, die sich aber am
Wortsinn der Ubetlieferung auszuweisen hat.

Als einen Beleg fur die gottliche Inspiration der Schrift fithrt er auch deren
kunstvolle Gestaltung an, wie er sie etwa in den poetischen Biichern des Alten

ristic Theology in Johannes Oecolampadius (1482-1531) with Special Reference to the
Adversus Haereses of Irenaeus of Lyons, University of Durham 2008 (http://etheses.dur.
ac.uk/1941/ Abruf: 14.02.2018).

30 J. Fisher: A Christoscopic Reading of Scripture: Johannes Oecolampadius on Hebrews,
Gottingen 2016.

31 Antwort Ockolampads auf Balthasar Hubmaiers «Biichlein wider der Predicanten Gesprich
zu Basel von dem Kindertauff» (1527), Basel 1527, (online: http://doi.org/10.3931/e-
rara-1802), cap 1L



382 Reinhold Bernhardt

Testaments findet. Der Hinweis auf die kiinstlerische Vollendung wird ithm
auf diese Weise zu einem édsthetischen Argument fiir die geistliche Autoritit
der Schrift.

In seiner Schriftauslegung war Oekolampad von zwel hermeneutischen
Prinzipien geleitet: von der formalen (kriteriologischen) Orientierung am
Wortsinn und von der inhaltlichen Orientierung an Christus.

Das erste Prinzip betrifft die Frage, ob und inwieweit Aussagen der Bibel
in threm unmittelbaren Wortsinn zu verstehen sind oder ob sie auf eine tiefere
geistliche Bedeutung hinweisen, die iiber die Wortbedeutung hinausgeht. Die
figurative oder symbolische Deutung war vor allem notwendig, um das Alte
Testament auf Christus hin zu interpretieren. Daran hat auch Oekolampad
festgehalten.

Schon die griechischen Kirchenviter der alexandrinischen Schule hatten
mehrere Sinnebenen der biblischen Aussagen unterschieden und sich der Me-
thoden der geistlichen («mystischen») Bibelauslegung bedient. Das fihrte bei
Johannes Cassianus im 5. Jahrhundert zur Ausbildung der Lehre vom vierfa-
chen Schriftsinn. Sie stand von der Patristik bis ins Spatmittelalter unangefoch-
ten in Geltung und findet sich auch heute noch im «Katechismus der Katho-
lischen Kirche»®?. Von den Reformatoren wurde sie einer kritischen Revision
unterzogen.

Die Lehre besagt, dass man ein und die gleiche Aussage auf bis zu vier
Sinnebenen verstehen kann: zunichst ihrem Wortsinn (bzw. Literalsinn, sex-
sus litteralis, bzw. sensus bistoricus) nach und dann auf den drei iber den Wort-
sinn hinausgehenden geistlichen Sinnebenen des Glaubens, der Liebe und der
Hoffnung: in einem typologischen (allegorischen) Sinn als Glaubensaussage,
in einem tropologischen (moralischen) Sinn als Handlungsorientierung und in
einem anagogischen (eschatologischen) Sinn als Ausdruck einer Verheissung
und der ihr korrelierenden Hoffnung,

Die mittels der geistlichen Interpretation geschaffenen Auslegungsspielrau-
me konnten von der Kirche allerdings zur Legitimation ihrer theologischen
und auch politischen Interessen genutzt werden. Auf diese Weise konnte sich
die Kirche gewissermassen der Bibel bemichtigen. Die Reformationsbewe-
gung beschrinkte sich nicht nur auf die Kirchenkritik, sondern griff auch die-

32 Katechismus der Katholischen Kirche. Neuiibersetzung aufgrund der Editio typica Latina,
Minchen 2007, Nr. 115-119.



«Licht im Uberfluss» 383

se theologischen Legitimationsgrundlagen der Kirche in ihrem Umgang mit
der Bibel an. Entscheidend sollte der Wortsinn sein, wie er im Grunde jedem
Bibelleser offen stand.

Geschult von humanistischer Gelehrsamkeit praktizierte auch Oekolam-
pad eine philologische, am historischen Schriftsinn orientierte Bibelauslegung,
Dabei fragte er sogar nach der zeitgeschichtlichen Einbettung des Textes. So
mahnte er in der Praefatio und in den ersten Abschnitten (zu Jes 1,1-9) seines
Kommentars zum Buch Jesaja die Notwendigkeit an, die geschichtlichen Ex-
eignisse zur Zeit der Propheten zu berticksichtigen («memoria historias tempo-
rum, quibus prophetatumy»).” Erst auf dieser Grundlage kénne man dann den
allegorischen Sinn («allegoriarum mysteria») erfassen. Diesen soll man nicht
verachten, denn die biblischen Schriften seien nicht nur fir ihre Zeit, sondern
fur alle Zeiten geschrieben. Man soll die geistliche Auslegung allerdings nicht
ohne Riickbindung an den Wortsinn vornehmen.

Zu diesem methodischen Prinzip der Schriftauslegung tritt ein zweites: Man
muss nach Oekolampad bei jeder Auslegung einzelner Stellen immer die Aus-
sageabsicht der gangen Bibel mit im Blick behalten, sonst verliert man sich in
Einzelheiten. Und diese Aussageabsicht besteht ihm zufolge darin, den Leser
oder Horer zu Christus zu fithren. Christus ist der Skopus der ganzen Heiligen
Schrift und damit auch die Anleitung zur Auslegung der Schrift. Das sei aus
Gott, was «wirklich zum Glauben an den Namen Jesu fiihrt und zum Wach-
sen des Glaubens und, aus diesem Glauben entspringend, zur Nichstenliebe
(«vere duxerit ad credendum nomini Jesu incrementumque fidei et ex ea fide in
dilectionem proximi»).** Auch die Schriften des Alten Testaments legte er wie
die gesamte exegetische Tradition vor ithm auf Christus hin aus, obwohl dem
unmittelbaren Wortsinn nach dort nicht von Christus die Rede ist.

Die Aufgabe der Ausleger besteht thm zufolge somit darin, den Wortsinn
der Texte (und die darin zur Sprache kommenden historischen Beziige) auf
Christus hin transparent zu machen. Sonst bliebe die Bibel ein bloss histo-

33 In lesaiam prophetam hypomnematon, hoc est: commentariorum, Joannis Oecolampadii
libri VI, Basel 1525 (online: http://doi.org/10.3931/e-rara-1772; Oekolampad-Bibliogra-
phie [Anm. 4], Nr. 109), 5% Siche dazu: Fisher: A Christoscopic Reading of Scripture
(Anm. 30), 56.

34 14, Predigt tber 1. Joh (4,1-3), in: Ockolampad: In epistolam loannis Apostoli (Anm. 19),
p. 63"



384 Reinhold Bernhardt

risches Buch, ohne existentielle und spirituelle Relevanz fiir ihre Leser und
Hérer. In seinem Kommentar zum Johannesevangelium warnt er davor, die
inhaltliche Mitte der Schrift aus dem Auge zu verlieren. Wer das tue, stehe mit
leeren Hinden da.”

6. Der Geist Gottes in der Kirche

Von dieser Zentrierung auf Christus und der Prisenz Christi im Geist her ver-
steht sich auch Oekolampads Kirchenverstindnis. Er unterscheidet zwischen
der leiblichen (sichtbaren) Gestalt der Kirche und ihrem geistlichen (unsicht-
baren) Kern.*® Als geistlicher Leib Christi ist die Kirche realisiert in der Ge-
meinschaft des Glaubens mit ihren leiblichen Vollziigen. Diese bestehen in
der Verkiindigung, der Sakramentsverwaltung und dem Leben der Gemeinde.
Nicht die leiblichen Vollziige konstituieren die Kirche, sondern der Geist Got-
tes, der Glauben weckt und die Glaubenden zusammenruft. Dadurch verlieren
die kirchlichen Vollzlige keineswegs ihre Bedeutung, aber sie sind pneumato-
logisch zu deuten. Es sind die leiblichen Medien der Wirksamkeit des Geistes.

An der wahren Kirche der geistlichen Christusgemeinschaft hat sich die
real-existierende Kirche messen zu lassen und dabei zeigt sich deren Reform-
bedarf. Damit sie wieder ihrer eigentlichen Bestimmung gerecht werden kann,
ndmlich — so Oekolampad — die Wahrheit, die Heiligkeit und die Liebe Gottes
darzustellen, muss ihre leibliche Gestalt nach Massgabe des geistlichen Gehalts
reformiert werden. Und auch diese Neuorientierung an threm Ursprung und
an ihrem Zentrum kann nur in der Kraft des Geistes vollzogen werden.

Ziel der Neugestaltung des kirchlichen Lebens ist es, das Licht Gottes
leuchten zu lassen und den Menschen damit Orientierung zu geben. Die Kir-
che muss transparent fiir dieses Licht sein. Sie darf nicht beanspruchen, es zu
verwalten und auszuteilen. Sie soll der Raum sein, in dem die Selbstvermittlung
Gottes stattfindet, nicht aber Mittlerin unter Berufung auf eine ihr von Gott zu
eigen gegebene Vollmacht. Sie hat sich funktional zu verstehen: von ihrem Auf-
trag her, Medien bereitzustellen, durch die hindurch sich die Selbstvermittlung
Gottes in Christus ereignen kann, die den in Christus geschlossenen neuen

35  Nach Fisher: A Christoscopic Reading of Scripture (Anm. 30), 53-58.

36 Soetwa in der Antwort Oekolampads auf Balthasar Hubmaiers «Biichlein wider der Predi-
canten Gesprich zu Basel von dem Kindertauffs (Anm. 31), cap XIIII («wie die kirch auff
bekanntniis des worts gebauwen sey»).



«Licht im Uberfluss» 385

Bund proklamieren und die Gemeinschaft zwischen Gott und den Menschen
zelebrieren.

Bei diesen Medien handelt es sich zunichst um die kirchliche Verkundi-
gung, die Taufe, die Busse und das Abendmahl. Aber auch die Ordnung des
kirchlichen und gemeindlichen Lebens gehért dazu. An der Beschaffenheit ih-
res Leibes soll man den Geist erkennen, der diesen Leib beseelt. Auch in ihrer
ausseren Gestalt soll die christliche Gemeinde ihrer Wiirde, Leib Christi zu
sein, entsprechen. In diesem Motiv ist Oekolampads kirchenreformatorische
Titigkeit begriindet, die weit tiber Basel hinaus ausstrahlte.

Dazu gehérte die Finrichtung einer kirchlichen Sozialkontrolle («Kirchen-
zucht), die auch eine Gerichtsbarkeit und ein Strafwesen vorsah. Die Chris-
tinnen und Christen sollten sich in ihrem Handeln an den Geboten Gottes
orientieren und am Gottesdienst teilnehmen; wer dagegen verstiess, musste
mit Sanktionen rechnen. Nach Oekolampads Vorstellung sollte die Ausiibung
der Kirchenzucht allein in den Hinden der Kirche (d.h. der Pfarrer) liegen und
von staatlicher Kontrolle frei sein. So wurde es auch in der Basler Reformati-
onsordnung von 1529 festgelegt.

Anders als Zwingli, der eine Staatskirchenidee vertrat, wonach die staatliche
Obrigkeit auch fur die Kirche verantwortlich sein und sich dafiir von dieser
instruieren lassen sollte, strebte Oekolampad nach einer klaren Trennung von
Kirchenleitung und Obrigkeit. Auch wenn die Mitglieder des Magistrats Chris-
ten sein mogen, so sei diese Institution als solche doch ein weltliches Gremium
(«saecularis magistratus»’’), das einer anderen Rechtsauffassung folge und an-
dere Strafen verhinge. Die Obrigkeit wende das biirgerliche Strafrecht an; die
Kirchengemeinde strafe geistlich, etwa durch den Ausschluss vom Abendmabhl.
Die Obrigkeit ahnde die Verletzung der 6ffentlichen Ordnung, die Kirche die
Entweihung des Heiligen. Die Obrigkeit strafe auch den, der Busse zeigt, wih-
rend die Gemeinde in diesem Fall Barmherzigkeit iibe. Deshalb kénne die
Obrigkeit die Kirchenzucht nicht handhaben und es sollte eigentlich zwei Ge-
richtshofe geben: den weltlichen und den geistlichen.”

37  Staehelin: Briefe und Akten zum Leben Oekolampads (Anm. 4), Bd 2, 455.

38 Nach einer «Oratio de reducenda excommunicatione ad senatum Basiliensem» (1530),
gehalten vor dem Rat der Stadt Basel, in: Stachelin: Briefe und Akten zum Leben Oeko-
lampads (Anm. 4), Bd 2, Nr. 750 (448-461). Siehe auch die Rede, die Oekolampad am
27.9.1530 auf der Tagung des Christlichen Burgrechts in Aarau gehalten hat, in: Staehelin:



386 Reinhold Bernhardt

Fir die Belange, die die Gottesbeziehung des Menschen betreffen, sollte
allein die Kirche zustindig sein, fiir die weltlichen Dinge dagegen der Staat. Die
Kirche sollte autonom, thre Organe sollten staatlicher Einflussnahme entzogen
sein. Oekolampad forderte allerdings nicht wie die Taufer, dass sich Chris-
ten der Ausiibung obrigkeitlicher Amter enthalten und auf die Wahrnehmung
staatsbiirgerlicher Pflichten verzichten sollten.

Okolampad konnte sich aber mit seiner Verhiltnisbestimmung von Kirche
und Staat nicht durchsetzen. Gegen die Kirchenzucht wurde der Vorwurf der
geistlichen Tyrannei erhoben. Oekolampad schlug daraufhin vor, ein Gremium
zur Wahrnehmung dieser Aufgabe einzurichten, dem neben den vier Stadtpfar-
rern vier Ratsherren (allerdings nicht in dieser Funktion, sondern als ehrenwer-
te Glieder der Kirchengemeinde) und vier Minner aus dem Volk angehéren
sollten. Damit waren das Amt des Presbyters und das Gremium des Presbyteri-
ums in die reformatorische Neugestaltung der Kirche eingefiihrt. Dieses zent-
rale, den einzelnen Kirchengemeinden iibergeordnete Gremium sollte tiber die
Kirchenzucht hinaus kirchenleitende Funktionen wahrnehmen.

Der Rat verwehrte diesem Kompromissvorschlag jedoch die Anerkennung
und sicherte sich einen stirkeren Einfluss auf die Austibung der Kirchenzucht.
Die Bannordnung sah vor, dass die Zensur statt von der Zentralbehorde in
jedem Pfarrbezirk von zwei Ratsherren, einem Gemeindevertreter und dem
Pfarrer ausgeiibt werden sollte. Der Rat behielt sich die Nominierung der Lai-
en in diesem Gremium und auch die Méglichkeit, biirgerliche Strafen zu ver-
hingen, vor. Damit hatte sich die staatliche Obrigkeit eine Vormachtstellung
in der kirchlichen Gerichtsbarkeit gesichert bzw. die Sozialkontrolle unter die
eigene Aufsicht gestellt.

Wenn es sich auch in Basel nicht durchsetzen konnte, so wurde Oekolam-
pads Modell der weitgehenden Trennung von Kirche und Staat doch zum Vor-
bild fir die Gestaltung des Staats-Kirchen-Verhiltnisses in Straburg und in
Genf.

7. Der Geist Gottes im Abendmahl

Der wichtigste Beitrag Oekolampads zu den theologischen Debatten seiner
Zeit bestand in seinen Stellungnahmen zum Verstindnis des Abendmahls. Seit

Briefe und Akten zum Leben Ockolampads (Anm. 4), Bd 2, Nr. 782f.



«Licht im Uberfluss» 387

1525 wurde zwischen den Reformatoren eine heftige Kontroverse um diese
Frage ausgetragen. Am 24. November 1524 hatte Zwingli einen Brief an den
lutherischen Wirttemberger Reformator Matthius Alber geschrieben, in dem
er sich von Luthers Position in der Abendmahlsfrage klar abgrenzte. Angeregt
von Cornelius Honius lehrte er ein symbolisch-signifikatives Verstindnis der
Einsetzungsworte. Als wichtigsten biblischen Beleg dafiir berief er sich auf
Joh 6,48-63.

Als dieser Brief 1525 veroffentlicht wurde, brach der Streit aus, der zu-
nachst zwischen dem (mit Zwingli befreundeten) Oekolampad und Bucer auf
der einen Seite und Brenz und Bugenhagen auf der anderen Seite gefiihrt wur-
de. Ockolampad stellte seine Position in der Schrift «De genuina verborum Do-
mini doc est corpus meum iuxta vetustissimos auctores expositione»” dar.*

Grundlegend fiir sein Verstindnis des Abendmabhls ist die klare Unterschei-
dung zwischen Materiellem und Spirituellem, Leiblichem und Geistlichem,
Sichtbarem und Unsichtbarem. Der leibliche Abendmahlsgenuss ist zwar eng
verbunden mit der geistlichen Erhebung zu Christus, aber beides muss unter-
schieden bleiben. Das Brot werde dem Leib der Kommunikanten zugefihrt,
die eigentliche Vereinigung mit Christus vollziehe sich aber geistlich im Glau-
ben. Die Gottesbezichung diirfe nicht materialisiert werden.

Mit Zwingli lehnte Oekolampad die Annahme einer leiblichen Gegenwart
Christi im Abendmahl entschieden ab. Brot und Wein sind nicht die Trager-
substanz von Leib und Blut Christi. Sie dienen der gedenkenden Vergegenwir-
tigung, dhnlich wie das Passalamm im jiidischen Gedenken an den Auszug aus
Agypten. Im Abendmahl findet nach Ockolampad aber mehr als menschliches
Gedenken an Christi Tod statt. Das Gedenken ist vom Geist Gottes hervorge-
rufen. Es geht um die geistliche Vereinigung mit Christus.

Der Geist ist nach Ockolampad nicht an geschopfliche Elemente gebun-
den, nicht an das Wasser in der Taufe*' und nicht an Brot und Wein im Abend-
mahl. So wie bei der Verkiindigung des Evangeliums das innere Wort, also

39 Joannis Oecolampadii de genuina verborum Domini «Hoc est corpus meumy iuxta vetus-
tissimos auctores expositione liber, siehe: Oekolampad-Bibliographie (Anm. 4), Nr. 113.

40  Eine Zusammenfassung der Abendmahlslehre Ockolampads in ihrer Entwicklung gibt: D.
Wendebourg: Essen zum Gedichtnis. Der Gedichtnisbefehl in den Abendmahlstheologi-
en der Reformation, Ttbingen 2009, 101-138.

41 Wie Oekolampad etwa in der Auslegung von Joh 1,26 erklirt (Annotationes piae ac doctae
in Euanglium Ioannis, Basel 1533, siche: Ockolampad-Bibliographie [Anm. 4], Nr. 171).



388 Reinhold Bernhardt

der Geist, den Horenden fir den Empfang des dusseren Wortes aufschliessen
muss, so muss der Geist Gottes beim dusseren Vollzug der Sakramente die
geistliche Vereinigung mit Christus ermdglichen und bewirken. Diese Vereini-
gung geschieht zwar nicht ohne leibliche Medien, aber doch auch nicht durch
sie. Die wirkliche Gegenwart Christi ereignet sich nicht zz und durch den Ge-
nuss von Brot und Wein, also nicht substantiell-leiblich, sondern im Glauben.
Das Abendmabhl ist eine manducatio spiritualis. Auf diese Weise ist das Abend-
mahl ein Beziehungsgeschehen der Selbstkommunikation Christi. Allein der
Glaube macht das Sakrament wirksam.

Die Seele des Kommunikanten wird in die communio mit Christus und damit
auch mit dem mystischen Leib Christi, der Kirche, gefihrt. Das materielle Brot
ist das Zeichen fur das wahre Brot des Lebens, d.h. fur Christus. Die Elemente
weisen iber sich hinaus auf die héhere geistliche Wirklichkeit. Christus sitzt
zur Rechten Gottes. Dorthin miissen sich die Herzen der Gliubigen erheben,
wie es das «sursum corda» der Abendmahlsliturgie in performativer Sprache
proklamiert. Das Wort «Arme habt ihr ja allezeit bei euch, mich aber habt ihr
nicht allezeip (Mt 26,11; vgl. Mk 14,7; Joh 12,8) fithrt Ockolampad als Beleg
fur die leibliche Abwesenheit Jesu Christi an. Daher kénne sein Leib nicht im
Brot des Abendmals prisent sein.

Mit Zwingli lehrt Oekolampad, dass die Gleichsetzung von Brot und Leib
sowie von Wein und Blut in den Einsetzungsworten des Abendmahls nicht
in einem wortlichen, sondern in einem verweisenden (signifikativen) Sinn zu
verstehen ist. Die Einsetzungsworte sind tropologisch auszulegen. Auch hier
orientiert er sich eher an den Kirchenvitern als an Petrus Lombardus. Von dort
her reflektiert er auch auf die Bedeutung von Zeichen und Gedichtnis und
stellt philosophische Erwigungen zum Begriff «Anwesenheit» an. Das Sakra-
ment stellt eine Beziehung zwischen dem Zeichen und der bezeichneten Sache
her, ohne beides miteinander zu identifizieren. Das Zeichen reprisentiert die
Sache.

Der Unterschied zur Auffassung Zwinglis besteht erstens darin, dass sich
Ockolampad in der Deutung der Aussage «dies ist mein Leib» nicht so sehr auf
das Wort «ist» versteifte und es durch das «signifikat» ersetzte. Als Altphilolo-
ge ging er davon aus, dass dieses Wort im aramiischen Urtext gar nicht vor-
kam. Er konzentrierte sich vielmehr auf die Bedeutung des Wortes «Leib» und
verstand es als einen figlirlichen, bildhaften Ausdruck. Er sprach von «figura
corportisy. Die Aussage «dies ist mein Leib» bedeutet fiir thn: «dies ist die Ver-



«Licht im Uberfluss» 389

anschaulichung (das Bild, das Zeichen, das Symbol, die fignrz) meines Leibesy.

Zweitens lenkte er den Blick von den Elementen Brot und Wein weg und
sah die Gegenwart Christi im ganzen Vorgang des Abendmahls gegeben. Nicht
das Brot als solches, sondern das Brechen des Brotes hat symbolische Bedeu-
tung, Es symbolisiert das Sterben Christi. Man muss also vom ganzen Satz aus-
gehen «Dies ist mein Leib, der fiir ench gegeben wirds. Oekolampad ubersetzt: «Das
ist die Gabe oder Brechung meines Leibes fiir euch».*” Es geht also im Abend-
mahl um die spirituelle Teilhabe an einem heilsgeschichtlichen Geschehen.

Im Marburger Religionsgesprich 1529 gab es durchaus eine Anniherung
zwischen Luther und Melanchthon auf der einen Seite, Zwingli und Oekolam-
pad auf der anderen. Aber ausgerdiumt werden konnten die Differenzen nicht.
Und so ging der Streit in der nichsten Theologengeneration nach 1550 in eine
neue Runde. Eine Verstandigung tber das evangelische Abendmahlsverstind-
nis konnte erst 1973 bei einer Konferenz auf dem Leuenberg im Baselbiet
erzielt werden. Und in diese Einigung sind die Einsichten eingeflossen, die
Ockolampad nicht nur gegen Luther, sondern auch gegen Zwingli ins Feld
gefiihrt hatte: Die Frage nach dem Modus der Prisenz Christi wurde gel6st aus
einer einseitigen Fokussierung auf die Elemente und in den weiteren Zusam-
menhang der kommunikativen Selbstgabe Jesu Christi an die abendmahlfeiern-
de Gemeinde gestellt. Die Frage nach der Bedeutung des «est» trat zurick. Die
Elemente sind der Konkordie zufolge sinnenhafte Zeichen mit Verweischarak-
ter. «(Im Abendmahl schenkt sich der auferstandene Jesus Christus in seinem
tir alle dahingegebenen Leib und Blut durch sein verheilendes Wort mit Brot
und Wein.»*

8. Neue Offenbeit fiir den Geist Gottes?
Am Ende dieser Darstellung kehre ich noch einmal zu Barth zuriick, mit des-
sen Kiritik an Oekolampads Tendenz zum Spiritualismus ich sie begonnen
habe. In seinem letzten Lebensjahr hatte Barth angeregt, die Theologie der
Pietisten und Rationalisten, der Herrnhuter, der Schwarmer und schliesslich

42 Joannis Oecolampadii de genuina verborum Domini (Anm. 39), CY, Ubersetzung von
D. Wendebourg: Essen zum Gedichtnis (Anm. 40), 124.

43 Leuenberger Konkordie, in: R. Mau u.a. (Hg.): Evangelische Bekenntnisse. Bekenntnis-
schriften der Reformation und neuere theologische Erklirungen, Bielefeld 1997, Teilband
2,283-297, § 18.



390 Reinhold Bernhardt

der Spiritualisten und Mystiker des Mittelalters im Lichte der Pneumatologie
neu zu bedenken.* Und er erwog die Méglichkeit, die Pneumatologie zum
Ausgangspunkt einer Neukonzipierung seiner Dogmatik zu machen, wenn
ihm die Moglichkeit dazu noch gegeben wire. Es steht zu vermuten, dass sein
Urteil iiber Okolampads spirituelle Theologie im Lichte dieses Projekts milder
ausgefallen wire.

Die Jahrzehnte nach Barths Tod brachten einen Aufschwung spiritueller Er-
scheinungsformen im Christentum und eine Hinwendung zur Pneumatologie
in der theologischen Reflexion. Grosse Teile des weltweiten (vor allem des aus-
sereuropiischen) Christentums wurden von Charismatisierungsbewegungen
erfasst. 1991 in Canberra stand erstmals in der Geschichte der Okumenischen
Bewegung eine Vollversammlung des ORK unter einem pneumatologischen
Leitmotiv «Komm, heiliger Geist, erneuere die Schépfungy. Der erste und der
dritte Credoartikel waren damit aufeinander bezogen: Der Geist Gottes weht
demnach nicht nur in der Kirche und bewirkt nicht nur die Heiligung der Glau-
benden, sondern ist kreativ in der ganzen Schopfung titig,

Zur gleichen Zeit erschienenen neue Entwiirfe zur Pneumatologie, wie etwa
der von Jirgen Moltmann, der in die gleiche Richtung weist: Der Geist Gottes
durchwirkt den gesamten Kosmos; er ist nicht nur auf die Etl6sung, sondern
auch auf die Schépfung bezogen, nicht nur auf die Seele, sondern auch auf
den Leib, nicht nur auf das Geistige, sondern auch auf die Natur. Der spiritus
sanctificans ist der speritus vivificans.

In der Gegenwart gibt es neue Ansitze zu einer evangelischen Mystik, die
sich nicht zuletzt auf mystische Tendenzen bei den Reformatoren, im Pietis-
mus und in der Erweckungsbewegung des 19. Jahrhunderts beziehen.®

Sucht man Anknipfungspunkte fir diese Entwicklungen in der Theologie
der Reformatoren, so wird man sie gewiss nicht nur bei Oekolampad finden.

44 F Schleiermacher: Schleiermacher-Auswahl, besorgt von Heinz Bolli. Mit einem Nachwort
von Karl Barth, Giitersloh #1983, 311. Sieche dazu auch: N. Klimek: Der Begriff «Mystik»
in der Theologie Karl Barths, Paderborn 1990.

45  Exemplarisch sei das von Peter Zimmerling herausgegebene, auf drei Binde angelegte
Sammelwerk «Handbuch Evangelische Spiritualitit» (Gottingen 2017ft) genannt. Ders.:
Evangelische Mystik, Gottingen 2015. Ders: «Mitten im Geldrm das innere Schweigen
bewahren»: Aspekte mystischer Spiritualitit im Protestantismus (Herrenalber Forum), Bad
Herrenalb 2015. Siehe auch: B. Romankiewicz: Sophia kehrt zurtick. Evangelische Mystik
im Schatten Luthers, Freiburg i.Br. 2016.



«Licht im Uberfluss» 391

Sie finden sich bei ihm aber ausgeprigter als bei anderen Reformatoren — ab-
gesehen von den Spiritualisten im sog. Dritten Fliigel der Reformation — und
sie ziehen sich durch sein ganzes Lebenswerk relativ ungebrochen hindurch.

Abstract

In diesem Beitrag wird der Versuch unternommen, die bisher noch wenig bearbeitete
Theologie des Basler Reformators Johannes Oekolampad in ihren Grundziigen darzu-
stellen und nach ihren Quellen zu fragen. Ausgeprigter als bei anderen Reformatoren
ist seine Theologie von der Pneumatologie geprigt. Diese Prigung wird im Blick auf
Ockolampads Verstindnis des Glaubens, der Bibel, der Kirche und des Abendmahls
herausgearbeitet. Als eine wesentliche Inspirationsquelle dieser spirituellen Theologie
lassen sich die griechischen Kirchenviter erkennen, deren Schriften Oekolampad —
vom Geist des Humanismus motiviert — tbersetzt hatte. Die Kritik Karl Barths am
vermeintlichen Spiritualismus verhilft dazu, das Profil der Theologie Oekolampads
herauszuarbeiten.

Oekolampad is known as the reformer of the church in Basle. In contrast to other
reformers his theology so far has received only little attention. His works are not edited
and there is no treatise of his theology. The article attempts to identify the main source
and the character of his theology. It is a spiritual theology which is strongly influenced
by the writings of the Greek church fathers. Pneumatology plays an important role in
it. That guiding thread is pursued through different topics of Oekolampads theology:
his understanding of faith, of the Bible, of the church and of the Eucharist. Karl
Barth’s critique of Ockolampad is taken into consideration in order to sharpen the
view on his theology.

Reinhold Bernbardt, Basel



	"Licht im Überfluss" : die spirituelle Theologie Johannes Oekolampads

