
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 74 (2018)

Heft: 4

Artikel: Die Szene von den vier apokalyptischen Reitern (Apk 6, 1-8) : eine
positiv konnotierte Visionsreihe

Autor: Bachmann, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877609

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877609
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Szene von den vier apokalyptischen Reitern

(Apk 6,1-8): eine positiv konnotierte Visionsreihe

1. Re^eptionsgeschichtliches

In einer jüngeren Studie zu den sog. apokalyptischen Reitern von Apk 6,1-8

unterscheidet Thomas Witulski «zwischen einer als kontrastiv zu charakterisierenden

und einer als integrativ zu klassifizierenden Interpretation»1. Es

behaupte «eine Minderheit der Forscher [...] eine Gegenüberstellung des ersten

(Apk 6,1 f.) zu den drei übrigen (apokalyptischen Reitern> (Apk 6,3-8)»2, während

«die deutliche Mehrheit der Exegeten die Gestalten [...] als Elemente

einer integrierenden Darstellungskonzeption und eines gemeinsamen Sujets»

begreife3. Sofern, genau besehen, «die Ausführungen Apk 6,1-8 als kohärent-

interdependenter Zusammenhang» aufzufassen seien4, rechnet Witulski sich

mit seiner Interpretation der vier Reiter eben dieser (grossen) Gruppe von
Auslegerinnen und Auslegern zu. Die reitenden Gestalten könne man nämlich

durchweg «zwanglos auf den Diasporaaufstand der Juden in Nordafrika und

auf mit diesem in Zusammenhang stehende Personen und (potentielle) Ereignisse

beziehen»; näherhin vertritt Witulski dabei «die These der Abfassung der

Apk in der Zeit des Kaisers Hadrianus, hier konkret im Zeitraum zwischen 132

und 135 n.Chr.»5. Neutestamender wie Ulrich B. Müller6, Heinz Giesen7 und

1 Th. Witulski: Die vier (apokalyptischen Reiten Apk 6,1-8. Ein Versuch ihrer zeitgenössi¬
schen (Neu-)Interpretation (BThSt 154), Neukirchen-Vluyn 2015, 4.

2 Ebd., 4.

3 Ebd., 4f.

4 Ebd., 200 (vgl. ebd., 107).
5 Ebd., 200 (vgl. ebd., V.121-198). Vgl. bereits Th. Witulski: Die Johannesoffenbarung und

Kaiser Hadrian. Studien zur Datierung der neutestamentlichen Apokalypse (FRLANT
221), Göttingen 2007, bes. 347-350.

6 S. nur Witulski: Apk 6,1-8 (Anm. 1), 14f. samt Anm. 40. Vgl. U.B. Müller: Die Offenba¬

rung des Johannes (ÖTK 19), Gütersloh/Würzburg 1984, 164-167, v.a. indes ders.: «Das

Wort Gottes». Der Name des Reiters auf weissem Pferd (Apk 19,13), in: B. Kollmann/W.
Reinbold/A. Steudel (Hg.): Antikes Judentum und Frühes Christentum. Festschrift für
Hartmut Stegemann zum 65. Geburtstag (BZNW 97), Berlin/New York 1984, 474-487,
474f. Anm. 2.

7 S. nur Witulski: Apk 6,1-8 (Anm. 1), 13 samt Anm. 38. Vgl. H. Giesen: Die Offenbarung
des Johannes (RNT), Regensburg 1997, 175f.

ThZ 4/74 (2018) S. 338-368



Die Szene von den vier apokalyptischen Reitern (Apk 6,1-8) 339

Jens Herzer8, ferner auch ich9, werden hingegen «einer qualifizierten Minderheit

unter den Exegeten»10 zugeordnet, die versuche, «einen kontrastierenden

Gegensatz zwischen der Darstellung des ersten und derjenigen der drei übrigen

(apokalyptischen) Reiter aufzuweisen, um dadurch [...] den gemeinsamen

Interpretationsrahmen der Darstellung Apk 6,1-8 aufzusprengen»11.

Diese Einschätzung der interpretativen Konstellation hinsichtlich des Passus

Apk 6,1-8, bei dem Witulski auch für den ersten apokalyptischen Reiter

(von Apk 6,[l-]2), für den Reiter auf dem weissen Pferd (V. 2a), «insgesamt
eine <dunkle>, d.h. (unheilvolle) Interpretation» für «erforderlich» hält12, wirft
Fragen auf13. Dazu gehören exegetische Einzelprobleme, und ebenso ist natürlich

zu erwägen, wie man mit einem Aufeinandertreffen einigermassen
unterschiedlicher wissenschaftlicher Grundüberzeugungen umzugehen haben wird.
Beides muss uns jeweils noch beschäftigen: vor allem «Exegetisches», nämlich

unter Punkt 2, danach unter Punkt 3 das Nebeneinander recht stark differenter

Paradigmen. Vier fraglos alles andere als irrelevante Sachverhalte sollen indes

schon sogleich bedacht werden, nämlich eine soeben bereits benannte, ziemlich

steile Behauptung, die jüngere Wiederkehr einer eher positiven Sicht jeden-

8 S. nur Witulski: Apk 6,1-8 (Anm. 1), 13 samt Anm. 38. Vgl. J. Herzer: Der erste apokalyp¬
tische Reiter und der König der Könige. Ein Beitrag zur Christologie der Johannesapokalypse,

NTS 45 (1999) 230-249, bes. 238-249.
9 S. nur Witulski: Apk 6,1-8 (Anm. 1), 13 samt Anm. 38. Vgl. den forschungsgeschichtlichen

Überblick bei D.E. Aune: Revelation 6-16 (Word Biblical Commentary 52B), Nashville

(TN) 1998, 393f. Detaillierter: M. Bachmann: Der erste apokalyptische Reiter und der
Aufbau des letzten Buches der Bibel, Bib. 67 (1986) 240-275, bes. 254-265; ders.: Noch ein

Blick auf den ersten apokalyptischen Reiter (von Apk 6.1-2), in: ders.: Von Paulus zur
Apokalypse — und weiter. Exegetische und rezeptionsgeschichtliche Studien zum Neuen
Testament (samt englischsprachigen summaries) (NTOA 91), Göttingen/Oakville (CT), 2011,
405-426 (zuerst: 1998), bes. 408-420; ders.: Wo bleibt das Positive? Zu Offb 6,1 f. und 17,5

in Rezeptionsgeschichte und Exegese, in: M. Labahn/M. Karrer (Hg.): Die Johannesoffenbarung.

Ihr Text und ihre Auslegung (ABG 38), Leipzig 2012, 197-221, bes. 209-213.

Ebd., 199 samt Anm. 8, führe ich im Übrigen noch Günter Bornkamm, Charles H. Giblin
und Giancarlo Biguzzi auf, die ebenfalls durchweg eine helle Deutung des ersten apokalyptischen

Reiters befürworten (vgl. überdies die Literaturhinweise bei Bachmann: Der erste

apokalyptische Reiter [Anm. 9], [241 -]242, ferner etwa E.E Lupieri: A Commentary on the

Apocalypse of John, Grand Rapids [MI] 2006 [zuerst italienisch: 1999], [142-] 143).
10 Witulski: Apk 6,1-8 (Anm. 1), 12.

11 Ebd., 12.

12 Ebd., 122.

13 Vgl. M. Karrer: Rez.: Witulski: Apk 6,1-8 (Anm. 1), ThLZ 141 (2016) 1368-1370, 1369f.



340 Michael Bachmann

falls des ersten apokalyptischen Reiters, Luthers Beitrag zur Einschätzung der

Szene und ein auffälliger Wechsel beim Verständnis des Apokalypsebegriffs.
(i) Schwierig wirkt bereits die zitierte Formulierung, es gehe «der qualifizierten

Minderheit» irgendwie darum, «den gemeinsamen Interpretationsrahmen
der Darstellung Apk 6,1-8 aufzusprengen». Einen solchen leugnet indes heute

wohl kaum jemand. So formulierte ich bereits im Jahr 1986: «Auch bei einer

helleren Deutung des ersten Reiters ist Homogenität schon insofern gewährleistet,

als es Gott ist, der das Werk der reitenden Gestalten zulässt, und als sie

bzw. die Pferde jedenfalls sämdich von einem der vier Lebewesen um Gottes

Thron (vgl. 4,6-8) gerufen werden (ep/ou: 6,1.3.5.7)»14, und 1998 hiess es bei

mir für den diachronen Aspekt, nämlich im Blick auf einige «Aus- und

Umformungen des Theophanie-Schemas»15: «Die vier apokalyptischen Reiter und

unter ihnen vor allem der erste [...] beschwören jenes Schema herauf.»16 Wenn

solche Aussagen zur Zusammengehörigkeit der Vier-Reiter-Szene von Witulski
nahezu unterschlagen werden17, mag das auch damit zusammenhängen, dass

er statt der — zumal angesichts der Rezeptionsgeschichte naheliegenden —

Begriffspaare hell(er)-dunkel(/dunkler) und positiv(er)-negativ(er) die

Gegenüberstellung kontrastiv-integrativ bevorzugt bzw. wählt.

(ii) Was Minderheit und Mehrheit der Exegetinnen und Exegeten angeht,

so scheint im Übrigen bei Apk 6,1-8 und da nicht zuletzt bei V. (l-)2 Vorsicht

angebracht. Es verdient nämlich das seit gut drei Jahrzehnten zu beobachtende

erneute Aufkommen einer eher positiven Interpretation des Reiters auf dem

weissen Pferd insofern doch wohl besondere Beachtung, als Otto Böcher in

einem Forschungsüberblick noch 1980 nicht nur prinzipiell urteilte, «daß der

erste Reiter nicht isoliert von den drei anderen gedeutet werden» dürfe,
sondern darüber hinaus auch folgern zu sollen meinte, dass dieser «also nicht etwa

mit dem Messiasreiter von Apk 19,11-16 identisch» sei18. Ian Boxall indes kann

14 Bachmann: Der erste apokalyptische Reiter (Anm. 9), 248.

15 Ders.: Noch ein Blick (Anm. 9), 420. Vgl. u. (bei) Anm. 111-118.

16 Bachmann: Noch ein Blick (Anm. 9), 420.

17 Vgl. Witulski: Apk 6,1-8 (Anm. 1), (111-)112 (samt) Anm. 22 («Der hier diskutierte Zusam¬

menhang [der Vier-Reiter-Szene] wird etwa von M. Bachmann [...] zwar gesehen [...], im
Rahmen seiner Argumentation allerdings nicht weiter berücksichtigt. Gleiches gilt im Blick
auf die Ausführungen von J. Herzer»).

18 O. Böcher: Die Johannesapokalypse (EdF 41), Darmstadt 21980, 55. Vgl. u. (bei) Anm.
122.



Die Szene von den vier apokalyptischen Reitern (Apk 6,1-8) 341

im Jahr 2015 davon sprechen, dass mittlerweile lediglich «a significant minority
of scholars holds to a more negative view»19.

(iii) Es dürfte hilfreich sein, sich wenigstens die Umrisse der Apk 6,1-8
betreffenden Rezeptionsgeschichte zu vergegenwärtigen20. Bei ihr fällt u.a. ins

Auge, dass diese Szene (Apk 6,1-8) vor 1530 — nämlich vor der betreffenden

revidierten Ausgabe von Martin Luthers Ubersetzung des Neuen Testaments

— schon bemerkenswert früh (s. lediglich Irenäus von Lyon, Adversus haereses

4,21,3: dominus [...], de quo [...] Iohannes ait: «Exivit vincens, ut vinceret»2X) und
dann fast durchweg derart interpretiert worden ist, als sei der Reiter auf dem

weissen Pferd als positive Grösse zu begreifen, z.B. als Jesus Christus, als das

Evangelium (bzw. als eine es verkündigende Gestalt) oder auch als der Heilige
Geist22. Und eine scharfe Entgegensetzung zwischen dem ersten Reiter samt
Pferd und den übrigen Paaren, wie sie etwa Caesarius von Arles zum Ausdruck

19 I. Boxall: An Intertextual Study of Rev 6:1-2 in the Light of its Reception History, in:
St. Alkier/Th. Hieke/T. Nicklas (Hg. [in Zusammenarbeit mit M. Sommer]): Poetik und
Intertextualität der Johannesapokalypse (WUNT 346), Tübingen 2015, 423-436, 423 (vgl.
I. Boxall: The Revelation of Saint John [BNTC], London 2006, 107, wonach Boxall selbst

[zumindest damals] die Ansicht vertritt [bzw. vertrat] : «More likely, however, this rider on
a white horse represents not Christ or his agents but false Christs, even Antichrist»). Vgl.
nochmals Aune: Revelation 6-16 (Anm. 9), 393f.

20 Vgl. dazu M. Bachmann: Die apokalyptischen Reiter. Dürers Holzschnitt und die Ausle¬

gungsgeschichte von Apk 6,1-8, in: ders.: Von Paulus zur Apokalypse (Anm. 9), 449-477

(zuerst: 1989) (vgl. ders.: Die negative Karriere des ersten apokalyptischen Reiters, in: S.

Bock [Hg.]: Zu Dürers Zeiten. Druckgraphik des 15. und 16. Jahrhunderts aus dem

Augustinermuseum Freiburg, Freiburg i.Br. 1991, 15-26; ders.: Die apokalyptischen Reiter
und der Apokalypsebegriff: Dürer, Luther und die Folgen, in: W Vögele/R. Schenk [Hg.]:
Apokalypse. Vortragsreihe zum Ende des Jahrtausends [LoPr 31/99], Rehburg-Loccum
2000, 209-225); Boxall, Rev 6:1-2 (Anm. 19). Immerhin auf folgende Bücher sei hingewiesen:

F. van der Meer: Apokalypse. Die Visionen des Johannes in der europäischen Kunst,
Freiburg/Basel/Wien 1978; J. Kovacs/Chr. Rowland: The Apocalypse of Jesus Christ
(Blackwell Bible Commentaries), Maiden (MA)/Oxford/Carlton 2004; I. Boxall/R. Tres-

ley (Hg): The Book of Revelation and Its Interpreters. Short Studies and an Annotated
Bibliography, Lanham (MD) 2016; D. Ganz/U. Ganz: Visionen der Endzeit. Die Apokalypse
in der mittelalterlichen Buchkunst, Darmstadt 2016.

21 Irenäus von Lyon: Adversus Haereses/Gegen die Häresien IV, übers, und eingel. von Nor¬
bert Brox (FC 8/4), Freiburg/Basel/Wien 1997, 184, Z. 18-20.

22 S. dazu nur Bachmann: Dürers Holzschnitt (Anm. 20), bes. 455-459 (vgl. ebd., 464-468),
und Boxall: Rev 6:1-2 (Anm. 19), 426-436, bes. 435.



342 Michael Bachmann

bringt23, ist dabei fraglos eher die Ausnahme24. Erst ab dem Jahr 1530 verändert

sich das Bild deutlich, nachdem eben Luther, auch unter dem Einfluss von
solchen kunstgeschichtlichen Dokumenten, die recht deutlich von Dürers 1498

entstandenem Vier-Reiter-Blatt (s. Abb. I25) abhängen26, von den «vier plagen»

gesprochen27 und zu Apk 6,1 f. formuliert hatte: «Das ist die erste Plage, die

verfolgunge der Tyrannen»28. Es fehlt zwar auch danach zunächst nicht an

Auslegungen und bildlichen Zeugnissen, die jedenfalls den ersten dieser Reiter in
recht positivem Sinne verstehen29. Die katholische Exegese erweist sich

gegenüber der Deutung von Apk 6,1 f. im Sinne des Wittenberger Reformators
recht lange als ziemlich immun, knüpft nämlich noch über Jahrhunderte hin
nicht eben selten an ältere Interpretationsvorschläge an. Im 20. Jahrhundert
kommt es dann freilich selbst im Katholizismus zu einer sukzessiven Annäherung

an jene negativere Interpretation schon des ersten Reiters (und Pferdes)30,

die zumal von der Vier-Reiter-Phalanx des Dürer-Blatts angeregt worden ist

und dann in den die Szene betreffenden knappen Luther-Bemerkungen aus

dem Jahr 1530 begegnet31. Dieses dann jahrzehntelang vorherrschende Modell

23 S. dazu lediglich ebd., 431.43S.

24 Vgl. ebd., 435.

25 A. Dürer: Apocalipsis cum figuris, fig. 3.

26 S. dazu nur Bachmann: Dürers Holzschnitt (Anm. 20), 450f.469-472. Vgl. ebd., (471 samt)
477 Abb. 7f. (Illustrationen zu Apk 6,1-8 in Martin Luthers Septembertestament und in
seinem Neuen Testament von 1530: «Meister der Zackenblätter» und Monogrammist AW).

27 WA.DB 7, 435, Z. 14, d.h. innerhalb der «Vorrede auf die Offenbarung Johannis» (ebd., 7,

406-421) des Neuen Testaments von 1530.

28 WA.DB 7, 435, d.h. in einer Randglosse zu Apk 6,1 f.

29 S. dazu lediglich Bachmann: Der erste apokalyptische Reiter (Anm. 9), 240-242, und ders.:

Wo bleibt das Positive? (Anm. 9), 206-208 (samt 219 Abb. 4). Vgl. V. Leppin: Antichrist
und Jüngster Tag. Das Profil apokalyptischer Flugschriftenpublizistik im Deutschen
Luthertum 1548-1618 (QFRG 69), Gütersloh 1999, 96-98 (samt Anm. 215) (vgl. ebd., 154

samt Anm. 10f.).
30 S. dazu nur Bachmann: Wo bleibt das Positive? (Anm. 9), 206f.

31 S. dazu bes. H.-U. Hofmann: Luther und die Johannes-Apokalypse. Dargestellt im Rah¬

men der Auslegungsgeschichte des letzten Buches der Bibel und im Zusammenhang
der theologischen Entwicklung des Reformators, Tübingen [1982], (bes.) 363 (vgl. ebd.,

209£417.728.732.738), wo es heisst: «Das sonst durchgehend vernachlässigte Kap. 6 findet
[bei Martin Luther] fast ausschließlich 1530 in der Vorrede und in den 6 gedruckten
Randglossen zu den Siegelvisionen Beachtung. Nur V. 11 [...] kommt auch sonst ein paarmal
vor.» Vgl. Bachmann: Dürers Holzschnitt (Anm. 20), 470 (samt Anm. 146 [Hinweis auf
WA.DB 7, 410f.]). Nimmt man noch hinzu, dass sich «Luthers Sicht der Apokalypse»
«nicht zuletzt unter dem Eindruck der - mit der Belagerung Wiens im September und



Die Szene von den vier apokalyptischen Reitern (Apk 6,1-8) 343

wird nun, wie wir bereits ansprachen, seit den 80er Jahren des vergangenen, des

20. Jahrhunderts verschiedentlich sehr wohl gerade auch skeptisch betrachtet.

(iv) Im Zusammenhang mit diesem Befund, bei dem eben die erwähnten

Äusserungen Martin Luthers von 1530 einen ganz erheblichen Bruch
markieren, dürfte auch ein bemerkenswerter Wechsel im Verständnis des

Begriffs «Apokalypse» (griechisch: <XTroKaÀi)i[tLÇ; lateinisch: apocalypsis) zu konstatieren

sein32. Die einleitenden Formulierungen des letzten Buchs des Neuen
Testaments — nämlich der Johannesoffenbarung —, das eben mit dem Wort
(rnoKCCÀui|aç beginnt, sind offenkundig von einem letztlich positiven Ton
bestimmt33:

Offenbarung Jesu Christi, die ihm Gott gegeben hat, seinen Knechten zu zeigen, was

in Bälde geschehen soll. Und er hat es durch Sendung seines Engels seinem Knecht
Johannes kundgetan, der das Wort Gottes und das Zeugnis Jesu Christi bezeugt, alles,

was er gesehen hat. Selig der, welcher vorliest, und die, welche hören die Worte der

Weissagung und bewahren, was in ihr geschrieben steht; denn die Zeit ist nahe. (Apk
1,1-3 [Zürcher Übersetzung von 1931].)

Der Titel eines 2014 erschienenen Ausstellungskatalogs hingegen lässt einiger-

massen deutlich erkennen, dass etwa auch in ihm ein anderer Akzent gesetzt

Oktober 1529 manifest gewordenen — Türkengefahr» erheblich geändert hat (ebd., 471),
darf man wohl formulieren: «Das Zusammentreffen der Dürerschen Komposition, einer
bestimmten politischen Situation und schwacher exegetischer Präparation ist es [...], was
die neue, dunkle Interpretation des Mannes auf dem weißen Pferd entstehen ließ» (ebd.,

472).
32 S. dazu lediglich Bachmann: Dürers Holzschnitt (Anm. 20), 452-454.472f. Vgl. ]. Frey: Ein

Bilderbuch mit sieben Siegeln? Die Johannesapokalypse, ihre Deutung und ihr Hintergrund,

in: H. Höfchen/K.M. Limberg/Chr. Zuschlag (Hg.): Apocalypse Now! Visionen

von Schrecken und Hoffnung in der Kunst vom Mittelalter bis heute, Museum Pfalzgalerie
Kaiserslautern, München/Berlin 2014, 37-59, 43 samt Anm. 25. In dieser Anmerkung
(ebd., 58) heisst es (unter Verweis auf: Bachmann: Zu Dürers Zeiten [Anm. 20]; ders.:

Apokalypsebegriff [Anm. 20]): «Das Wort <apokalyptisch> steht in unserem Sprachgebrauch

ganz für solche negativen Zusammenhänge — obwohl das weder dem Wortsinn noch der

Intention dieses Buches entspricht. Es spricht einiges für die Vermutung, dass auch die

Verbindung der Apokalypse mit dem Katastrophalen auf der Wirkung eines Bildes beruht.
Dürers Holzschnitt zu den (apokalyptischen Reiten» [...] hat wohl eine Wende in der

Auslegung dieses Abschnitts bewirkt». Vgl. etwa Chr. Zuschlag: Einführung, in: Apocalypse
Now! (s.o.), 11-13, 11.

33 Vgl. etwaj. Roloff: Die Offenbarung des Johannes (ZBK), Zürich 21987, 28(-30).



344 Michael Bachmann

wird: «Apocalypse Now! Visionen von Schrecken und Hoffnung in der Kunst

vom Mittelalter bis heute»34. Nicht nur die Anspielung auf den bekannten Film
Francis Ford Coppolas zum Vietnamkrieg35 deutet auf eine nunmehr kaum

noch als positiv zu begreifende Färbung des Apokalypsebegriffs hin; auch die

Vorordnung des Terminus «Schrecken» vor das Wort «Hoffnung» weist in eben

diese Richtung. Der vordere Buchumschlag und der Rücken des Bandes sind

denn auch weithin in dunkelgrau und schwarz gehalten. Signifikanterweise
benutzt die Frontseite dabei Dürers Vier-Reiter-Blatt von 1498, dessen

Erscheinungsbild nun freilich weithin ins Dunkle hinein verändert worden ist36. Dass

dieser Holzschnitt selbst wirklich schlicht im Sinne einer Plagen-Darstellung

gemeint war, ist übrigens keineswegs sicher. Alexander Perrig und ich haben

Indizien für eine hellere, freundlichere Einschätzung zumindest des ersten Rei-

ter-Pferd-Paars geltend gemacht, u.a. «die so bedeutungsvolle Links-Rechts-

Dynamik» und die gerade von links oben her einfallenden Strahlen37. Jeden-

34 Höfchen/Limberg/Zuschlag: Apocalypse Now! (Anm. 32).
35 Der Film kam zuerst 1979 in die Kinos (s. dazu Zuschlag: Einführung [Anm. 32], 12; vgl.

etwa Bachmann: Dürers Holzschnitt [Anm. 20], 35). Vgl. M. Bachmann: Apocalypse Now,
Apocalypse Once: Der Film Francis Ford Coppolas auf dem Hintergrund der
Johannesoffenbarung, in: F.W. Horn/M. Wolter (Hg.): Studien zur Johannesoffenbarung und ihre

Auslegung. FS O. Böcher, Neukirchen-Vluyn 2005, 381-401 (s. bes. ebd., 399-401).
36 Noch seltsamer wird das Blatt auf der Vorderseite des folgenden Buchs aufgegriffen:

G. Alfani: II Grand Tour dei Cavalieri dell'Apocalisse. L'Italia del «lungo Cinquecento»
(1494-1629), Venezia 2010. Denn hier, auf dem Cover dieses verschiedene Kalamitäten
eben des Cinquecento beschreibenden Werks, ist der Ausschnitt aus Dürers Holzschnitt
noch enger gewählt, und die vier Reiter, über bzw. bei denen der Engel und die letztlich

von oben her kommenden Lichtstrahlen fehlen, preschen nicht von links nach rechts,
vielmehr von rechts nach links.

37 A. Perrig: Albrecht Dürer oder Die Heimlichkeit der deutschen Ketzerei. Die Apokalypse
Dürers und andere Werke von 1495 bis 1513, Weinheim 1987, 7f. (samt Anm. 58 [hier:
das Zitat]; ebd., 8, formuliert Perrig: Es «verbietet sich, in den Reitern die <vier Plagen der
Menschheit) (Pest, Krieg, Hunger und Tod) wahrzunehmen»; vielmehr gehe es um «die

göttliche Gerechtigkeit und ihre Vollstrecker»), und Bachmann: Apokalypsebegriff (Anm.
20), bes. 217f. (vgl. ders.: Jesus mit dem Judenhut. Ikonographische Notizen, in: ders.: Von
Paulus zur Apokalypse [Anm. 9], 493-512, bes. 500-504 [samt Anm. 51], wo ich u.a. urteile:
«Der Hut des ersten Reiters auf dem Dürerschen Blatt läßt es [...] durchaus zu, diesen

Mann [mit so etwas wie einem Judenhut auf dem Kopf] als Juden zu begreifen und ihn

[...] als Christus aufzufassen» [ebd., 502], und ders.: Dürers Holzschnitt [Anm. 20], bes.

453f. 466-469 samt Anm. 136], ferner M. Karrer: Ein optisches Instrument in der Hand
der Leser. Wirkungsgeschichte und Auslegung derJohannesoffenbarung, in: Horn/Wolter,
Studien zur Johannesoffenbarung [Anm. 35], 416-418 samt Anm. 66). (Zu bedenken ist im



Die Szene von den vier apokalyptischen Reitern (Apk 6,1-8) 345

falls sind sehr viele derjenigen kunstgeschichtliche Zeugnisse des Mittelalters,
die es mit dieser Szene zu tun haben, gerade auch von Positivem bestimmt,

etwa auch und schon das entsprechende Blatt der Trierer Apokalypse (s. Abb.

238)39. Angesichts des insofern zu konstatierenden ziemlich tiefen

rezeptionsgeschichtlichen Einschnitts sollten Kunsthistorikerinnen bzw. Kunsthistoriker
und sollten selbstverständlich auch Exegetinnen bzw. Exegeten ausgesprochen

vorsichtig sein, wenn sie im Blick auf die Szene Apk 6,1-8 oder im Blick auf
das Verständnis von KiTOKâÀuijJiç «einfach» mit Negativ-Deutungen arbeiten.

Also: Die Klassifizierung der Interpretationen von Apk 6,1-8 mittels der

Kategorien «kontrastiv» und «integrativ» ist nicht unproblematisch, und das

seit gut 30 Jahren zu beobachtende erneute Aufkommen einer ziemlich
positiven Einschätzung jedenfalls des ersten Reiter-Pferd-Paars (V. [1 -]2) dieses

Passus verdient intensives Aufmerken, zumal eine solche Sicht letztlich an eine

jahrhundertelang dominante Auslegungsrichtung anknüpfen kann. Martin
Luthers wenige Bemerkungen zu der Szene, die sich in der 1530 veröffentlichten
revidierten Ausgabe seiner Ubersetzung des Neuen Testaments finden — und

schon das erste Reiter-Pferd-Paar als eher negativ begreifen -, haben indes

die Rezeption dieser Passage und des Apokalypsebegriffs erheblich in Mitlei-

Übrigen auch, «daß Dürer, wie eine spätere Tagebuchnotiz zu schließen erlaubt, mit» jener
bis dahin dominanten «Auslegungstradition» nicht «unvertraut wao>, nach welcher der erste
Reiter eben «als Christus aufzufassen» ist [Bachmann: Jesus mit dem Judenhut (s.o.), 502

(samt Anm. 51: u.a. Hinweis auf den betreffenden «Tagebucheintrag vom 17. 5. 1521»)].)
Anders indes (z.B.) wieder (und das m.E. ohne überzeugende Gründe) Chr. Rowland:

Imagining the Apocalypse, NTS 51 (2005) 303-327, 308.

38 Trierer Apokalypse, nämlich: Codex 31 der Stadtbibliothek Trier, fol. \9v.
39 Alle vier Reiter sind liier mit einem Nimbus ausgestattet, und das erste Pferd hat neben

einem einen Kranz verleihenden Engel (vgl. Apk 6,2) und neben dem Seher Johannes

(vgl. Apk 1,1.4.9-11) seinen Platz, oberhalb der gemeinsam darunter erscheinenden übrigen

Rosse. Auf dem betreffenden Blatt (fol. 85t) des Beatus von Burgo de Osma (s. etwa
Bachmann: Dürers Holzschnitt [Anm. 20], 474 Abb. 2) ist allein der durch seine Grösse
und seine Positionierung ohnehin hervorgehobene erste Reiter mit einem (Kreuz-)Nim-
bus versehen! Erwähnt seien noch zwei sich auf Apk 6,1-8 beziehende «Miniatur[en] der

etwa in der Mitte des 13. Jahrhunderts in England entstandenen Apokalypse-Handschrift,
die heute als Manuskript Nr. 524 in der Pierpont Morgan Library, New York, aufbewahrt

wird», nämlichfol. 2r und fol. 2v; man wird hier die «vier Kopfbedeckungen [...] als Judenhüte»

der apokalyptischen Reiter zu begreifen (Zitate: Bachmann: Jesus mit dem Judenhut
[Anm. 37], 506.507) - und (zumindest dreimal) auf Christus zu beziehen haben (s. ebd.,
506f. samt Anm. 66; vgl. ders.: Das Freiburger Münster und seine Juden. Historische, iko-
nographische und hermeneutische Beobachtungen, Regensburg 2017, 198f.).



346 Michael Bachmann

denschaft gezogen, jedenfalls nicht unwesentlich verändert. Schon angesichts

der deutlich positiveren Töne in den langen Jahrhunderten davor könnte es

sich nahelegen, etwa die soeben bereits charakterisierte Verwendung des Worts
<XTTOK(iA.uvJjLÇ in Apk 1,1 (-3) ernsthaft in Rechnung zu stellen, ausserdem weitere

exegetische Argumente sorgfältig zu prüfen, die zugunsten eines vergleichsweise

hellen Verständnisses zumal des Reiters auf dem weißen Pferd vorgebracht
worden sind — und werden.

2. Exegetisches

Witulski beschreibt sein exegetisches Vorgehen als «den Versuch, die Perikope

Apk 6,1-8 [...] auf der Basis der Datierung der Abfassung der Apk in die Zeit
des Kaisers Hadrianus zeitgeschichtlich zu interpretieren und auf konkrete

Personen und Ereignisse hin auszulegen»40. Obwohl sogleich nachgeschoben

wird, es werde angestrebt, «eine kohärente und in sich schlüssige Gesamtdarstellung

der Perikope zu entwickeln»41, fragt sich doch, ob denn bei einer so

dezidierten Zielvorgabe bewährte exegetische Methoden hinreichend berücksichtigt

werden können42. Zweifel daran ergeben sich gerade auch für den fraglos

besonders wichtigen Bereich der synchronen Beobachtungen43 (s. sogleich

(i), (ii)), überdies unter diachronen Gesichtspunkten, sofern nämlich die sog.

Traditionsgeschichte etwas mehr Beachtung verdient, als ihr in Witulskis

Veröffentlichung zugebilligt wird44 (s. sogleich (iii)).

40 Witulski: Apk 6,1-8 (Anm. 1), V; vgl. dazu o. (bei) Anm. 5.

41 Witulski: Apk 6,1-8 (Anm. 1), V.

42 S. dazu nochmals Karrer: Rez.: Witulski (Anm. 13), 1369, der das Fehlen einer Erörterung
der «Form von Apk 6,1-8» bedauert: «Diese Form aber schafft, ob wir sie als Vision vor
dem Hintergrund des Himmels von Apk 4-5, als Aktualisierung von Sach 1,8 und 6,1-
8 oder (römischer gedacht) als Zeichen entschlüsseln [...], eine Abstraktion gegenüber
der unmittelbar zeitgeschichtlichen Lektüre». Vgl. lediglich M. Bachmann: Vom Lesen des

Neuen Testaments, in: K.-W. Niebuhr (Hg.): Grundinformation Neues Testament. Eine

bibelkundlich-theologische Einführung (UTB 2108), Göttingen 42011, 32-45, bes. 40-42.

43 S. dazu nur Bachmann: Vom Lesen (Anm. 42), 42, wo ich mich auf ein textlinguistisches
Prinzip beziehe, nämlich «das Prinzip von einem gewissen Vorrang der Synchronie vor der

Diachronie».
44 S. dazu bes. Witulski: Apk 6,1-8 (Anm. 1), 1.33.54.90-96.149.191 f. Auch bei einer früheren

Veröffentlichung Witulskis scheint mir das «Prinzip einer gewissen Priorität der Synchronie»

nicht hinreichend beachtet worden zu sein (s. M. Bachmann: Rez.: Thomas Witulski,
Die Adressaten des Galaterbriefes. Untersuchungen zur Gemeinde von Antiochia ad Pisi-

diam [FRLANT 193], Göttingen 2000, ThLZ 127 [2002] 403-407, bes. 406f. [Zitat: 406]).



Die Szene von den vier apokalyptischen Reitern (Apk 6,1-8) 347

(i) Der engere Kontext der Passage Apk 6,1-8 lässt fraglos auf ein eher helles

Verständnis der Perikope schliessen. Dreierlei sei hervorgehoben:
Zum einen ist die Öffnung eines siebenfach versiegelten Buchs (s. bes. Apk

5,1.5.9) mit der himmlischen Szenerie von Apk 4f. verknüpft. Sie hat es mit dem

prachtvollen «Thron» Gottes zu tun (s. 4,2£), umgeben von 24 weiteren «Thronen»

der «Ältesten» — Personen, die ihrerseits «mit weißen Kleidern» und «mit

goldenen Kronen auf ihren Häuptern» (4,4) ausgestattet sind. Ausserdem
haben beim göttlichen «Thron» «vier Lebewesen» (s. 4,6£; vgl. Ez 1,5-28; 10,9-17;

41,18-20) ihren Platz. Sie preisen Gott (s. Apk 4,8b-ll), u.a. als «Allherrscher,

der war und der ist und der kommt» (4,8b) und «in alle Ewigkeit lebt» (4,10). Die

Buchöffnung wird denn auch keineswegs als eine irgendwie üble Angelegenheit
beschrieben, sondern als eine hochwichtige. Zu vollziehen ist sie allein durch

eine einzige, eben für diese Aktion als «würdig» befundene Gestalt (5,9.12; vgl.

5,2.4), durch ein «gleichsam geschlachtetes <Lamm»> (5,6), einen «künftigen
Widder»45. Der wird seinerseits gepriesen, zumal er «für Gott» Menschen
«erkauft» hat «aus allen Stämmen und Sprachen und Völkern und Nationen». Und
die Angehörigen dieses Kreises — «für [...] Gott zu einem Königreich und zu
Priestern gemacht» — sollen zudem «herrschen auf Erden» (5,9f.).

Zum anderen besteht auch angesichts weiterer Hinweise vor und nach der

Öffnung der sieben Siegel kein Zweifel daran, das s es um eine letztlich helle

Zukunft geht. Zunächst wird (in 5,13 [f.]) akklamierend gesagt (und zudem
gerade auch durch die Proskynese der «Ältesten» bekräftigt): «Dem, der auf dem

Thron sitzt und dem <Lamm> Lob und Ehre und Herrlichkeit und Macht in alle

Ewigkeit!» Und in der Szene nach der Öffnung des letzten, des siebten Siegels

(d.h. in 8,2-6) heisst es im Blick auf den himmlischen «goldenen Altar vor dem

Thron» Gottes (V. 3): «Und der Rauch des Räucherwerks stieg zugunsten der

Gebete der Heiligen hinauf [...] vor Gott».

Drittens verdienen noch Passagen Aufmerksamkeit, die auf das zu den vier

Reiter-Siegeln Gesagte (6,1-8) folgen und die dem dann ganz knapp zum sieb-

Vgl. u. (bei) Anm. 100.

45 M. Bachmann: Die Johannesoffenbarung, in: Niebuhr: Grundinformation Neues Testa¬

ment (Anm. 42), 366 (Hinweise auf Apk 5,6 [«sieben Hörner»]; Jer 11,19LXX [vgl. Ex
12,5]; Ps 113[114],4.6). Vgl. M. Karrer: Im Himmel verwurzelt [Predigtmeditation zu Apk
5,1-5 (und 5,6-14)], GPM 66 (2011) 6-12, 6 («Eigentlich handelt es sich um einen jungen
Widder (àpviov), der sieben Hörner und damit ein Symbol überlegener göttlicher Macht

trägt»).



348 Michael Bachmann

ten Siegel Formulierten (8,1) vorangehen, das es mit einer Phase der «Sülle im
Himmel» zu tun hat (vgl. 4Esr [6,1-6 und] 7,30f.!). Beim fünften Siegel (6,9-11)

geht es um «unter dem (bzw. unten am)46 Altar» befindliche «Seelen derer, die

um des Wortes Gottes willen und um des Zeugnisses willen umgebracht worden

waren, das sie festhielten» (V. 9). Sie nun bitten lauthals um Gottes baldiges

Richten und Rächen (s. V. 10)47. Das jeder dieser Personen verliehene «weiße

Gewand» sowie der Hinweis auf eine nur noch «kurze Zeit» der Bedrängnis
für «ihre Mitknechte und Brüder» sind fraglos als empathische Reaktionen auf
dieses Rufen zu begreifen (V. 11). Das mit der Öffnung des sechsten Siegels

Verbundene (6,12-17) betrifft denn auch insbesondere «die Könige der Erde

und die Großen und die Heerführer und die Reichen und die Starken», indes,

wie es danach heisst, auch «jeden Knecht und Freien» (V. 16). Man versucht

darum, sich zu schützen, und zwar im Blick auf denjenigen, «der auf dem Thron
sitzt, auch vor dem Zorn des <Lamms»> (V. 16). Es gilt nämlich: «gekommen ist

der große Tag ihres Zorns» (V. 17). Rettung «der Knechte [...] Gottes» (7,3)

ist dann in 7,1-17 thematisch, zunächst in 7,1-8, wo zwölftausend mal

zwölftausend, «144000 [...] aus allen Stämmen der Söhne Israels» (V. 4), «an ihren

Stirnen mit dem Siegel» (V. 3) versehen werden, dem «Siegel des lebendigen
Gottes» (V. 2), einem Schutzsiegel (s. V. 3; vgl. Ez 9,4-6!). Danach, in 7,9-17, ist

es sogar «eine große Menge, die niemand zählen kann, aus allen Nationen und

Stämmen und Völkern und Sprachen» (V. 9), die — in Aufnahme der schon Apk
4f. bestimmenden Szenerie — zusammen mit «Engeln», den «Altesten» und den

«vier Lebewesen» (s. 7,9) Gott preist (s. V. 10-12), und zwar folgendermassen:
«Amen. Das Lob und die Herrlichkeit und die Weisheit und der Dank und die

Ehre und die Macht und die Stärke unserem Gott in alle Ewigkeit! Amen» (V.

12). Das erinnert natürlich an das hymnische Wort von 5,13 (vgl. V. 10 [«Heil

unserem Gott, der auf dem Thron sitzt, und dem Lamm»!»], ferner [hinsichtlich

der in 7,9 und 7,13 genannten «weißen Gewänder»] 4,4; 6,1).

Insofern ist nicht nur deutlich, dass die Öffnung der sieben Siegel insgesamt

als positiv zu verstehen sein und nicht zuletzt die «Gebete der Heiligen»
(s. nochmals 8,4) aufgreifen wird. Es ist auch das beim fünften Siegel über die

Ungeduld der «um des Wortes Gottes willen» Umgekommenen Gesagte nicht
im Sinne einer Klage über das Auftreten der vier apokalyptischen Reiter ge-

46 Vgl. Giesen: Offenbarung (Anm. 7), 182f.

47 Vgl. dazu u. (bei) Anm. 110.



Die Szene von den vier apokalyptischen Reitern (Apk 6,1-8) 349

meint48, vielmehr als Bitte darum, dass das Richten Gottes, auf das angesichts
des Erlittenen gehofft wird, möglichst bald spürbar werden möge (vgl. nochmals

6,10)49. Schon die Thron-Terminologie verbindet nämlich offenkundig
das zum fünften Siegel Vermerkte (s. 6,16) mit den soeben betrachteten

Passagen (s. dazu lediglich 4,2; 5,1; 7,9; 8,3). Die jenen Märtyrern zuteilwerdende

«weiße Stola» lässt überdies nicht nur an die analoge Gewandung der «Ältesten»

denken (s. nochmals 4,4). Das Motiv wird vielmehr in 7,9 und 7,13 direkt

weitergeführt, und die Aussage von 7,17 lässt erkennen, dass die Gestalten «unter
dem (bzw. unten am) Altar» (6,9) letztlich eben Positives ersehnen und auch

mit Positivem rechnen können. Denn «das <Lamm>, das mitten vor dem Thron
(bzw. mitten auf dem Thron50) steht (vgl. dazu 5,6), wird» jedenfalls auch die

mit «weißen Kleidern» (7,13) Ausgestatteten, die «aus der großen Trübsal (bzw.

Bedrängnis) gekommen sind und ihre Kleider gewaschen und sie im Blut des

(Lammes» geweißt haben» (7,14 [èA.ei)Kauau]), «weiden und sie zu Wasserquellen

des Lebens leiten, und Gott wird alle Tränen von ihren Augen abwischen»

(7,17; vgl. 21,4). Der nähere Kontext von Apk 6,1-8 wird somit gegen eine

dominant dunkle Gewichtung dieser Vier-Reiter-Szene und natürlich auch des

ersten dieser eindrucksvollen Männer sprechen, der ein «weißes Pferd» unter
sich hat.

(ii) Der Passus Apk 6,1-8 kann hier natürlich nicht im Detail exegesiert werden.

Vielmehr seien lediglich einige besonders wichtige Punkte benannt. Dabei
beziehe ich mich auch auf einige meiner früheren Äusserungen zu der Pe-

rikope. Auf solche Erwägungen nimmt etwa auch der betreffende «Deutsch

Wikipedia»-Artikel «Apokalyptische Reiter» Bezug, wo «eine» bzw. «die positive

Bedeutung des ersten Reiters» mit meinen diesbezüglichen Erwägungen

verknüpft wird, sofern ich «[i]n jüngerer Zeit» für eine solche Interpretation
eingetreten sei und dafür «Argumente [...] eingebracht» habe51. Nicht zuletzt

48 Vgl. indes Ch.H. Giblin: The Book of Revelation. The Open Book of Prophecy (GNS 34),

Collegeville (MI) 1991, 85.

49 S. etwa Müller: Offenbarung (Anm. 6), 171. Vgl. jedoch Aune, Revelation (Anm. 9), 390.

50 Vgl. bes. W. Bauer: Griechisch-deutsches Wörterbuch zu den Schriften des Neuen Tes¬

taments und der frühchristlichen Literatur, hg.v. K. Aland/B. Aland, Berlin/New York
61988, 1027£, 1027 («</. 'Lamm mitten auf d. Throne»), ferner etwa Giesen: Offenbarung
(Anm. 7), 200f.

51 «Deutsch Wikipedia»-Artikel «Apokalyptische Reiter» (deacademic.com/dic.nsf/dewi-
ki/91428 [vgl. Bachmann: Wo bleibt das Positive? (Anm. 9), 198 samt Anm. 6], aufgerufen



350 Michael Bachmann

diese, entsprechend natürlich auch durch Exegeten wie Ulrich B. Müller, Heinz

Giesen und Jens Herzer geltend gemachte Aspekte, bestimmen das erste

Kapitel von Witulskis Buch zu den apokalyptischen Reitern52. Diese Auseinandersetzung

mit neueren Versuchen einer eher positiven Einschätzung des in den

acht Versen Gesagten, vor allem des zu dem auf dem weissen Pferd daherkommenden

Mann Ausgeführten (V. [1 -]2), legt für eine primär eben darauf reagierende

Studie eine gewisse Beschränkung nahe: nämlich auf auffällige
Strukturmerkmale des Textabschnitts und auf einige der in ihm begegnenden Motive.

Im Blick auf das Strukturelle53 habe ich noch vor wenigen Jahren in einem

Papier, das Witulski merkwürdigerweise übergeht54, Traugott Holtz'
diesbezügliche Ausführungen ziemlich positiv eingeschätzt55. Der hatte gemeint,

«[d]aß die [...] Vierergruppe eng zusammengehört», und er hatte in diesem

Zusammenhang von «der fundamentalen Gleichartigkeit des Geschauten»

gesprochen - dabei auch «dessen traditionsgeschichtliche Herkunft» ins Spiel
gebracht —, dennoch hinsichtlich des «ersten Reiters» aber nicht unterschlagen,
dass man da «durchaus [...] Unterschiede zu den folgenden» drei Gestalten zu
konstatieren habe56. Da selbst Witulski zugesteht, dass «doch immerhin einige
der zugunsten des kontrastiven Interpretationsansatzes angeführte
Textbeobachtungen durchaus auf eine — vom Apokalyptiker offensichtlich mit Bedacht

so herausgearbeitete — Sonderstellung [...] der Figur des ersten <Reiters»>

hinweisen dürften57, werden derartige Momente Interesse beanspruchen können.

am 30.6.2018). Im Blick auf die Begründung wird hier dreierlei aufgeführt: «a. Die Farbe

des Pferdes (weiß [...], vgl. Offb 14,14; 20,11; 19,11.14), b. der Kranz ([...] vgl. Offb 2,10;

3,11; 4,4; 14,14 u.a.), c. das intransitiv gebrauchte Verb <siegen> ([...] vgl. Offb 2,7.11, 5,5)».

52 Witulski: Apk 6,1-8 (Anm. 1), 1-106, bes. 12-47 (vgl. ebd., 107-119).
53 Vgl. etwa Bachmann: Der erste apokalyptische Reiter (Anm. 9), 248-253.

54 Bachmann: Wo bleibt das Positive? (Anm. 9); s. Witulski: Apk 6,1-8 (Anm. 1), 207. Er führt
hier mein jüngeres Papier zur Thematik nicht auf, obwohl er (s. dazu etwa ebd., 94 [u.ö.])
die folgende, im selben Sammelband publizierte Untersuchung benutzt: M. Karrer: Apoll
und die apokalyptischen Reiter, in: Labahn/Karrer: Johannesoffenbarung (Anm. 9), 223-

251.

55 S. (dazu) Bachmann: Wo bleibt das Positive? (Anm. 9), 211 (samt Anm. 62).
56 Zitate: T. Holtz: Die Offenbarung des Johannes (NTD 11), hg.v. K.-W. Niebuhr, Göttin¬

gen 2008, 64.

57 Witulski: Apk 6,1-8 (Anm. 1), 46 (vgl. ebd., 116) - unter Bezug auf J.-W Taeger: Hell
oder dunkel? Zur neueren Debatte um die Auslegung des ersten apokalyptischen Reiters,

in: ders.: Johanneische Perspektiven. Aufsätze zur Johannesapokalypse und zum johanne-
ischen Kreis 1984-2003 (FRLANT 215), hg.v. D.C. Bienert/D.-A. Koch, Göttingen 2006,



Die Szene von den vier apokalyptischen Reitern (Apk 6,1-8) 351

Das Aufeinanderfolgen der «vier szenischen Einheiten» von Apk 6,1-8 (hier
bezeichnet als: I, II, III, IV), d.h. von V. If. (I), V. 3f. (II), V. 5f. (III), V. 7f.

(IV)58, ist jedenfalls insofern einigermassen stereotyp, als zunächst (sozusagen:

in A) jeweils von der Öffnung des betreffenden Siegels («eins von den sieben

Siegeln», «zweites», «drittes» und «viertes Siegel») die Rede ist (AI) und dann

davon, dass der Seher Johannes ganz analog durchweg eine Figur der «vier

Lebewesen» (nämlich: «eins von den vier Lebewesen», «zweites», «drittes» und
«viertes Lebewesen») sagen hört: «Komm!» (A2). Es folgen dem (also sozusagen:

in B) bei jeder dieser vier Einheiten: Bemerkungen zum Pferd und seiner

Farbe (Bl), eine Präsentation des Reiters (B2) und Angaben zum ihm verliehenen

Amt bzw. zur ihm zugedachten Aufgabe (B3). So homogen dieser Aufbau
auf den ersten Blick auch wirkt, so wenig sind indes mancherlei «Irregularitäten»

zu übersehen59. (Z.B. findet sich nur in Szene I sowohl bei AI als auch bei

Bl die Wendung «und ich schaute», und allein in III heisst es zweimal [in AI
und in B3] «und ich hörte».) Sie betreffen gerade auch die szenische Einheit
II. Anders als es sonst die Regel ist, fehlt hier nämlich in Bl die Formulierung
«und ich schaute», und es wird, wenn man so will, stattdessen sogleich gesagt:
«und es kam hervor ein [...] Pferd». Und lediglich dieses «feuerrote Ross» wird
zudem mit dem Adjektiv ahXoç bedacht (während sonst einfach vom «schwarzen»

oder «fahlen Pferd» die Rede ist [und entsprechend auch vom «weißen»]).
Ausserdem ist fraglos als singulär zu werten, dass in diesem Passus (d.h. eben in

II) sogleich zu Beginn von B2 der Dativ verwandt wird (tû Ka0r||j,éu(j).

Witulskis Versuch, die zuletzt angesprochenen Auffälligkeiten
herunterzuspielen60, leuchtet schwerlich ein. Die Beobachtung zu so etwas wie einem

Überspringen des «und ich schaute» zu Beginn von V. 4 lässt der Bielefelder

Neutestamentier ausser Acht, und das hier nun voranstehende kkI éÇf|A,06V

— das sich recht eng an genau die gleichen, bereits gegen Ende von V. 2

gebrauchten Worte anschliesst — wird von ihm zwar erwähnt und beiläufig in die

Diskussion über einen etwaigen Chiasmus zwischen den Einheiten I und II

139-156,145.
58 Vgl. hierzu etwa Bachmann: Der erste apokalyptische Reiter (Anm. 9), 248£, und Witulski:

Apk 6,1-8 (Anm. 1), 113-117.

59 S. dazu lediglich Bachmann: Der erste apokalyptische Reiter (Anm. 9), 246/248-253.
60 S. dazu bes. Witulski: Apk 6,1-8 (Anm. 1), 40-43.



352 Michael Bachmann

einbezogen61, kann jedoch auch damit nicht dem Kreis der zuzugestehenden
«Differenzen» enthoben werden62.

Hinsichtlich der Vokabel aXXoç von V. 4 gesteht Witulski (angesichts dieses

in dem Passus sonst nirgends gebrauchten Lexems) immerhin zu, der

Ausdruck aXXoç Xttïïoç werde «offensichtlich» benutzt, «um es [nämlich: das

zweite Pferd] vom ersten Pferd zu unterscheiden»63. Aber zuvor werden doch

«etwa die Ausführungen des Apokalyptikers in Apk 13,1.11; 14,14-16.17-20»
als Hinweise darauf gewertet, dass Johannes «das Adjektiv aXXoç durchaus

auch kooperativ [sic\» benutzen könne, hier «also keinesfalls mit Notwendigkeit

die kontrastierende Gegenüberstellung der beiden ersten apokalyptischen
Reiten» intendiert sein müsse64. Möglicherweise werde «die Figur des zweiten

(apokalyptischen Reiters») mit dem aX/loç «denjenigen der übrigen drei

gegenübergestellt», nicht nur dem ersten. Die Einschätzung dieser Indizien bei

Witulski bleibt insofern bemerkenswert unausgeglichen. Zudem ergibt sich

z.B. aus Apk 13,1.11 und 14,14-16.17-18 natürlich gerade nicht eine irgendwie

«kooperative» Verwendung eines — im jeweiligen Kontext — nur ein einiges

Mal gesetzten âXXoç. Die ctAToc;-Belege von 14,6.8.9 und von 14,15.17.18

zeigen vielmehr, dass dieses Wort zumal dann, wenn es mehrfach hintereinander

verwendet wird, im Sinne einer gewissen Parallelisierung gebraucht werden

kann65. In Apk 13(f.) handelt es sich lediglich um zwei Figuren, die je als

0r|pLOU (s. nur 13,1.11) bezeichnet werden, und sie werden durch das Adjektiv
äXXo(<;) einigermassen eng verknüpft, will das «andere Tier» doch, «dass die

Erde und ihre Bewohner dem ersten Tier die Proskynese erweisen» (V. 11).

In Apk 13 begegnet das Wort aXXo erst deutlich später als die zunächst (in
V. 1) eingeführte Gestalt eines «aus dem Meer heraufkommenden Tiers»; die

weist hier auf ein weiteres, nun «aus der Erde heraufkommendes [...] Tier»

hin, eben auf ein «anderes Tier». Und in Apk 14 handelt es sich um mehrere

Figuren, welche durch ccXXoç in Relation zueinander gesetzt werden. Im Blick
auf Apk 6,1-8 indes wird man fraglos nicht entsprechend urteilen dürfen: Das

61 Witulski: Apk 6,1-8 (Anm. 1), 40-42 (samt Anm. 148£). Um einen strikt durchgehaltenen
Chiasmus ging und geht es mir bei den formalen Beobachtungen zu Apk 6,1-4/8 im
Übrigen nicht (s. dazu nur Bachmann: Wo bleibt das Positive? [Anm. 9], 211).

62 Witulski: Apk 6,1-8 (Anm. 1), 116.

63 Ebd., 116.

64 Zitate: ebd., 40.40f.43.

65 Vgl. bes. Bachmann: Der erste apokalyptische Reiter (Anm. 9), 247f.



Die Szene von den vier apokalyptischen Reitern (Apk 6,1-8) 353

Wort CCÀA.OÇ begegnet in dieser Passage eben nicht dreimal — fehlt vielmehr
beim zweiten und dritten Ross —, und erstes und zweites Pferd folgen (in

6,2.4) kurz hintereinander. Insofern erinnert das Adjektiv aAAoç von 6,4 hier
eher an das Wort aHÄo von 12,366. Dort ist das «andere Zeichen», das es mit
dem «Teufel» (s. bes. 12,9) zu tun hat, auf ein fast unmittelbar vorher, in 12,1,

genanntes — ziemlich andersartiges — «Zeichen» zurückbezogen, nämlich auf
eine herrlich, u.a. mit «Sonne» und «Mond» ausgestattete «Frau», die man
korporativ begreifen und gerade mit denen verbinden soll, «die Gottes Gebote

halten und das Zeugnis in Bezug auf Jesus halten» bzw. «festhalten» (12,17).

Damit legt sich für 6,1-4 — und 6,1-8 — der Eindruck einer nicht spannungsfreien,

einer dynamischen Einheit nahe.

Dazu passt auch das Kai èÇf|A.0V in 6,4 — gleich zu Beginn der Aussage zum
«anderen Pferd» —, das ja an den betreffenden Ausdruck von 6,2 anknüpft.
Der Dativ tû Ka0r||j,év(p ètr' aütov in V. 4 bestätigt, dass es um eine derartige

Verbindung geht67. Der enge Konnex zum vorangehenden Dativ, zum (eöo0r|)

aùtcô (otécjjavoç) von V. 2, ist ganz unverkennbar, sofern das Pronomen da

fraglos den zuvor eben mit Ka0f||ievoç eiT
' aÙTOV bezeichneten Reiter meint.

Dass der Ausdruck èô60r) ai)Tto in V. 4 dann gegen Schluss auch noch wörtlich

aufgegriffen wird, spricht natürlich keineswegs gegen die soeben vermerkte

Beobachtung zum Dativ am Anfang des Verses68. Wegen der abschliessenden

Formulierung «es wurde ihm gegeben ein großes Schwert» ist es ja umso
signifikanter, dass es auch schon zuvor heisst: Kai tcô Ka0r)|iévto èïï' autou èôo0r)

aÛTCÔ laßeiv triu elpf|vr|v Êk xf|ç yf|ç.

Was die Motivik von Apk 6,1 f. anbetrifft, so dürfte es sich empfehlen, hier

in der gebotenen Knappheit lediglich solche Momente zu betrachten, denen

Witulski in seinem Buch eigene Gliederungsabschnitte widmet69: nämlich der

Pferde-Farbe, «weiß» (V. 2 [bzw. IB1]), dem «Kranz» (V. 2 [bzw. IB3]) und

dem Verb «siegen» (V. 2 [bzw. IB3]). Vorangestellt sei den betreffenden

Beobachtungen indes doch immerhin ein Blick auf ein auch unter strukturellen

66 S. dazu bes. ebd., 247f. Anders zumal Taeger: Hell oder dunkel? (Anm. 57), 143f.

67 S. bes. Bachmann: Noch ein Blick (Anm. 9), 410f. (samt) 23.

68 Witulski: Apk 6,1-8 (Anm. 1), 42, indes sagt: «Der Hinweis auf einen in Apk 6,4b gegen¬
über Apk 6,2c vorgezogenen Dativ verfangt nur, wenn der in Apk 6,4d vorliegende — und

eigentlich demjenigen in Apk 6,2c entsprechende - Dativ Kai 6ÖO0T} aùrw nicht berücksichtigt

wird.»
69 S. dazu zunächst lediglich ebd., 13.35.39.



354 Michael Bachmann

Gesichtspunkten bemerkenswertes Detail, dass es nämlich nur vom ersten «der

vier Lebewesen» heisst, es habe «wie mit einer Donnerstimme» gesprochen (V.

1 [bzw. IA2]).
Dass das «Lebewesen» der szenischen Einheit I «wie mit einer Donnerstimme»

redet, ist fraglos eine Besonderheit. Man kann zwar nicht gänzlich ausschliessen,

dass Markus Ohlers Annahme nicht einfach fehlgeht, dass eben diese

Kennzeichnung der «Stimme des ersten Tieres» «aber doch für die anderen Tiere
ebenfalls gelten dürfte»70. Wiederholt wird die betreffende Formulierung indes

im Nachfolgenden gerade nicht71. Das ist angesichts manch anderer Regularität
des uns beschäftigenden Passus 6,1 -872 natürlich auffällig, und die Verwendung
des Substantivs ßpoimj in der Johannesoffenbarung spricht noch zusätzlich

dafür, den eben im Blick auf das erste der vier Pferde explizit gegebenen Hinweis

ernst zu nehmen. Denn «die übrigen neun ßpofuf|-Belege der Apokalypse», 4,5;

8,5; 10,3.4a.b; 11,19; 14,2; 16,18 und 19,6, lassen erkennen, «daß [da] stets der

Aspekt der mit Gottes Gegenwart verbundenen Offenbarung eine Rolle spielt
(s. bes. 10.3-4; vgl. v. 7) und daß speziell bei der Redeweise <wie die Stimme

eines Donners) (14.2; vgl. 6,1) bzw. <von Donnern) (19.6) die mit dem

Christusereignis gegebene eschatologische Wende im Blick ist (vgl. zu 14.2-3

nur 5.9 und 14.4, zu 19.6 nur 19.7-9).»73

Man hat hier darum schwerlich primär Negatives zu assoziieren. Vielmehr
ist zumindest letztlich an das endzeitliche Heil zu denken, das sich in der

Apokalypse gerade mit derjenigen Figur verbindet, die das erste Siegel öffnet; die

wird denn auch in V. 1 — anders als in V. 3, V. 5 und V. 7 — eigens als àpviov
bezeichnet (vgl. nochmals 5,9-14).

70 M. Ohler: Die vier Reiter (Apk 6,1-8): Die Apokalypse des Johannes und ihre Rezeption,
in: G. Adam/U. Körtner/E. Pratscher (Hg.): Die Bibel in ihrer Auslegung (Wiener Jahrbuch

für Theologie 6), Wien 2006, 85-98, 86 Anm. 4. Vgl. Bachmann: Der erste apokalyptische

Reiter (Anm. 9), 250f.. Im Übrigen ist nicht auszuschliessen, dass das «mit sieben

Siegeln» versehene «Buch» von 5,1 (vgl. 5,5; etwa 6,1; 8,1) es einst eben gerade auch mit
den «sieben Donnerstimmen» von 10,3f. zu tun hatte (s. dazu R. Bergmeier: Die Buchrolle
und das Lamm (Apk 5 und 10), in: ders.: Das Gesetz im Römerbrief und andere Studien

zum Neuen Testament [WUNT 121], Tübingen 2000, 283-300, bes. [296-]299 [samt Anm.

118]).
71 Vgl. Witulski: Apk 6,1-8 (Anm. 1), 114.

72 Vgl. dazu lediglich o. (bei) Anm. 58f.

73 Bachmann: Noch ein Blick (Anm. 9), 411. Vgl. Boxall: The Revelation of Saint John (Anm.
19), 106.



Die Szene von den vier apokalyptischen Reitern (Apk 6,1-8) 355

Das Adjektiv «weiß.», mit welchem in 6,2 die Farbe des ersten der vier Pferde

benannt wird, kommt in der Johannesoffenbarung mehrfach vor, nämlich

15mal, während das Verb XeiiKcavco allein in 7,14 benutzt wird. Neben 6,2

gehören dabei dem engeren Kontext der Szene von den apokalyptischen Reitern,
wie schon zu berühren war, mehrere Belege an, nämlich immerhin vier bzw.,

zählt man 7,14 mit, fünf (nämlich: 4,4; 6,11; 7,9.13.14). In dem betreffenden

Artikel des «Theologischen Wörterbuchs zum Neuen Testament» meint
Wilhelm Michaelis für den Apokalypsebefund des Worts Àéukoç beobachten zu
können: Es handle sich da um eine «himmlische Farbe», und es sei (selbst in

Bezug auf 2,17) von der «eschatologischen Bedeutung, die die weiße Farbe»

hier habe, zu sprechen74. Ähnlich wird auch sonst geurteilt, etwa durch mich,

wenn ich von der «Flomogenität dieses Befundes» rede75 oder, jedenfalls
jenseits von 6,2, bei dem Adjektiv «ausnahmslos himmlische (1.14; 4.4; 14.14;

20.11) und/oder eschatologische Dinge (2.17; 3.4, 5, 18; 6.11; 7.9, 13; 19.11,

14a, 14b)» bezeichnet finde76. Das gilt jedenfalls auch für die Farbe der Pferde

von 19,11.14 — und ebenfalls hinsichtlich der Wolke von 14,14 (auf welcher

wieder jemand «sitzt»), Witulski freilich möchte hier (entsprechend seiner Idee

zur Abfassungszeit der Johannesoffenbarung) an den jüdischen Diasporaaufstand

in den Regierungsjähren Hadrians denken: Er versteht die in Apk 6,2

genannte Gestalt auf dem weissen Pferd darum als den Amtsvorgänger
Hadrians, als Trajan77. Bei diesem Interpretationsansatz wäre natürlich kein enger
Konnex insbesondere mit 19,11 gegeben und darüber hinaus für das letzte

Buch der Bibel keine einigermassen einheitliche ÀeuKOÇ-Verwendung
anzunehmen. Der Bielefelder Exeget vertritt darum «im Blick auf Apk 6,2a die

Möglichkeit, hier etwa einen <irdischen> und zugleich nicht-soteriologischen
Kontext anzunehmen und das Adjektiv hier in Aufnahme dessen [...] auf eine

74 W Michaelis: Art. itiuKOç, ileuKtuvco, in: ThWNT IV (1942), 247-256, 256.

75 Bachmann: Der erste apokalyptische Reiter (Anm. 9), 254. S. z.B. Taeger: Hell oder dunkel?

(Anm. 57), 140, Boxall: The Revelation of Saint John (Anm. 19), 107 (zu Apk 6,2), und
L. Garcia Urena: Colour Adjectives in the New Testament, NTS 61 (2015) 219-238, 236;

vgl. etwa R. Hanhart: Dodekapropheton 7.1: Sacharja 1-8 (BK XIV/7.1), Neukirchen-

Vluyn 1998, 398£, bes. 399 (zu Apk 6,2).
76 Bachmann: Noch ein Blick (Anm. 9), 408. Das Zitat dürfte zeigen, dass nicht wirklich

zutrifft, was Witulski: Apk 6,1-8 (Anm. 1), 21 Anm. 64, hinsichtlich des Verses 3,18 sagt:
«Dieser Beleg findet [...] in den Erörterungen M. Bachmanns [...] keine Berücksichti-

gung.»
77 S. bes. Witulski: Apk 6,1-8 (Anm. 1), 134(-136). Vgl. ebd., 13-35, bes. 22f.29-31.



356 Michael Bachmann

irdische Herrschergestalt zu beziehen, [...] einen römischen Regenten»78. Für
die These «imperialer Implikationen»79 wird dabei primär auf die Belege 4,4

und 19,11.14 verwiesen80. Aber so wenig bei 4,4 eine Sonderstellung der ja «auf

einem Thron sitzenden», herrscherlich wirkenden Gestalten der «24 Ältesten»

und bei 19,11.14 so etwas wie eine Färbung durch militärische Vorstellungen

zu leugnen ist, so unverkennbar sind doch hier wie dort die himmlische

Lokalisierung (s. nur 4,1.2; 19,11.14) und eine positive Wertung (s. nur 4,10; 5,8;

19,11.13£). Die Verwendung des Worts àcukoç in der Johannesoffenbarung

spricht also durchweg für eine recht helle Deutung des Belegs 6,2 — und das

wird überdies durch den engeren Kontext nachdrücklich gestützt81.

Der «Kran%», der, wie es in 6,2 heisst, dem Schimmel-Reiter «gegeben wurde»,

hat es fraglos irgendwie mit der «Ausstattung eines antiken Herrschers bei

der Huldigung» zu tun82. Das zwingt indes, sofern wir es hier mit einem

Moment bildlicher Redeweise zu tun haben, keineswegs zu einer Interpretation,
die «einfach» auf einen politischen Sieg oder eine bestimmte Herrschergestalt
deutet83. Da Witulski jedoch eben darauf hinauswill, versucht er im Blick auf
die acht axécjiccvoç-Belege der Apokalypse den zumindest weithin eher positiven

Gesamteindruck ein wenig abzuschwächen. Der ergibt sich im rückwärtigen

Kontext insofern, als es in 4,4.10 um die Kränze der 24 «Ältesten» in der

Umgebung Gottes geht — um «goldene Kränze» (V. 4), die, verbunden mit
einer Proskynese, vor dem «Thron» Gottes «niedergelegt» werden (V. 10) — und

in 2,10 um die Verheissung «des Kranzes des Lebens», ferner in 3,11 ähnlich

um ein (sozusagen auf dem Spiel stehendes) Ehrenzeichen für so etwas wie

Glaubenstreue. Im nachfolgenden Kontext handelt es sich in 12,1 um einen

78 Ebd., 30.

79 Ebd., 30.

80 S. ebd., 24-28.
81 Im Blick auf eine andere, eine eher dunkle Auslegung dürfte auch der Blick auf «die Ver¬

wendung des Wortfeldes xpuoôç ktÀ..» (Apk 6,1-8, 32) nicht weiterhelfen, obwohl Witulski
(ebd., 32f. [Zitat: 32]) das meint. Denn eben im Unterschied zu den ketiKOç-Belegen wird
z.B. bei der auffällig ausgestatteten Frau von 17,(1 -)5, «geschmückt mit Gold, Edelsteinen
und Perlen», die «einen goldenen Becher in der Hand» hat, explizit und unmissverständlich

mit tadelnden Worten gesagt, (dass sie «die große Hure» [V. 1] und) dass dieser herrlich
scheinende Becher «gefüllt mit den Gräueln und der Unreinheit ihrer Hurerei» sei.

82 Karrer: Ein optisches Instrument (Anm. 37), 414 (samt Anm. 52). Vgl. Witulski: Apk 6,1-8

(Anm. 1), 129-131.

83 S. dazu bes. ebd., 130f.l40-143.



Die Szene von den vier apokalyptischen Reitern (Apk 6,1-8) 357

«Kranz von zwölf Sternen», den die «am Himmel» gesehene «Frau» «auf ihrem

Haupt» hat, und nach 14,14 trägt der auf einer «weißen Wolke» ausgemachte

«Menschensohn», einigermassen vergleichbar, «einen goldenen Kranz auf
seinem Haupt» («und in seiner Hand eine scharfe Sichel»), «Der einzige até(])avo<;-

Beleg [der Johannesoffenbarung] für die Ausstattung dämonischer Wesen ist

dagegen bloß» — indes doch ausdrücklich — «vergleichend formuliert: auf den

Köpfen der kriegerischen Heuschrecken befindet sich so etwas <wie goldgleiche

Kränze) (9,7) ,»84

Diesen ziemlich einheitlich wirkenden Befund möchte Witulski im Blick
auf den Beleg 6,2 aufgrund von zwei, drei «Auffälligkeiten» so relativieren, dass

ein sozusagen politisches Verständnis dieser Stelle immerhin möglich scheinen

könnte85: In 9,7 werde die Vokabel nun einmal «mit <dunklen> [...] Mächten»

in Verbindung gebracht. Da der in 12,3; 13,1 und 19,12 begegnende «ôiâôrpa-

Begriff [in der Apokalypse] offensichtlich polyvalent» sei (s. nur 12,3; 19,12),

stelle sich ohnehin die Frage: «Warum sollte dies analog nicht im Blick auf den

Terminus OTécjjauoç möglich sein?» Ferner: «Einzig in Apk 6,2c wird dieser

Terminus nicht näher determiniert»86.

Freilich, diese «Auffälligkeiten» geben, genau besehen, nicht wirklich viel
her. Denn von Indeterminiertheit kann man allenfalls in einem grammatischen
Sinne sprechen, sofern das nachfolgende vikcov (Kai Iva viKT|ar|) doch fraglos
auf so etwas wie eine Reverenz gegenüber einem Sieger hindeuten wird, und
das vorangehende 4ôo0r| — als passivum divinum — verdeutlicht, dass es letztlich
Gott ist, der dem ersten der vier Reiter den als positiv zu begreifenden Kranz
verleiht87. Dass der in 19,12 im Blick auf Christus (vgl. 19,11-13) verwandte

Plural ôiaôf||j,a"ca in 12,3 hinsichtlich des «großen roten Drachen» gebraucht
wird, muss schwerlich verwundern: «The latter is permissible since the Dragon
is in many respects a caricature of Christ»88. Und wenn ein entsprechender

84 Taeger: Hell oder dunkel? (Anm. 57), 141. Vgl. Bachmann: Der erste apokalyptische Reiter

(Anm. 9), 257.

85 Witulski: Apk 6,1-8 (Anm. 1), 35-38, bes. 36-38 (Zitat: 36). (Vgl. ebd., 140£: (Annahme

[...], dass es sich bei dem Apk 6,2c erwähnten ozcfyctvôç [sic] um die corona civica handelt».)
86 Zitate: ebd., 37.38.36. Vgl. Taeger: Hell oder dunkel? (Anm. 57), 140.

87 Vgl. dazu lediglich Bachmann: Der erste apokalyptische Reiter (Anm. 9), 245, und Aune:
Revelation (Anm. 9), 394f.

88 R.H. Charles: A Critical and Exegetical Commentary on the Revelation of St. John (ICC),
2 Bde., Edinburgh 1920,1, 347.



358 Michael Bachmann

öictörpaTa-Beleg in 13,1 auch beim «Tier aus dem Meer» Verwendung findet,
hat das wahrscheinlich damit zu tun, «daß das Tier als Spiegelbild des Drachen

[...] aus dem Meer aufsteigt»89. Es lässt sich die Benutzung des in 19,12 fraglos

positiv gemeinten Substantivs ÖLCtöripa an den beiden Stellen 12,3 und 13,1, in
denen es um negative Grössen geht, also unschwer erklären: Sie ergibt sich aus

dem karikierenden Charakter von Entgegensetzungen und Entsprechungen,
welche die Apokalypse auch über diese zwei Belege hinaus bestimmen. Was

schliesslich die Vokabel atétjjauoç selbst und ihren allein in 9,7 zu beobachtenden

negativen Gebrauch angeht, nämlich: hinsichtlich der da thematisierten

«Eleuschrecken», so erhellt die einigermassen dunkle Färbung in diesem

Fall gerade nicht schon aus einer durch den Autor der Johannesoffenbarung

übergreifend durchgeführten Parodie. Hier wird die «Uneigentlichkeit» der

Redeweise, wie Witulski selbst anspricht90, vielmehr eben durch die Partikel wç

zum Ausdruck gebracht91 (die sich im Passus 9,2-11 denn auch nicht weniger
als neunmal findet). Insofern wird der «Kranz» von 6,2, bei welchem das (ôç ja

nicht begegnet, in einem positiven Sinn zu verstehen sein92!

Das Wort «siegen» schliesslich —, das in 6,2 sowohl als Partizip (vikûv) als

auch, nahezu unmittelbar danach, als finites Verb (ULic(|Or|93) vorkommt, begegnet

in der Johannesoffenbarung nicht eben selten, nämlich insgesamt 17mal.

Von diesem Bestand aus fällt einiges Licht auf die Belege eben von 6,2. Da

89 Bücher: Johannesapokalypse (Anm. 18), 82.

90 S. dazu Witulski: Apk 6,1-8 (Anm. 1), 37 (samt Anm. 128). Der Autor hält die These für
«wahrscheinlich [...], dass es sich bei dieser Uneigentlichkeit um ein an dieser Stelle [nämlich:

in Apk 9,7-10] bewusst gewähltes Darstellungsmittel handelt» (ebd., 37).
91 Vgl. Charles: Revelation of St. John (Anm. 88), I, 244f.: «Our author does not say [in Apk

9,7], that these demonic locusts had crowns on their heads, as in iv. 4, vi. 2, xii. 1, xiv. 14,

but the semblance of crowns.»
92 S. dazu Bachmann: Der erste apokalyptische Reiter (Anm. 9), 257 (und vgl. etwa ders.: Wo

bleibt das Positive? [Anm. 9], 210): «Der Kranz ist Zeichen des Heils (s. 2,10; 3,11; vgl.

14,14) und/oder der Zugehörigkeit zur himmlischen Welt (s. 4,4.10; 12,1; 14,14; vgl. 2,10).»

Vgl. (indes) Witulski: Apk 6,1-8 (Anm. 1), 35-37.

93 Bei Aune: Revelation (Anm. 9), 395, heisst es zu Recht: «The phrase vlkûv Kai Iva VLKijor),

literally (conquering that he might conquer», is very obscure Greek and syntactilly
problematic.» Indes, das Partizip Präsens «kann wie klassisch Vorhergegangenes bezeichnen

(den Impf, vertretend)» (F. Blass/A. Debrunner: Grammatik des neuestamentlichen
Griechisch, bearb. v. F. Rehkopf, Göttingen 1+1976, § 339,2b), und «vucûv Apk 2,7.11.17 us

kann an den att. Gebrauch von vucû <bin Siegen erinnern» (ebd., § 322,1 Anm. 1). Vgl. etwa
Bachmann: Der erste apokalyptische Reiter (Anm. 9), 252 (samt) Anm. 39.



Die Szene von den vier apokalyptischen Reitern (Apk 6,1-8) 359

die Vokabel in diesem Vers (zweimal) intransitiv gebraucht wird, sind natürlich
die zehn Fälle, bei denen es sich entsprechend verhält (2,7.11.17.26; 3,5.12.21

[2mal]; 5,5; 21,7; vgl. 15,294), von besonderem Interesse. Für das Verb gilt in
der Apokalypse nun bemerkenswerterweise: «intransitiv [...] wird es stets im

positiven Sinn von Siegen der Christen (in den Siegersprüchen der Sendschreiben

2,7.11 etc. sowie 21,7) oder Christi (5,5; in 3,21 ist beides miteinander

verbunden) verwendet»95.

Dass Witulski demgegenüber den transitiven Gebrauch des Worts geltend
macht, das in dieser Schrift gelegentlich auch «den <Sieg> der Christen bzw.

Christi über widergöttliche Mächte [...] (Apk 12,11; 15,2 bzw. Apk 17,14)»
meint96 (anders, sozusagen umgekehrt: 11,7; 13,7), wirkt angesichts dieser

grammatikalischen Differenz, die man nun einmal zu berücksichtigen hat,
schon sehr merkwürdig. Erst recht gilt das für die von ihm, Witulski, sogleich

angeschlossene Aussage, nämlich für die Formulierung: «Dann aber kann doch

a priori keinesfalls ausgeschlossen werden, dass er [d.h.: der Verfasser der

Johannesoffenbarung] sich in Apk 6,2d, um den [...] Sieg einer gottfeindlichen
Macht oder Figur oder auch eines politischen bzw. militärischen Führers zum
Ausdruck zu bringen, der intransitiven Form des Verbums uucato \sk] bedient
hat»97. Die immerhin zehn Vergleichsbelege für eine intransitive Verwendung
der Vokabel stützen eine solche Vermutung, wie wir sahen, gerade nicht. Mit
acht von ihnen (2,7.11.17.26; 3,5.12.21; 21,7; vgl. 15,2) stimmt 6,2 zudem noch

insofern zusammen, als auch sie das Partizip vucôv bieten (dabei zweimal

[nämlich in 2,7.17] nicht im Nominativ, sondern im Dativ, überdies durchweg
mit Artikel)98.

Auch das Motiv des Siegens, wie es hinsichtlich des ersten apokalyptischen
Reiters verwandt wird, ist demnach sehr wohl in einem eher positiven Sinne

zu begreifen. Das dürfte um so mehr gelten, als das Partizip von 6,2 auf einen

schon errungenen Sieg hindeuten wird (vgl. bes. 3,21; 5,5, auch 12,11).

94 S. zu dieser Stelle Aune: Revelation (Anm. 9), 871.

95 Taeger: Hell oder dunkel? (Anm. 57), 141. Ähnlich etwa: A. Feuillet: La premier cavalier de

l'Apocalypse, ZNW 57 (1966) 229-259, 240; Bachmann: Der erste apokalyptische Reiter

(Anm. 9), 258 (vgl. ders.: Noch ein Blick [Anm. 9], 408); Giesen: Offenbarung (Anm. 7),
175.

96 Witulski: Apk 6,1-8 (Anm. 1), 39.

97 Ebd., 39f. Vgl. ders.: Johannesoffenbarung und Kaiser Hadrian (Anm. 5), 116.

98 Vgl. dazu Bachmann: Wo bleibt das Positive? (Anm. 9), 211.



360 Michael Bachmann

Zusammengefasst: Die betrachteten Motive des Passus 6,2£, die Farbe des

Pferds, der dem Reiter letztlich durch Gott verliehene «Kranz» und ein mit
diesem Mann verbundenes Moment, dass er nämlich als Sieger auch weiterhin

siegen solle, sind innerhalb der Johannesoffenbarung, anders alsWitulski

möchte, durchweg ausgesprochen positiv konnotiert, und Entsprechendes gilt
auch für die «Donnerstimme», die allein im Blick auf den ersten epj(ou-Ruf

geltend gemacht wird. Das Strukturelle der Zusammenstellung von eben «vier

szenischen Einheiten» in 6,1-8 lässt zudem so etwas wie ein dynamisches
Miteinander erkennen, bei dem es denn auch nicht an einer gewissen Spannung
schon zwischen dem zum ersten Reiter-Pferd-Paar und dem im Blick auf das

nachfolgende Duo Gesagten fehlt. Ja, der Reiter auf dem weissen Pferd,
hinsichtlich dessen ja das Verb «siegen» zweimal intransitiv gebraucht wird und

hinsichtlich dessen denn auch eine Angabe eines konkreten Handlungsbereichs

gerade fehlt", wird überhaupt von den übrigen drei sessores ein wenig abgehoben,

u.a. doch wohl durch das Adjektiv akkoç von V. 4, fraglos jedoch mittels
der in V. 4, V. 6 und V. 8 ziemlich deutlich angesprochenen Aufgabenbereiche,
die es ja mit Kriegen bzw. Friedlosigkeit, mit einer (partiellen) Teuerung und

mit dem Tod vieler Menschen zu tun haben.

(iii) Dieses spannungsvolle Miteinander, das sich recht gut zu den bereits

zuvor zusammengestellten, nicht selten hellen Momenten des engeren Kon-
texts 4,1-8,6 (s.o. (i)) fügt, ist, wie nun immerhin umrissen werden soll, auch

traditionsgeschichtlich von einigem Interesse100. Weniger wichtig dürfte in diesem

Zusammenhang der Bestand der sog. synoptischen Apokalypse (Mk 13 par.)
sein101. Da sind ja erhebliche Differenzen zu dem Passus Apk 6,1-8 kaum

zu übersehen - im Sprachlichen (vgl., was etwa die «Pest» angeht, Lk 21,11

[Àoi|iOt] mit Apk 6,8 fGctuatoç]), bei der Anordnung (vgl. bes. Mk 13,21 f. par.

99 S. dazu lediglich Bachmann: Der erste apokalyptische Reiter (Anm. 9), 263, und Herzer:
Der erste apokalyptische Reiter (Anm. 8), 231.237.

100 Von einem solchen Aufmerken ist bei Witukski: Apk 6,1-8 (Anm. 1), nicht eben viel zu

spüren — jedenfalls nicht im Blick auf das alttestamentliche und frühchristliche Schrifttum.
Zu dem im Nachfolgenden knapp bedachten Stoff vgl. Bachmann: Noch ein Blick (Anm.
9), 413-425 (vgl. im Übrigen: ders.: Der erste apokalyptische Reiter [Anm. 9]; ders.: Wo
bleibt das Positive? [Anm. 9], 212£), ferner o. (bei) Anm. 15.44.

101 Vgl. z.B. Boxall: The Revelation of Saint John (Anm. 19), 104-105, ferner Bachmann:

Noch ein Blick (Anm. 9), 413.424f. Anders etwa A. Kerkeslager: Apollo, Greco-Roman

Prophecy, and the Rider on the White Horse in Rev 6:2, JBL 112 (1993) 116-121, bes. 117f.



Die Szene von den vier apokalyptischen Reitern (Apk 6,1-8) 361

Mt 24,24 [zudem indes auch Mk 13,5f. par], und zwar hinsichtlich der für Apk
6,1 f. manchmal geltend gemachten Momente «Pseudochristus» und «Pseudo-

prophet») und in Bezug auf die Anzahl der jeweils berücksichtigten «Phasen»102.

Entschieden näher liegt es, genereller an den übergreifenden «Motivkomplex»

der sog. Theophanie bzw. der göttlichen Offenbarung103 zu denken, also

«Jahwes [...] sichtbares Kommen mit gewaltigen Begleiterscheinungen und
irdischen oder kosmischen Schreckreaktionen»104 als Hintergrund zu begreifen.

Darauf führen etwa schon die z.B. auch von Witulski erwähnten gewissen

Analogien innerhalb des Sacharjabuchs hin, nämlich Sach 1,7-17 und Sach

6,1-8105, wo es ja um so etwas wie Visionen von (vier) Pferden (sowie
Reitern) und von vier farblich unterschiedenen Pferdegespannen (sowie Wagen)

geht106. Robert Hanhart, dessen Sacharja-Kommentar Witulski immerhin
benutzt107, spricht denn auch — ohne dass der Bielefelder Neutestamentier
das erwähnte — im Blick auf die Johannesoffenbarung und speziell auf den

Passus Apk 6,1-8 «von der johanneischen Interpretation», und in Bezug auf
V. lf. formuliert er: «Eine als Interpretation des Nachtgesichts zu erklärende

Gemeinsamkeit des ersten Reiters der johanneischen Apokalypse mit dem

ersten der sacharjanischen Vision dürfte darin zu sehen sein, dass auch dem

sacharjanischen ersten Reiter [von Sach 1,8-10] dadurch eine übergeordnete

Sonderstellung gegenüber den drei folgenden zugewiesen wird, dass er als

einziger nicht in die Erde ausgeht, sondern [...] stehen bleibt. Seine Deutung

auf den Repräsentanten des Gottesvolkes, der den <Engelfürsten> der

Israel bedrängenden Reiche vorangeht [...], entspräche dann der Deutung

102 Vgl. Bachmann: Noch ein Blick (Anm. 9), 424f.
103 Das Wort «Motivkomplex» wird im Titel der folgenden Monographie verwandt: A. Scriba:

Die Geschichte des Motivkomplexes Theophanie. Seine Elemente, Einbindung in
Geschehensabläufe und Verwendungsweisen in altisraelitischer, frühjüdischer und frühchristlicher
Literatur (FRLAN 167), Göttingen 1995. Vgl. die o. in Anm. 100 gegebenen Hinweise auf
meine eigenen Veröffentlichungen, ferner: Herzer: Der erste apokalyptische Reiter (Anm.
8), bes. 234f.242 samt Anm. 60.

104 A. Scriba, Art. Theophanie, in: EKL3 4 (1996), 865-867, 865 (wo übrigens der Terminus

«Theophanie» als «formgeschichtl. Bezeichnung» auf Jörg Jeremias zurückgeführt wird).
105 S. (nochmals) Witulski: Apk 6,1-8 (Anm. 1), 1.33.54.95f.l49.
106 Nach Hanhart: Sacharja 1-8 (Anm. 75), 80, handelt es sich bei Sach 1,7-17 um ein «Gesicht

Jahwes», und im Blick auf Sach 6,1-8 formulierte er (ebd., 392): «von Jahwe aus seinem

heiligen Bereich ausgesandte Boten».

107 Nämlich: Witulski: Apk 6,1-8 (Anm. 1), 149.



362 Michael Bachmann

des ersten johanneischen Reiters auf die himmlische Macht, durch die das

götdiche Gericht [...] zum Sieg der Versöhnung geführt wird.»108 Dass dem

in etwa so sein wird, erhellt zudem auch noch aus der engen Entsprechung
zwischen Sach 1 ,(11 -)12 (mit der «Klage über das Nichterfülltsein der Israel

verheißenen Erlösung nach siebzigJahren der Verbannung»109) und Apk 6,10

(mit dem Märtyrer-Ruf beim fünften Siegel110: «Wie lange, Herr, Heiliger und

Wahrhaftiger, richtest und rächst du unser Blut nicht an denen, die auf der

Erde wohnen»).
Ausserdem wird in Theophanie-Passagen auch jenseits von Sach 1 und 6

verschiedendich eine Vierzahl von auftretenden «Gestalten» erwähnt111, und

so etwas wie hippologische Bildlichkeit begegnet ebenfalls112 — im Zusammenhang

mit dem Erscheinen von Göttlichem verschiedentlich auch ein «Bogen»

(vgl. Apk 6,2)113. Nicht selten findet sich bei diesen gerade auch Momente des

Schreckens und des Gerichts bietenden textlichen Zusammenhängen zugleich
eine Hypostasierung im Blick auf den wichtigen positiven Aspekt des

Gesamtgeschehens114.

108 Zitate: Hanhart: Sacharja 1-8 (Anm. 75), 400.

109 Ebd., 80.

110 Vgl. dazu o. (bei) Anm. 47.

111 Z.B. in Dan 7 (s. bes. V. 2-8; vgl. Dan 2, bes. V. 31-45) und in äthHen 87f. (s. bes. 87,2

[wonach eine schneeweisse Person und drei andere mit ihr vom Himmel herabkommen];
vgl. dazu lediglich Bachmann: Noch ein Blick (Anm. 9), 415[f.]). Vgl. ferner etwa Ez 14,21

(s. dazu Witulski: Apk 6,1-8 [Anm. 1], 191 f.), auch Apk 7,1 (vgl. dazu Bachmann: Noch ein

Blick [Anm. 9], 418).
112 S. dazu Bachmann: Noch ein Blick (Anm. 9), 418-420 samt Anm. 52£, wo ich u.a. auf

2Kön 6,15-17, auf die sog. Heliodor-Legende (s. bes. 2Makk 3,24-26; 4Makk 4,10) und auf
TestAdam 4,6f. (bzw. 4,13-17) verweise, ferner auf Othmar Keel/Christoph Uehlinger,
Göttinnen, Götter und Gottessymbole. Neue Erkenntnisse zur Religionsgeschichte
Kanaans und Israels aufgrund bislang unerschlossener ikonographischer Quellen (QD 134),

Freiburg/Basel/Wien 1992, 394-399. S. bes. ebd., 398 (im Blick auf Sach 1,7-17): «berittene

Polizei des Himmelsgottes Jahwe».
113 S. dazu lediglich Bachmann: Noch ein Blick (Anm. 9), 422 - mit Hinweisen u.a. auf die

Septuaginta-Formulierungen von Hab 3,9 und Thr 2,4; 3,12 (vgl. Weish 5,21, auch 2Makk

10,29f.). Vgl. M. Albani: Der eine Gott und die himmlischen Heerscharen. Zur Begründung

des Monotheismus bei Deuterojesaja im Horizont der Astralisierung des

Gottesverständnisses im Alten Orient (ABG 1), Leipzig 2000, bes. 184-239.

114 S. dazu bes. Bachmann: Noch ein Blick (Anm. 9), 422, wo ich u.a. auf Ez 9 (s. bes. V. 2-4

[wonach ein in Linnen gekleideter Mann Schutzzeichen vergibt]); Sach 1; Hab 3LXX (s.

bes. V.5: À6yoç-«Gestalt»); äthHen 87f. (bes. 87,2); Sib 3 (s. bes. V. 652f.) Bezug nehme.



Die Szene von den vier apokalyptischen Reitern (Apk 6,1-8) 363

Insofern unterstützen gerade alttestamentliche und frühjüdische

Offenbarungsaussagen das bereits synchron Erarbeitete (s.o., bes. (ii)): Dem in einem

eher hellen Sinne zu begreifenden Reiter von Apk 6,2f. sind die drei auf ihn

folgenden (s. Apk 6,3-8) zuzuordnen, und die lassen auch Schreckliches erwarten,

nämlich nicht zuletzt Kriege, eine gewisse Teuerung und das Todesverhängnis.

Dass gerade im Blick auf den siegreichen Schimmelreiter offenkundig
u.a. solche Assoziationen möglich sind, die es mit Apollo oder mit römischen

Feldherrn und Herrschern zu tun haben115, kann und soll natürlich keineswegs

bestritten werden. Aber die in sich differenzierte Vierergruppe von Apk 6,1-
8 — bei der übrigens nicht zuletzt Bemerkungen von V. 6 («inmitten der [...]
Lebewesen»; «Ol und Wein») zumal an Hab 3LXX (s. bes. V. 2.17), einen wichtigen

Theophanie-Passus116, denken lassen117 — ist jedoch wahrscheinlich etwas

weniger von derartigen nicht sonderlich jüdischen Momenten der hellenistischen

Welt bestimmt, vielmehr zunächst durch die schon im Alten Testament

angelegte Theophanie-Tradition118. Dieser «Motivkomplex» nun verbindet
denn auch Positives mit eher Negativem.

3. Hermeneutisches

Ein auch nur etwas genauerer Blick auf die Rezeptionsgeschichte des Passus

Apk 6,1-8 lässt und liess (s.o. 1) nicht nur auf recht unterschiedliche

Auslegungsvarianten dieser Verse aufmerken, sondern ausserdem Folgendes deutlich
werden: Die wenigen Bemerkungen, die Martin Luther 1530 im Blick auf die

apokalyptischen Reiter formulierte, haben zu einem ziemlich scharfen Bruch
bei der Exegese dieses Zusammenhangs geführt — hin zu einer eher dunklen

Interpretation —, waren dabei indes nicht unerheblich durch solche Momente

mitbedingt, die (wie der diese Episode betreffende berühmte Holzschnitt
Albrecht Dürers von 1498 oder wie erst recht die Belagerung Wiens durch

115 S. dazu etwa Kerkeslager: Apollo (Anm. 101), 118-120, Karrer: Apoll (Anm. 54), bes. 227-
239 (vgl. indes ebd., 243), auch ebd., 245-251, und Witulski: Apk 6,1-8 (Anm. 1), 121-199.

Vgl., was Apollo angeht, (indes) auch: Bachmann: Noch ein Blick (Anm. 9), 422-424, bes.

423 (wo ich formuliere, es ergebe «Apollo als Delphinreiter entschieden mehr Sinn als auf
einem Pferde sitzend»).

116 S. dazu lediglich Scriba: Geschichte des Motivkomplexes (Anm. 103), 153-157 (und ebd.,

225-230).
117 Vgl. Bachmann: Noch ein Blick (Anm. 9), 413.

118 Vgl. Karrer: Apoll (Anm. 54), 248f.



364 Michael Bachmann

die Türken im Jahr 1529) jedenfalls nicht allein auf Beobachtungen an der

Johannesoffenbarung selbst beruhen. Zu berücksichtigen ist selbstverständlich,
dass ältere Textabschnitte bzw. Texte häufig ein breiteres Bedeutungsspektrum

haben können als etwa ein Abschnitt eines um Genauigkeit bemühten
Gesetzeskodexes des 21. Jahrhunderts, und für mit Bildern arbeitende antike

Formulierungen, insofern auch für apokalyptische Literatur, gilt das natürlich

erst recht119. Aber es scheint doch zweifelhaft, ob im Blick auf solche

Formulierungszusammenhänge einander recht strikt widersprechende Auslegungsvorschläge

gleichberechtigt nebeneinander bestehen können. Auch Autorinnen
und Autoren des Altertums dürften ja zumeist bestimmte Intentionen verfolgen.

Für die Johannesoffenbarung kann so etwas schon wegen der bereits

zitierten Eingangsworte (1,1-3) als sicher gelten, und der Schluss der Schrift (s.

bes. 22,6f. 16-20) bekräftigt diese Einschätzung.
Bei einem Nebeneinander deutlich divergierender Interpretationsversuche

bzw. klar voneinander abweichender Paradigmen wird, wissenschaftstheoretisch

geurteilt, — neben der Wahrnehmung der betreffenden (auslegungs)ge-

schichtlichen Konstellation(en) (s. nochmals o. 1) — verschiedentlich das

Bemühen um so etwas wie eine nachvollziehbare Falsifikation eines solchen

Ansatzes wichtig sein, den man nicht teilen zu können meint12". Dazu ist er zum
einen möglichst klar zu beschreiben (s. nochmals o. 1). Zum anderen und vor
allem wird denjenigen Daten, um deren Interpretation es geht, ein besonders

hoher Rang zuzuweisen sein. D.h. es wird bei der Auslegung einer bestimmten

Passage oder Schrift «das Prinzip von einem gewissen Vorrang der Synchronie

vor der Diachronie» zu wahren sein, ohne dass damit diachrone, insbesondere

traditionsgeschichtliche Faktoren als unwichtig zu erachten wären121. Während

Thomas Witulski seine These über die Abfassungszeit der Johannesoffenbarung

(nämlich: unter Kaiser Hadrian) abzusichern versucht und deshalb das

angeblich — und wirklich nur angeblich — «kontrastive» Modell einer Interpretation

von 6,1-8 widerlegen will, möchte das vorliegende Papier die «Gegen-

119 S. dazu Giesen: Offenbarung (Anm. 7), 20f. Vgl. Bachmann: Vom Lesen (Anm. 42), bes.

34£, ferner: ders.: Die Johannesoffenbarung (Anm. 45), 346-370, bes. 352f.358-360.
120 S. dazu zumal K.R. Popper: Ausgangspunkte. Meine intellektuelle Entwicklung (Serie Piper

4188), München/Zürich 2004, bes. 53-56, und Th.S. Kuhn: Die Struktur wissenschaftlicher

Revolutionen (stw 25), Frankfurt am Main 21976, 155-170, bes. 157f.

121 S. dazu lediglich Bachmann: Vom Lesen (Anm. 42), 32-43, bes. 41-43 (Zitat: 42).



Die S2ene von den vier apokalyptischen Reitern (Apk 6,1-8) 365

these» einer durchweg ziemlich dunklen, insofern «integrativen» Auslegung
falsifizieren oder doch immerhin einen Beitrag dazu leisten. Synchrone (s.o. 2,

dort (i) und (ii)) und auch diachrone Beobachtungen (s.o. 2, dort (iii)) an und

zu diesem Passus widersprechen ja, wie sich aufzeigen liess, sehr deutlich dem

von Witulski verfochtenen Ansatz. Und sie stützen zugleich jene Auffassung,
der gemäss die apokalyptischen Reiter eben Gottes endzeitliches Eingreifen
betreffen werden, welches genauer durch einen bereits errungenen und sich

im erhofften Geschehen letztlich weiter durchsetzenden Sieg, den Sieg Christi,
bestimmt sein soll122 — und insofern für die Gegner der Gemeinde auch Negatives

erwarten las st —.

122 Obwohl zumal V. 2 fraglos gerade auch an Christus denken lässt (vgl. bes. 1,17£; 3,21; 5,5;

12,11; 17,14) und obwohl das Mit- und Nacheinander von 6,1-8; 14,14-20 und 19,11-21
schwerlich auf Zufall beruhen dürfte — insofern hohes Interesse verdienen wird (s. dazu

nur Bachmann: Der erste apokalyptische Reiter [Anm. 9], 270-273; vgl. Boxall: Rev 6:1-2

[Anm. 19], 423 samt Anm. 3) —, scheint es mir doch nicht zwingend, den ersten
apokalyptischen Reiter dezidiert als Christus zu begreifen (s. etwa Bachmann: Noch ein Blick
[Anm. 9], 425 [«Hypostasierung des Erscheinens Gottes»]; vgl. ders.: Wo bleibt das Positive?

[Anm. 9], 214). Vgl. o. (bei) Anm. 18.



366 Michael Bachmann





368 Michael Bachmann

Abstract
Thomas Witulski plädiert in einem 2015 vorgelegten Buch dafür, die Szene von den

vier apokalyptischen Reitern (Apk 6,1-8) auf den Diaspora-Aufstand der Juden
Nordafrikas zu beziehen, und er versucht so, seine bereits früher aufgestellte Spätdatierungs-

hypothese der Johannesoffenbarung abzustützen. Der vorliegende Beitrag befasst sich

mit Witulskis These. Zunächst ist auf Rezeptionsgeschichtliches hinzuweisen: Der Passus

Apk 6,1-8 ist jahrhundertelang eher positiv begriffen worden; erst Martin Luthers
Neues Testament von 1530 markiert einen erheblichen Bruch in der Rezeptionsgeschichte.

Synchrone Beobachtungen zeigen indes, dass es sich bei Apk 6,1-8 um einen

«dynamischen» Abschnitt handelt, bei dem jedenfalls die erste Pferd-Reiter-Einheit
[V. 1 f.] positiv zu verstehen sein wird. Diachron kommt das Theophanie-Motiv hinzu,
bei dem auch sonst verschiedentlich vier Gestalten «dynamisch» verbunden werden,

von denen die erste fraglos positiv konnotiert ist.

In a book published 2015, Thomas Witulski argues for referring the scene of the four
apocalyptic horsemen (Ape 6:1-8) to the Diaspora-Uprising of the Jews of North
Africa, thus trying to support his earlier late dating hypothesis of the Revelation of John.
This article deals with Witulski's thesis. First of all, the history of reception must be

pointed out: The passage Ape 6:1-8 has been understood for centuries in most cases

positively; but Martin Luther's New Testament of 1530 marks a considerable break.

However, synchronic observations indicate that Ape 6:1-8 is a «dynamic» section, in
which at least the first horse-rider-unit (v. 1-2) must be understood positively. Under
diachronic aspects there has to be added the theophany motif. It sometimes connects
four «figures» «dynamically», and the first of them in these cases is unquestionally rated

positively.

Michael Bachmann, Siegen


	Die Szene von den vier apokalyptischen Reitern (Apk 6, 1-8) : eine positiv konnotierte Visionsreihe

