
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 74 (2018)

Heft: 4

Artikel: Oszillationen eines Traumas : biblische Erzählungen der Eroberung
Jerusalems

Autor: Ammann, Sonja

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877608

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877608
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 74 2018 Heft 4

Oszillationen eines Traumas

Biblische Erzählungen der Eroberung Jerusalems1

1. Einleitung

Heutige Leserinnen und Leser stossen sich nicht selten an alttestamentlichen

Erzählungen über Krieg und Gewalt. Betrachtet man die antiken Entstehungsund

Überlieferungskontexte alttestamentlicher Texte, ist die Präsenz von
Kriegserzählungen jedoch kaum überraschend: Bewaffnete Konflikte und
militärische Beherrschung durch Grossreiche prägten die historische Erfahrung
der Menschen im antiken Israel und Juda. Die Auswirkungen kriegerischer

Ereignisse werden in den Bibelwissenschaften als wesentlicher Faktor für die

Entstehung und Überarbeitung historischer Erzählungen diskutiert.2 Manche

Exegeten beschreiben die Texte des Alten Testaments insgesamt als

Krisenbewältigung, in der auf Gewalterfahrungen reagiert und Gewaltgeschichte
reflektiert wird.3 In der Erforschung des Verhältnisses zwischen Gewalt in der

Lebenswelt und in der Literatur wird dabei gerne der Begriff des «Traumas»

verwendet. Im vorliegenden Beitrag werde ich an das Konzept des «kulturellen

1 Der folgende Beitrag stellt die leicht überarbeitete Fassung meiner Antrittsvorlesung vom
13. April 2018 an der Universität Basel dar. Der allgemeinverständliche Stil des Vortrags
wurde in der schriftlichen Fassung beibehalten.

2 So stellte sich beispielsweise Noth die Abfassung des «Deuteronomistischen Geschichts¬

werks» als Versuch vor, die erlebte Katastrophe zu deuten, vgl. M. Noth: Überlieferungsgeschichtliche

Studien. Die sammelnden und bearbeitenden Geschichtswerke im Alten
Testament, Darmstadt 21957, 110.

3 Vgl. T. Römer: The Hebrew Bible as Crisis Literature, in: A. Berlejung (Hg.): Disaster and

Relief Management, FAT 81, Tübingen 2012, 159-177; D.M. Carr: Holy Resilience: The
Bible's Traumatic Origins, New Haven 2014.

ThZ 4/74 (2018) S. 231-278



320 Sonja Ammann

Traumas» (J. Alexander) anknüpfen, um alttestamentliche Erzählungen der

Eroberung Jerusalems zu untersuchen. Die babylonische Eroberung Jerusalems

nimmt in der Gewaltgeschichte des antiken Israels einen besonderen Platz ein.

Die alttestamentlichen Texte in ihrer heutigen Gestalt sind grösstenteils erst

nach der babylonischen Eroberung entstanden, und die Eroberung Jerusalems

ist, als Beginn des babylonischen Exils, ein prägendes Thema biblischer
Literatur.

In diesem Beitrag werde ich unterschiedliche biblische Erzählungen der

babylonischen Eroberung Jerusalems vorstellen und anschliessend zeigen, wie
sich diese Eroberung in Form eines bestimmten Narrativs als kulturelles Trauma

etabliert. Meine Hauptthese ist dabei, dass sich (1.) im Laufe der Zeit aus

den unterschiedlichen Erzählungen ein vereinfachtes Narrativ herauskristallisiert,

unter anderem durch zunehmende Fokussierung auf einzelne

Protagonisten und durch deren Typisierung, und (2.), dass sich diese Fokussierung
und Typisierung sowohl auf der Mikroebene der Textgeschichte als auch auf
der Makroebene der Literaturgeschichte beobachten lässt. Zwei Textbeispiele

sollen diesen Prozess illustrieren, können aber natürlich nur einen kleinen

Einblick in das reiche Material geben. Abschliessen werde ich mit einigen
Hinweisen zu Funktionen dieses vereinfachten Trauma-Narrativs in der weiteren

Kulturgeschichte.

2. Trauma und kollektives Gedächtnis

Der Begriff «Trauma» ist heute umgangssprachlich und in der Wissenschaft

weit verbreitet und wird unterschiedlich verwendet. Das Spektrum reicht von
einer psychoanalytischen Verwendung im Anschluss an Freud über die

individualpsychologische Diagnose «Posttraumatische Belastungsstörung» bis

zu neueren Traumakonzepten in der Literaturwissenschaft, der
Geschichtswissenschaft und anderen Kulturwissenschaften. Dabei haben sich neben

dem individuell-psychologischen Trauma-Konzept auch verschiedene sozi-

alpychologische und kollektive Trauma-Konzepte etabliert, insbesondere im
Nachdenken über die Kriege des 20. Jahrhunderts.4 Gemeinsam ist den ver-

4 Für einen Überblick über Verwendungsweisen des Trauma-Begriffs vgl. B. Fraisl: Trau¬

ma. Individuum, Kollektiv, Kultur, in: Stadt und Trauma. Annäherungen - Konzepte -

Analysen, Würzburg 2004, 19-39. Eine ausführlichere Einführung in die interdisziplinäre
Traumaforschung und unterschiedliche Konzeptionen von Trauma bietet R. Poser: Das



Oszillationen eines Traumas 321

schiedenen Trauma-Begriffen, dass sie sich auf die Verarbeitung im Gedächtnis

beziehen. «Trauma» bezeichnet nicht ein Ereignis, sondern die Reaktion

darauf.

Im Folgenden werde ich mich auf einen kollektiven Trauma-Begriff
beziehen. Mit «kollektivem Trauma» ist dabei nicht einfach eine Gruppe von
je individuell traumatisierten Menschen gemeint. Vielmehr geht es um ein

Trauma, das das kollektive Gedächtnis einer Gruppe betrifft.3 Dieser Ansatz

scheint mir für die Untersuchung alttestamentlicher Texte besonders geeignet.

Das Alte Testament ist eine Sammlung von Schriften, die über einen

langen Zeitraum von einer Vielzahl von Menschen verfasst, überarbeitet,
überliefert wurden; es ist kollektiv produzierte Traditionsliteratur. Erinnerung

spielt darin eine wichtige Rolle, die Aufforderung, sich zu erinnern, aber

auch die Aufforderung, den kommenden Generationen diese Erinnerungen
weiterzugeben (vgl. z.B. Dtn 6,20-24). Im Grunde ist das der Prozess, den

Maurice Halbwachs als «mémoire collective» beschreibt.6 Eine Gruppe von
Menschen erstellt im Erzählen ein geteiltes Bild einer gemeinsamen Vergangenheit.

Diese geteilte Vorstellung der Vergangenheit wird zum Ankerpunkt
der «kollektiven Identität» der Gruppe, sie vermittelt Werte, Normen und

Gemeinschaftsgefühl für die Gegenwart und Zukunft.
Wie wird nun ein einschneidendes Ereignis zum Trauma in diesem

kollektiven Gedächtnis? Ich bediene mich hier des Konzepts des «kulturellen
Traumas» in Anlehnung an Ron Eyerman und Jeffrey Alexander, das sich

besonders eignet, um die Etablierung eines kollektiven Traumas als Prozess zu
untersuchen.7 Ein kulturelles Trauma entsteht nach Jeffrey Alexander, wenn

Mitglieder einer Gruppe sich einem schrecklichen Ereignis unterworfen fühlen,

das unauslöschliche Spuren in ihrem Gruppenbewusstsein hinterlässt, ihre

Ezechielbuch als Trauma-Literatur, VTSup 154, Leiden u.a. 2012, 57-119.
5 Zur Übertragbarkeit des Trauma-Begriffs auf Kollektive und zum Zusammenhang mit

kollektiver Identität und kollektivem Gedächtnis vgl. A. Kühner: Trauma und kollektives

Gedächtnis, Gießen 2008, 87-89 und passim.
6 Vgl. M. Halbwachs: Les cadres sociaux de la mémoire, Paris 1925 (deutsch: Das Gedächt¬

nis und seine sozialen Bedingungen, Frankfurt a.M. 1985); ders.: La mémoire collective,
Paris 1950 (deutsch: Das kollektive Gedächtnis, Frankfurt a.M. 1991).

7 Vgl. R. Eyerman: Cultural Trauma. Slavery and the Formation of African American Iden¬

tity, Cambridge 2001, 1-22; J.C. Alexander: Toward a Theory of Cultural Trauma, in: ders.

u.a. (Hg.): Cultural Trauma and Collective Identity, Berkeley 2004, 1-30.



322 Sonja Ammann

Erinnerungen dauerhaft prägt und ihre zukünftige Identität grundlegend und

unwiderruflich verändert.8

Wird eine bestimmte Repräsentation des schrecklichen Ereignisses von der

Gruppe anerkannt und in das geteilte Bild der Vergangenheit integriert, so

etabliert es sich als kulturelles Trauma. Die Repräsentation muss dazu ein

überzeugendes Narrativ liefern, das möglichst breite Teile der Gesellschaft einbezieht

und Antworten etwa auf folgende Fragen liefert:9

a. Das Geschehen: Was ist das Schreckliche, das passiert ist?

b. Das Opfer. Wer ist das Opfer? Welche Personengruppe, welche Individu¬

en sind betroffen? Und wie verhalten sich diese zum Rest der Gemeinschaft?

c. Zuweisung von Verantwortung. Wer hat das Geschehen verursacht? Wer ist
verantwortlich? Wer trägt die Schuld?

Im Erleben hat ein schreckliches Ereignis diese Klarheit nicht. Gewalt wird in

Konflikten oft von verschiedenen Seiten ausgeübt. Erst durch einen Prozess

der Zuschreibung werden Täter- und Opferrollen klar verteilt, Sieger und

Besiegte, «die Guten» und «die Bösen» ausgemacht.

3. Biblische Erzählungen der EroberungJerusalems

Die babylonische Eroberung Jerusalems gilt sowohl den biblischen Verfassern

als auch modernen Historikern als einschneidendes Ereignis der Geschichte

Israels.

Nach dem Zerfall des neuassyrischen Reiches gerät die Levante Ende des 7.

Jahrhunderts v.u.Z. kurzzeitig unter ägyptische Herrschaft. Unter Nebukad-

nezzar rücken die Babylonier gegen Westen vor. Im Jahr 605 schlagen sie die

Ägypter in der Schlacht bei Karkemisch am Eufrat. Mit dem Vordringen Ne-
bukadnezzars nach Syrien-Palästina wird König Jojakim von Juda 604

babylonischer Vasall, so wie auch seine Nachbarstaaten in der Region. Als aber

die Babylonier drei Jahre später in einer Schlacht an der ägyptischen Grenze

hohe Verluste erleiden und Ägypten wieder zu erstarken scheint, stellt Jojakim

8 «Cultural trauma occurs when members of a collectivity feel they have been subjected to
a horrendous event that leaves indelible marks upon their group consciousness, marking
their memories forever and changing their future identity in fundamental and irrevocable

ways.» Alexander: Cultural Trauma (Anm. 7), 1.

9 Ders.: Cultural Trauma (Anm. 7), 13-15.



Oszillationen eines Traumas 323

von Juda seine Tributzahlungen ein und fällt von Babylon ab. Doch Nebukad-

nezzar wird dem drohenden Verlust der syro-palästinischen Landbrücke nicht
tatenlos zusehen.10

Die dann folgenden Ereignisse werden zu Krieg, Zerstörungen und
Deportationen in Juda und Jerusalem, und schliesslich zum Ende der judäischen
Monarchie führen. Zahlreiche Texte des Alten Testaments nehmen auf diese

Ereignisse Bezug. Neben poetischen und prophetischen Texten — z.B. Klagelieder
oder Ezechiel — finden sich auch mehrere, durchaus unterschiedliche Erzählungen

der babylonischen Eroberung. Die narrativen Texte, die ich im Folgenden
kurz vorstellen werde, sind literargeschichtlich miteinander verbunden.11

Fig. 1 : Schematische Darstellung der literargeschichtlichen Beziehungen zwischen den

biblischen Erzählungen der Eroberung Jerusalems.

3.1 II Könige 24-25

In II Kön 24-25 wird erzählt, dass Nebukadnezzar ein erstes Mal zur Zeit
des judäischen Königs Jojakim gegen Jerusalem zieht, und Jojakim sein Vasall

10 Diese Zusammenfassung der historischen Hintergründe ist angelehnt an C. Frevel: Ge¬

schichte Israels, Stuttgart 2016, 270-271. Ausführlicher zur Vorgeschichte der babylonischen

Eroberung vgl. O. Lipschits: The Fall and Rise of Jerusalem. Judah Under Babylonian

Rule, Winona Lake, IN 2005, 1-55.

11 Für Vergleiche der biblischen Texte über die Eroberung Jerusalems siehe auch, mit unter¬
schiedlichen Schwerpunkten, RR. Ackroyd: Historians and Prophets, in: Studies in the

Religious Tradition of the Old Testament, London 1987, 121-151; R. Albertz: Die Exilszeit.
6. Jahrhundert v. Chr., BE 7, Stuttgart 2001, 13-22; R. Müller u.a. (Hg.): From Small Additions

to Rewriting in the Story about the Burning of Jerusalem, in: Evidence of Editing:
Growth and change of texts in the Hebrew Bible, Atlanta, GA 2014, 109-125; C.R. Seitz:

Theology in Conflict. Reactions to the Exile in the Book of Jeremiah, BZAW 176, Berlin

/ New York 1989.



324 Sonja Ammann

wird. Nach drei Jahren stellt Jojakim seine Tributzahlungen ein. Unter seinem

Nachfolger Joj achin ziehen die Babylonier daher gegen Jerusalem und belagern
die Stadt. Sie deportieren den König Jojachin sowie eine grosse Anzahl weiterer

Judäer nach Babylonien und plündern den Tempel. Nebukadnezzar setzt

Zidkija, den Onkel Jojachins, als neuen König ein; aber auch dieser stellt seine

Tributzahlungen nach kurzer Zeit ein. Nebukadnezzar zieht wieder mit seinem

Heer gegen Jerusalem, belagert es eineinhalb Jahre lang, es kommt zu einer

Hungersnot und die Stadt wird erobert. Zidkija und seine Krieger versuchen

zu fliehen, aber die Babylonier ergreifen den König. Sie nehmen ihn gefangen
und bringen ihn vor Nebukadnezzar, der in Ribla in Syrien sein Lager
aufgeschlagen hatte. Dort wird Zidkija hart bestraft: Seine Söhne werden getötet
und er selbst geblendet und gefangen nach Babel gebracht. Einen Monat nach

der Eroberung kommt Nebusaradan, ein hoher babylonischer Beamter, nach

Jerusalem. Er lässt den Jerusalemer Tempel und weitere Gebäude zerstören

und deportiert die Bevölkerung. Der Tempel wird geplündert und zahlreiche

Angehörige der judäischen Oberschicht in Ribla exekutiert. Die Königebücher
enden mit zwei kurzen Erzählungen über die Einsetzung und Ermordung des

Statthalters Gedalja und über das weitere Ergehen des früher deportierten Königs

Jojachin am babylonischen Hof.
Politische Entscheidungen wie der Abfall von Babylon kommen in den

Königebüchern zwar zur Sprache. Eingebettet in den Gesamtkontext der

Königebücher wird jedoch deutlich, dass in dieser Darstellung die Geschichte Judas

unvermeidlich auf die Katastrophe zuläuft. Schon die Vorgänger Zidkijas,
allen voran der König Manasse, hatten den Zorn Jhwhs auf sich gezogen. Noch
nicht einmal ein positiv dargestellter König wie Josia kann den Lauf der Dinge
ändern. Zidkija bleibt in der Darstellung der Königebücher kein Handlungsspielraum,

unaufhaltsam läuft die Erzählung auf die Eroberung und Deportation

zu. Mit dem babylonischen Exil ist der Endpunkt erreicht: Wie zuvor das

Nordreich Israel, so ist nun auch Juda untergegangen. «Und Juda wurde aus

seinem Land weggeführt» 7Ï7/2 H~I"n" 7n) heisst es in II Kön 25,21 wie

zuvor in II Kön 17,23 ("inDIX bibxifr i) über Israel.

3.2 jeremia 52

In Jer 52 findet sich eine Erzählung, die weitgehend auf dem Text der Königebücher

basiert, aber erst mit dem König Zidkija einsetzt. Dadurch verlagert sich

hier der Schwerpunkt noch deutlicher auf die zweite Eroberung und Déporta-



Oszillationen eines Traumas 325

tion. Auch über die Tempelgeräte, die geplündert und nach Babel gebracht werden,

wird ausführlicher berichtet. Obwohl Jeremia nicht erwähnt wird, stellt die

Platzierung dieses Textes ans Ende des Jeremiabuches doch eine implizite
Verbindung her12 und lässt vermuten, dass die in den Königebüchern berichtete

Eroberungjerusalems als Erfüllung der Prophezeiungen Jeremias gelesen wurde.

3.3 jeremia 39,4-12

Ein Teil der Erzählung aus Jer 52 wird später in Jer 39 (V. 4-10) aufgegriffen.13

Jer 39,4-13 hat im griechischen Text keine Entsprechung, es handelt sich um
einen jüngeren Nachtrag, der nur in der längeren, hebräisch überlieferten Fassung

belegt ist.14 Der misslungene Fluchtversuch Zidkijas, die Tötung seiner Söhne

und seine Blendung werden parallel zu Jer 52 (und II Kön 25) erzählt, und auch

von der Deportation der Bevölkerung wird berichtet. Allerdings fehlt in dieser

Darstellung ein Hinweis auf die Zerstörung des Tempels. Das könnte damit

zusammenhängen, dass die Babylonier hier insgesamt positiver dargestellt
werden.15 Die Armen erhalten von dem babylonischen Beamten Nebusaradan Land

zugeteilt, und in den eigenständig formulierten Versen 11-12 kümmert sich der

babylonische König Nebukadnezzar persönlich um das Wohlergehen des

Propheten Jeremia:

Aber von dem geringen Volk, das nichts besass, liess Nebusaradan, der Oberste der

Leibwächter, übrig im Land Juda, und er gab ihnen Weinberge und Äcker an jenem

12 Vgl. dazu Ackroyd: Historians and Prophets (Anm. 11), 141.

13 Spezifische Ubereinstimmungen von Jer 39 mit Jer 52 gegenüber II Kön 25 zeigen, dass

Jer 39,4-10 auf dem Text von Jer 52 basiert (vgl. insbesondere Jer 39,6 mit Jer 52,10). Vgl.
zu dieser Abhängigkeitsrichtung auch Lipschits: Fall (Anm. 10), 336-338. M.E. Biddle: The
Redaction of Jeremiah 39-41 [46-48 LXX]. A Prophetic Endorsement of Nehemiah?,
ZAW 126 (2014) 228-242, hier 230, ordnet Jer 39-41 insgesamt als von Jer 52 abhängig ein;
die von ihm beobachteten spezifischen Gemeinsamkeiten zwischen Jer 39-41 und Jer 52

finden sich allerdings sämtlich in der jüngeren Erweiterung Jer 39,lf.4-10.
14 Mit H.-J. Stipp: Jeremia im Parteienstreit. Studien zur Textentwicklung von Jer 26, 36-43

und 45 als Beitrag zur Geschichte Jeremias, seines Buches und judäischer Parteien im 6.

Jahrhundert, BBB 82, Frankfurt a.M. 1992, 5-6 ist im Jeremiabuch von einer generellen
Priorität der kürzeren, griechisch belegten Textform auszugehen. Zu Jer 39,4-13 im Einzelnen

vgl. P.M. Bogaert: La libération de Jérémie et le meurtre de Godoüas. Le texte court (LXX)
et la rédaction longue (TM), in: Studien zur Septuaginta, FS R. Hanhart, Göttingen 1990,
312-322 und s.u. Anm. 17.

15 Vgl. Biddle: Redaction (Anm. 13), 231-233.



326 Sonja Ammann

Tag. Und Nebukadnezzar, der König von Babel, befahl betreffend Jeremia durch Ne-
busaradan, den Obersten der Leibwächter: «Nimm ihn und achte auf ihn und tue ihm
nichts Böses, sondern verfahre mit ihm so, wie er es dir sagt.» (Jer 39,11-12 MT)

3.4 ]eremia 37-40

In der älteren Erzählung Jer 37-40, d.h. noch vor der Erweiterung um Jer 39,4-

13, werden keine Deportationen oder Zerstörungen erzählt. Diese Erzählung
nimmt eine andere Perspektive ein: Es handelt sich um einen Erzählzyklus
über den Propheten Jeremia und seine Prophezeiungen im belagerten Jerusalem.

Die babylonische Belagerung bildet den Rahmen der Erzählungen, aber

im Fokus stehen Konfliktsituationen innerhalb der Stadt. Jeremia wird von
seinen Gegnern geschlagen und ins Gefängnis gesteckt. In seinen Unterredungen

mit Zidkija legt Jeremia dem König die Kapitulation nahe, aber Zid-

kija wird als ängstlicher und schwacher König dargestellt, der sich nicht dazu

durchringen kann. Zwar ist der Sieg der Babylonier in dieser Erzählung eine

von Gott beschlossene Sache, aber die Zerstörung Jerusalems hätte durch eine

Kapitulation vermieden werden können. Die Eroberung selbst wird in aller

Kürze erzählt:

Als Jerusalem erobert wurde, da kamen alle Oberen des Königs von Babel herein und
Hessen sich im Mitteltor nieder: Nergal-Sarezer, der Simmagir,16 Nebu-Sar-Sechim,
der Rab-Saris, Nergal-Sarezer, der Rab-Mag, und alle übrigen Oberen des Königs von
Babel. Und sie sandten und nahmen Jeremia aus dem Wachhof und übergaben ihn

Gedalja, Sohn des Ahikam, Sohn des Schafan, um ihn hinaus zu bringen. Und er blieb
inmitten des Volkes. (Jer 38,28b; 39,3.14*)17

16 Der MT (und ihm folgend die Septuaginta und Vulgata) verbindet irrtümlicherweise "IMO

mit 123 zu einem Eigennamen. Die Reihe der akkadischen Namen und Beamtentitel lässt

sich rekonstruieren als «Nergal-sarri-usur, simmagir, Nabü-sarrüssu-ukTn, rab sa-rësi, Nergal-
sarri-usur, rab mügi», vgl. W von Soden: Der neubabylonische Funktionär simmagir und der
Feuertod des Samas-sum-ukln, ZA 62 (1972) 84-90, hier 86; M. Jursa: Nabû-sarrussu-ukîn,
rab sa rësi, und «Nebusarsekim» (Jer. 39:3), NABU (2008) 9£; B. Becking: The Identity of
Nabu-sharrussu-ukin, the Chamberlain. An Epigraphic Note on Jeremiah 39,3, BN 140

(2009), 35-46.
17 Zur dieser Rekonstruktion des Grundbestands vgl. Stipp: Jeremia (Anm. 14), 176-181. Wie

oben erwähnt, haben V. 4-13 im griechischen Text keine Entsprechung. V. 1-2 unterbrechen

im Anschluss an 38,28 den zeitlichen Verlauf; zudem gibt die handschriftliche
Überlieferung Hinweise auf eine spätere Einfügung dieser Verse (vgl. P.M. Bogaert: La vetus
latina de Jérémie: Texte très court, témoin de la plus ancienne Septante et d'une forme plus
ancienne de l'hébreu (Jer 39 et 52). in: A. Schenker (Hg): The Earliest Text of the Hebrew
Bible. The Relationship Between the Masoretic Text and the Hebrew Base of the Septua-



Oszillationen eines Traumas 327

Eine weitere Version von Jeremias Freilassung durch die Babylonier wird in

Jer 40,1-6 erzählt, wo Jeremia von dem babylonischen Beamten Nebusaradan

freigelassen wird. Nebusaradan, der in II Kön 25 die Zerstörung Jerusalems

und die Deportation der Bevölkerung durchführt, tritt hier als positiv besetzte

Figur auf. In den folgenden Kapiteln wird detailreich erzählt von den weiteren

Ereignissen in Juda unter dem Statthalter Gedalja und der Entscheidung des

Volkes, nach Ägypten zu fliehen.

Ganz anders als in den Königebüchern läuft diese Erzählung also gar nicht
auf das babylonische Exil zu; von Deportationen ist nur am Rande und in

erster Linie in Bezug auf den König und sein Umfeld die Rede. Neben den

Hauptfiguren Jeremia und Zidkija kommen zahlreiche Nebenfiguren vor, die

— wie die Babylonier in Jer 39,3 — oft mit Namen genannt sind. Der König
Zidkija, aber auch die einzelnen Judäer haben in dieser Erzählung einen

gewissen Handlungsspielraum. Die Eroberung Jerusalems erscheint damit weniger

schicksalhaft als in den Königebüchern: Eine Kapitulation Zidkijas hätte

die Zerstörung verhindern können. So wird zum Beispiel auch von judäischen
Überläufern erzählt. Die Frontlinien sind nicht klar zwischen Judäern und Ba-

byloniern gezogen: Gewalttätige Handlungen von Seiten der Babylonier werden

nicht erzählt, Zidkija fürchtet sich vor seinen eigenen Leuten, und Jeremia
wird von führenden Judäern misshandelt und von den Babyloniern befreit.

3.5 II Chronik 36

Eine weitere Erzählung der Eroberung Jerusalems findet sich schliesslich in

II Chr 36, im letzten Kapitel der Chronikbücher. Die Chronikbücher stellen

eine gegenüber den Königebüchern jüngere Darstellung und Interpretation
der Geschichte Israels dar, die die Königebücher im Wesentlichen kennt und

voraussetzt. Während die Chronik ansonsten oft detailreich und gegenüber
den Königebüchern breit ausgeschmückt über die judäischen Könige erzählt,

wird das Ende des judäischen Königtums in Kapitel 36 sehr knapp erzählt.

gint Reconsidered, Atlanta, GA 2003, 51-82, hier 59-60). Zu ähnlichen Rekonstruktionen
der Grundschicht gelangen schon ohne Rekurs auf den textgeschichtlichen Befund G.

Wanke: Untersuchungen zur sogenannten Baruchschrift, BZAW 122, Berlin 1971,106-110
(Jer 38,28b; 39,3.14a; 40,6) und K.-F. Pohlmann: Studien zum Jeremiabuch. Ein Beitrag zur
Frage nach der Entstehung des Jeremiabuches, FRLANT 118, Göttingen 1978, 93-98.105-
106 (Jer 38,28b; 39,3.14*).



328 Sonja Ammann

Die politischen Hintergründe sind nicht mehr nachvollziehbar; Nebukadnez-

zar scheint politisch völlig unmotiviert als eine Art göttliche Strafexpedition

gegen Jerusalem zu ziehen, und zwar anders als in den anderen Erzählungen
bereits unter Jojakim. Er deportiert alle drei letzten Könige Judas. Dadurch
entsteht eine schematisierte, rhythmische Erzählung, die geradewegs auf die

Katastrophe zuläuft:18

• V. 5-8: Jojakim wird König — Deportation nach Babel — Abtransport von
Tempelgeräten nach Babel

• V. 9-10: Jojachin wird König — Deportation nach Babel — Abtransport
von Tempelgeräten nach Babel

• V. 11-20: Zidkija wird König — Eroberung Jerusalems — Plünderung des

Tempels — Deportation aller Uberlebenden

In den Chronikbüchern nimmt die Geschichte letztlich ein gutes Ende, denn

im gleichen Atemzug, wie von der Deportation der Bevölkerung erzählt wird,
wird auch schon die Erzählung von der Rückkehr aus dem Exil unter den

Persern eingeleitet: «Er führte die vom Schwert Übriggebliebenen nach Babel und
sie wurden ihm und seinen Söhnen zu Sklaven, bis das Königreich der Perser

zur Herrschaft kam» (II Chr 36,20).

4 Oszillationen eines Traumas: Fokussierung und Typisierung

In den vorgestellten Erzählungen werden zahlreiche Akteure genannt, Ereignisse

werden unterschiedlich dargestellt und bewertet. Diese Unterschiede lassen

sich durch die unterschiedliche literarische und theologische Konzeption
der Texte erklären. Man könnte diese Erzählungen jede für sich untersuchen

und fragen: Welche Struktur und welcher Sinn wird den Ereignissen in dieser

Erzählung verliehen? Welche Funktion haben einzelne Elemente der Erzählung

im jeweiligen Kontext?

Ich möchte hier einen anderen Ansatz verfolgen und das Gesamtbild dieser

unterschiedlichen Erzählungen betrachten. Aus dieser Perspektive ergeben
sich andere Leitfragen: Was passiert mit den Unterschieden zwischen den

Erzählungen? Wie verändert sich das Verhältnis der Erzählungen zueinander im
Laufe der Zeit?

18 Vgl. ähnlich R. Mosis: Untersuchungen zur Theologie des chronistischen Geschichtswer-

kes, FThSt 92, Freiburg i.Br. 1973, 205-208 (stereotyp wiederholtes Schema für die letzten

vier Könige Judas).



Oszillationen eines Traumas 329

Denn die literarisch-theologische Konzeprion der einzelnen Texte bleibt im
Laufe der Uberlieferung nicht unangetastet. Auf der Mikroebene der Textgeschichte

lässt sich beobachten, dass es Veränderungen gibt: Manche Unterschiede

werden eingeebnet, es kommt zu Angleichungen, gewisse Elemente werden in
einen Text neu eingetragen oder stärker hervorgehoben. Auf der Makroebene

der Uteraturgeschichte lässt sich beobachten, dass jüngere Texte bevorzugt gewisse

Schwerpunkte setzen und bestimmte Elemente häufiger als andere in ihre

Erzählung der Eroberung Jerusalems einbauen.

Aus der Menge der verschiedenen möglichen Erzählungen bildet sich eine

Art Grunderzählung heraus, ein Plot mit bestimmten Figuren und bestimmten

Handlungselementen. Dieses Trauma-Narrativ wird zum Bestandteil des

kollektiven Gedächtnisses.

Aus den vielen Verschiebungen im Prozess der Konstruktion der

Eroberungjerusalems als kulturelles Trauma möchte ich zwei Aspekte herausgreifen
und an Texten illustrieren:

1. Zum einen die Ausdünnung des Figurenrepertoires durch die Fokussie-

rung auf einzelne Protagonisten. D.h., die Handlung wird weniger auf
zahlreiche Figuren verteilt und mehr an einzelnen herausragenden Figuren

festgemacht. Das möchte ich anhand von Zidkija, dem König von
Juda, und Nebukadnezzar, dem König von Babel zeigen.

2. Zum anderen die Typisierung dieser Figuren: Ihre Rolle wird zunehmend

definiert und auf bestimmte Handlungen und Interpretationen verein-

deutigt.

4.1 Textbeispiel 1 : Fokussierung auf Nebukadne^par und Zidkija
Mikroskopische Verschiebungen in Richtung einer Fokussierung auf die

Könige als Protagonisten lassen sich im Vergleich der Darstellung der Einnahme

Jerusalems und der Gefangennahme des Königs Zidkija in II Kön 25 und Jer
39 zeigen.19

19 Wie oben beschrieben, wurde II Kön 25 in Jer 52 aufgenommen, und die Erzählung in Jer
39 basiert wiederum auf Jer 52. Der Textausschnitt liesse sich also sogar in drei voneinander

abhängigen Varianten vergleichen. Da die Verschiebungen in Jer 52 in diesem
Abschnitt ziemlich genau eine Art Zwischenstufe zwischen II Kön 25 und Jer 39 darstellen,
beschränke ich mich hier der Übersichtlichkeit halber auf II Kön 25 und Jer 39.



330 Sonja Ammann

II Kön 25,4-7

TlJn yp2Fl1 4 Und die Stadt wurde erobert

777 nV-Vn nnnban TZäa-^i
_ _ » v v t : - - t t : • - •• î - t :

•^an \rbv 7U>« D'nann pa

und alle Kriegsmänner (flohen) in der
Nacht auf dem Weg des Tores
zwischen den beiden Mauern, der zum
Garten des Königs (fuhrt),

rrno nrprrby DHtpai

:ni7yn 777 7^1

uipil 7t?an 7n« onfra-^n 12777

inn? rrnpya in«

:vbvn 1221 iVrr^ai
IT T " T " T :

7t?a_1?N in« 1 bv"A 7t?an-n« ityairi
nrf?27 *723

:üs iyn in« 1727)1

rry"? lonw irrpjy 72-n«)

während Chaldäer rings um die Stadtwaren.

Er nahm den Weg zur Steppe.

5 Aber das chaldäische Heer jagte
hinter dem König her und sie holten
ihn ein in den Steppengebieten
Jerichos,
und sein ganzes Heer verstreute sich von ihm.

6 Sie ergriffen den König und brachten
ihn hinauf zum König von Babel nach
Ribla
und sprachen das Urteil über ihn.

7 Und die Söhne Zidkijas töteten sie

vor seinen Augen

71U in,p7y yyn«! und die Augen Zidkijas blendete man

:t723 in«37 ,nU7nJ3 imD«*! und legte ihn in Fesseln und brachte
ihn nach Babel.



Oszillationen eines Traumas 331

Jer 39,3-7

:Tyn 2yp22... 2 ...wurde die Stadt erobert.

2yip2 121221 b22"jbQ ,"liy bîD lîô'l 3 Da kamen alle Oberen des Königs
von Babel herein und Hessen sich im

ni? «row -vrv to? deder: Nergll_Slte2er! der
3ET22 222N~2iy b^-y D12p~22 "'20 Simmagir, Nebu-Sar-Sechim, der Rab-

;bl2 ^bp Oiy rrwitf-bDl Saris> Nergal-Sarezer, der Rab-Mag,
und alle übrigen Oberen des Königs
von Babel.

rmrp-^0 12^222 EN2 2127X2 Tbl 4 Und es geschah, als Zidkija der König von

Juda sie sah, und alle Kriegsmänner,2b^? 1x22212220 2mba2 22?jn b2i u ' 2 XT::i" 'T.-- - : tlohen sie und gingen m der Nacht aus

p2 2yiy2 "•jbpp JA tp2 T'Pp'JQ der Stadt hinaus, auf dem Weg des

£,^22 Königsgartens durch ein Tor zwischen
den beiden Mauern,

:222y2 222 X222 und er zog hinaus auf dem Weg zur
Steppe.

~2X 13127'1 DiTpriX D,2ip2"b',n 12222 5 Aber das chaldäische Heer jagte
hinter ihnen her und sie holten Zidkija

iTTV ni22y2 12=9122 c, • T • uein m den Steppengebietenjerichos.

2yXTT2123~bx inbp'l inx inp'l Sie nahmen ihn und brachten ihn
hinauf zu Nebukadnezzar,; dem Könignon pX2 21022 b22-f?o n D-,, - T j u -»- ' T.. • vT ' v v.- von Babel, nach Ribia im Land Hamat

:D232iyn inx 22T1 und er sprach die Urteile über ihn.

in'pis 22T1K b22 "JfbQ 13171^*1 6 Und der König von Babel tötete die
Söhne Zidkijas in Ribla vor seinen

vryb nb222 '
at t Augen

;bi2 "jbp 131212) 2212'' "Hh'ba nxi und alle VornehmenJudas tötete der

König von Babel.

2iy 129122 IpynXl 7 Und die Augen Zidkijas blendete er

:2b22 ink X'lb ,rnyn32127pXI und legte ihn in Fesseln, um ihn nach
Babel zu bringen.



332 Sonja Ammann

Vergleicht man Jer 39,2-7 mit der Parallelstelle in II Kön 25,4-7, fallt zunächst

die Liste der babylonischen Offiziere in Jer 39,3 ins Auge, die in II Kön keine

Entsprechung hat. Dieser Vers gehört, wie oben dargelegt, zum älteren Jere-

miatext, und die Ergänzung ab V. 4 wurde an diesen bereits vorhandenen Vers

angeschlossen. In diesem redaktionellen Anschluss wird der König Zidkija
besonders hervorgehoben (V. 4a). Für die Wahrnehmung der Tendenz dieser

Bearbeitung ist aufschlussreich, welche Textstellen sich in Jer 39 identisch mit II
Kön 25 wiederfinden und an welchen Stellen hingegen gekürzt wird. So wird in

Jer 39,4 der Fluchtweg des Königs in allen Details beibehalten, aber die Erwähnung

der Babylonier verschwindet aus V. 4, wie auch das Heer des judäischen

Königs in V. 5. Dadurch fokussiert die Erzählung mehr auf den König Zidkija
als Protagonisten. Auch Nebukadnezzar nimmt in Jer 39 mehr Raum ein. Er
wird neu in V. 5 namentlich genannt, und vor allem ist explizit er das Subjekt in
V. 6: Während in II Kön 25,7 ein Subjekt in der 3. Person Plural - «sie», nicht
näher bestimmte Babylonier — handelt, bestraft in Jer 39,6f. der König von
Babel selbst Zidkija und sein Umfeld.

Die Könige als Handlungsträger treten somit stärker in den Vordergrund
der Erzählung. Was sich hier in ganz kleinen Verschiebungen andeutet, zeigt
sich auf Makroebene in Texten, die als einzige handelnde Figur der Eroberung
Jerusalems nur noch Nebukadnezzar nennen.

In der Fokussierung auf einzelne Protagonisten wird zugleich deren Rolle

definierter. Das möchte ich für Zidkija und Nebukadnezzar an einem weiteren

Textbeispiel zeigen.

4.2 Textbeispiel 2: Typisierung der beiden Könige

In der knappen Darstellung des Endes des judäischen Königtums in II Chr
36 erhalten die Zidkija vorangehenden Könige jeweils nur die kurze negative

Beurteilung «er tat das Böse in den Augen Jhwhs» (II Chr 36,5.9). Für Zidkija
hingegen wird eine ausführlichere negative Beurteilung formuliert:

Einundzwanzig Jahre alt war Zidkija, als er König wurde, und er regierte elf Jahre in
Jerusalem. Und er tat das Böse in den Augen Jhwhs, seines Gottes. Er beugte sich

nicht vor Jeremia, dem Propheten aus dem Mund Jhwhs. Und auch gegen den König
Nebukadnezzar lehnte er sich auf, der ihn hatte schwören lassen bei Gott; und er
verhärtete seinen Nacken und verstockte sein Herz, so dass er nicht umkehrte zu Jhwh,
dem Gott Israels. (II Chr 36,11-13)



Oszillationen eines Traumas 333

Zidkija wird also zum einen vorgeworfen, dass er nicht auf den Propheten Jere-

mia und damit nicht auf Gottes Wort höre. Zum anderen wird der Vertragsbruch

gegenüber Nebukadnezzar theologisch interpretiert. Das Wort VIÜ «sich auflehnen»

(V. 13) findet sich sonst in der Chronik nur noch im Zusammenhang mit

Jerobeam, der sich gegen den judäischen König Rehabeam und damit gegen die

davidische Dynastie auflehnt (II Chr 13,5-6), die nach der Darstellung der
Chronikbücher die von Gott legitimierten Herrscher stellt. TIS drückt an beiden Stellen

die politische Auflehnung gegen ein Dienst- und Treueverhältnis zu einem König
aus, das zugleich eine Auflehnung gegen das Treueverhältnis zu Gott bedeutet.20

Zidkija wird hier also deutlich negativ charakterisiert, als ein König, der sich

von Gott abwendet, in dem er weder den von Gott gesandten Propheten noch

den bei Gott geschworenen Eid respektiert.21 Vergleicht man diese Charakterisierung

Zidkijas mit der Figur im Jeremiabuch, lässt sich eine gewisse Verschiebung
erkennen: In den Erzählungen in Jer 37-38 tritt Zidkija zwar als ein schwacher,

aber nicht als ein böser König auf. Ihm ist daran gelegen, Gottes Wort zu erfahren,

und er schützt Jeremia mehrfach vor seinen Widersachern. Allerdings lässt

sich die Verschiebung, die wir in der Chronik sehen, auch auf der Mikroebene

im Jeremiabuch selbst schon beobachten. Wie Hermann-Josef Stipp gezeigt hat,

wird Zidkija im Laufe der Textüberlieferung zunehmend negativ dargestellt und

für die Misshandlung des Propheten persönlich verantwortlich gemacht.22 Auch in

Jer 52,2-3 wird die negative Beurteilung Zidkijas sekundär aus den Königebüchern
nachgetragen.23 Zidkija wird so zunehmend zu einem bösen König und Gegenspieler

Jeremias.

Auch für Nebukadnezzar lässt sich beobachten, dass mit der zunehmenden

Fokussierung seine Rolle typisiert wird. In der Darstellung der Chronikbücher
heisst es über ihn:

20 Vgl. zur politischen Bedeutung des Begriffs und zur theologischen Dimension R. Knierim:
Art. 77b, THAT I, 1984, 925-928. Anders als in Chr begegnet 77b in Kön auch für theologisch

positiv beurteilte Auflehnung (vgl. II Kön 18,7.20).
21 Zur negativen Darstellung Zidkijas in II Chr 36 vgl. auch B. Becking: More than a Pawn

in their Game. Zedekiah and the Fall of Jerusalem in 2 Chronicles 36:11-21, in: Rewriting
Biblical History, FS P.C. Beentjes, Berlin / New York 2011, 257-272, hier 258-259.

22 Vgl. H.-J. Stipp: Zedekiah in the Book of Jeremiah. On the Formation of a Biblical Cha¬

racter, CBQ 58 (1996) 627-648.

23 Vgl. W. McKane: A Critical and Exegetical Commentary on Jeremiah. Vol. II: Commentary
on Jeremiah XXVI-LII, Edinburgh 1996, 1361. Diese Verse sind im kürzeren griechischen
Text nicht belegt.



334 Sonja Ammann

Und er (sc. Jhwh) führte herauf gegen sie den König der Chaldäer, und er tötete ihre

jungen Männer mit dem Schwert im Haus ihres Heiligtums, und er schonte weder jungen Mann

noch junge Frau, Alten noch Greis, alle gab er in seine Hand. Und alle Geräte des Hauses

Gottes, die grossen und die kleinen, und die Schätze des Hauses Jhwhs und die Schätze

des Königs und der Oberen, alles brachte er nach Babel. Und sie verbrannten das

Haus Gottes und zerbrachen die Mauer Jerusalems und alle seine Paläste verbrannten
sie mit Feuer und alle seine kostbaren Geräte, um (sie) zu zerstören. Er führte die vom
Schwert Übriggebliebenen nach Babel und sie wurden ihm und seinen Söhnen zu
Sklaven, bis das Königreich der Perser zur Herrschaft kam. (II Chr 36,17-20)

Wie schon in Jer 39 die Bestrafung des Königs Zidkija, wird hier die Eroberung
Jerusalems insgesamt dem König von Babel selbst zugeschrieben. Ein babylonisches

Heer wird im ganzen Kapitel 36 nirgends erwähnt, nur der Plural in V.

19 deutet an, dass Babylonier zuweilen auch zu mehreren vorkommen.

Der König von Babel handelt in II Chr 36 nicht von sich aus: Nach V. 17

wird er von Jahwe heraufgeführt, von dessen Zorn im vorangehenden V. 16 die

Rede ist. Auch in der Formulierung «alles gab er in seine Hand» (ITH jn3 bon, V.

17b) ist Jahwe das Subjekt, das die Judäer in Nebukadnezzars Gewalt gibt. Ein
Subjektwechsel innerhalb des Verses wird im Hebräischen nicht angezeigt, es

ist also nicht erkennbar, dass das Subjekt des Tötens (V. 17a) Nebukadnezzar

und nicht vielmehr weiterhin Jahwe ist.24 Denkbar ist, dass das Subjekt bewusst

in der Schwebe gehalten bleibt. Denn V. 17 speist sich nicht aus den

Königebüchern, in denen bei der Eroberung jerusalems von Toten gar nicht die Rede

war. Ähnliche Aufzählungen von Kriegsopfern, die ohne Erbarmen getötet
werden, finden sich vielmehr in den Klageliedern, vor allem in Thr 2.25 Auch in
Thr 2 wird die Eroberung Jerusalems beklagt. Dort ist allerdings explizit Gott
selbst Subjekt, er wird seinem Volk zum Feind:

Sieh, Jhwh, und schau: Wem hast du solches angetan? [...] Sollen etwa getötet (377) werden

im Heiligtum (II>7p3) des Herrn Priester und Prophet? Es liegen auf dem Boden
der Gassen Jüngling und Greis, meine jungen Frauen (mSirQ) und meine jungen Männer

(mm) sind gefallen durch das Schwert (37113). Du hast getötet (377) am Tag deines

Zorns, du hast geschlachtet, du hattest kein Mitleid (nSön KS). (Thr 2,20-21)

24 Vgl. Becking: More than a Pawn (Anm. 21), 261.

25 Wörtliche Entsprechungen im Hebräischen mit II Chr 36,17-18 sind im folgenden Zitat
kursiv markiert. Eine andere denkbare Inspirationsquelle für II Chr 36,17-18 wäre Ez 9,

aber die Ubereinstimmungen sind geringer.



Oszillationen eines Traumas 335

Vielleicht klingt das auch in II Chr 36,17 an. Allerdings verschiebt sich hier der

Fokus von der Anklage auf die theologische Deutung. Die Fokussierung auf
Nebukadnezzar als einzelnen herausgehobenen Protagonisten erleichtert dabei

die Überblendung von göttlichem und menschlichem Handeln. Die Katastrophe

ist nicht Ergebnis einer komplexen Verflechtung menschlicher Handlungen;

sie kommt aus einer Quelle. Nebukadnezzar und der Gott Israels arbeiten

Hand in Hand.26

Die Fokussierung auf Nebukadnezzar ist also nicht nur eine Vergröberung,
ein Abschleifen von Details der Erzählung im Laufe der Überlieferung.
Vielmehr erleichtert sie eine sinnstiftende Erzählung und theologische Deutung.
Nebukadnezzars typische Rolle, die sich in der Chronik abzeichnet und in der

ihn auch jüngere Texte kennen, lässt sich damit folgendermassen umreissen:

Wegen der Schuld des Volkes erobert Nebukadnezzar Jerusalem, er zerstört
den Tempel, nimmt die Tempelgeräte mit, und deportiert die Bevölkerung.27

5. Das Trauma als A.nkerpunkt und Paradigma

Ein kulturelles Trauma etabliert sich, wenn eine bestimmte Repräsentation
eines schrecklichen Ereignisses von der Gruppe anerkannt und in das geteilte
Bild der Vergangenheit integriert wird.

Spuren unterschiedlicher Deutungen der Katastrophe und Auseinandersetzungen

über die Repräsentation der Eroberung Jerusalems haben sich in den

alttestamentlichen Texten erhalten. Wie ich versucht habe an einigen Beispielen

zu illustrieren, kristallisiert sich mit der Zeit ein schematisiertes Narrativ
als gemeinsame Grundlage heraus. Das Gewimmel menschlicher Handlungen
wird reduziert und greifbar gemacht in einer Erzählung, die auf einige wenige

Protagonisten mit klaren Rollen fokussiert. Durch die Fokussierung und

Typisierung erhält die Erzählung eine klare Linie, die Ereignisse werden mit

Deutung und Sinn versehen. Dieses Trauma-Narrativ wird zu einem gemein-

26 Für eine ähnliche Deutung vgl. Becking: More than a Pawn (Anm. 21), 263: «The acts of
God are instrumentally executed by the king of the Chaldeans.»; C.L. Crouch: War and

Ethics in the Ancient Near East. Military Violence in Light of Cosmology and History,
BZAW 407, Berlin / New York 2009, beschreibt diese Vorstellung als «Synergie» zwischen
menschlichem und göttlichem König.

27 Vgl. z.B. Esr 5,12: «Da unsere Väter den Gott des Himmels erzürnt hatten, gab er sie in die

Hand Nebukadnezzars, des Königs von Babel, des Chaldäers, und er zerstörte dieses Haus
und führte das Volk nach Babel fort.»



336 Sonja Ammann

samen Bezugspunkt der Gruppe, dient als Ankerpunkt einer neuen kollektiven

Idendtät und gibt Orientierung in der Gegenwart.
So entstehen beispielsweise auf der Grundlage des Trauma-Narrativs neue

Erzählungen. Die Eroberung Jerusalems durch Nebukadnezzar wird
Ausgangspunkt von Erzählungen über Judäer in der Diaspora wie z.B. im Buch

Ester:

Es war ein judäischer Mann in der Festung Susa, sein Name war Mordechai [...],
der weggeführt worden war aus Jerusalem mit den Weggeführten (nbàn), die

zusammen mit Jojachin weggeführt worden waren (nrpjn), den Nebukadnezar, der

König von Babel, weggeführt hatte (HJOn). (Est 2,5f.)

Die Protagonisten der neuen Erzählungen, wie hier Mordechai, werden durch

den Verweis auf das Trauma als Teil der Gruppe identifiziert. Die Stichwörter
«Nebukadnezzan> und «aus Jerusalem wegführen (n1?^)» als Schlüsselelemente

reichen dazu als Rückverweise aus.

Die reduzierte Erzählung kann andererseits auch als Paradigma funktionieren

und zum Deutungsmuster für neue historische Kontexte werden.

Nebukadnezzar, als typisierte Figur, verschmilzt mit anderen altorientalischen
Herrschern und dient als Folie für die Interpretation neuer Herrschergestalten, die

dem judäischen Volk und dem Jerusalemer Tempel zur Bedrohung werden, wie

z.B. der hellenistische Herrscher Antiochus IV., der im Buch Daniel als

Nebukadnezzar auftritt.28 Gerade die zum Typus gewordenen Figuren erleichtern

die Übertragung und Anwendung des paradigmatischen Trauma-Narrativs von
der babylonischen Eroberung Jerusalems auf neue Situationen.

So verarbeitet, etabliert sich das Trauma als gemeinsamer Bezugspunkt im
kollektiven Gedächtnis - und treibt dort wilde Blüten.

28 Vgl. auch die Bemerkung des persischen Gelehrten al-Biruni: «[fit seems that the people
of Jerusalem call everybody who destroyed their town Nebukadnezar» (Kitäb al-Ätär al-

bäqiya 'an al-qurün al-häliya, um 1000 u.Z., übers.: C.E. Sachau: The Chronology of
Ancient Nations, London, 1879, 297), vgl. dazu R.H. Sack: Images of Nebuchadnezzar. The

Emergence of a Legend, Selinsgrove, PA 2004, 45.



Oszillationen eines Traumas 337

Abstract
Die babylonische Eroberung Jerusalems im 6. Jh. v.u.Z. nimmt in der erinnerten

Vergangenheit des antiken Israels einen besonderen Platz ein. Der Beitrag knüpft an das

Konzept des «kulturellen Traumas» an und untersucht anhand der unterschiedlichen

Erzählungen der babylonischen Eroberung in II Kön 25, II Chr 36, Jer 37-40 und

Jer 52, wie sich diese Eroberung in Form eines bestimmten Narrativs im kulturellen
Gedächtnis des antiken Israels etabliert. Textbeispiele aus II Kön 25,4-7 par. Jer 39,3-7
und II Chr 36 illustrieren die These, dass sich (1.) im Laufe der Zeit aus den
unterschiedlichen Erzählungen ein vereinfachtes Narrativ herauskristallisiert, unter anderem

durch zunehmende Fokussierung auf einzelne Protagonisten und deren Typisierung,
und (2.), dass sich diese Fokussierung und Typisierung sowohl auf der Mikroebene der

Textgeschichte als auch auf der Makroebene der Literaturgeschichte beobachten lässt.

The Babylonian conquest of Jerusalem in the 6th century B.C.E. occupies a central

place in the remembered past of ancient Israel. Building on the concept of «cultural

trauma», the article examines the different biblical narratives of the conquest in
II Kgs 25, II Chr 36, Jer 37-40 and Jer 52 and explores how a particular narrative of
the Babylonian conquest is established in ancient Israel's cultural memory. Examples
from II Kgs 25:4-7 //Jer 39:3-7 and II Chr 36 support the thesis that (1.) in the course
of time, a simplified narrative emerged from the various narratives, one which focused

increasingly on individual protagonists and their typification, and (2.) that this process
of focusing and typification can be observed both at the micro level of textual history
and at the macro level of literary history.

Sonja Ammann, Basel


	Oszillationen eines Traumas : biblische Erzählungen der Eroberung Jerusalems

