
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 74 (2018)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Martin Hecke/, Martin Luthers Reformation und das Recht. Die Entwicklung der

Theologie Luthers und ihre Auswirkungen auf das Recht unter den Rahmenbedingungen

der Reichsreform und der Territorialstaatsbildung im Kampf mit Rom und den

«Schwärmern» (Jus Ecclesiasticum 114), Mohr Siebeck, Tübingen 2016.

XIV, 988 S., ISBN 978-3-16-154211-4, 69.00.

Der Altmeister der Kirchenrechtsgeschichte legt mit dem anzuzeigenden Band eine

Summe seiner Forschungen und zugleich einen besonderen Beitrag zum
Reformationsjubiläum vor, da das Thema innerhalb der Reformations-Dekade nur am Rande

bzw. bei den neuralgischen Problemen Bauernkrieg und Juden vorgekommen ist und
bei dem Schwerpunkt Toleranz die rechtlichen Rahmenbedingungen kaum eine Rolle

spielten. Aber «Reformationsgeschichte ist Rechtsgeschichte, und dies zu einem wesentlichen

Teil» (3). Als zweite Besonderheit ist die energische Betonung der «Schlüsselrolle

der theologischen Entwicklung Luthers für die Geschichte des 16. Jahrhunderts» zu

nennen, wobei Heckel nicht vor Wertungen zurückschreckt. «Die Rechtsentwicklung
zeigt augenfällig, dass die Geschichtsschreibung ihren Gegenstand im Kern verfehlt
und modisch verzeichnet, wenn sie die theologischen Gründe und geistlichen Kräfte
der Reformationsgeschichte ignoriert oder minimiert» (464), Da «ohne Luthers

einzigartige Wirkung [...] die Reformation in ihrer historischen Konzentration und
Ausstrahlung nicht entstanden» wäre (47), nimmt die Darstellung seiner Theologie einen

breiten Raum mit ausführlichen Zitaten ein, teilweise über die für das Recht relevanten
Problemfelder hinaus. Diesem Zentrum korrespondiert der weite Rahmen des

Reichsrechtes, wie bereits der «Prolog: Die Rolle des Rechts angesichts der Wahrheitsfrage»
bis hin zum modernen Religionsrecht deutlich macht. «Das Ringen um die Reformation

in Deutschland wurde in den Formen des Staatsrechts, nicht des Kirchenrechts
entschieden» (557). Konkret wurde die Rolle des Reiches in den politischen Vorgängen.
Es ist nämlich die «tragische Abnormität der Reformationsgeschichte», dass wegen
des frühen Bannes Luthers alle geistlichen Fragen «nicht auf der kirchlichen Ebene
zwischen den Theologen und kirchlichen Autoritäten beider Bekenntnisse verhandelt,
sondern auf dem politischen Forum des Reiches in staatsrechtlichen Formen ausgetragen,

dabei hochgradig politisiert, in die Konflikte zwischen Kaiser und Reichsständen

und zwischen Habsburg und den großen Mächten Europas hineingezogen und davon

weithin weltlich verfremdete wurden (730).
Den Kern des umfangreichen Buches bilden fünf Teile: 1. Eigenart, Rahmenbedingungen

und Anfänge der Reformation bis zum Bann; 2. Luthers Werdegang und

Grundlegung der Reformation in den Schriften von 1520; 3. Auswirkungen der Lehre
auf die Entwicklung der kirchlichen Institutionen; 4. Klärung und Festigung der

Reformation; 5. Luthers Haltung zu den politischen Kräften und Konflikten seiner Zeit.



Rezensionen 309

Die Gliederung verbindet chronologische Übersichten mit systematischer Durchdringung

und Bündelung. Der «Epilog: Nachwirkungen und Vermächtnis» bietet in
Kurzfassung einen Ausblick, der in den zwei geplanten Folgebänden bis zum Westfälischen
Frieden und bis zur Gegenwart entfaltet werden soll.

Dabei bemüht sich Heckel um Allgemeinverständlichkeit (für Thomas von Aquin
und Wilhelm Ockham sind S. 70 sogar Jahreszahlen angegeben), indem er den Haupttext

ergänzt durch petit gesetzte Einzelerörterungen, die vor allem auch Zusammenhänge

in früheren Kapitel rekapitulieren. Deshalb lassen sich die einzelnen Kapitel
auch gesondert verstehen.

Als kennzeichnend für die Darstellung Luthers und seiner Theologie erscheinen
zwei Momente. Erstens geht Heckel davon aus, dass die reformatorische Entdeckung
nicht als plötzliche Wende zu verstehen ist, sondern bereits 1514 «in den Kernfragen
vollzogen war» (128). Darum ist nicht das Wort als Verheißung der Angelpunkt,
sondern die Gerechtigkeit Gottes, welche «den bußfertig Glaubenden ihre Schuld nicht
zurechnet, sondern gnädig vergibt» (130). Den darüber geführten Streit bezeichnet
Heckel als «lange, umständliche und wenig ergiebige Debatte» (S. 131), so dass er
auch nur selten auf Differenzen zwischen den «Jugendschriften» und den späteren
Arbeiten Luthers hinweist. Dass er «in seiner weltbewegenden [?] Römerbriefvorlesung»

(434) gegen die Scholastik die Zuwendung zur Heiligen Schrift forderte,
erscheint entsprechend nicht als Augustinrezeption und Universitätsreform, sondern
als Ausdruck seines theologischen Konzepts. Wichtiger ist ein zweiter Aspekt: Heckel
betont durchgängig für die Theologie Luthers die antithetische Denkstruktur, wobei
die Gegensatzpaare in Unterscheiden und Zuordnen zu entfalten sind und daher die

Erörterung der einzelnen Problemfelder strukturieren. Diese Interpretationen bleiben
nicht bei Luthers Ansatz stehen, sondern führen zu ihrer Wirkungsgeschichte und zur
heutigen Aktualität, also zu Aufnahme und Differenz.

So betont Heckel im Zusammenhang mit Luthers theologischem Verständnis der
Freiheit die Verständnisschwierigkeiten für den modernen Menschen; denn «Luthers

Freiheitsbegriff aus der Wahrheit des Evangeliums unterscheidet sich eben vom
umfassenden, relativierten Verständnis der Religionsfreiheit und Religionsgleichheit für
alle Religionen im Sinne der Aufklärung und des modernen religiös neutralen
Staatskirchenrechts» (203). Andererseits bildete «Luthers Kampf gegen Glaubenszwang [...]
den Auftakt zu einer neuen Epoche. [...] Fragwürdig erscheinen deshalb Theorien, die
die Entwicklung des Freiheitsgedankens und der Freiheitsrechte in der Neuzeit erst mit
der Aufklärung beginnen lassen wollen» (202). Das ist zwar ganz im Sinne des

Reformationsjubiläums (vgl. 693, 825), blendet aber die grundlegenden Differenzen aus.
Heckel betont zwar die «spezifisch theologische Begründung» der Freiheit, «weil Gottes
Heil nur geistlich aus der Verkündigung des Evangeliums erwachsen und allein durch
das Wort, allein aus Gnaden, allein durch den Glauben an Christi Heilswerk erlangt
wird und wirkte (203), aber diese passivische Bestimmung der Freiheit, des geknechteten

oder befreiten Menschen (vgl. die von Heckel nur gestreifte Auseinandersetzung
mit Erasmus in De servo arbitrio) wird nicht deutlich vom humanistischen und mo-



310 Rezensionen

dernen Verständnis der Subjekt-Person unterschieden. Gegenüber der obrigkeidichen
Gehorsamsforderung ist der Glaube zwar ein «frei Werk», aber kann man deshalb — wie

Karl Holl - sagen: «Der Glaube ist nach Luther ausschließlich die Gewissensangelegenheit

jedes einzelnen» (571)?

Gerhard Kingshausen, Lüneburg

Thomas Arne Winter, Traditionstheorie. Eine philosophische Grundlegung (Philosophische

Untersuchungen 42), Mohr Siebeck,Tübingen 2017.

XIII, 327 S., ISBN 978-3-16-155079-9, 59.00.

Eine philosophische Grundlegung einer Theorie der Tradition ist das anspruchsvolle

Anliegen der unter dem schlichten Titel Traditionstheorie publizierten Dissertationsschrift

von ThomasArne Winter (im Folgenden W.). Die von Günter Figal in Freiburg im
Breisgau betreute und im Wintersemester 2014/15 von der dortigen philosophischen
Fakultät angenommene Studie Sinngabe. Grundlegung einer hermeneutischen Traditionstheorie

wurde für die Drucklegung überarbeitet (VII). Mit dem Traditionsthema bearbeitet die

Untersuchung ein Feld, welches auch für die Theologie nicht ohne Interesse ist.

Theologische Reflexionen zum Traditionsbegriff — hier sind vor allem römisch-katholische

Bearbeitungen des Themas im Blick — treten jedoch in der Untersuchung zurück, da

diese einen «Mangel an Verallgemeinerungsfähigkeit» (6) aufweisen. W geht es um
die Grundlegung einer allgemeinen philosophischen Traditionstheorie. Das Phänomen
der Tradition wird dementsprechend als eine «zeit- und kulturinvariante Grundstruktur»

angesetzt, «die den vielfältigen, zeit- und kulturgebundenen Erscheinungsformen
zugrunde liegte (15). Die komplexe Struktur des Phänomens, verstanden als «die <Uni-

versalgrammatih» (ebd.) der Tradition, ist der Gegenstand der Studie.

Untergliedert ist die Arbeit in zwei Hauptteile. Zunächst erörtert die Einleitung (§

1. Tradition als Gegenstand philosophischer Forschung, 1-20) Gegenstand und
Fragestellung der Untersuchung und stellt deren Aufbau vor. Der Bedeutung der Tradition
für das kulturelle Leben des Menschen, der Herausbildung von Identität etc.

ungeachtet, sei, wie der Autor konstatiert, dem traditionalen Phänomen in der Philosophie
bislang nicht die gebührende Aufmerksamkeit zugewandt worden (5£). Ohne eine

Einbeziehung der Tradition wäre jedoch das Verständnis, «wie sich der Mensch die Welt

erschließt, wie er sie aneignet und verarbeitet, unvollständig» (3). Wer über Tradition
nachdenkt, steht stets selbst schon in einer Tradition. Bei W ist es die Verknüpfung von
Phänomenologie und Hermeneutik. Diesem Ausgangshorizont ist der erste Hauptteil
der Studie gewidmet. Er traktiert anhand der Konzeptionen von Martin Heidegger
und Hans-Georg Gadamer den Traditionsbegriff in der hermeneutischen Philosophie (21-148).

Heidegger und Gadamer fungieren als Horizont, vor dem das Traditionsphänomen im
zweiten Hauptteil zugleich gegen diese und mit deren gedanklichen Mitteln erschlossen

wird. Zunächst rekonstruiert das erste Kapitel Heideggers phänomenologische Traditi-



Rezensionen 311

onskritik: Tradition unter der Logik derAutenthi^ität (21-87). Geboten wird eine prägnante
Zusammenfassung der Grundstrukturen von Heideggers frühem Hauptwerk Sein und

Zeit mit Zuspitzung auf den Traditionsbegriff. Tradition kommt hier als eine

Verdeckungsgeschichte, als Verfallen des Daseins an eine ihm vorgängige Auslegung, in den

Blick, die minutiös in ihren Aufbaustrukturen von W. beschrieben wird. Den Gegenpart

zu Heidegger bildet Gadamers Hermeneutik. Sie wird als h'Rehabilitierung der Tradition:

Tradition unter der Logik der Spekulation (88-148) gedeutet. «Gadamers Traditionsverständnis

lässt sich analog zur Verdeckungsgeschichte mit einem einzelnen Terminus
fassen: Tradition ist ein <Wahrheitsgeschehen»> (88). Dieser Teil bietet das Gegenstück
zur Traditionstheorie Heideggers. Ebenso wie im ersten Kapitel werden die allgemeinen

Grundlagen der Hermeneutik Gadamers mit Fokus auf den Traditionsbegriff und
seine spekulativen Hintergründe herausgearbeitet. Das abschließende dritte Kapitel
Kritik und Konsequenz (149-156) leitet zum zweiten Hauptteil über, indem es einerseits

die der Traditionskritik Heideggers zugrunde liegende Autentizitätslogik - das Dasein
als Seinkönnen - der Gadamer'schen Spekulationslogik - Horizontverschmelzung —

gegenüberstellt und die Grenzen beider Konzeptionen zusammenfassend benennt, die

einen «neue[n] Ansatz» (152) der Traditionstheorie notwendig machen. Dieser ist an

fünf Leitbegriffen zu orientieren: «Sinn statt Wahrheit» (152£), «Ambivalenz statt Ein-
wertigheit» (153£), «Geschichtlichkeit statt Absolutheit» (154), «Tluralität statt Homogenität»

(154f.) und «Bezugsdifferenzstatt Tiezugseinförmigkeit» (155£). Damit ist der Horizont
abgesteckt, in dem die Theorie der Tradition zu entfalten ist. Das ist das Thema des zweiten

Hauptabschnitts der Arbeit Grundlegung einer allgemeinen Traditionstheorie (157-295), auf
den der erste Hauptteil hinführt.

Die Ausarbeitung der philosophischen Grundlegung einer Traditionstheorie ist

von W. in zwei Kapitel untergliedert. Das erste Kapitel thematisiert die Freilegung der

traditionstheoretischen Grundbegriffe (159-225), und das zweite bietet eine Traditionstheoretische

Interpretation der Grundbegriffe (226-295). Beide Kapitel bauen systematisch aufeinander

auf, da im ersten Reflexionsgang fünf Grundbegriffe des traditionalen Phänomens

aus diesem erhoben werden, die sodann im zweiten Gang eine traditionstheoretische

Interpretation erfahren. Das Phänomen Tradition kommt folglich erst im zweiten
Abschnitt als Sinn der Sinngabe (157. 265-295) in seiner ganzen traditionalen Struktur in
den Blick. Die Struktur der Tradition wird von W als ein gestuftes Korrelationsverhältnis

verstanden. Es baut sich auf durch die Grundbegriffe Weitergabe (159-173),

Wiederholung (173-185), Muster (185-202), Verstehen (202-216) und Sinn (216-225).
Zwar wird Tradition als ein grundsätzlich triadisches Phänomen verstanden — «jemand

übergibt etwas an jemanden» (161) —, aber dessen Explikation wird im ersten Kapitel
fünfstufig und im zweiten vierstufig durchgeführt. Weitergabe und Wiederholung
(wiederholende Weitergabe) bilden demnach ebenso eine Polarität wie Verstehen und Sinn

(Sinnverstehen). Ein substantieller und ursprungsfixierter Traditionsbegriff wird damit

aufgelöst in eine dynamische Gesamtstruktur. Tradition entsteht erst in und aus dem

Zusammenspiel der fünf Dimensionen. Das Traditionsphänomen kommt auf diese

Weise als ein komplexer Aneignungsvorgang in den Blick, der in allen seinen Aufbau-



312 Rezensionen

dementen eine intentionale Struktur hat und durch diese ein regelhaftes bzw. musterhaftes

Sich-Verstehen ermöglicht. Tradition setzt einen Bruch, eine Negation voraus
was systematisch durch die Dimension der Wiederholung eingeholt wird). Folglich

kann eine «anfangliche Ubergabe» erst «dann Teil einer Tradition werden, wenn sich ihr
mindestens eine Weitergabe anschließt, und daher ist auch ihr traditionaler Charakter

nur nachträglich konstatierbar» (171).

W arbeitet detailliert und facettenreich die komplexe Struktur der Tradition als

verstehende Aneignung einer Vorgabe heraus, die von der Überlieferung, als «tradentum»

im Sinne einer Vorgabe, die «noch seines Empfängers harrt» (245), verstanden,
unterschieden wird (246£). Hinzuweisen ist darauf, dass der Zeichenbegriff durch den des

Musters ersetzt und dieser als grundlegend für Zeichen, Symbol und Bild behauptet
wird (185-202, bes. 196-202). Die Weitergabe von Tradition gelingt in deren verstehender

Sinnaneignung, die den Regeln und Ordnungsstrukturen der Sinngabe entspricht.
Aneignung ist folglich der Übergang von einer vorgegebenen Anordnung zum Sich-

Ordnen (202-216).
Das abschließende zweite Kapitel arbeitet das «traditionale Phänomen durch die

Entwicklung eines begrifflichen Instrumentariums» heraus, «welches originär
traditionstheoretisch ist» (226). Das heißt, die Begriffe, mit denen das Phänomen erläutert

wird, werden «aus der Auslegung der Grundbegriffe als den traditionalen Konstituenten

gewonnen» (ebd.). Einsetzend mit den Kategorien der traditionalen Muster (226-
244), den Dimensionen der traditionalen Weitergabe (244-253), den Spielräumen der
traditionalen Wiederholungspraxis (253-264) und der Tradition als Sinngabe (265-295)
werden die Grundbegriffe des Traditionsphänomens traditionstheoretisch interpretiert.

Der Aufbau des Kapitels verschränkt den phänomenologischen Zugang der Studie

mit dem hermeneutischen. Mit der Sinngabe, die als ein gestufter Übergang von
vier Ebenen (vom Gehaltssinn über den katagogischen und anagogischen Sinn zum
Lebenssinn, 265-274) rekonstruiert wird, kommt die Explikation der Tradition an ihr
Ziel. Die wiederholende Weitergabe von Tradition ist dann gelungen, wenn sie ihren

Akzipienten ein Leben in einem «richtungsermöglichenden Zusammenhang» (274)
eröffnen. Diesen Horizont entfaltet W. in den drei Dimensionen: der Zeit, des Raums

und der Sozietät (274-286). Auf diese Weise orientieren Traditionen menschliches
Leben, indem sie dieses strukturieren und dadurch bewohnbar machen. Das erfolgt in
den diversesten Traditionen auf die unterschiedlichste Weise.

Mit seiner phänomenologisch-hermeneutischen Traditionstheorie hat W einen

hochinteressanten Beitrag zum Traditionsphänomen vorgelegt, der es in all seinen

Facetten beleuchtet. Traditionale Sinngaben sind ebenso wie der Sinn selbst ambivalent.

Folglich ist strikt zwischen Wahrheit und Sinn zu unterscheiden. Auch das Abgleiten
von Traditionen in konventionelle Äußerlichkeit, Heideggers Verdeckungsgeschichte,

vermag die vorgelegte Theorie der Tradition zu beschreiben. Die gelingende Aneignung

von Traditionen, so ambivalent das Traditionsphänomen als solches ist, ist
dennoch für den Menschen grundlegend. Indem traditionale Sinngaben «Kollektiven von
Menschen hilft, die Welt dauerhaft bewohnbar zu machen, erfülle [n] sie eine anthropo-



Rezensionen 313

logische Funktion, d.h. die Traditionalität gehört zum Menschsein wesentlich hinzu»

(294). Eben das wollte die Untersuchung von W zeigen.

Christian Dan% Wien

Stefan Orth/ Volker Resing (Hg.), AfD, Pegida und Co. Angriff auf die Religion? (Edition

Herder Korrespondenz), Herder, Freiburg i.Br. 2017.

203 S., ISBN 978-3-451-27466-4, 16.99.

Wer dieses Buch lesen will, beginne mit der politikwissenschaftlichen Analyse von J.

Klose/W Patzelt. Hier bietet der Band eine nach den Standards empirischer
Sozialforschung fundierte Analyse des «AfD-Pegida-Komplex[es]» (147): Einstellungen
von Dresdner Pegida-Teilnehmern zu Islam, Flüchtlingspolitik usw. (140f£), die nach

Ansicht der Autoren auf die AfD-Wählerschaft als «Pegida in der Wahlkabine» (144)

übertragbar sind. Die These von Klose/Patzelt, dass der RechtsPopulismus dieses

Komplexes keine «Wiederkehr» (148) alter oder neuer Bekannter aus der deutschen
Geschichte ist und deshalb mit stigmatisierenden Strategien gegen Rechtsextremismus nicht

zu bändigen, ist eine scharfe Kritik an der allerdings recht pauschal sog. «politisch-medialen

Klasse» (135 u.ö.), die am «rechte[n] Narrensaum» der Parteienlandschaft eine

«Repräsentationslücke» habe «entstehen lassen» (146). Eilfertige Erklärungen mit
Schablonencharakter und die «Arroganz» (152) des moralisch richtigen Bewusstseins hätten

es bewusst vermieden, die frühen Parolen der Dresdner Pegida vor dem spezifisch
ostdeutschen Erfahrungshintergrund ihrer Anhänger auch nur ernsthaft anzuhören (151).

Mögen Klose/Patzelt auch das politische Credo eines F.J. Strauß wachrufen («Keine

demokratisch legitimierte Partei rechts von der CSU!»), so wirkt ihre Kritik doch

geradezu befreiend in einem Band, in dem sich ein stabiles, wenn auch nicht
monolithisches katholisches Milieu zu Wort meldet. Der AfD-Pegida-Komplex scheint nach

Meinung vieler Beiträger jedenfalls kein Problem der Kirchen zu sein, auch wenn
immer wieder Überlappungen notiert werden. Der Beitrag der einzigen Frau im Autorenkreis,

der zusammenhängend «Schnittmengen» zwischen kirchlichen Kreisen und der

AfD behandelt (S. Strube, 58-71), ist vor allem damit beschäftigt, die Medienkampagnen

einzelner Parteifunktionäre als Potemkinsche Dörfer zu entlarven (63). Mehrere

Autoren empfehlen zur Auseinandersetzung mit der national-identitären Bewegung
die Rückbesinnung auf «das Christliche» am christlichen Abendland, so der aktuelle

Präsident des Zentralkomitees der deutschen Katholiken (ZdK) Th. Sternberg sowie

die Theologieprofessoren P. Zulehner (27) und, in einer philosophisch ausgeformten
Variante, K. Ruhstorfer (llOff.).

All das könnte ja vielleicht anregend sein, wenn der Gestus kirchlicher Selbstkritik

(z.B. 24) stärker wäre. Statt dessen zeichnen «Ich-Stärke» und «Daseinskompetenz»

(Zulehner: 10; 22) und die unerschütterliche, wahlweise demokratische (Ch. Hermes),
parlamentarische (H.J. Meyer) oder liberale Gesinnung (A. Püttmann: 51 f.) das popu-



314 Rezensionen

lismusfeste christliche Abendland mehrerer Autoren aus, die leider nicht verraten, wo

genau man dieses antreffen kann. In Ostdeutschland jedenfalls kaum, denn hier — in
dieser Frage besteht evidenzbasierte Einigkeit — ist man anfälliger für den Populismus.

Der Neu-Dresdner Ruhstorfer vermutet, die hiesige Pegida sei «Ausdruck einer

Mentalität», die «noch nicht in der Mitte der deutschen Gesellschaft angekommen ist»

(101) — ,well roared' für einen Verfechter besagten Abendlands, das in der fraglichen
Region schon mangels Masse selbst nicht einfach die Mitte der Gesellschaft beanspruchen

kann. Der frühere ZdK-Präsident Meyer, nach der Wende immerhin sächsischer

Wissenschaftsminister, weiß, dass die ostdeutsche Populismusanfälligkeit von den

überwiegend kraft Realsozialismus «argumentationsungewohnten und rechtsstaatsunkundigen

Deutschen aus der DDR» herrühre (125), die nie gelernt hätten, in den echten,

also nicht systemideologischen, Alternativen zu denken, die die AfD so stolz im
Namen führe. Meyer erwähnt das mit dem Anspruch auf eine sozialismusimmanente
alternative Wirtschafts- und politische Ordnung geschriebene Buch «Die Alternative»

(1977) des DDR-Dissidenten R. Bahro nicht, sondern führt als Beispiel einer echten,
also «sachlich nachvollziehbaren», wenngleich «politisch unrealistischen» Alternative
vielmehr die frühe AfD selbst an (117), als sie unter ihrem Gründungsvorsitzenden
Lücke noch eine «liberale[.] Anti-Euro-Partei» gewesen sei (Klose/Patzelt, 134).

M.E. sind die meisten dieser Diagnosen und Therapien deshalb so wenig
überzeugend, weil die Autoren sich eine politische Analyse vornehmen, die zur Titelfrage
des Buches nach dem AfD-Pegida-Komplex als Angriff auf die Religion nicht und zur
eigenen Expertise zumindest bei den Theologen kaum passt. Zulehners Rückgriff auf

eigene Umfragen zur Religiosität in Österreich (15 u.ö.) und Ruhstorfers autobiographische

Reflexionen als Neu-Sachse können das nicht ausgleichen. Auch die breiten
Erlebnisberichte von Ch. Hermes zeigen den Stuttgarter katholischen Stadtdekan in
seinem Kampf mit der AfD gewiss als aufrechten Streiter für die Demokratie, vor
allem aber (Stuttgart 21 lässt grüßen!) als Wutbürger (77f£); eine Kategorie, die mir
nach der Lektüre von Klose/Patzelt — m.E. das Beste am ganzen Band — fragwürdig
scheint und die durch die Thesen von Justus Bender (Was will die AfD?, 2017, 35.65)

zu (wut-)bürgerüch/populistischen Interferenzen u.a. im social-media-Verhalten
immer fragwürdiger wird.

Um nach dem AfD-Pegida-Komplex als «Angriff auf die Religion» wirklich zu

fragen, hätte es weniger fertige Antworten und mehr Nachdenklichkeit gebraucht: Wie
benutzt Pegida christliche Symbole? Wie tangiert die AfD die Kirchen selbst? Dürfen

sie Rechtspopulisten in den eigenen Reihen das Christsein streitig machen? Die
Problematik des Begriffs ,ethische Häresie' mahnt hier zur Vorsicht. Der Band bietet
hierzu nichts, aber die kritischen Anfragen von Klose/Patzelt sind auch ein Anstoß

(im Doppelsinne: Skandalon und Impuls) für die Kirchen und geben der Theologie
Stoff genug.

Henning Theißen, Greifswald



Rezensionen 315

David Plüss, Matthias Zeindler, Matthias D. Wüthrich (Hg.), Ekklesiologie der
Volkskirche. Theologische Zugänge in reformierter Perspektive (Praktische Theologie im
reformierten Kontext 14), Theologischer Verlag, Zürich 2017.

444 S., ISBN 978-3-290-17852-9, CHF 54.00.

Der Begriff «Volkskirche», so David Plüss, Matthias Zeindler und Matthias D. Wüthrich

in ihrer Einleitung habe in vielerlei Hinsicht «seine Selbstverständlichkeit verloren»

(9). Gerade deshalb sehen es die Herausgebenden als gewinnversprechend an, diesen

Begriff als ekklesiologisches Programm neu zu begründen und zu modellieren. Im
kürzlich erschienenen Band «Ekklesiologie der Volkskirche» versuchen sie sich aber

nicht in der Herstellung einer «unité de doctrine» (10), sondern versammeln
unterschiedliche Stimmen, welche die «Volkskirche» «in reformierter Perspektive» beleuchten.

Zunächst bestimmen die Herausgebenden das Konzept «Volkskirche» im
Anschluss an Friedrich Schleiermacher in zweierlei Hinsicht: einerseits als eine von den

einzelnen Mitgliedern mitgetragene Kirche aus dem \ rolk, andererseits als Kirche, deren

Tätigkeiten für das (gan^e) Volk, bestimmt sind. Beide Wesenszüge der Volkskirche sind

nicht erst in der Gegenwart anzuzweifeln. «Volkskirche» erscheint somit den

Herausgebenden zufolge weniger als faktische Gestalt oder gar kirchlicher Machtanspruch,
sondern als «ekklesiologischer Programmbegriff» (10) weiterhin relevant zu sein.

Ein erster Schwerpunkt der Beiträge widmet sich der spannungsvollen Konzep-
tionalisierung von Volkskirche. Felix Moser etwa beschreibt anhand des von
Alexandre Vinet geprägten Begriffs des «Multitudinismus» die spezifisch volkskirchliche
«Haltung» (39), das Nebeneinander verschiedener theologischer Stile zu ermöglichen
und deren Uneinigkeit auszuhalten. Thomas Schlag wiederum weist auf den
eigentümlichen «Hybridcharakter» (Hauschildt/Pohl-Patalong) der Volkskirche zwischen

Institution, Organisation und Bewegung, ihre eigentümliche Gestalt als «intermediäre
Institution» (368), hin. Und die Herausgebenden selbst weisen in inhaltlicher Hinsicht
im Anschluss an Ernst Lange auf den in der Volkskirche «institutionalisierten
Widerspruch» gegen die sich in der Gesellschaft einschleichende «Selbstzerstörung des

Menschen» hin.
Einen zweiten Schwerpunkt bilden Einschätzungen, die sich mit konkreten Gestalten

und der gegenwärtig erforderlichen «Elastizität» volkskirchlicher Organisationsformen

befassen. So bringen sowohl Ralph Kunz als auch Sabrina Müller die aus dem

angelsächsischen Kontext bekannte Formel der «mixed economp, dem «Gemisch» von
ortsgebundenen Parochien und lebensweltorientierten Gruppierungen, ins Gespräch.
Ähnlich fordert auch Lukas Kundert in einer kirchenpolitischen Stellungnahme einen
radikalen Bruch mit dem parochialen «Allokationsdogma», der Anbindung von
Pfarrstellen an eine bestimmte Anzahl Kirchensteuerzahlender, um flexiblere, inhaltlich
orientierte Angebote schaffen zu können. Schliesslich finden sich einige Anregungen
zum Gottesdienst (Weder), zur Architektur von Kirchgemeindezentren (Zogg) oder

zur volkskirchlichen Vielfalt in der Seelsorge (Morgenthaler).



316 Rezensionen

Bei aller Vielstimmigkeit bestätigen nahezu alle Beiträge die Unaufhaltsamkeit
gesellschaftlicher Entwicklungen und deren negative Konsequenzen für die Volkskirche

(«ärmer, älter, kleiner»). Und dennoch überwiegt in ihnen der Tenor, dass eine
Pauschalkritik des Programms «Volkskirche», wie sie etwa von Sören Kierkegaard geäussert

wurde (vgl. den Beitrag von Bühler), der Ekklesiologie nicht mehr ansteht.
Vielmehr herrscht Einigkeit darüber, dass die «späte Zeit der Volkskirche» (Fechtner) dazu

genutzt werden sollte, die Vorteile der in der Volkskirche institutionalisierten Spannungen

hervorzuheben.
Die von den Herausgebenden intendierte Eröffnung einer Diskussion um den

Begriff gelingt dank einem eigens ausgesparten Buchteil (173-216), in welchem acht

«praktisch-theologische Modelle von Volkskirche» in jeweils ähnlich gegliederten

Kurzfassungen präsentiert werden. Dieser propädeutische tour d'horizon ermächtigt die

Leserinnen und Leser, eigene Positionen anhand vorhandener Modelle einzuordnen.
Übers Ganze besehen kommen im Band erstaunlicherweise kaum religiöse (oder

nicht-religiöse) Subjekte aus dem Volk zu Wort. Ebenso auffällig wird der angelsächsische

Diskurs (etwa die religionssoziologischen Surveys von Mark Chaves oder Linda

Woodhead) ausgeblendet — sogar dort, wo die in England beheimatete «Fresh

expressions»-Bewegung propagiert wird. Solche Mankos sind aber materialer, nicht
konzeptioneller Natur. Das Fehlende zeigt vielmehr, dass mit dem programmatischen
Ruf nach Mehrperspektivität auf die Volkskirche ein weites Feld eröffnet ist, das wohl
kaum anders als in einem eigenen Forschungsschwerpunkt behandelt werden kann.

Die konzeptionelle Stärke des Bandes hingegen wird besonders im abschliessenden

Fazit (395-438) deutlich. Hier vermeiden es die Herausgebenden gekonnt, Rezepte
oder «best practice» zu präsentieren, sondern konturieren die Spannungsstärke des

Begriffs «Volkskirche» weiter. Besonders dicht geschieht dies dort, wo sie «einige [...]
Punkte» aufzählen, die «in Bezug auf die Volkskirche zentral scheinen» (435). So halten
sie unter anderem fest, dass vermeintliche Lösungsansätze wie etwa «offensive

Evangelisation», «Profilierung» oder «Selbstsäkularisierung» vom Programm der Volkskirche

wegführen bzw. ihr vielseitiges und spannungsvolles Wesen auszuhöhlen drohen.
Der Band «Ekklesiologie der Volkskirche» wirkt trotz seiner abwägenden

Mehrstimmigkeit also nicht als Beruhigungspille für volkskirchliche Akteure. Vielmehr wird
in ihm in unterschiedlicher Perspektive deutlich, wie die Volkskirche ihre institutionalisierte

Sprengkraft weiter kultivieren kann, um auch in Zukunft ekklesiologische oder

kybernetische Einseitigkeiten aufzubrechen.

Christian Walti, Bern



Rezensionen 317

Gunther Wen$ Sünde. Hamartiologische Fallstudien (Studium Systematische Theologie
8), Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 2013.

363 S. ISBN 978-3-525-56712-8, 44.99.

Das Thema der Sünde ist eines, das die christliche Theologie seit Anbeginn beschäftigt
und in verschiedenen Kulturen bzw. Traditionen und durch die verschiedenen Zeitalter

hindurch nie an Relevanz einzubüßen scheint. Der Lehre von der Sünde und
ihren verwandten Themenfeldern (das Böse, leibliche Übel, die Theodizeefrage, usw.)

wendet sich auch Gunther Wenz, emeritierter Professor in München und bekannter
Schüler Pannenbergs, im achten Band seiner zehnbändigen Reihe «Studium Systematische

Theologie» zu.
Das Buch kann in zwei Teile unterteilt werden. Im ersten und größeren Teil wird ein

Überblick über die Problemgeschichte der Sündenlehre gegeben, der dieselbe anhand

einiger «Fallstudien» von Epochen, Denkern und Denkschulen vertieft darstellt und
sich «auf die namentlich von Paulus und Augustin geprägte Tradition reformatorischer
Sündenlehre insbesondere Wittenberger Provenienz und ihre Rezeptionsgeschichte

konzentriert» (30). Der Überblick ist grob historisch bzw. traditionsgeschichtlich
strukturiert, beginnend mit einem Überblick über den Sündenbegriff in vorbiblischer
und biblischer Überlieferung, sodann über Augustin bis ins Mittelalter, danach folgen
Luther, Tridentinum, altlutherische Orthodoxie und Moderne bis hin zu Fallbeispielen
einzelner Denker: Schleiermachers neuprotestantische Lehre von der Sünde als Be-

wusstsein vom verkehrten Verhältnis zu Gott; Schellings protoexistentialistische Theorie

der Sünde als «Verkehrung der Freiheit durch unmittelbare Selbstbestimmung»
(190); Sünde bei Kierkegaard als «Krankheit zum Tode», die sich im Unglauben
manifestiert; Tillichs subjektivitätstheoretischer Existentialismus als Fortsetzung der
postidealistischen Philosophie Schellings; Barths offenbarungstheologischer Ansatz, in dem

wahre Sündenerkenntnis nicht ohne Christuserkenntnis vorzustellen ist und Pannenbergs

anthropologische Analyse der Sünde als Elend und Entfremdung.
Im zweiten und kleineren Teil befasst sich Wenz mit seiner eigenen konstruktiven

Theologie der Sünde in Auseinandersetzung mit den im ersten Teil dargestellten
Autoren und Theorien, sowie mit einigen neuen Namen. Hier treten die bekannten

Problemkomplexe der christlichen Sündenlehre auf: Pelagianismus und Manichäismus

(Kap. 13), das Diabolische (Kap. 14), das Übel und die Frage der Theodizee (Kap.
15) und im letzten Kapitel «der Fall Judas», der in der Theologiegeschichte häufig als

«Synonym und personaler Inbegriff des Bösen» dargestellt wird. (339) In diesen

Kapiteln werden die bekannten Spannungen in der Theologiegeschichte produktiv
auseinandergesetzt, z.B. Pelagianismus und Manichäismus als zwei Gegenpole, die für das

ökumenische Gespräch zwischen dem evangelischen und dem römisch-katholischen
Glauben eine wichtige Rolle spielen, da oft katholischerseits die Betonung auf Sünde
als schuldige Freiheitstat (der Mensch ist Sünder, weil er sündigt), evangelischerseits
als Teil der Wesensnatur (der Mensch ist Sünder, weil er sündig ist) liegt. Die
Theoriegeschichte der Theodizeefrage wird ebenfalls in einem produktiven Spannungsver-



318 Rezensionen

hältnis wahrgenommen, denn sie bleibe «gerade in ihrem Scheitern für die Theologie
bedeutsam, insofern sie sie daran hindert, sich selbst als die theoretische Lösung aller

Welträtsel und Menschheitsfragen auszugeben» (337). Der Autor plädiert deshalb für
eine «Theologie der Klage», die ihre Antwort nur in der Verheißung des auferstandenen

Gekreuzigten findet. Sein «Fallbeispiel Judas» ist vielleicht das kreativste Kapitel
und daher ein passender Schluss einer gewinnbringenden Studie.

In allen Kapiteln setzt sich Wenz auf höchstem Niveau mit tiefen dogmatischen
Fragen auseinander und mit einer Ernsthaftigkeit, die die dogmatischen Formulierungen

vergangener Zeiten nicht als bloß überholte Spekulationen eines vergangenen

Zeitalters verwirft. Pauschalisierte Darstellungen - beispielweise von Augustins
Sündenlehre, des Tridentinums oder der altlutherischen Orthodoxie - sind nicht zu
finden. In den Kapiteln über einzelne Denker zeigt sich der Autor als äußerst belesen,

hervorsticht zudem, dass er jeden Denker und dessen vertretene Meinung nicht nur
mit tiefer Gelehrsamkeit, sondern mit einer erfrischenden Unparteilichkeit behandelt.
Besonders beeindruckend ist des Autors Auseinandersetzung mit Schelüng (mit dem

der Autor auch die Einleitung dieser Studie beginnt), der nicht nur als Philosoph,
sondern überzeugend als eigenständiger Theologe dargestellt wird. Der ganze Band zeichnet

sich demnach durch die interpretative Großzügigkeit und ökumenische Offenheit
des Autors aus. Das Buch ist sehr bereichernd und sollte als ein Standardwerk für die

deutschsprachige Forschung der Sündenlehre betrachtet werden.

Stephen James Hamilton, Regensburg


	Rezensionen

