
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 74 (2018)

Heft: 3

Artikel: "Gott ist nicht das Eigentliche, das Vampirartige" : die Kritik des
Gehorsams in der Theologie Karl Rahners und eine reformiert-ethische
Verhältnisbestimmung

Autor: Wirth, Mathias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877606

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877606
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Gott ist nicht das Eigentliche, das Vampirartige»

Die Kritik des Gehorsams in der Theologie Karl Rahners
und eine reformiert-ethische Verhältnisbestimmung

Auch weil Gehorsam als moralisch erwägenswerte Option längst ausgefallen
ist,1 deutlicher noch für die evangelisch-theologische Ethik als für das

katholische Pendant,2 ist Karl Rahners (1904-1984) katholische Variante einer

kritischen Theologie des Gehorsams relevant für das interkonfessionelle

Gespräch, bisher aber wenig erörtert worden. Das interkonfessionelle Gespräch
über den Gehorsam als Grundproblem der Anthropologie und Ethik,
zwischen Tugend-Laible3 und Grausamkeits-Erweis4, zwischen Libertinismus

1 Vgl. F. Schweitzer: Art. Gehorsam (IV. Pädagogisch und ethisch), RGG 3 (42000), 552 und
M. Wirth: Distanz des Gehorsams. Theorie, Ethik und Kritik einer Tugend Religion in
Philosophy and Theology 87), Tübingen 2016, lf. sowie M. Wirth: Absurdität, Solidarität
und Sinn: Albert Camus und die Freiheitsanalyse Thomas Pröppers, Theologie und
Philosophie 89 (2014) 534-550 (549): «Gehorsam animiert zu extrinsezistischem Absehen vom
Selbst [...]. Die Gefahr der Ich-Losigkeit des Gehorsams markiert die Dürftigkeit dieser

Beziehungsform, die für Liebes- und Freundschaftsdiskurse unmöglich scheint, zu denen

auch das Gott-Mensch-Verhältnis zu rechnen ist.»

2 Zu einer deutlichen Kritik, bzw. Zurückweisung des Gehorsams als legitimer ethischer

oder religiöser Beziehungsform, vgl. zum Beispiel G. Ebeling: Luthers Seelsorge. Theologie

in der Vielfalt der Lebenssituationen an seinen Briefen dargestellt, Tübingen 1997,

156; T. Jähnichen: Von der «Zucht» zur «Selbstverwirklichung»? — Transformationen
theologischer und religionspädagogischer Konzeptionen evangelischer Heimerziehung in den

1950er und 1960er Jahren, in: W Damberg/B. Frings/ders./U. Kaminsky (Hg.): Mutter
Kirche — Vater Staat? Geschichte, Praxis und Debatten der konfessionellen Heimerziehung
seit 1945, Münster 2010, 131-146 (146) sowie C. Walther: Art. Gehorsams, in: TRE 12

(1984), 148-157 (149). Besonders prominent und paradigmatisch: D. Solle: Phantasie und
Gehorsam. Überlegungen zu einer künftigen christlichen Ethik, Stuttgart/Berlin 1968, 9ff.

3 Vgl. H. Kuhlmann: Gewalt denken — eine Aufgabe der Theologie über Seelsorge und Ethik
hinaus?, in: H.-R. Reuter/H. Bedford-Strohm/dies./W Lütcke (Hg): Freiheit verantworten

(FS für Wolfgang Huber), Gütersloh 2002, 456-469 (468). In der Bulle Exurge Domine

von 1520, die Martin Luther mit der Exkommunikation droht, wird Gehorsam ebenfalls

als zentrale christliche Tugend eingeschworen, vgl. B. Jörgensen: Konfessionelle Selbst-

und Fremdbezeichnungen. Zur Terminologie der Religionsparteien im 16. Jahrhundert,
Berlin 2014, 131 f. Vgl. auch Wirth: Distanz (Anm 1), 1.

4 Vgl. M. Wirth: Gehorsam als moralischer Disruptor. Zur theologischen Relevanz der Fil-

ThZ 3/74 (2018) S. 279-305



280 Mathias Wirth

und Autoritarismus,5 das noch durch den doppelten Autoritätsbezug
verkompliziert wird, da Gehorsam auf göttliche und menschliche Autorität
und Befehle bezogen werden kann,6 findet in Rahner einen möglichen
Gesprächspartner. Dies umso mehr, als seine Theologie darum bemüht war,

Verspätungen aufzuholen, die sich aus einer katholisch-theologischen Indolenz

gegenüber dem zeitgenössischen Freiheitsempfinden ergeben hat.
Gehorsam gilt trotz seiner prominenten Stellung in der katholischen Tradition
für Rahner keineswegs als fraglose chrisdiche Tugend und seine Theologie
hat einen gewichtigen Beitrag dazu geleistet, theologische Härten und
normative Bandagen, die mit dem Gehorsam kommen, als ungültig auszuweisen.

Bis heute wirkt daher besonders für den katholisch-theologischen Bereich

die Befreiung nach, die Rahners Änderung der theologischen Denkrichtung
bedeutet, die kritische Anfragen gegenüber dem Christentum produktiv in
Betracht gezogen hat, um so von einer alten, erstarrten und unbekömmlichen

Dogmatik ohne anthropologische Wendung Abschied zu nehmen. Was

Rahner insgesamt, aber auch für das Problem des Gehorsams geleistet hat,

ist eine grundbegriffliche Aufklärung der Theologie im Horizont der Gegenwart.

Schon daraus ergibt sich ihre Bedeutung für das Gespräch zwischen

den Fakultäten.

In diesem Sinn wird Rahner im Folgenden als wichtiger Vertreter einer

umfassenden theologischen Uminterpretation des Gehorsams vorgestellt,
dessen Theologie Unbehagen gegen diese Beziehungsform aufgenommen
hat und daran gemessen werden soll, ob und wie der Balancierungsversuch

von Freiheit und Gehorsam gelingt und welche Anknüpfungspunkte sich

für das ökumenische Gespräch über ein zentrales ethisches Problem,
besonders mit dem reformierten Protestantismus, ergeben. Kaum erörtert
werden muss, dass sich Rahner der zentralen Stellung des Gehorsams in
katholischen Positionierungen7 ebenso bewusst war wie der ethisch gebotenen

me Bastoy, Freistatt und Colonia Dignidad, Kerygma und Dogma 65 (2019) [angenommen],

5 Vgl. Wirth: Distanz (Anm. 1), 126.

6 Vgl. M.L. Fretdöh: Ganz Ohr und nicht minder mündig sein, Junge Kirche 74 (2013) 18-

21 (20); V. Mantey: Zwei Schwerter - Zwei Reiche. Martin Luthers Zwei-Reiche-Lehre vor
ihrem spätmittelalterlichen Flintergrund Spätmittelalter und Reformation. Neue Reihe

26), Tübingen 2005, 219.

7 In seinem neuesten Buch mit dem unglücklichen Titel «Macht die Wahrheit frei», hat Karl-



«Gott ist nicht das Eigentliche, das Vampirartige» 281

Zurückweisung eines absoluten Gehorsams, dessen menschenverachtenden

und letalen Konsequenzen in Kirche, Staat und Gesellschaft unübersehbar

geworden sind.

Zur Besprechung der auch kathoüscherseits kaum notierten Ausführungen

Rahners zum Gehorsam als einer Beziehungsform in Kirche und
Gesellschaft soll im Sinne der weiteren Rahner-Analyse, wie bereits notiert,
nach seinem Vermittlungsversuch gefragt werden, denn dass Freiheit und
Gehorsam in einem Spannungsverhältnis zueinanderstehen, ist kaum zu
bestreiten. Zwei Strategien bieten sich zur Auflösung an: entweder wird Freiheit

als letztendlicher Gehorsam oder Gehorsam als letztendliche Freiheit

ausgewiesen. Beide Absorptionsstrategien lassen sich bei Rahner finden. Das

<Sagen-von-Freiheit-und-Meinen-von-Gehorsam> erscheint dabei eher eine

Strategie seiner fundamental-anthropologischen Studien (implizite
Thematisierung des Gehorsams, siehe 2.), mit denen er Menschen in ihrem Erkennen

und Lieben notorisch auf einen sich offenbarenden Gott verweist.8 Das

Heinz Menke jüngst die Bedeutung des Gehorsams, bzw. der Wahrheit (Priorisierung
der Aussen-Instanz) vor der Freiheit (Priorisierung der Ich-Instanz) für die katholische
Konfession betont und sich gegen anderslautende, freiheitspriorisierende katholisch-

theologische Konzepte gewandt. Dabei hält er die (stereotype) Unterscheidung zwischen
einer katholischen «Konfession des Gehorsams» und einer evangelischen «Konfession der
Freiheit» nicht deshalb für unverständlich, weil so die Bedeutung der Freiheit für die
katholische Tradition unterminiert würde, sondern weil in seiner Lektüre auch bei Luther
der Glaube primär mit Obedienz verbunden sei, beide Konfessionen also, mutatis mutandis,

erst als Gehorsamskonfessionen richtig verstanden würden, vgl. K.-H. Menke: Macht die

Wahrheit frei oder die Freiheit wahr? Eine Streitschrift, Regensburg 2017, 147. Dass

Konzepte einer Präponderanz des Gehorsams, bzw. der Wahrheit vor der Freiheit nicht erklären

können, welche Bedeutung das <an sich) überhaupt für das <für mich) haben soll, wenn
die Ich-Instanz zurückgesetzt wird, oder ob es überhaupt ein <An-sich> (Aussen-Instanz)
ohne konstitutive Verwiesenheit auf das <Für-mich> (Ich-Instanz) gibt, weil das <An-sich>

an sich überhaupt nichts ist, wird in der weiteren Debatte über die Relate Freiheit und

Wahrheit, bzw. Freiheit und Gehorsam, aufzuklären sein. Anders gesagt: Ohne das Subjekt
und seine Freiheit ist Wahrheit nichts, was Menke in polemischer Absicht völlig verkehrt.
Aber es bleibt in Geltung: «Erkenntnis der Wahrheit kann weder befohlen noch mit
Sanktionen verwaltet werden; sie scheint auf oder nicht; die Kategorie des <obsequium> greift
nicht.», W Beinert: Amt — Tradition - Gehorsam. Spannungsfelder kirchlichen Lebens,

Regensburg 1998, 119. Vgl. auch E. Gräb-Schmidt: Autorität und Einsicht. Hermeneutik
in der Moderne, in: M. Meyer-Blanck (Hg.): Säkularität und Autorität der Schrift, Leipzig
2015, 200-215.

8 Vgl. M. Bongardt: Die Fraglichkeit der Offenbarung. Ernst Cassirers Philosophie als Ori-



282 Mathias Wirth

<Sagen-von-Gehorsam-und-das-Meinen-von-Freiheit> scheint seine Strategie
für ekklesiologische und ethische Zusammenhänge (explizite Thematisierung

des Gehorsams, siehe 1.) zu sein, denen diese Studie primär gewidmet
ist. Die Ko-Existenz beider kritisch zu diskutierenden Argumentations
Strategien schliesst sich deshalb nicht aus, weil Gehorsam in Rahners Werk einen

doppelten <Sitz im Leben> aufweist und speziell in seinen transzendentaltheologischen

Bemühungen als idiosynkratischer Begriff auffällt, der besonders

in der noch vorzustellendenpotentia oboedientialis begegnet und in diesem

Zusammenhang eine andere Bedeutung aufweist als in den Texten, in denen

von einem allgemeinen Gehorsam die Rede ist.

Folgt Rahner also der im Christentum usuell gewordenen unscharfen Di-
stinguierung von Gehorsam und Freiheit, die in kirchenamtlichen und

theologischen Texten in der schlichten aber aporetischen Formel vom «freien

Gehorsam» Ausdruck findet,9 und für ein Tonikum unter den Bedingungen

der Kritik gehalten wird?10 Handelt es sich bei einer Verschränkung von
Freiheit und Gehorsam aber nicht um ein schlechtes Denkmodell, weil der

unbedingte Anspruch der Freiheit um den Preis der Rettung des Begriffs
des Gehorsams marginalisiert wird, wenn Freiheit eigentlich Gehorsam und
Gehorsam eigentlich Freiheit heissen soll?

1. Karl Kahners explizite Diskussion des Gehorsams

In einigen kleineren Abhandlungen diskutiert Rahner anthropologische,
ethische und ekklesiologische Aspekte der Autorität und des Gehorsams.11

entierung im Dialog der Religionen ratio fidei 2), Regensburg 2000, 35ff.
9 Die Formel vom «freien Gehorsam» kann deshalb als Aporie aufgefasst werden, weil es

zum Wesen des Gehorsams gehört, gerade keinen Gebrauch (mehr) von der eigenen Freiheit

zu machen, zu deren Wesen aber gehört, sich kritisch-abwägend gegenüber dem

Anspruch anderer oder eines Befehls zu verhalten. Dies aber gestattet der Gehorsam gerade
nicht. Dass ein Quantum Freiheit erforderlich ist, um überhaupt Subjekt des Gehorsams
sein zu können, ist dabei allerdings unerheblich, da diese initiale Freiheit im Gehorsam

ja sogleich, wenigstens passager, ausgesetzt werden muss. In einem engen Sinn erscheint
damit die Rede von einem «freien Gehorsam» als contradictio in adiecto, vgl. Wirth: Distanz

(Anm. 1), 345.

10 Vgl. ebd.

11 Vgl. K. Rahner: Uber den der Kirche schuldigen Gehorsam des Christen, in: K. Rahner:
Sämtliche Werke [= SW], Bd. 10, hg.v. K. Lehmann et al., Freiburg i. Br. 1995, 667-695;
K. Rahner: Marginalien über den Gehorsam, in: K. Rahner: Sämdiche Werke, Bd. 13,

hg.v. K. Lehmann et al., Freiburg i. Br. 2006, 540-554; K. Rahner: Christus als Beispiel des



«Gott ist nicht das Eigentliche, das Vampirartige» 283

Er ist sich dabei des Unbehagens bewusst, das heute den Gehorsam

begleitet und begründet dies mit der Gefahr des Extrinsezismus, wenn er
notiert, «[...] dass der Einzelne sich hinter dem Allgemeinen versteckt und

sein Christentum schon erfüllt glaubt, wenn er nur willig und brav in der

Masse des <Kirchenvolkes> mitmarschiert.»12 Gänzlich fremd scheint Rahner

der devote Zug, der regelmässig als Derivat des Gehorsams erscheint,13 den

er jedenfalls für seine theologische Variation des Gehorsams ausschliesst.14

Alle Spekulationen Rahners über Sein und Sollen des Gehorsams sind

imprägniert durch die in seiner Theologie und Interpretation des Christentums

hervorgehobenen Freiheit des Menschen; woran das ökumenische

Gespräch, auch und gerade mit dem reformierten Protestantismus, anschliessen

kann. Rahner räumt ein, die Kirche habe zwar immer lieber über den Gehorsam

als über die Freiheit gesprochen, dies stelle aber eine eklatante Verkehrung

dar, weil die Freiheit ein «selbstverständlicher Besitz» der Christen sei.15

Von daher steht Rahners gesamte explizite Theologie des Gehorsams unter

priesterlichen Gehorsams, in: K. Rahner: Sämtliche Werke, Bd. 20, hg.v. K. Lehmann et
al. Freiburg i. Br. 2010, 95-111 und K. Rahner: In der Liebe aufgehoben, in: K. Rahner:

Sämtliche Werke, Bd. 29, hg.v. K. Lehmann et al. Freiburg i. Br. 2007, 323-328.
12 K. Rahner: Sämtliche Werke, Bd. 10, hg.v. K. Lehmann et al., Freiburg i. Br. 1995,100. Vgl.

auch U. Bentz: jetzt ist noch Kirche. Grundlinien einer Theologie kirchlicher Existenz im
Werk Karl Rahners, Innsbruck 2008, 370f.

13 Vgl. Wirth: Distanz (Anm. 1), 295ff.
14 Vgl. Rahner: SW 10 (Anm 12), 681 und dazu Bentz: Kirche (Anm. 12), 377.

15 Vgl. Rahner: SW 10 (Anm. 12), 221. Gunda Schneider-Flume betont, wie langsam sich

eine christliche Praxis der Freiheit entfaltet habe. Sie erinnert an Onesimus, der eben nicht

aus dem Sklavenstand befreit wurde, aber immerhin zum Bruder avancierte (Phil 1,10 und
Kol 4,9), vgl. G. Schneider-Flume: Selbstverwirklichung und christliche Freiheit, Stuttgart/
Bonn 1990, 31 und weiter J. Moltmann: Kirche in der Kraft des Geistes. Ein Beitrag zur
messianischen Ekklesiologie, München 21989, 125. In soziologischer Perspektive fallt das

besondere «Herrschaftspotential» der katholischen Kirche auf. Dies rühre daher, dass

Gehorsam als zentraler Ausdruck der Liebe gegenüber Gott und Jesus internalisiert sei, vgl.
O. König: Macht in Gruppen: gruppendynamische Prozesse und Interventionen, Stuttgart
42007, 66f. Forschungen im Umfeld des berühmten Milgram-Experiments zum
Gehorsamsverhalten legen zudem nahe, dass Katholiken eher als Juden oder Protestanten zu
Gehorsam bereit sind, vgl. A.G. Miller: The Obedience Experiments. A Case Study of
Controversy in Social Science, New York 1986, 239. Insgesamt scheint die Pflicht zum
Gehorsam in der religiösen Erziehung stärkere Berücksichtigung zu finden als die mögliche

Pflicht zum Ungehorsam, vgl. H.C. Kelman/V.L. Hamilton: Crimes of Obedience.

Toward a Social Psychology of Authority and Responsibility, New Haven/London 1989,
53.



284 Mathias Wirth

dem Vorzeichen eines Votums für die Freiheit, die er vor allen Formen des

Gehorsams betont.

1.1 Gehorsam im Sand des Kerschwindens: Kahners neutestamentliche Sondierung

Die grundbegriffliche Aufklärung des religiösen Gehorsams beginnt bei

Rahner unter Rekurs auf das in den neutestamentlichen Texten dargestellte

Verhalten Jesu. Der habe keine Gehorsamsmoral und schon gar keine

Gehorsamskirche installiert und nirgends Ungehorsam verurteilt. Vielmehr
habe Jesus den Gehorsam verunglimpft,16 wenn er die Schuld des Ungehorsams

der Ehebrecherin aus der Pericope Adulterae (Joh 8,2-11)17 in verwehenden

Sand schreibt, was so viel heisst wie: Ich verurteile dich nicht und deine

Schuld ist nichtig, denn Liebe überwiegt sie.18 Der Ungehorsam der Ehebrecherin

bleibt stricte dictum in biblischer Perspektive zwar Ungehorsam und

Sünde, aber führt in der Perspektive Jesu nicht zur Strafe. Das Evangelium
präsentiert einen Gehorsam, der frei ist von forensischen Vorstellungen. Das

Verhalten Jesu entzieht Gehorsam das Fundament, denn Gehorsam scheint

nur dort plausibel, wo Ungehorsam geahndet wird; zumal dann, wenn es sich

um Ungehorsam gegen den Ethos handelt; immerhin hat die Ehebrecherin

gegen den Dekalog Verstössen. Offenbar folgt der Jesus des Johannesevangeliums,

so Rahner, einer anderen Logik als der des Gehorsams, die jedenfalls
erlaubt, den Ungehorsam der Ehebrecherin in den Sand des Verschwindens

zu schreiben. Rahner betont nach dieser Orientierung, dass sich Kirchen,
wenn sie sich als Institutionen des Gehorsams inszenieren, mindestens im

johanneischen Jesus keine Legitimation dafür finden. Der Gehorsam, den

Jesus fordert und selber lebt, so Rahner weiter, unterscheide sich strikt von
einem etablierten juridischen Verständnis des Gehorsams, der unter der

16 Vgl. J. McKenzie: Autorität in der Kirche, Paderborn 1968,100: «Der Gebrauch der Macht
im üblichen Sinn besteht darin, einem anderen den eigenen Willen aufzunötigen; das steht

in direktem Gegensatz zu den Aussprüchen Jesu, in denen diese Form von Selbstbehauptung

formal und ausdrücklich verboten wird. Macht ist nicht Ersatz für apostolisches Füh-

rertum. Macht ist nicht mal ein geringeres Mittel, den Zweck apostolischen Führens zu
erreichen; sie ist ein Mittel, das Ziel nicht zu erreichen.»

17 Vgl. C. Keith: The Pericope Adulterae, the Gospel of John, and the Literacy of Jesus,

Leiden 2009, 141 ff.
18 Vgl. H. Vorgrimler: Karl Rahner. Gotteserfahrung in Leben und Denken, Darmstadt 2004,

250.



«Gott ist nicht das Eigentliche, das Vampirartige» 285

Ägide der Mächtigen zu Anklage, Verurteilung und Erniedrigung führe.19

Besonders an diesem neuralgischen Punkt ergeben sich Parallelen mit einer

reformiert-theologischen Ethik und ihrem konstitutiven Widerstand gegen
Formationen der Bemächtigung.

1.2 Typ-I und Typ-Ii Gehorsam:

Tahners Begriff des Gehorsams und seine ethische Bedeutung

Nach diesem Befund zu einem exemplarisch neutestamentlichen
Gehorsamsverständnis erscheint Rahners Verständnis des Gehorsams ebenfalls

wenig an einer rigiden Formation interessiert. In die Figur der Unterwerfung
(Gehorsam) als Reaktion auf eine Figur der Macht (Autorität) trägt Rahner

ein breites Kollarium freiheitlicher Modale ein, wie eine «Bereitschaft zu
Hören», «sittliche Freiheit» oder «Aufgeschlossenheit».20 Rahner definiert
Gehorsam in Abgrenzung von Zwang und Dressur aber weiterhin als «edle

Tugend»: «Gehorsam ist ein vieldeutiges Wort. Und die Analyse seines Wesens

ist schwierig. Auf jeden Fall [...] bedeutet es die innere, freie, aus sittlichen
Motiven geleistete Bereitschaft zum Hören auf einen Befehl [...]. Wo diese

Bereitschaft nicht aus innerer sittlicher Freiheit aufgrund eines sittlichen
Motives kommt [...], liegt [...] Zwang oder Dressur vor, nicht aber Gehorsam.
Gehorsam fordert Hören und Tun. Auch schon Hören: denn schon das

innere Aufgeschlossensein, die Bereitschaft, auf den inneren sachlichen Sinn
des Befehls einzugehen, die bereite Willigkeit, im Befohlenen nach Kräften
Sinn und Sache zu erkennen, der gute Wille, die eigene vorlaute Rechthabe-

19 Maskulines Überlegenheitsgebaren, so Rahner, liebt es, die Frau als femme fatale anzukla¬

gen. Wie im Evangelium schleppen sie Normbrecherinnen vor die angesagten Herren und

erwartete Richtersprüche. Doch Jesus folgt dieser Aggression nicht, vgl. Rahner: SW 10

(Anm. 12), 95: «Er aber schweigt. Er schreibt ihre Sünde in den Sand der Weltgeschichte,
die bald ausgelöscht sein wird und ihre Schuld mit ihr. Er schweigt eine kleine Weile, die

uns Jahrtausende scheint. Und er verurteilt dieses Weib nur durch das Schweigen seiner

Liebe, die begnadet und freispricht. In allen Jahrhunderten stehen neue Ankläger neben
diesem Weib und schleichen immer wieder davon, einer nach dem anderen, von den Ältesten

angefangen; denn es fand sich nie einer, der selbst ohne Sünde war.»
20 Vgl. M.F. Fischer: The Foundations of Karl Rahner. A Paraphrase of the Foundations

of Christian Faith, with Introduction and Indices, New York 2005, 8. Zum existentiellen
Hören des Menschen ähnlich wie Rahner, vgl. E. Jüngel: Entsprechungen: Gott — Wahrheit

- Mensch. Theologische Erörterungen II, Tübingen 32002, 291. Dort auch eine Interpretation

des Hörens, das gerade zum freiheitlichen Handeln befähige, vgl. ebd. 309f.



286 Mathias Wirth

rei, den Eigensinn, den spontanen Protest gegen das Ungewohnte und

Unerwartete, die eigene Trägheit [...] zu bekämpfen, all das gehört auch schon

[...] zur edlen Tugend des Gehorsams.»21

Neben dieser weitreichenden Definition von Gehorsam, die auf das Wesen

angewiesener Freiheit und die Probleme des Libertinismus reflektiert,
zugleich aber die moralische Abrutschgefahr jeden Gehorsamsdiskurses

betont, unterscheidet Rahner zwei alltagsnahe Formen des Gehorsams. Typ 1

meint eine «nüchterne Sachgerechtigkeit in einer Gesellschaft»22: «Gehorsam

[ist] nichts anderes als der sachgemäße Respekt vor [...] Regelungen des

menschlichen Zusammenlebens. [...] Was wir in einem solchen Gehorsam

respektieren, ist [...] der Respekt vor den Menschen, denen solche

Regelungen dienen sollen.»23 Hier versteht Rahner Gehorsam in einem ersten
Sinn als sozialen Mechanismus der Alltagsbewältigung.24 Typ II hingegen
beschreibt Gehorsam als Aspekt eines Liebesdiskurses. Rahner bestimmt
diesen Typ II als «liebende Einheit zweier Personen in Freiheit»25: «[...] wir
[haben] den Vorgang, dass eine Person ihre Freiheit liebend öffnet für die

Freiheit des anderen und gewissermaßen sagt: Nicht nur Du sollst sein, nicht

nur Dich im Allgemeinen und Ganzen bejahe ich, sondern deine Freiheit
in ihrer Unableitbarkeit liebe ich, nehme sie in meiner Freiheit auf. Ich will,

21 Rahner: SW 10 (Anm. 10), 667. Vgl. hierzu Bentz: Kirche (Anm. 12), 370 und M. Scheuer:

Die Evangelischen Räte. Strukturprinzip systematischer Theologie bei H.U. von Balthasar,
K. Rahner, |.B. Metz und in der Theologie der Befreiung, Würzburg 1990, 257. Zur
Interpretation des Hörens als transzendentalem Akt des Sich-Öffnens, das nicht das Ende des

Personseins bedeute, sondern Beziehung der Freiheit auf Gehalte, vgl. H. Krings: System
und Freiheit. Gesammelte Aufsätze, Freiburg i. Br./München 1980, 147ff. und R. Siebenrock:

Karl Rahner SJ (1904-1984), in: F.W Graf (Hg.): Klassiker der Theologie, Bd. 2,

München 2005, 289-310 (295). Befehl und Gehorsam erscheinen in ihrer rabiatesten Form

sogar als Propädeutikum des Todes, denn auch hier gelte es, das Unbegreifliche anzunehmen,

vgl. K. Rahner: Sendung und Gnade. Beiträge zur Pastoraltheologie, Innsbruck 1988,

515.

22 K. Rahner: Sämtliche Werke, Bd. 25, hg.v. K. Lehmann et al. Freiburg i. Br. 2008, 326.

23 K. Rahner: Sämtliche Werke, Bd. 29, hg.v. K. Lehmann et al. Freiburg i. Br. 2007, 470. Vgl.
auchj. Moltmann: Kirche (Anm. 15), 124.

24 Vgl. Rahner: SW 28 (Anm. 23), 325 und dazu B. Nitsche: «...der Frage wegen, die seine

und seiner Zeit Philosophie bewegen». Karl Rahners Ringen um ein transzendentales Denken

als Erbe und Auftrag, in: R. Miggelbrink (Hg.): Karl Rahner 1904-1984: Was hat er uns

gegeben? - Was haben wir genommen? Auseinandersetzung mit Karl Rahner, Berlin 2009,
105-147 (115).

25 Rahner: SW 29 (Anm. 23), 326.



«Gott ist nicht das Eigentliche, das Vampirartige» 287

was du willst. Damit ist eine merkwürdige Geöffnetheit und Bereitschaft,
sich selbst herzugeben, gefordert. [...] Man könnte sagen, dieses liebende

und vielleicht auch Gehorsam genannt werden könnende Eingehen in die

unableitbare je einmalige Freiheit des anderen ist eine absolute menschliche

Notwendigkeit, ohne sie kann eine sublimere, echtere und tiefere menschliche

Gemeinschaft gar nicht realisiert werden.»26 Mit Udo Bentz und seiner

ekklesiologischen Untersuchung der Theologie Rahners könnte man den

Typ-I-Gehorsam auch «funktionalen Gehorsam» und den Typ-II-Gehorsam
in seiner religiösen Flexion, auf die es Rahner letztlich und mit Blick auf
das Gott-Mensch-Verhältnis auch ankommt, könnte man «Glaubensgehorsam»

nennen. Allerdings bestimmt Bentz Rahners Glaubensgehorsam eher

als Pflicht, die ergehende Offenbarung Gottes in der Geschichte zu hören,
als ihr mit Liebe zu begegnen.27

Einen dezidiert theologischen Begriff des Gehorsams entwirft Rahner,

wenn er den Gehorsam als «Glaubenstugend» im Raum der Freiheit und
als «Akt der Anerkennung der Freiheit Gottes» einführt.28 Rahners Begriff
des religiösen Gehorsams beschreibt einen Gehorsam gegen Gott, dessen

Offenbarung in Jesus Christus zugleich Ruf, Befehl und Aufforderung
bedeute. Dieser Ruf Christi bleibe präsent in der Kirche, die selbst zu einer
relativen Autorität werde.29 So bedeute Gehorsam gegenüber der Kirche
letztlich Gehorsam gegenüber dem Wort Gottes, das den Menschen nur
bei Lokalisation und Temporalisation erreiche, wie Rahner ausgehend

vom katholischen Theologumenon von der Kirche als «Grundsakrament»
notiert.30 Absoluten Gehorsam in diesem von Rahner theozentrisch
gesetzten Rahmen schulde man folgerichtig nur Gott allein und ihm direkt,
also weder der Kirche noch ihren Amtsträgern; womit Rahners Theologie

26 Ebd.
27 Vgl. Bentz: Kirche (Anm. 12), 367.

28 Vgl. Rahner: SW 10 (Anm. 12), 670.

29 Vgl. K. Rahner: Sämtliche Werke, Bd. 22/2, hg.v. K. Lehmann et al. Freiburg i. Br. 2008,
369 und dazu Bentz: Kirche (Anm. 12), 375.

30 Vgl. Rahner: SW 10 (Anm. 12), 672f. und Rahner: SW 22/2 (Anm. 29), 119. Vgl. auch G.

Wassilowsky: Kirchenlehrer der Moderne: Ekklesiologie, in: A. Badogg et al. (Hg.): Der
Denkweg Karl Rahners. Quellen — Entwicklungen — Perspektiven, Mainz 2003, 223-241

(228) und G. Wassilowsky: Universales Heilssakrament Kirche. Karl Rahners Beitrag zur
Ekklesiologie des II. Vatikanums, Innsbruck 2001, 155ff.



288 Mathias Wirth

des Gehorsams wiederum nah an einen locus classicus reformiert-ethischer
Autoritätskritik reicht (siehe 3). Diese aus katholischer Perspektive heikle

Diminuierung kirchlicher Autorität basiert bei Rahner noch auf einem
anderen theologischen Argument. So mache die Sünde keinesfalls halt vor
der Kirche und betreffe nicht nur das Privatleben ihrer Amtsträger,
sondern ebenso das amtliche Handeln.31 Wenn es so überhaupt einen Gehorsam

gegenüber der Kirche geben kann, dann handelt es sich nach Rahner

lediglich um einen abgeleiteten und mithin bedingten Gehorsam.32 Ob
begriffslogisch überhaupt die Annahme eines nicht-strikten Gehorsams
haltbar ist, müsste als mögliche Inkonsistenz aller relativierenden
Modulierungen des Gehorsams diskutiert werden. Jedenfalls kann Rahners
Versuch einer Beschränkung des kirchlichen Gehorsams auch so gefasst werden:

Kirchlicher Gehorsam gilt nur solange die kirchliche Autorität keine

Sünde befiehlt. Diesen theologischen Vorbehalt muss sich die Kirche in
Rahners Sicht und entgegen einem etablierten Verständnis von Unfehlbarkeit

bieten lassen. Sobald die Kirche also das Unsittliche als sittlich ausgibt,
bedeute die katholische Pflicht zum Gehorsam eine Pflicht zum Ungehorsam.

Insgesamt, so Rahner, sei Vorsicht gegenüber Gehorsamsforderungen

der Kirche geboten, da sie selbst nicht Christus, sondern lediglich
Sakrament sei, wie auch Wolfgang Beinert entgegen einem autoritären Gestus

31 Vgl. Rahner: SW 10 (Anm. 12), 88. Paradoxal erscheint Rahner die Gleichzeitigkeit von
Sünde und Gnade in der Kirche dennoch nicht, da er von einem Prärogativ der Gnade

ausgeht, die sich auch ekklesiologisch auswirke, vgl. ebd. 89f.: «Wenn es also Heiligkeit und
Sünde im Erscheinungsbild der Kirche gibt [...], dann ist damit natürlich nicht gesagt, dass

Sünde und Heiligkeit in der Kirche das gleiche Verhältnis zum verborgenen Wesensgrund
der Kirche haben und so in gleicher Weise zur Kirche gehören.» Vgl. dazu Vorgrimler:
Rahner (Anm. 18), 247.

32 Vgl. Scheuer: Räte (Anm. 21), 252. Da nur Gott unmittelbarer Gehorsam geschuldet wer¬

de, gibt es auch nach Romano Guardini keine menschliche Instanz, die unmittelbare Autorität

ausüben könne; um eine weitere katholisch-theologische Instanz anzuführen, die ähnlich

wie Rahner eine Kritik des Gehorsams vornimmt: «Weder Eltern [...] noch Staat noch

irgendeine andere irdische Befehlsgewalt haben eine ursprüngliche, unmittelbare Autorität.

Ihnen gegenüber gibt es daher auch keinen ursprünglichen, unmittelbaren Gehorsam.

Vielmehr richtet sich die Bejahung zunächst entweder auf den Inhalt des Gebotes, der

aus sich verpflichtet, oder aber auf den Zweck, der in sich gut und für den das Gebotene
ein Mittel ist (mittelbarer Gehorsam)», R. Guardini: Begriff des Befehls, Pharus 7 (1916)
834-843 (837). Vgl. dazu W Teifke: Offenbarung und Gericht. Fundamentaltheologie und

Eschatologie bei Guardini, Rahner und Ratzinger, Göttingen 2012, 16.



«Gott ist nicht das Eigentliche, das Vampirartige» 289

in Teilen des gegenwärtigen Katholizismus und korrelierender Devotion
betont.33

Unter entsprechendem Vorbehalt stehe der Gehorsam allerdings nicht

nur gegenüber Amtspersonen, so Rahner weiter, sondern auch gegenüber
Texten der kirchlichen Autorität. Auch in ihrer Lehre sei die Kirche durch
Sünde gekennzeichnet. Wenn Rahner betont, auch das munus docendi sei durch

Sündhaftes, Perspektivisches, Enge etc. affiziert, dann könne das geforderte
obsequium niemals Absolutheit und Unbedingtheit intendieren, weil sonst das

auch korrupte Wesen der Kirche unterschlagen werde.34 Damit fordert Rahner

nicht weniger als einen reformierten Begriff des Gehorsams. Denn im

Allgemeinen folgt der Gehorsam einem fixen Befehls-Gehorsams-Schema,
das sich gerade dadurch auszeichnet, keinen Raum für Deliberationen zu

gewähren. Ginge es primär um einen Diskurs, zu dem konstitutiv die
kritische Inspektion gehörte, würde man nicht von Gehorsam, sondern von
Kollegialität, Verhandlungen auf Augenhöhe oder von einem gemeinsamen
Beschluss reden. Der Begriff des Gehorsams verlöre jede begriffliche Schärfe,

wenn dies ebenfalls impliziert wäre. Scheinbar kann man nicht gehorsam
und zugleich kritisch-deliberativ sein, ohne dass dadurch der Gehorsam
terminiert wird. Man kann einen Befehl verweigern und gute Gründe dafür
haben. Aber dann verlässt man den Gehorsams-Diskurs, und orientiert sich

zum Beispiel an allgemeinen ethischen Prinzipien.35 Genau hier liegt eine

signifikante Schwäche des Vorstosses Rahners, der den Begriff des Gehorsams

zwar von einer harschen Autoritäts-Befehls-Inklination befreien will,
dabei aber eine problematische Ausweitung des Bedeutungshofs des

Gehorsams vornimmt. Denn diese theologische Ektasie trägt gerade nicht zu
einem besseren Funktionieren des Operators Gehorsams bei, wenn damit

plötzlich auch kritisch-deliberative Kommunikationssysteme gemeint sind.

33 Vgl. W. Beinert: Amt (Anm. 7), 117. Auch Thomas von Aquin lehnt einen absoluten Ge¬

horsam ab, wenn kirchliche Befehle dem Glauben und dem Sittengesetz widersprechen
(z.B. S. th. II-II q. 104 a.5; De verit. Q. 17 a.5. ad 3).

34 Vgl. Rahner: SW 10 (Anm. 12), 96f. sowie Wassilowsky: Heilssakrament (Anm. 30), 248ff.,
der Rahners Bemühungen auf dem II. Vatikanum dokumentiert, wo dieser einen absoluten

Autoritätsbegriff in der katholischen Tradition dadurch relativierte, als er auf die

Glaubensautorität der Gläubigen (sensus fidelium) gegen die alleinige Macht des Lehramts

hinwies, vgl. auch Scheuer: Räte (Anm. 21), 249.

35 Vgl. Wirth: Distanz (Anm. 1), 341.



290 Mathias Wirth

Eine Nuance schärfer: ein Gehorsam, der auch Distanz, Deliberation und

kritisch-folgenreiche defense impliziert, bedeutet schlicht nichts mehr.36 Man

wird Rahner zugutehalten müssen, dass er versucht hat, einem doppelten

Anspruch zu genügen: dem nach bleibender Relevanz des Gehorsams als

Ordnungsprinzip der katholischen Kirche und dem nach Relevanz von Freiheit

und Autoritätskritik in Theologie, Kirche und Gesellschaft.

So ist auch in ethischer Perspektive unübersehbar, dass es sich bei der

Tugend des Gehorsams im Sinne Rahners allenfalls um eine Sekundärtugend
handeln kann: Gehorsam an sich ist sittlich höchst ambivalent, nur Gott
gegenüber ist Gehorsam gut, wie mit Rahner notiert werden kann. In der

Gott-Mensch-Relation gehe es dabei nie um die Annihilierung menschlicher

Freiheit, denn die Eigenverantwortung des Menschen bleibe in allen

Gehorsamsdiskursen undelegierbar.37 Dies bedeutet die potentielle Verabschiedung

aus Gehorsams-diskursen, wenn sie in das Licht der ethischen Kritik
gehalten werden, wie es eine robuste und unerbitdiche Gehorsamsforderung
gerade ausschüessen will. Das aber macht den Gehorsam in Rahners

Konzeption zur Sekundärtugend, denn sie muss verantwortet werden und ist
nicht einfachhin gut.38 Weil Rahner gehorsame Akteure nicht davon dispensiert,

die Verantwortbarkeit ihrer Handlungen zu prüfen, da es überhaupt
keine Handlung des Menschen gebe, bei der die Frage nach der moralischen

Rechtfertigung zu exkludieren sei,39 bedeutet das Bringen des fremden
Befehls vor das Gericht des eigenen Gewissens bei Rahner eine notorische

Gefährdung des Gehorsams. Rahners Gehorsam animiert so die Option ei-

36 Vgl. ebd. 9 und Wirth: Absurdität (Anm. 1), 549f.

37 Rahner unterstreicht besonders die Verantwortung katholischer Ordensleute unter dem

Gelübde des Gehorsams, die ihre Autonomie als Verantwortung vor Gott nie verlören,

vgl. K. Rahner: Sämtliche Werke, Bd. 13, hg.v. K. Lehmann et ah, Freiburg i. Br. 2006, 347.

Es gäbe, so Rahner, auch für Ordensleute keine einzige Handlung, zu der nicht die Pflicht

gehörte, sie auf ihre moralische Bedeutung hin zu prüfen, vgl. ebd. 553: «Auch der

Untergebene hat die Pflicht, die sittliche Zulässigkeit des Befohlenen selbst vor seinem Gewissen

zu prüfen. Die berechtigte <Präsumtion>, dass der Befehl eines Oberen nicht nur subjektiv,
sondern auch objektiv sittlich einwandfrei ist, bedeutet keine schlechthinnige Dispens von
der Pflicht jedes Menschen, vor jeder freien Handlung positiv zu einer moralischen
Gewissheit über die sittliche Erlaubtheit seiner Handlung zu gelangen, eine Handlung, die

nicht dadurch weniger die eigene und selbst zu verantwortende ist, weil sie befohlen ist.»

38 Vgl. ebd. 549.

39 Vgl. ebd. 553.



«Gott ist nicht das Eigentliche, das Vampirartige» 291

nes subversiven Verhältnisses zu kirchlichen Autoritäten, weil es zu Fällen

kommen kann, in denen Christen aus Gewissensgründen ungehorsam sein
40müssen.

1.3 Gehorsam: nicht-masochistisch, nicht-antiautonom, nicht-entwürdigend?

Die genannten Dimensionen des Gehorsamsbegriffs Rahners kulminieren
in seinem favorisierten Bild vom katholischen Geistlichen als einem «Diener
der Kirche». Dieser Diener sei nicht devot, sondern gleiche einem liebenden

Menschen, wie Rahner nicht ohne Pathos und klerikale Engführung
ausführt und sei gedacht als der «[...] Geduldige, der Liebevolle, der

Verständnisvolle, der gegen andere auch dann noch Tolerante, wenn sie einen

anderen Geist haben, der Milde, der an das Gute Glaubende, kurz, der die

eine Liebe hat, die allein in Wahrheit befreit, ohne eine Knechtschaft [.. ,].»41

Rahner versucht so die Vereinbarkeit des Apodiktischen zu leisten, indem

er Freiheit und Liebe in den Begriff des Gehorsams inkludiert, um so von
einem nicht-extrinsezistischen, nicht-masochistischen, nicht-antiautonomen
und nicht-entwürdigenden Gehorsam ausgehen zu können.42 Gehorsam,

so gesehen, wird dann sogar zu einem Aspekt am Freiheits- und
Liebesdiskurs. Prima vista erscheint der christliche Gehorsam nach einer solchen

Entdifferenzierung und dann Uberlagerung besser goutierbar. Gegenüber
einer solchen Operation hat aber zum Beispiel Christian Walther Vorbehalte

geäussert und kritisiert das Integral aus Freiheit und Gehorsam mit Blick
auf die jüngere Theologiegeschichte: «Dieses aus der praktischen Vernunft

hervorgehende Konstrukt eines gleichsam autonomen Gehorsams hat unter
dem Vorzeichen der neuzeitlichen Subjektivität zweifellos einen hohen Plau-

sibilitätsgrad. Dennoch bleibt zu fragen, ob dies bereits das letzte Wort zur
Sache ist. [...] Die Beziehung zwischen beiden ist offensichtlich ungleich dif-

40 Vgl. Rahner: SW 10 (Anm. 12), 689 und K. Rahner: Sämtliche Werke, Bd. 19, hg.v. K.
Lehmann et al., Freiburg i. Br. 1995, 177 und dazu Bentz: Kirche (Anm. 12), 381 sowie

Scheuer: Räte (Anm. 21), 258.

41 Rahner: SW 10 (Anm. 12), 237.

42 Rahner entwirft dabei einen nicht-extrinsezistischen Begriff des christlichen Gehorsams,

vgl. K. Rahner: Sämtliche Werke, Bd. 20, hg.v. K. Lehmann et al. Freiburg i. Br. 2010, 105:

«Jeder Christ muss in Christi Nachfolge den Gehorsam Christi nicht nur üben, [...] insofern

er erst recht Gott gehorchen muss in der Beobachtung seiner Gebote, und zwar von
Herzen und nicht nur in einem äußerlichen Legalismus [...].»



292 Mathias Wirth

ferenzierter und spannungsvoller, als sie durch ein Integrationsmodell [das

u.a. Karl Rahner vorschlägt] zum Ausdruck gebracht werden kann.»43

Schliesslich kann der explizite Gehorsamsbegriff bei Rahner so zusam-

mengefasst werden: Wo Kirche als Sakrament der Freiheit und als Ort der

Realisation von Freiheit verstanden wird, erscheinen Figuren der Macht und

Unfreiheit, also auch bestimmte Formen des Gehorsams, als moralisches
Übel und sind im Mass der Annihilierung von Freiheit geradezu empörend.44

Jesu Flandeln erweist sich dagegen als solidarisches und freundschaftliches
Handeln.45 Die Pericope Adulterae zeigt, dass Jesus auf Ungehorsam mit Liebe

reagiert. Entsprechend versteht Rahner den religiösen, christlichen Gehorsam

(Typ-Ii Gehorsam) als Tugend des Hörens, des Geöffnetseins und der

Hinwendung, nicht aber als Zwang oder Dressur und auch nicht als praktische

Regelung des menschlichen Zusammenlebens (Typ-I Gehorsam).
Ausserdem gebe es absoluten Gehorsam in sittlicher Verantwortbarkeit nur
gegenüber Gott. Dies erscheint bei Rahner aber bloss als theoretische Option,
denn Gott begegnet Menschen stets in Vermittlung.46

2. Karl Kahners implizite Diskussion des Gehorsams

Rahners theologisches Œuvre offeriert ausserdem einen ganz eigenen

Begriff des Gehorsams. Von zentraler Bedeutung ist das von ihm
transzendentaltheologisch verstandene Theologumenon potentia oboedientialis''1, in dem

expressis verbis von einem Gehorsam die Rede ist, der sich aber signifikant

43 Walther: Gehorsam (Anm. 2), 156.

44 Das Übel der Unfreiheit wird nach einer Beobachtung von Hermann Krings erst in der

Empörung umfassend evident. Eine solche Empörung entstehe nämlich nicht in erster
Linie durch Reflexion, sondern aus Verletzung. Erst wer in seinen Grundrechten verletzt
werde, begreife wirklich, was es heisst, unfrei zu sein, vgl. Krings: System (Anm. 21), 70.

45 Vgl. M. Hofheinz: «Welch ein Freund ist unser Jesus». Ein freundschaftstheologischer Zu¬

gang zur Lehre vom dreifachen Amt Christi, Theologische Zeitschrift 71 (2015) 156-181

und weiter M. Hofheinz: Gottesfreund — Menschenfreund. Vom Richtungssinn theologischen

Freundschaftsdenkens, in: Ders./F. Mathwig/M. Zeindler (Hg.): Freundschaft. Zur
Aktualität eines traditionsreichen Begriffs, Zürich 2014, 399-430.

46 Vgl. Bentz: Kirche (Anm. 12), 378f. und Fischer: Foundations (Anm. 20), 30.

47 Vgl. K. Rahner: Sämtliche Werke, Bd. 4, hgv. K. Lehmann et al., Freiburg i. Br. 1995,
32ff. und dazu R. Miggelbrink: Ekstatische Gottesliebe im tätigen Weltbezug. Der Beitrag
Karl Rahners zur zeitgenössischen Gotteslehre, Altenberge 1989, 136ff. sowie P. Rulands:

Menschsein unter dem An-Spruch der Gnade. Das übernatürliche Existential und der

Begriff der natura pura bei Karl Rahner, Innsbruck 2000, 83ff.



«Gott ist nicht das Eigentliche, das Vampirartige» 293

von seinem allgemeinen, bzw. expliziten Begriff des Gehorsams unterscheidet.

Rahners <theologische Erfindung) der potentia oboedientialis meint ein

Hörenmüssen,48 das sich aus der Situiertheit des Menschen ergebe, wobei

die individuelle Freiheit auf eine mögliche Offenbarung Gottes ausgerichtet
sei. Hier wird auch die sachliche Verwandtschaft zu Rahners Theologume-

non vom «übernatürlichen Existential» deutlich49, das eine noch konkretere

Bestimmung der Menschen meint, die auf Gottes Gnade ausgerichtet seien

(«Theofinalität»50). Die Rede vom übernatürlichen Existential verweist wie

die potentia oboedientialis auf eine anthropologisch-anonyme Bezogenheit, die

sich aus der blossen Möglichkeit der Existenz Gottes ergebe, die alleine den

Anspruch unbedingter Geltung verbürgen könne.51 Dieser im Folgenden

nur kursorisch darzustellende Ansatz ist nicht ohne Widerspruch geblieben,
auch wenn die anthropologische Grundierung der Theologie Rahners weithin

Anerkennung gefunden und Schule gemacht hat. Innerhalb der
Freiheitsdebatte wird zum Beispiel das Problem der Unentrinnbarkeit kritisch

diskutiert, wenn Menschen in Rahners Konzeption niemals ohne den

Horizont einer möglichen Offenbarung Gottes Gebrauch von ihrer Freiheit

machen können.52

48 Vgl. R. Siebenrock: «Deus semper major». Zur Grundstruktur der Gottesrede Karl Rah¬

ners SJ, in: H. Klaucke (Hg.): 100 Jahre Karl Rahner post et secundum, Köln 2004, 73-90

(79).
49 Vgl. Vorgrimler: Rahner (Anm. 18), 173f. und weiterP. Rulands: Selbstmitteilung Gottes in

Jesus Christus: Gnadentheologie, in: A. Batlogg et al. (Hg): Der Denkweg Karl Rahners.

Quellen — Entwicklungen - Perspektiven, Mainz 2003, 161-196 (171 ff.) sowie Teifke:

Offenbarung (Anm. 32), 122-133.

50 R. Siebenrock: Gnade als Herz der Welt. Der Beitrag Karl Rahners zu einer zeitgemäßen

Gnadentheologie, in: M. Delgado/M. Lutz-Bachmann (Hg): Theologie aus Erfahrung der

Gnade. Annäherungen an Karl Rahner, Hildesheim 1994, 34-71 (37).
51 Vgl. R. Kern: Theologie aus der Erfahrung des Geistes. Eine Untersuchung zur Pneuma-

tologie Karl Rahners, Innsbruck 2007, 113f.

52 Vgl. G. Essen: Transzendentales Denken und Letztbegründung. Annäherungen an Karl
Rahner, in: H. Klaucke (Hg): 100 Jahre Karl Rahner post et secundum, Köln 2004, 11-28

(14). In seiner Untersuchung zur Fundamentaltheologie Rahners macht Winfried Werner

allerdings einen strikten Gehorsam aus, den Rahners potentia oboedientialis intendiere, sodass

letztlich ein passiver Gehorsam und eine «absolute Gehorsamspflicht» gemeint seien, vgl.
W. Werner: Fundamentaltheologie bei Karl Rahner. Denkwege und Paradigmen, Tübingen
2003, 98f.



294 Mathias Wirth

2.1 Der Mensch als gehorsamsaffines Geschöpf?

Potentiae oboedentialis und übernatürliches Pixistential

Durch jede Erkenntnis und jede Tat stehe der Mensch auf dem Grund
«absoluten Seins», das Rahner als «heiliges Geheimnis» den absoluten
Horizont nennt, von dem her Einzeltat oder Einzelerkenntnis überhaupt als

Partialhorizont begriffen werden könnten: «Ich bin als Kreatur da, heißt
weiter: ich bin endlich, und ich weiß darum. In mir kommt diese
Endlichkeit zu sich selber und wird darin erst radikal endlich. Ich erleide mich
also, ich weiß um meine Grenzen, ich überschreite sie und behalte sie

gleichzeitig.»53 Selbst dort, wo Menschen durch ihr radikales Fragen
resignierend auf die Abkünftigkeit des Lebens schauen und alle Verantwortung
von sich weisen, selbst in dieser depressiven und dunklen Erfahrung
erweise sich ihr Subjektsein als unausweichliche transzendentale Erfahrung,
die Rahner mit dem Begriff des übernatürlichen Existentials belegt. Denn
selbst im resignierenden, alles von sich Weisen, geschehe dies als personale

Einheit, die sich (im besten Fall) als verdankt oder (im schlimmsten Fall)
als verkauft empfindet.54 Dies aber nur insofern, als allen erfreulicheren
wie betrüblicheren Einzelheiten des Daseins die notorische Erfahrung
des Selbstseins vorausliege. Diese von Rahner als transzendental apostrophierte

Erfahrung dient ihm zum Ausweis von Personalität, denn es gebe

überhaupt keine Erfahrung, wenn sich bloss isolierte Abläufe im und am
Menschen abspielten. Der Grund des Subjektseins folgt theologisch für
Rahner aus dem radikalen Offenbarwerden des Menschen in Jesus Christus.55

So wie nur von Christus her gewusst werden könne, dass Menschen
faktisch zur Epiphanie Gottes bestimmt seien, so können sie sich nur als

Person verstehen, weil Gott sie potentiell anspreche.56 Rahner warnt
allerdings davor, hier einen falschen Schluss zu ziehen und Menschen erst in
ihrer Relation zu Gott als Person zu verstehen. Rahner meint vielmehr,
dass allein das letzte und fundamentale Verständnis der Personhaftigkeit

53 Rahner: SW 13 (Anm. 37), 280.

54 Vgl. A. Raffelt/H. Verweyen: Karl Rahner, München 1997, 67.

55 Vgl. G. Krück: Das absolute Geheimnis vor der Wahrheitsfrage. Uber den Sinn und die

Bedeutung der Rede von Gott, Regensburg 2002, 82.

56 Vgl. K. Rahner: Sämtliche Werke, Bd. 17/1, hg.v. K. Lehmann et al., Freiburg i. Br. 2002,
341.



«Gott ist nicht das Eigentliche, das Vampirartige» 295

der christologischen Offenbarung bedürfe, der aber ein philosophischer
Personenbegriff vorausläge.57

Rahners Transzendentaltheologie redet so weder mit dem übernatürlichen

Existential noch mit der potentia oboedientialis einem despotischen Gott
das Wort, der sich nicht so in Welt, Menschheit und deren Erkennen
eingeschrieben habe, dass eine Beziehung zu ihm nur um den Preis der Vernichtung

abgelehnt werden könne: «Der wahre Gott ist nicht derjenige, der tötet,
um selber lebendig zu sein. Er ist nicht <das Eigentliche), das vampirartig die

Eigentlichkeit der von ihm verschiedenen Dinge an sich zieht und
gewissermaßen aussaugt; er ist nicht das esse omnium. Je näher man ihm kommt,
umso wirklicher wird man; je mehr er in einem und vor einem wächst, umso

eigenständiger wird man selbst. Das von ihm Geschaffene ist nicht Maja, der

Schleier, der sich wie Nebel vor der Sonne auflöst, je mehr man das Absolute

erkennt, je mehr man religiös wird.»58 Rahners Gott schreibt sich mithin im
Modus des Angebots in das Selbst des Menschen ein. Selbst als innerster
Moment des Menschen drängt Gott sich nach Rahner nicht auf, sondern

will als der sich Anbietende in Freiheit und Selbstsein angenommen
werden.59 Wo das Angebot Gottes ausgeschlagen wird, da verbleiben dennoch

Menschen; sollte sich Gottes geschaffene Freiheit nicht schliesslich doch als

Schimäre erweisen.60

2.2 Der Mensch als gehorsamsbefreiter Partner Gottes

Da nach Rahner im Schöpfungsakt mitgesetzt wird, dass das, was Gott
schafft, radikal von Gott unterschieden ist, habe die Wirklichkeit Eigenstand

und Freiheit. Dennoch setze Gott sich in ein direkt proportionales
Verhältnis zur Freiheit,61 wie bereits oben im Zusammenhang mit Rahners

57 Vgl. Rahner: SW 4 (Anm. 47), 522.

58 K. Rahner: Sämtliche Werke, Bd. 12, hg.v. K. Lehmann et al., Freiburg i. Br. 2005, 255. Vgl.
Siebenrock: Deus (Anm. 48), 75.

59 Vgl. Siebenrock: Gnade (Anm. 50), 49f.

60 Vgl. Rulands: Menschsein (Anm. 47), 65ff.
61 Vgl. Rahner: SW 17/1 (Anm. 56), 304 und dazu W. Hartmann: Existenzielle Verantwor¬

tungsethik. Eine moraltheologische Denkform als Ansatz in den theologisch-ethischen
Entwürfen von Karl Rahner und Dietrich Bonhoeffer, Münster 2005, 265 sowie Scheuer:

Räte (Anm. 21), 183. Zur Würdigung der von Rahner kritisierten «dichotomischen
Gegenüberstellung» von Natur und Gnade, vgl. M. Bongardt: Gottes Liebe als Vorzeichen einer
christlichen Existenz. Aspekte der Erfahrung und Bezeugung der Gnade, in: T. Pröpper:



296 Mathias Wirth

übernatürlichem Existential gezeigt wurde: «[...] je näher ein Geschöpf bei

Gott ist, umso selbstständiger, selbstmächtiger und freier ist es.»62 Gott
erscheint so nicht als Ende, sondern als permanente Ermöglichung anderer

Freiheit und nicht als Organon eines Gehorsams, der zur Gefahr für die

Freiheit werden kann.

Der Mensch wird dann von Rahner als potentiell «weltlich-leibhafter
Partner» bestimmt, wobei dies Gehorsam ebenfalls ausschliesst und ein

Respekts- und kein Loyalitätsverhältnis animiert, zu dem konstitutiv
Gehorsamsdiskurse zählen: «Gott schafft einen Menschen als seinen Partner; [...]
er schafft ihn so, dass der Mensch wirklich das ist, was er sein soll: der Partner

Gottes nach seinem Bild und Gleichnis und sonst nichts, der darum

eigens geschaffen werden muss.»63

Rahner wirbt daher innerhalb seiner Theologie und Ethik der Orden für
einen idiosynkratischen Begriff des Gehorsams ohne Autoritätsbezug: «Die

kirchlichen Oberen müssen immer mehr lernen, sich gleichzubilden dem

Christus, der, obwohl er der Herr war, wie ein Sklave die Füße seiner Jünger
wusch (Joh 13,2-18); sie müssen nicht nur in Worten, sondern im Werke

wissen, dass ihre Vollmacht keine Herrschaft, sondern demütige Knechtschaft

und Dienst nach dem Vorbild Christi (Mk 10, 42-45) bedeutet [...];
sie müssen überzeugt sein, dass die ihnen untergebenen Priester keine toten
Instrumente, sondern Mitarbeiter sind [...], die auch eine unmittelbare

Verantwortung vor Gott haben und nach dem Beispiel Christi [...] als Freunde

zu betrachten sind [.. .].»64

2.3 Der Mensch als gehorsamsungeeignetes Wesen der Geschichte

Als Wesen der Freiheit sei der Mensch opak, anderen und auch sich selbst

gegenüber.65 Zur Definition des Menschen gehört Undefinierbarkeit (homo

Theologische Anthropologie, Freiburg. i. Br. 2011, 1437-1489 (1449).
62 Rahner: SW 10 (Anm. 12), 237.

63 K. Rahner: Sämtliche Werke, Bd. 15, hg.v. K. Lehmann et al., Freiburg i. Br. 2002, 107. Vgl.
dazu K. Lehmann: Karl Rahners Bedeutung für die Kirche, Stimmen der Zeit 129 (2004)

3-15 (8f.) und Vorgrimler: Rahner (Anm. 18), 158.

64 Rahner: SW 20 (Anm. 42), 110.

65 Vgl. K. Rahner: Sämdiche Werke, Bd. 30, hg.v. K. Lehmann et al., Freiburg i. Br. 2009, 219:

«Geschieht nicht dort, wo ein Mensch dem anderen in wirklich personaler Liebe begegnet,
eine Annahme des Nicht-durchschauten [...]? Ist personale Liebe nicht vertrauende Weg-



«Gott ist nicht das Eigentliche, das Vampirartige» 297

definiri nequit) und der Mensch bleibt so eine Frage, die nicht beantwortet
werden kann, wie Rahner betont.66 Weil Personen in der Geschichte als

singuläre und stets konkrete Einmaligkeit auftreten, die weder ganz
durchschaubar noch festlegbar ist, muss ein (kirchlicher) Aufruf zu Gehorsam und
Uniformität die individuelle Freiheit und Würde des geschichtlichen Wesens

verfehlen: «[...] grundsätzlich haben alle sittlichen Entscheidungen des

Christen [...] eine Dimension des Konkreten und Individuellen, die in sich

unmittelbar von der Autorität der Kirche gar nicht verwaltet werden kann.

Damit aber ist eine Zone der Freiheit gegeben, die zwar nicht die Freiheit der

Willkür und des vor Gott Gleichgültigen ist, wohl aber eine Zone der Freiheit,

in der der einzelne Christ von der Kirche sich, seinem Gewissen unter
der Führung des Heiligen Geistes, seinem durch diesen Geist gegebenen

eigenen Charisma so sehr überlassen bleibt, dass der Einzelne die Last und

Verantwortung dieser Freiheit gar nicht auf die Kirche abwälzen kann.»67

Weder wäre die Geschichte Gottes mit den Menschen real, noch die Rede

von ihrer Verantwortung plausibel, wenn Menschen nicht als wirkliche
Subjekte ihres Tuns und Unterlassens angesprochen wären, sondern als Agenten
des Gehorsams, so Rahner.68

Als Wesen der Geschichte erscheint der Mensch als leibliche Existenz.
Auch der Leib wird zum Organ des Gehorsams und erscheint dem

Despoten formbar. Im Leib kann der Mensch parieren, exerzieren, sich beugen
und kriechen.69 Vor einer skrupellosen Abstufung des Leibes zu einem Ding,

gäbe ohne Rückversicherung an die andere Person, gerade insofern sie die freie, unkalkulierbare

ist und bleibt?»
66 Vgl. Rahner: SW 15 (Anm. 63), 548 und Vorgrimler: Rahner (Anm. 18), 144. Unschwer zu

erkennen, dass Rahner hier einen anthropologischen Konsens artikuliert: «[D]er Mensch
als undefinierbare Synthese von Zufall und Notwendigkeit» sei philosophisch und
theologisch seit Lessing common sense, vgl. auch Jüngel: Entsprechungen (Anm. 20), 293.

Insgesamt zur Undefinierbarkeit des Menschen, inklusive einer entsprechenden Kritik, die

offenbarungstheoretisch inspiriert ist, vgl. ebd., 294ff. Vgl. weiter: M. Wirth: Der (un)

durchsichtige Mensch der life sciences. Wie valide ist Karl Rahners änigmatischer Mensch
nach Gen-Sequenzierung und Neuro-Imaging?, ThZ 68 (2012) 335-354.

67 Rahner: SW 10 (Anm. 12), 233.

68 Vgl. Rahner: SW 30 (Anm. 65), 438.

69 Einiges spricht dafür, den Gehorsam Jesu am Kreuz in diese Koordinaten einzutragen.
Der von den neutestamentlichen Autoren vielfach aufgerufene Gehorsam Jesu am Kreuz
war nach Rahner alles andere als ein passives Erleiden eines vergewaltigten und gehorsamen

Leibes, der sein Ich völlig verloren hat. Am Gehorsam Jesu werde vielmehr deutlich,



298 Mathias Wirth

zu blossem Vorhandensein, warnt Rahners Theologie des Gehorsams. Der
Leib als Ort des menschlichen Geistes stamme aus Gottes Hand und sei zur
Freiheit geschaffen. Anders gewendet: Der Leib scheint bei Rahner ebenso

ungeeignet für den Gehorsam wie der Geist.70

3. Resümee: Das Format eines nicht-diminuierenden Gehorsams bei Rahner

und in der reformiert-theologischen FLthik

Ohne begrifflich das Lexem abzulegen, bedeutet die Interpretation des

Gehorsams bei Rahner als Tat der Freiheit, als Akt der Liebe oder als Prozess

des Verstehens71 nichts anderes als die Behauptung, der Begriff des Gehorsams

könne die Bewegung des Menschen zu Gott nicht mehr umstandslos

aussagen, bzw. gehe begrifflich ohnehin im Akt der Liebe auf: «Vielleicht ist
der wahre Gehorsame einfach der Liebende, dem das Opfer der Hingabe
süß ist und ein seliges Müssen.»72

Allerdings hat Magnus Striet das Recht auf individuelle Selbstbestimmung

als Prüfstein theologischen Denkens vorgeschlagen, um die Stellung
der Theologie in der Moderne zu sondieren, wenn, wie bei Rahner, ein

Rückfall hinter das Projekt der Moderne ausgeschlossen ist.71 Begriffslogisch
hat sich Rahner moderne-sensibel vom christlichen Gehorsam in dem Mass

verabschiedet, als er die Freiheit des Menschen gegen Gefahren eines

bestimmten kirchlichen Gehorsams in Schutz nahm. Freiheitsanalytisch stellt
sich allerdings die Frage, wie eingangs bereits intoniert, ob Rahners
freiheitssensitive Theologie und die damit verbundene Problematisierung des

Gehorsams zwar quantitativ als moderne Theologie der Anerkennung von

dass es sich um einen Gehorsam handelt, der weiterhin die Fähigkeit zu einem Ja impliziert.
Die freie Entscheidung des Menschen, hier des Menschen Jesu im Kontext seines Todes,
ist nach Rahner auch in Gehorsamsdiskursen nicht ausgesetzt. Im Gegenteil, Jesu Gehorsam

am Kreuz lässt ihn, wie Rahner festhält, auch als Akteur erscheinen, vgl. Rahner: SW
13 (Anm. 37), 214.

70 Vgl. Solle: Phantasie (Anm. 2), 34f.
71 Vgl. Rahner: SW 29 (Anm. 23), 327f.
72 Vgl. Rahner: SW 13 (Anm. 37), 554.

73 Vgl. T. Rüster: Karl Rahner und die Modernisierung der katholischen Dogmatik, in: R.

Miggelbrink (Hg): Karl Rahner 1904-1984: Was hat er uns gegeben? - Was haben wir
genommen? Auseinandersetzung mit Karl Rahner, Berlin 2009, 27-41 (27) und M. Striet:

Zu sehr autonomieverliebt? Eine andere Gotteshypothese, Herder Korrespondenz Spezial
2 (2011) 28-33 (28).



«Gott ist nicht das Eigentliche, das Vampirartige» 299

Freiheit firmiert, qualitativ aber, und das heisst dezidiert theologisch, Freiheit

sagt, aber Gehorsam meint; wenn immer menschliche Erkenntnis und

gelingendes Lebens an einen divinen Horizont gekoppelt sind. Trotz der

beachtlichen Kritik Rahners an empirischen, bzw. expliziten Formaten des

Gehorsams, ist die bleibende Bedeutung des Gehorsams für seine Theologie
nicht zu bestreiten.

Auch wenn Rahners Überlegungen zum Gehorsam in doppelter Weise

kritisiert werden können, weil ein Gagen von Gehorsam und Meinen von
Freiheit) und ein Gagen von Freiheit und Meinen von Gehorsam) nachgewiesen

werden kann, liegt das Verdienst Rahners in seinem Mut zu einem

Umdeutungsprozess eines alteritätsunfähigen Erbes. Denn Rahner lässt

Gehorsam normativ nur als nicht-diminuierenden Gehorsam gelten und

bringt ihm dennoch dadurch Schätzung entgegen, als er ihn als potentiae

oboedientialis in einem anderen Bezugssystem (Transzendentaltheologie)
rekonzipiert. Eine zu Extrinsezismus und Devotion neigende Existenz, die

das Christentum legionenhaft animiert hat, scheint nach der Gehorsams-

Kritik Rahners jedenfalls eine nicht mehr annehmbare Vorstellung über

gelingendes Leben.
Gerade dieses moralische Terrain muss ins Auge gefasst werden, wenn,

wie diese Studie in der Überschrift ankündigt, katholische und reformierte

Theologien entgegen der Tendenz zur ökumenischen Dichotomisierung,
zusammengedacht werden sollen. Dies ist im Verlauf dieser Arbeit in situ

bereits stichwortartig geschehen. Dies soll nun dadurch präzisiert werden,
dass die ersten Hinweise zu ökumenischen Zugangswegen zur katholischen

Kritik des Gehorsams bei Rahner in den grösseren Zusammenhang refor-

miert-theologischer Ethik eingeordnet werden. Das Problem des Gehorsams

erweist sich dabei als produktiver Ort der theologisch-ethischen
Auseinandersetzung, weil es dabei um das zentrale Problem der Freiheit geht, wobei
die Gehorsamsfrage Details der theoretischen und praktischen Würdigung
individueller Freiheit in den Konfessionen offenlegt. Dabei verfallt man
einem Vorurteil, wenn man meint, katholische und reformierte Theologien
berührten sich nur tangential. Vielmehr zeichnet sich die reformierte Variante
des Protestantismus auch durch ihr Interesse an einer revitalisierten Gestalt



300 Mathias Wirth

des Christentums aus (semper reformanda-Prinzip).74 Daraus folgt eine fragende
und nicht feindselig-temperierte ökumenische Inblicknahme.75 Eine solche

erfolgt nun zum Schluss und bloss exemplarisch mit theologisch-ethischer
Zuspitzung. Der Fokus auf Parallelen zwischen dem katholischen Entwurf
Rahners und einer reformierten Ethik will ebenfalls keiner ökumenischen

Dichotomisierung das Wort reden, so als würde geprüft, ob das andere

durch die «Reuse des eigenen und Zugehörigen passt».76 Vielmehr soll
argumentiert werden, dass es gewichtige Gründe gibt, die façon de parier über den

Gehorsam im Christentum im Modus einer not-wendigen Ungültigmachung
zu präzisieren. Anhaltspunkte dazu bietet, wie bereits mehrfach gezeigt,
auch die reformiert-theologische Ethik, die hier nicht nur als ökumenischer

Kommentar zu Rahners Gehorsams-Kritik angeführt wird, sondern auch als

genuiner Ort der christlichen Kritik des Gehorsams.

Diese Feststellung mag verwundern, denn der Begriff des Gehorsams ist
der reformierten Theologie und Ethik keineswegs fremd, erscheint aber

zunehmend exklusiv in einer auf Gott bezogenen VerwendungsweiseT Formal

ähnlich wie bei Rahner, gehört in die Sage des Gehorsams eine scharfe

Trennung zwischen Gehorsam gegenüber Gott und Gehorsam gegenüber
Menschen. Wie zuvor in der Rahner-Analyse, geht es nun in gebotener
Kürze um diesen zweiten Anwendungsfall; obwohl die Frage erlaubt ist,
ob ein Beziehungsformat, das für den Mensch-Mensch-Bezug strikt
ausgeschlossen wird, einen adäquaten Kandidaten für die Bestimmung des Gott-
Mensch-Verhältnisses abgibt.

74 Vgl. D.J. Smit: Trends and Directions in Reformed Theology, The Expository Times 122

(2011) 313-326 (314).
75 Vgl. U.H.J. Körtner: Reformiert und ökumenisch. Brennpunkte reformierter Theologie in

Geschichte und Gegenwart, Innsbruck/Wien 1998, 16 und Smit: Trends (Anm. 74), 322.

76 Vgl. W. Kersting: Kritik der Gleichheit. Über die Grenzen der Gerechtigkeit und der Mo¬

ral, Weilerswist 2002, 11.

77 Vgl. M. Freudenberg: Reformierter Protestantismus in der Herausforderung. Wege und

Wandlungen der reformierten Theologie, Berlin 2012, 264. Im Katholizismus herrscht
eine solche strikte Trennung nicht, denn Gehorsam wird dort auf abgeleitete, das heisst

menschliche Autorität bezogen; eine nicht nur etabliert, sondern charakteristische

Verwendungsweise des Begriffs des Gehorsams in dieser Konfession. Allerdings ist auch die

Geschichte der reformierten Tradition vielfältig. In der Literatur begegnet zum Beispiel der

«puritanische Gehorsam», den Väter ihren Söhnen abverlangten, vgl. J. Röhls: Zwischen
Bildersturm und Kapitalismus. Der Beitrag des reformierten Protestantismus zur
Kulturgeschichte Europas, Wuppertal 1999, 17.30



«Gott ist nicht das Eigentliche, das Vampirartige» 301

Die reformierte Rückbesinnung, bzw. Konzentration auf die gesamten
Schriften des biblischen Kanons hat vor allem eine Erkenntnis erbracht:78

trotz aller Differenzen und Defizienzen, ist ein positives Freiheitsverständnis

ihr Sujet.19 Dies hat im Laufe der Geschichte der reformierten Kirchen
und Theologien immer wieder zu denkerischen und praktischen Revisionen
animiert.80 So ist die Geschichte der reformierten Kirchen und Theologien

geradezu charakteristisch mit Fragen und Problemen der Unterdrückung
und Freiheit verwoben,81 wovon hier exemplarisch drei aufgerufen werden

sollen, deren normative Bedeutung für eine Kritik des Gehorsams besonders

relevant scheint: (1) Das Fehlen eines fixen Bekenntnisses82 oder einer

Ethik mit kriterieller Schärfe83 in den reformierten Kirchen korreliert mit der

genannten Charakterisierung von Freiheit als einem fundamentalen Besitz

der Menschen. Zur Idiosynkrasie der reformierten Theologien gehört daher

seit Beginn ein Pluralismus des Denkens und Flandelns (z.B. bei Calvinisten,

Zwinglianer, Puritaner etc.), was zur Anerkennung individueller Freiheit
erheblich beiträgt.84 Stösst die durch das Studium der Schrift gewonnene
Erkenntnis über die Bedeutung der Freiheit auf soziale Wirklichkeit, wie zu
Beginn der Reformation in der Schweiz,85 dann mag es zwar bloss ein Anfang
sein, wenn Menschen 1522 im Haus des Buchmachers Christoph Froschauer

wagen, in der Passionszeit Wurst zu essen, so bedeutet die nachhaltige
Wiederentdeckung individueller Freiheit aber das Ende der Angst vor (religiöser)

Beschämung und des Zwangs durch kirchliche Despotie.86 Calvin betont

78 Vgl. Röhls: Bildersturm (Anm. 77), 13.

79 Vgl. Freudenberg: Reformierter Protestantismus (Anm. 77), 32.262.

80 Vgl. Smit: Trends (Anm. 74), 313 und M. Hofheinz: Ethik - reformiert! Studien zur refor¬

mierten Reformation und ihrer Rezeption im 20. Jahrhundert Forschungen zur
Reformierten Theologie 8), Göttingen 2017, 25f., der aufgrund der Revidierbarkeit reformierter
Doktrin auf die blosse «Relativität der Autorität reformierter Bekennmisse» (28) hinweist,
auf die sich dann höchstens ein relativer Gehorsam beziehen kann.

81 Vgl. Freudenberg: Reformierter Protestantismus (Anm. 77), 261 und, mit einem Hinweis

zum Verhältnis von reformierter Tradition und Apartheit in Südafrika, vgl. D.J. Smit: <No

Polycarps among Us?> Questions for Reformed Political Theology Today, Studies in Christian

Ethics 28 (2015) 187-200 (188).
82 Vgl. Röhls: Bildersturm (Anm. 77), 9.

83 Vgl. Hofheinz: Ethik (Anm. 80), 8.

84 Vgl. Röhls: Bildersturm (Anm. 77), 11 f. und Smit: Trends (Anm. 74), 313.

85 Vgl. ebd., 314.

86 Vgl. Freudenberg: Reformierter Protestantismus (Anm. 77), 264. Neben Zwingli hat auch



302 Mathias Wirth

gegen die Logik des Gehorsams, zu der konstitutiv gehört, dass etwas getan
wird, nicht weil es gewollt, sondern weil es gesollt wird — ansonsten wäre

jeder Gehorsam obsolet87 — dass christliches Handeln «aus freien Stücken»

erfolgen solle.88 Dies setzt aber den Gehorsam mit seiner Extrinsezismus-

Neigung unter erheblichen Druck. Als Gegenbegriff zum Gehorsam findet
in der reformierten Theologie der Begriff der Anerkennung Verwendung,
der das Rechtfertigungsgeschehen positiv artikuliert und in einen sozialethischen

Kontext rückt.89 Auch der Konnex zwischen einer Ethik der Anerkennung

und dem biblischen Bilderverbot impliziert eine Kritik des Gehorsams,
denn jede Festlegung und jedes Fertig-werden mit anderen bedeutet

Missachtung, die von Gehorsamsforderungen gebilligt und von Freiheits- und
Liebesdiskursen gemieden wird.90 (2) Eine relevante soziale Folge der

Wiederentdeckung der biblischen Freiheit stellt ausserdem die Etablierung von

Calvin die Legitimität individueller Präferenzen gegen normative Vorgaben über die individuelle

Lebensführung hervorgehoben und einen christlichen Rigorismus zurückgewiesen,
der die freie Wahl der Verhältnisse restringiert und zum Beispiel Lachen, Sättigung, Besitztümer,

Musik oder Wein verächtlich macht (Calvin, Inst. (1559) III, 19, 9). Nur wer noch
nie mit engen Vorstellungen über Lebensstil-Skripte und moralisierenden Anathemen im
Raum des Christentums konfrontiert wurde, wird Zwingiis und Calvins Liberalisierung für
eine Petitesse halten.

87 Vgl. Wirth, Distanz (Anm. 1), 290.

88 Calvin, Inst. (1559) III, 19,4. Zur Rede vom «freien Dienst» in Barmen II, vgl. M. Wüth-
rich: «Gottes kräftiger Anspruch auf unser ganzes Leben»: Barmen II, in: M.L. Frettlöh
(Hg.): «Gottes kräftiger Anspruch». Die Barmer Theologische Erklärung als reformierter

Schlüsseltext, Zürich 2017, 51-70 (57). Eine Evaluation der Freiheit begegnet auch in
Calvins Verhältnisbestimmung von Gottes Macht und menschlicher Freiheit. Ähnlich wie
bei Rahner, rückt er beide Relate in ein direkt proportionales Verhältnis. Gottes Handeln

erfolgt demnach stets zugunsten menschlicher Freiheit, vgl. Freudenberg: Reformierter
Protestantismus (Anm. 77), 30.

89 Vgl. Körtner: Reformiert und ökumenisch (Anm. 75), 157. Auf dieser Linie bestimmt
die Berner Erklärung von 1934 in Analogie zur Barmer Erklärung die Beziehung zu Gott
nicht durch die Begriffe Gehorsam und Vertrauen, sondern durch Anerkennung, vgl. B.

Maiwald: Ökumenischer Kirchenkampf. Die «Berner Erklärung» des Schweizerischen
Kirchenbundes von 1934, Bern 1997,40 sowie F. Mathwig: «Das wahre Wesen der Kirche Jesu
Christi». Kirchenpolitik und politische Ethik zwischen Bern und Barmen, in: M.L. Frettlöh
(Hg.): «Gottes kräftiger Anspruch». Die Barmer Theologische Erklärung als reformierter
Schlüsseltext, Zürich 2017, 237-266 (237f£).

90 Vgl. E. Busch: Reformiert. Profil einer Konfession, Zürich 2007, 149, der in diesem Zu¬

sammenhang an Max Frisch erinnert, der die Unvereinbarkeit von Fertigwerden und Liebe
in seinem Tagebuch pointiert hat, vgl. M. Frisch: Tagebuch 1946-1949, Frankfurt 1958, 31.



«Gott ist nicht das Eigentliche, das Vampirartige» 303

Geschwisterlichkeit, bzw. Partnerschaftüchkeit als Beziehungsformat in den

reformierten Kirchen dar.91 Die damit verbundene Absage an hierarchische
Modelle92 bedeutet auch eine Ausladung des Gehorsams, dessen Woraufhin

entfallt, wenn ein egalitäres Prinzip herrscht. (3) Ganz explizit weist die

Barmer Theologische Erklärung Gehorsam als Respons auf menschliche

Autorität und Befehle in ihrem Monitum, Christus sei alleiniger Herr der

Kirche, zurück.93 Von Zwingli und den anderen Schweizer Reformatoren bis

Barmen könne ein «ideologiekritisches Nachdenken über entmündigende
Machtstrukturen»94 und eine «Kritik totaler Herrschaftsansprüche»95 als

ethisches Grundmotiv der reformierten Theologie ausgewiesen werden. Diese

Kritik ist notwendig auch auf den Gehorsam zu richten,96 der eine fast ubi-

quitäre Machtstruktur reflektiert. Besonders die zweite und sechste Barmer
These enthalten eine Kritik des Gehorsams.97 Schon formal erweist sich so

die Frage nach dem Gehorsam als zentral für die reformierte Theologie und

Ethik, gerade im Zusammenhang dieser Frage zeige sich eine reformierte

«[...] self-critical awareness, [and its] continuously searching for new forms

of obedience and therefore contributing to its own ever changing nature.»98

Diefaçon deparler über den Gehorsam im Christentum muss auf der Basis

dieser exemplarischen Sondierung katholischer und reformierter Kritik des

91 Vgl. Freudenberg: Reformierter Protestantismus (Anm. 77), 35 und Röhls: Bildersturm
(Anm. 77), 30. Besonders Dietrich Bonhoeffer hat in diesem Sinn eine «Kirche für andere»

und ein «für andere dasein» als Elemente einer geschwisterlichen Ekklesiologie und Ethik
vorgeschlagen, vgl. D. Bonhoeffer: Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen
aus der Haft, hg.v. E. Bethge, München 1985 (3. Auflage), 415f. Dazu auch Körtner: Reformiert

und ökumenisch (Anm. 75), 112.

92 Vgl. Busch: Reformiert (Anm. 90), 176f. und Smit: Trends (Anm. 74), 313f.

93 Vgl. Busch: Reformiert (Anm. 90), 178f£; M.L. Frettlöh, (Un)Gehörige Gotteszugänglich-
keit. Die theologische Provokation der ersten Barmer These, in: Dies. (Hg.), «Gottes kräftiger

Anspruch». Die Barmer Theologische Erklärung als reformierter Schlüsseltext, Zürich
2017, 17-49 (31); Freudenberg: Reformierter Protestantismus (Anm. 77), 224; Körtner:
Reformiert und ökumenisch (Anm. 75), 110; Smit, Polycarps (Anm. 81), 189ff.

94 Vgl. Freudenberg: Reformierter Protestantismus (Anm. 77), 264 sowie M. Freudenberg:
Reformierte Theologie. Eine Einführung, Neukirchen-Vluyn 2011, 230, der besonders an

Zwingiis Bedeutung für eine Ethik und Kritik absoluter Machtansprüche erinnert.
95 Hofheinz: Ethik (Anm. 80), 400.

96 Vgl. Freudenberg: Reformierte Theologie (Anm. 94), 30.

97 Vgl. Freudenberg: Reformierter Protestantismus (Anm. 77), 264.

98 Smit: Trends (Anm. 74), 314.



304 Mathias Wirth

Gehorsams einkalkulieren, dass ein Gehorsam, der nur als ein traditioneller

Begriff für Verdanktheit oder Vertrauen steht, redundant geworden ist und

ohne Verlust eliminiert werden kann. Existentieller gewendet: Der Begriff
des Gehorsams liefert kaum mehr ein Bild, in dem sich die meisten wiederfinden

können. Gerade die reformierte Theologie hat mit ihrer Nobilitie-

rung individueller Freiheit ein Bild entworfen, das gegen jede Verächtlichkeit

steht, die auch Rahners Kritik des Gehorsams ausschliessen will, denn, so

Zwingli: «Gott ist dem Freiheitsdrang gewogen».99

99 Zwingli, ZwS (1522), I, 86. Vgl. dazu Hofheinz: Ethik (Anm. 80), 160.



«Gott ist nicht das Eigentliche, das Vampirartige» 305

Abstract
Karl Rahner wird in dieser Studie als katholischer Vertreter einer theologischen Um-
interpretation des Gehorsams vorgestellt, dessen prominente Theologie das Unbehagen

gegen diese Beziehungsform aufgenommen hat, aber in diesem Zusammenhang

wenig Beachtung gefunden hat. Es stellt sich die Frage, ob und wie Rahner
die Verhältnisbestimmung von Freiheit und Gehorsam gelingt und welche

Anknüpfungspunkte sich für das ökumenische Gespräch über ein zentrales ethisches

Problem, besonders mit dem reformierten Protestantismus, ergeben. Die kritische
Grundannahme Rahners über den Gehorsam ist biblisch orientiert: Der Gehorsam,
den Jesus fordert und selber lebt, unterscheidet sich strikt von einem juridischen
Verständnis des Gehorsams, der unter der Ägide der Mächtigen zu Anklage,
Verurteilung und Erniedrigung führt. Besonders an diesem neuralgischen Punkt ergeben
sich Parallelen zu einer reformiert-theologischen Ethik und ihrem konstitutiven
Widerstand gegen Formationen der Bemächtigung.

Kahl Rahner is a Catholic protagonist of reinterpreting obedience theologically.
Rahner's prominent theology takes issue with this form of relationship, but has

received little attention in the context of this question. This study asks how
successful, if at all, Rahner is in defining the relationship between freedom and
obedience, and which connecting factors exist for the ecumenical conversation about a

central ethical problem, especially with regards to Reformed Protestantism. Rahner's

critical assumption of obedience is rooted in the Bible: the obedience that Jesus calls

for and himself lives by is categorically different than a judicial relationship towards

obedience, that leads to indictments, conviction, and degradation under the aegis of
those in power. At this sensitive point in particular there are parallels between
Reformed theological ethics and its constitutive resistance to structures of usurpation.

Mathias Wirth, Bern


	"Gott ist nicht das Eigentliche, das Vampirartige" : die Kritik des Gehorsams in der Theologie Karl Rahners und eine reformiert-ethische Verhältnisbestimmung

