Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 74 (2018)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Rudolf Dellsperger, Zwischen Offenbarung und Erfahrung. Gesammelte Aufsitze
zur historischen Theologie (Basler und Berner Studien zur historischen Theologie 77),
Theologischer Verlag, Ziirich 2015.

312 S, ISBN 978-3-290-17842-0, CHF 45.00, € 39.90.

Dieses Buch ist ein Geschenk fir alle, die sich fiir die Geschichte von Kirche und
Theologie interessieren und die speziell auch die oft komplexen Beziehungen und Ver-
bindungen zwischen historischen Bewegungen, Strémungen und Personen verstehen
wollen. Der Verfasser, emeritierter Professor fiir Neuere Kirchengeschichte, Theo-
logiegeschichte und Konfessionskunde an der Universitat Bern, erweist sich in allen
Beitrigen als einen Meister der Spurensuche, der schopfend aus gedruckten und nicht
gedruckten Quellen Tendenzen und Zusammenhinge aufzeigt. Sorgfalt und Behut-
samkeit in der Analyse von Daten und Fakten sind mit einer anschaulichen und span-
nenden Darstellung kombiniert. Es ist hilfreich, dass der Verfasser in der detaillierten
Entfaltung der einzelnen Themen jeweils Zusammenfassungen bietet.

Gerade wenn man das umfassende Wissen des Verfassers, auch hinsichtlich der in-
ternationalen Literatur, zur Kenntnis nimmt, fillt seine Bescheidenheit auf. Er erwihnt,
was er anderen Forschern verdankt, wo die Grenzen seiner eigenen Forschungstitig-
keit liegen und wo noch offene Fragen bleiben.

Die Beitrige umfassen ein breites Spektrum, sowohl was den Kontext von Zeit
und Geschichte wie auch was die konkrete Thematik betrifft. Alle bertihren — von
verschiedenen Blickwinkeln aus gesehen — das oft spannungsreiche Verhiltnis, das im
Titel angedeutet wird. Der Begrift «Erfahrungy beinhaltet dabei allerlei Lebensberei-
che: neben dem religitsen auch den kulturellen, sozialen und politischen Lebenskreis.
Das Verhiltnis von Kirche und Staat taucht immer wieder auf. Die Beitrige haben alle
eine Verbindung mit Bern und gleichzeitig eine allgemeine Relevanz, auch in interna-
tionaler Perspektive.

Aus der Ftlle, die in diesem Band enthalten ist, will ich wenigstens einige Elemente
erwihnen. Von der Beziehung zwischen Calvin und der Schweiz sind bereits mehrere
Aspekte erforscht, etwa durch Uwe Plath in seiner auch bei Dellsperger genannten
Monographie iiber Calvin und Basel (die zweite Auflage ist unter dem Titel «Der Fall
Servet» erschienen beim Alcordeverlag, 2014). Dellsperger gibt einen Gesamtiiber-
blick, in dem er u.a. hervorhebt, wie Calvin das Zusammenwachsen der Reformation
im deutschen und franzdsischen Teil der Schweiz wesentlich gefordert hat. In unserer
gegenwirtigen Situation ist es sinnvoll zur Kenntnis zu nehmen, dass ein friherer Rek-
tor der Bernischen Universitit, der deutsche Professor Carl Bernhard Hundeshagen
im Jahre 1841 bezeugte, wie die «Glaubenserneuerung besonders in ihrer reformierten
Ausprigung» in hohem Mass den «Mutterboden» der staatsbiirgetlichen Freiheit dar-



216 Rezensionen

stellt und «dass Liberalismus und Demokratie nur bestehen konnen, wenn sie bewusst
an ihren geistigen Urspriingen im reformatorischen Christentum festhalten» (41f.).

Die Bedeutung Calvins im reformierten Pietismus wurde oft generell festgestellt.
Dellsperger gelingt es, diese konkret zu belegen und zwar anhand des Themas Kirch-
enzucht. Calvin hat bekanntlich gegentiber Bern die Verpflichtung einer eigenen kirch-
lichen Disziplin verteidigt. In den neunziger Jahren des 17 Jahrhundert wollten pietis-
tische Pfarrer in der Berner Kirche, Samuel Giildin und andere, die Kirchendisziplin
wieder beleben. Sie wurden dabei durch Theodor Undereyck in Bremen, die fithrende
Gestalt des reformierten Pietismus in Deutschland, stimuliert. Nun, fir ithn war Calvin
der herausragende Gewahrsmann. Auch die mit diesem Pietismus eng verwandte nie-
derlindische Bewegung der Nadere Reformatie spielt dabei eine Rolle. So wurde das
Buch von Theodor a Brakel iiber die Stufen des geistlichen Lebens durch die Uberset-
zung des Pietisten Daniel Kopf auch im deutschsprachigem Raum einflussreich. Bra-
kel setzt sich fiir die personliche Spiritualitit ein und fir die Disziplin. Auch hier ist der
Einfluss Calvins unverkennbar, sei es auch, dass sich bei ihm im Vergleich zu Calvin
durch den Einfluss der Mystik eine Wende zum Subjekt vollzieht. Diese Wende fiihrte
bei dem reformierten Gerhard Tersteegen zur Betonung der subjektiven Wiirdigkeit als
Bedingung fiir die Teilnahme am Abendmahl. Er hat das Abendmahl spiritualisiert — es
geht darin nach seiner Uberzeugung um die intime Gemeinschaft zwischen Gott und
der Seele . Demzufolge wurde auch der Charakter der Disziplin anders verstanden.
Faktisch gelost von objektiven, institutionellen Instanzen, wie Kirche und Amt, wurde
sie zu Selbstpriifung. Es ist m.E. wichtig, dass Dellsperger auf diese Entwicklung auf-
merksam macht. Sie erkldrt das in Holland damals und z.T. heute noch verbreitete Phi-
nomen der «Abendmahlsmeidungy. Fir die internationalen Zusammenhinge ist auch
das Buch von WJ. op ’t Hof (Het Gereformeerd Piétisme Houten NL, 2005) instruktiv.

So ist die Bedeutung Calvins im reformierten Pietismus unverkennbar. Dellsperger
weist dabei mit Recht auf den Einfluss hin, den die Tdufer gerade in Fragen der Heili-
gung und Disziplin auf die Pietisten hatten, Gbrigens auch auf Calvin selbst.

Sehr interessant sind die Ausfithrungen tiber den radikalen Pietismus in der Schweiz
und seine Beziehungen zu Deutschland. Die Beziehungen waren lebhaft. Es war ein
Verhiltnis von Geben und Nehmen. Aus allem geht hervor, dass der schweizerische
radikale Pietismus aus Deutschland wertvollste Impulse empfangen hat. Dabei kam
es auch zu heftigen Konfrontationen mit den staatlichen und Kirchlichen Behorden.

In Genf vollzog sich im 18. Jahrhundert ein Drama. Im Jahre 1741 besuchte Zin-
zendorf, durch eine Gesellschaft von etwa 50 Personen begleitet, Genf, um mit der
dortigen Kirche und Theologie in Kontakt zu treten. Die Begegnung fithrte zu einer
grossen Enttauschung auf beiden Seiten. Die prononzierte Kreuzestheologie des Gra-
fen («Gott am Kreuze») prallte mit der verniftigen Orthodoxie der Genfer zusammen.
Mit tiefen Frustrationen hat man sich voneinander verabschiedet.

Ein eindrucksvolles Bild tiefer pietistischer Spiritualitit empfangen wir in der mit
respektvoller Kongenialitit verfassten Beschreibung der Frommigkeit einiger sehr ge-
bildeten Personlichkeiten: eine Frau, Margreet Zeerleder-Lutz, deren grosses Haus in



Rezensionen 217

Bern ein Begegnungszentrum von pietistischen Christen war, und drei Manner, Charles
Hector de Marsay, Gottfried Arnold und Albrecht von Haller. Die Kraft dieser Spiritu-
alitit manifestierte sich in ithrem ganzen Leben, speziell auch in schweren Situationen.
Ihre religiése Erfahrungen hatten einen mystischen Aspekt; so sprachen auch sie tiber
die «Gottesgeburt in der Seele». Bemerkenswert ist, wie beim Gelehrten von Haller das
Ergriffen sein durch die géttliche Gnade mit der Faszination fiir die Erforschung der
Schépfung einher ging gegangen ist. Dies bestitigt die Einsicht, dass Pietismus und
Aufklirung nicht einfach Antipoden sind; in beiden bekundet sich die Wende zum
Subjekt. Die Darstellung von Dellsperger macht klar, dass bei diesen Personen die
Erfahrung immer durch das Wort, die Botschaft der gratia paeveniens getragen wird.

Wertvoll ist, dass der Verfasser auch die Verbindungen zwischen Theologie und
Literatur untersucht. Bei Jeremias Gotthelf erhilt dessen Buch «Zeitgeist und Berner
Geist» spezielle Aufmerksamkeit. Dellsperger kommt bei der Lektiire zu der Schluss-
folgerung, dass Gotthelf sich nicht in eine der zeitgendssischen theologischen Stro-
mungen einfigen lasst. Charakteristische Motive sind bei thm: die Betonung der Praxis
Pietatis und der Widerstand gegen eine servile Religiositit, die den Menschen unter-
driickt. Erweckung beinhaltet bei ihm das Wecken der religiosen Anlage. So kann er
sich selbst als Mystiker bezeichnen. Er ist kein Freund der pietistischen Erweckungsbe-
wegung aber andrerseits ebensowenig des rationalistischen Liberalismus im Sinne von
E.C. Baur und D.E Strauss. Er sah das Neuheidentum als Gefahr und befiirwortete eine
pluralistische Kirche, in der man fiir einander offen ist. So verkorperte er eine eigene
Kombination von konservativ und progressiv.

Bei Hermann Hesse kommen wir in eine ganz andere Sphire. Er ist in einem aus-
gesprochen pietistischen, iibrigens keineswegs engstirnigen Milieu aufgewachsen. Von
der Frommigkeit seiner Eltern wendet der Sohn sich ab; ein Grund ist auch fiir ihn
das negative Menschenbild. Aber nie hat er den Faden ganz durchgetrennt. Ein wich-
tiger Gesprichspartner war fiir ihn der imponierende kritische Theologe Christoph
Schrempf.

Die Geschichte des Biirenkapitels gibt uns einen lebendigen Eindruck von dem
vollen Pensum der oft schweren Arbeit, welche die Pfarrer in der Zeit nach der Re-
formation zu leisten hatten. Oft waren sie iiberfordert. Sie «waren als Kirchendiener
zugleich Staatsdiener, und der Bischof sass nicht mehr weit weg, in Konstanz, sondern
in Bern in ndchster Nihe» (257). Es fallt darum auf, dass sie innerhalb ihres eigenen
Umfeldes ihre soziale Verantwortung erkannt haben. Sie grindeten anfang des 19.
Jahrhunderts eine Stiftung, die den Pfarrerwitwen und -waisen finanzielle Unterstiit-
zung gegeben hat. «Die Pfarrerschaft ibernahm damit eine Vorreiterrolle. Sie war die
erste Berufsgruppe, die eine eigene Sozialversicherung ins Leben gerufen hats (261).

Die Geschichte des Denkens und Glaubens, und so auch die Geschichte einer Kir-
che, widerspiegelt sich in ihrem Umgang mit grundlegenden Texten, natiirlich mit der
Bibel, aber auch mit Konfessionen und offiziellen Stellungnahmen. Der jeweilige Kon-
text beeinflusst das Lesen. Man liest mit eigenen «Interessen», mit eigenen «Augen»
und dies zeigt sich daran, welche Akzente und Gesichtspunkte hervorgehoben wer-



218 Rezensionen

den. Die Wirkungsgeschichte des «Berner Synodus» ist dafiir ein instruktives Beispiel,
weil dieses reformatorische Dokument in verschiedenen Bewegungen und Gruppen
geschitzt wurde, wie in der pietistischen Laienbewegung der Heimberger Briider und
in der Herrnhuter Briiddergemeine. Dellsperger erwihnt auch, dass der «Synodus» im
«Berner Kirchenstreit» von 1949 bis 1951 (Gber die Aufgabe der Kirche im Konflikt
Ost-West) eine Rolle spielte, aber darin zwischen die Fronten (vertreten durch Markus
Feldmann und Karl Barth) geraten ist.

Eine wertvolle Quelle fir die Entwicklungen in der Meinungsbildung sind selbst-
verstindlich auch Zeitschriften. Darum ist die Lektiire der Auswahl von Fragmenten
aus 124 «saemann»-Jahrgingen durchaus spannend und lohnend!

Dieses Buch lehrt uns vieles iiber Spiritualitit, auch Gber den langen Weg zur Reli-
gionsfreiheit und die Probleme, die etablierte Kirchen oft hatten, um Erneuerungsbe-
wegungen und Dissidenten nicht als eine Bedrohung, sondern als eine Heraustorde-
rung und eine mogliche Bereicherung zu sehen.

Die Gestaltung des Buches ist sehr gut gelungen und attraktiv, auch durch die Auf-
nahme von vielen Bildern und Reproduktionen.

Jan Veenhof, Gunten

Michael Beintker (Hg.), Barth Handbuch, Mohr Siebeck, Tiibingen 2016.
XVIIIL, 538 S., ISBN 978-3-16-150076-3, € 49.00.

Dem bereits 2005 erschienenen «lLuther Handbuch» (hg.v. Reihenherausgeber Albrecht
Beutel, 2. Aufl. 2010) folgten Binde zu Augustin (2007, UTB 2014), Calvin (1908),
Athanasius (2011) Paulus (2013) und Thomas (2016). An diese «T'heologen-Handbi-
cher» schliesst sich nach gut sicbenjihriger Vorbereitung das «Barth Handbuch» an; fiir
Januar 2017 angekiindigt ist der Band zu Rudolf Bultmann (hgv. Christof Landmes-
ser). Die Auswahl der Theologen zeigt, dass die Reihe nicht einem antiquarischen Inte-
resse dienen will, sondern der theologischen Urteilsbildung heute, verbunden mit der
historischen Ruckfrage. Darum bietet jeder Band eine Darstellung der biographischen
Zusammenhinge, er6ffnet Zuginge zum Werk und gibt Einblicke tiber die Rezeption.
Diese Grobgliederung wird durch einzelne Artikel ausgefiillt, welche einzelne Aspekte
mit knappen Literaturhinweisen darstellen.

Fir die Erschliessung Karl Barths und seines vielschichtigen Werkes war die ent-
scheidende Aufgabe, die angemessene Auswahl und Einordnung der thematischen Ge-
sichtspunkte, wobei die riumliche Begrenzung auf jeweils ca. 5 Seiten zur Konzentra-
tion und einer gewissen Gleichgewichtigkeit zwang, Insgesamt ist in Zusammenarbeit
mit ausgewiesenen Kennern ein dichtmaschiges Netz entstanden, das aber nicht nur
ein Mosaik gemiss dem gegenwirtigen Forschungsstand ist, sondern in sich zusam-
menhingt und sich erginzt. Trotzdem wird man in Einzelfillen Riickfragen stellen
konnen. So kénnten die Beitrige zu «Prigungen» am Ende des Kapitels «Person» auch



Rezensionen 219

bei den «Profilen» am Ende des «Werk»-Kapitels stehen. Andere Aspekte hitte man
gerne gesondert erschlossen gesehen wie z.B. Geschichte (vgl. Chr. Link, Schépfung
und Vorsehung, 28-334; D. Korsch, Theologiegeschichte, betont die «N6tigung zur
historischen Selbstunterscheidungy» [257] als Motiv fiir Barth, geht aber nicht auf des-
sen Wertung von Theologie- und Kirchengeschichte ein). Manche Punkte tauchen nur
am Rande auf wie z.B. die Rezeption Barths bei der Exegese des AT; Gerhard von Rad
wird nur einmal im Zusammenhang der Schopfung erwihnt (332).

Die Aufgliederung ermdéglicht eine sehr konzentrierte Erschliessung in anspruchs-
voller, aber verstindlicher Sprache. Dabei wird ein «Barth-Jargon» durchaus vermie-
den, bisweilen ergeben sich aber Spannungen einer petafaoic gig @ALo yévog. So un-
terscheidet z.B. Dietrich Korsch das Wort Gottes als Ereignis, dass Gott spricht, und
als das von Gott gesprochene Wort. Dabei erldutert er die «religiése Aktualitits von
Gottes Anrede als «Unmittelbarkeit und Unbedingtheit des religitsen Selbstvollzuges»
und bestimmt die Rede von Gottes Sprechen «als metaphorische Rede»; das von Gott
gesprochene Wort sei demgegeniiber als «religiose Gegenstindlichkeity auszulegen
(276f,; vel. dagegen M. Hailer, Offenbarung, 297ff.). Angesichts des beschrinkten Rau-
mes bestanden natiitlich Schwierigkeiten, kritische Anfragen im Gesprich mit Barth
zu erortern (vgl. z.B. die Hinweise auf «Interpretationsdifferenzen» bei M. Weinrich,
Trinitdt, 294f.). Wihrend die Artikel Gber seine Beziehungen zu anderen Theologen
und Traditionen sowie die Beitrige tber theologische Schwerpunkte immer wieder die
Verdnderungen in den Grundentscheidungen zwischen Safenwil und KD aufzeigen,
werden die in der neueren Forschung betonten Spannungen innerhalb der KD nur
selten ausfihrlicher thematisiert (vgl. J.Chr. Janowski, Gnadenwahl, 325-327). Der di-
alogische Charakter von Barths theologischem Denken wird demgegentiber vor allem
durch die Beitrige zu seinen Bezichungen erschlossen.

Beachtlich ist bei vielen Beitrigen, dass sie unbeschadet der differenzierten Aufglie-
derung immer wieder das Ganze von Barths Theologie aufscheinen lassen. Wie Micha-
el Weinrich bemerkt und an der «Architektur der Vers6hnungslehre» verdeutlicht, ist
es ja «das Bewegende und Spannende an Karl Barths Kirchlicher Dogmatik, dass es Barth
gelingt, den Lesern und Leserinnen beinahe an jeder Stelle deutlich zu machen, dass es
gerade an ihr um einen ganz entscheidenden Punkt fiir das Ganze geht.» (347) Diese
Struktur kann jedoch nicht die Gliederung eines Handbuchs bestimmen, obwohl sie
bei der Abfolge der Themen anklingt. Darum steht ein Handbuch notwendig in einem
deutlichen Gegensatz zur weitrdumigen, komplexen Architektur des Barth’schen Wer-
kes, zumal es in seiner sprachlichen Gestalt nicht Barths spezifischen «Sound» aufneh-
men kann. Zutreffend meint Gerhard Sauter in seinem Beitrag zu Barths Vorlesungen:
«Wer Karl Barth nicht mehr im Hérsaal erleben konnte, dem sei empfohlen, ein Ton-
dokument einiger seiner Vorlesungen und Gespriache zu héren (erreichbar tiber den
Internetauftritt des Karl Barth-Archivs).» (261) Das erleichtert auch noch die Arbeit an
der KD; denn nach Martin Heiler gibt es «vom Rémerbriefbis zu den letzten Binden der
Kirchlichen Dogmatik sprachliche Eigentimlichkeiten, die zunichst als rhetorische Mittel
wirken, aber bei genauerer Betrachtung mit dem Inhalt eng verbunden sind.» (165)



220 Rezensionen

Auf diese keineswegs nur dusserlichen Kennzeichen von Barths Texten kann ein
Handbuch nur hinweisen; dieser Abstand dirfte jedoch auch eine leidige, aber notwen-
dige Bedingung heutiger Barth-Rezeption sein. Nach dem Vorwort des Herausgebers
konnen/sollen die «Artikel von den einen eher als Hinfihrung, von den anderen eher
als Biindelung und Fokussierung gelesen werden» (V). Im Hinblick auf die Verstand-
lichkeit haben die Autoren und der Herausgeber in der Tat viel geleistet, fir die Aufga-
be der Hinfithrung hitte man sich allerdings gezielte Lesevorschlige gewtinscht, zumal
heutige Studierende sich gern mit Zusammenfassungen oder einem Aufsatz (vorzugs-
weise «Das Wort Gottes und Aufgabe der Theologie») begniigen. «Eine geduldige,
um Genauigkeit bemiihte Barth-Lekttire war indessen schon immer eine besondere
Herausforderung» (464). Es ist zu hoffen, dass das «Handbuch» dazu verhilft und die
Leser nicht bei den Zusammenfassungen stehen bleiben.

Dass in der theologischen Diskussion zu Anfang des 21. Jahrhunderts — abgese-
hen von pauschaler Ablehnung — weniger der «ganze» Barth prasent ist, aber einzel-
ne Aspekte und Finsichten als Herausforderung wahrgenommen und weiter gedacht
werden, entspricht wohl auch der Konzeption eines Kompendiums, nachdem John
Webster mit The Cambridge Compendinm to Kar/ Barth 2000 und Richard E. Burnett mit
The Westminster Handbook to Karl Barth 2013 vorausgegangen sind.

Gerbard Ringshausen, Lineburg

Tobias Braune-Krickan, Religion und Anerkennung. Ein Versuch tber Diakonie als
Ort religioser Erfahrung (PThGG 17), Mohr Siebeck, Ttibingen 2015.

XII, 342 S. , ISBN 978-3-16-153996-1, € 49.00.

Die von Tobias Braune-Krickau (B.-K.) 2014 an der Universitit Marburg eingereichte
Promotion setzt die Divergenz zwischen einer sikularen Sozialhilfe und einer religio-
sen Diakonie in ein neues Verhaltnis. Als Teilbereich der Theologie soll die Diakonie
weder als ein Mittel zum Zweck instrumentalisiert noch als eine Hilfsdisziplin der Ver-
kiindigung oder Seelsorge untergeordnet werden. Nur in Form einer eigenstindigen
Diakonietheorie mit systematischer Perspektive charakterisiert sie eine «eigene religitse
Vollzugsformy. (278)

Hilfe ist in einer modernen Gesellschaft nicht mehr als Subsystem der Religion zu
verstehen, sondern hat sich im Zuge der Sikularisierung ausdifferenziert. Fin religioses
Verstindnis von Hilfe kniipft nicht mehr an ein allgemeines religiéses Selbstverstind-
nis an, sondern vollzieht sich in einer modernen religiosen Identititsbildung, (vgl. 6)
Konsequent beabsichtigt B.-K. eine «religionstheoretische Einbettung der Diakoniew
(18) bzw. eine «Diakonietheologie von unten» (291) zu etablieren. Die Schwierigkeit
einer theologischen Innen- bzw. einer gesellschaftspolitischen Aussenperspektive von
Diakonie 16st B.-K. tiber den Anerkennungsbegriff, welcher die vielfiltigen deskripti-
ven, normativen und praxisleitenden Ansitze (8f.) adiquat bestimmt.



Rezensionen 221

In diesem zweiten Teil der Arbeit — Anerkennung («Die Sikularisierung des Hel-
fens») — setzt B.-K. mit Ausfithrungen zur politischen Soziologie bzw. mit der Un-
gleichheitssoziologie> ein, die sich in heutigen europiischen Gesellschaften anhand von
Ausgrenzung und Missachtung orientieren. Mittels moderner Theorieentwiirfe zeigt
B.-K., wie Selbst- und Fremdbeschreibung von «Klasse> und der Individualisierung so-
zialer Ungleichheit sich dahingehend wandelten, dass die gewonnene Verantwortung
und Freiheit des Individuums ihn auch an seinem soziales Scheitern mitverantwortlich
macht (54f.) oder durch habituelle Dispositionen ohnehin prifiguriert (Bourdieu) ist.
In Anlehnung an Axel Honneths Anerkennungstheorie (67ff.; 81ff.) analysiert B.-K.
anhand des Erlebens von dLiebe), Recht und Wertschitzung eine sozialphilosophi-
sche Antwort auf Exklusion.

Anerkennung als <oziale Freiheit kulminiert in der an Hegel angelehnten Formel
des Bei-sich-selbst-Sein im Anderen» (101£f.), welche ins Religionskapitel einfihrt. In
dem umfassenden systematisch-theologischen Abschnitt zeigt B.-K., dass ein moder-
nes Verstindnis von Diakonie lediglich Giber den religidsen Vollzug des Individuums
funktionieren kann, was er anhand einer Auswahl von vier zentralen Momenten religi-
oser Grunderfahrung — Leiden (H. Luther), Liebe (K. Rahner), Handeln (T. Rendtorff)
und Hoffnung (W. Pannenberg) — belegt.

Die Leistung dieser Arbeit liegt darin, das Verhiltnis von Diakonie, Sozialstaat,
Theologie (und Kirche) auf eine neue — klar abgegrenzte — Grundlage zu stellen. Der
Staat bzw. Hilfesuchende sind weder an religiés motivierter Sozialhilfe interessiert,
noch ist die Diakonie in der Lage, ihr gesellschaftliches Handeln im 21. Jahrhundert
rein theologisch zu begriinden. Nur die religiose Erfahrungsdimension erméglicht es
dem Individuum in der Diakonie eine religiose Sinnhaftigkeit abzugewinnen — ohne
eine Verpflichtung daran zu kniipfen. Folgerichtig bezieht B.-K. den Standpunkt, dass
die Diakonie nicht mehr auf das Christentum, sondern das Christentum auf die Di-
akonie angewiesen ist: Es ist «[v]ielmehr [...] das Christentum selbst [...], das in die-
ser Perspektive der Diakonie bedarf, und zwar als eines Erfahrungsortes seiner selbst,
ohne den thm aufs Ganze gesehen etwas Wesentliches fehlen wiirde» (140; vgl. 278ff.)

Die Arbeit ist von der «Minchner Schule» (Pannenberg/Rendtorff/Wagner) bzw.
von der ebenfalls von Hegel beeinflussten Philosophie Frankfurts (Honneth) getra-
gen. Dass ausgerechnet das Kapitel Giber den praktischen Theologen Henning Luther
inmitten der Arbeit dem systematischen Gedankengang die Briichigkeit des religiosen
Selbstverstindnisses aufweist, zeigt, wie wichtig ein kooperatives Denken von Theotie
und Praxis in der Theologie ist. Die Einsicht einer Privalenz der Orthopraxie vor der
Orthodoxie erweist sich nicht nur an der Auswahl der systematisch-theologischen Be-
zugsgrossen, sondern ebenso im Verweis aut Johannes Degen bzw. Christian Albrecht,
welche mit dem Votum «verstehen geht iiber legitimieren» (286) bzw. dem Konzept
einer pluralen «olkskirchlichen Diakonie» (302) B.-K.s Thesen zu stiitzen vermogen.

Thomas Scheiwiller, Wien



222 Rezensionen

Ernst Troeltsch, Briefe I1I (1905-1915), hg.v. EW. Graf in Zusammenarbeit mit H. Hau-
ry, Walter de Gruyter, Berlin/Boston 2016.

XVII, 885 S., ISBN 3-11-041975-7, € 229.00.

«Mich zog es schlieBlich eben doch aus dem Heidelberger kleinstaatlichen Idyll auf
das Berliner Schlachtfeld.» (674). Mit diesen Worten erlduterte Ernst Troeltsch, der im
Juni 1914 einen Ruf auf eine Professur an der Berliner Universitit erhalten hatte, dem
Nationalokonom, Sozial-, Kultur- und Wirtschaftshistoriker Eberhard Gothein am 4.
Juli 1914 seinen Wechsel aus der badischen Provinz in die Reichshauptstadt. Dem wa-
ren schon im Jahre 1908 Versuche vorausgegangen, den Heidelberger Theologen auf
eine Professur an der Theologischen und der Philosophischen Fakultit der Berliner
Universitit zu berufen (13f) An der Theologischen Fakultit scheiterte der Versuch an
der tiefen Zerrissenheit der Fakultit in der Berufungsangelegenheit. Auch 1913, beim
nichsten Anlauf, war die Fakultit zerstritten, so dass der zustindige Minister den Lehr-
stuhl von der Theologischen in die Philosophische Fakultit transferierte. Hier wurde
der Lehrstuhl fiir «Religionsphilosophie und Religionsgeschichte» umbenannt in «Re-
ligions-, Social- und Geschichtsphilosophie» (15). Am 1. Mai 1915 begann Troeltsch
sein Lehramt an der Berliner Universitt.

Der nun vorliegende Band 20 der Kritischen Gesamtansgabe der Werke Ernst Troeltsch
beinhaltet dessen Korrespondenz von Januar 1905 bis zum Ubergang nach Berlin. Nur
zwel Jahre nach Band 19, der als zweiter Brietband die Briefe von und an Troeltsch
zwischen 1894 und 1905 enthilt (vgl. meine Besprechung in ThZ 71 [2015] 367-370),
liegt somit erfreulich ziigig ein weiterer Band der Ausgabe vor. Er bietet insgesamt 358
Briefe von Troeltsch und 230 Briefe und Karten an ihn (vgl. V).

Der mustergtltigen Briefedition ist, wie in der Kritischen Gesamtansgabe der Werke
Troeltschs Ublich, eine Eznleitung (1-30) des Herausgebers vorangestellt, die einen prag-
nanten Einblick tiber die Uberlieferungslage der Korrespondenz, Troeltschs Leben in
Heidelberg, seine beruflichen Ambitionen, den Wechsel von Heidelberg nach Berlin
sowie das erste Kriegsjahr bietet. Ein Editorischer Bericht (27-30) informiert tiber die
Besonderheiten des Bandes und ein chronologisches Korrespondenzverzeichnis listet
die edierten Briefe auf (31-60). In die Edition wurden aus nachvollziehbaren Griin-
den nicht alle amtlichen Schreiben Troeltschs als Dekan der Heidelberger Fakultit aus
den Jahren 1904/05 und 1910/1911 sowie als Prorektor der Heidelberger Universitat
(1907/1908) aufgenommen. Da dies aufgrund des Umfangs den Band gesprengt hitte,
sind lediglich die «in den Akten der Heidelberger Theologischen Fakultit enthaltenen
Schreiben, die Troeltsch in eigener Sache mit einzelnen Fakultitskollegen wechselte (1),
die an ihn personlich als akademischen Lehrer gerichtet sind, (2) in die er als Ordinarius
oder Dekan qua Amt an Personen und Institutionen aullerhalb der eigenen Fakultit
richtete oder von ihnen empfing (3)» (29) aufgenommen. Jedem der bis auf wenige
Ausnahmen chronologisch edierten Briefe und Postkarten ist in einem Vorspann mit
Angaben zu Absender, Fundort etc. vorangestellt. Textkritische Verbesserungen wer-
den im Haupttext vorgenommen. Sie sind mit Markierungen gekennzeichnet, so dass



Rezensionen 223

ein komplizierter textkritischer Apparat entfillt, dem Benutzer jedoch die Textgenese
transparent wird. In den Briefen genannte Literatur sowie Personen oder Ereignisse
werden sorgfaltig in einem Kommentarapparat erschlossen. In den im Anschluss an
die Edition mitgeteilten Biggrammen (763-791) erfihrt der Leser grundlegende Hinweise
zu den Korrespondenzpartnern Troeltschs. Umfassende Literaturverzeichnisse bieten
die in den Briefen erwihnte Literatur (793-828) sowie die von den Herausgebern auf-
gefithrte Literatur (828-842). Korrespondenz- (843-854), Personen- (855-867), Sach-
(869-882) und Ortsregister (883-885) beschliessen den Band. Im Awhang zu dem Band
werden ein Schreiben des Heidelberger Theologen Ludwig LLemme an Adolf Schlatter
bezliglich der Reform der theologischen Promotionsordnung vom 20. Oktober 1904
(757f.) und ein Schreiben Adolf von Harnacks tiber die Mitarbeit an dem Sammelband
Deutschland und der Weltkrieg vom 11. Januar 1915 (759-762) mitgeteilt.

Der Korrespondenzband gibt einen Einblick in das rastlose Schaffen des Heidel-
berger Theologen. Hiufig klagt er in seinen Briefen tiber sein Arbeitspensum, diverse
Aufsatz- und Buchprojekte, deren Abschluss sich immer wieder hinauszogert. In den
letzten zehn Jahren seiner Heidelberger Zeit war Troeltsch zweimal Dekan der Fakul-
tit, einmal Prorektor der Universitit, Abgeordneter der Ersten Kammer der badischen
Stinde-Versammlung, Neben diesen und anderen Funktionen (vgl. 10) arbeitete er an
seinen Soziallehren, die 1912 als erster Band seiner Gesammelten Schriften erschienen,
1906 veroftentlichte er seinen Vortrag tber Die Bedeuntung des Protestantismus fiir die Ent-
stebung der modernen Welt IKGA, Bd. 8) und war fiir die Abteilung Dogmatik des Lexikon
Die Religion in Geschichte und Gegenwart zustindig, Eroffnet wird der Band mit einem
Brief Troeltschs an den Baseler Theologen Eberhard Vischer vom 1. Januar 1905,
in dem sich der Heidelberger Theologe fiir die Berufung Rudolf Ottos nach Basel
cinsetzt. Otto gehore unter den «jlingere[n| Systematiker[n]» zu denjenigen, der «am
meisten originelle selbstindige Denkkraft, religiose Figentiimlichkeit u ausgebreitetes
Wissen besitzt» (67). Aus der Berufung Ottos nach Basel wurde nichts, was bei diesem
zu einem Nervenzusammenbruch fihrte (73f.). In weiteren Briefen an den ebentalls
in Basel lehrenden Paul Wernle vom 4., 8. Marz und 3. April 1905 (75-80) geht es
ebenfalls um die verhinderte Berufung Ottos, da Wernle seinen Unmut tiber das Beset-
zungsverfahren in Basel in die Offentlichkeit getragen hatte. Als Troeltsch schliesslich
im Fruhjahr 1915 nach Berlin wechselte, erhoffte er Otto als seinen Nachfolger in Hei-
delberg (707), was allerdings ebenso misslang wie der dritte Versuch, Wilhelm Bousset
nach Heidelberg zu berufen.

Viele der in dem Band abgedruckten Briefe enthalten die Korrespondenz Tro-
eltschs mit seinem Tibinger Verlag Mohr Siebeck. Zwei Postkarten des Heidelberger
Theologen an seinen ehemaligen Schiiler Friedrich Gogarten macht der Band zuging-
lich. Am 11. April 1913 schrieb Troeltsch an Gogarten wegen dessen urspringlich als
Dissertation vereinbarter Abhandlung tber Fichtes Religionsphilosophie. Gogarten
fragte unter anderem bei Troeltsch nach (vgl. 567), ob er sein Fichte-Buch schon vor
Abschluss des Heidelberger Promotionsverfahrens im Jenaer Eugen Diederichs Verlag
publizieren konne. Der Heidelberger Theologe antwortete, dies sei «nicht moglich. Sie



224 Rezensionen

konnen die Arbeit nicht vorher drucken lassen» (577). Gogarten hat dann auf die Hei-
delberger Promotion verzichtet und das Buch Fichte als religioser Denker im Jahre 1914
bei Diederichs publiziert. Fir den Empfang der Abhandlung bedankte sich Troeltsch
am 3. Juni 1914 bei dem spiteren dialektischen Theologen (654). Der Band bietet auch
die Karte Troeltschs an Karl Barth vom 26. April 1912, in dem sich jener bei dem
Schweizer Theologen fiir die Zusendung von dessen Aufsatz Der christliche Glanbe und
die Geschichte bedankt. «Ich danke Thnen sehr fir die loyale Zusendung Ihrer doch we-
sentlich gegen mich gerichteten Abhandlung tber Glaube und Geschichte. Ich habe in
fritheren Jahren diesen Standpunkt zu behaupten kénnen gemeint, er erwies sich mir
aber als unhaltbar und als lediglich fiir Orthodoxe allenfalls wirksam.» (520)

Die Berufung nach Berlin auf eine Stelle, die, wie Troeltsch mehrfach schreibt, ihm
geradezu auf den Leib geschneidert sei (678. 683), ist in der Korrespondenz immer
wieder Anlass, die Lage der wissenschaftlichen Theologie an den deutschen Fakultiten
zu taxieren. Troeltsch ist extrem skeptisch im Hinblick auf die Theologischen Fakul-
taiten und deren zunehmende Verkirchlichung. «Wir missen alle, Naumann, Harnack,
Traub usw aus der Theologie hinaus u werden mehr oder minder sonst geschoben»
(683), schreibt er am 27. Juli 1914 an seinen Freund Wilhelm Bousset. Die Berufung
nach Berlin, das Ernennungsschreiben erreichte Troeltsch am 15. August 1914 (691),
sowie der damit verbundene Wechsel in die Reichshauptstadt stehen bereits im Schat-
ten des ersten Jahres des Weltkriegs. In der Korrespondenz dieser Zeit kommt der
Theologe immer wieder auf den Krieg als Schicksal (710) zu sprechen, beklagt den
Verlust von Schilern wie Hermann Stskind (724), verzichtet jedoch auf einen allzu
tberschwinglichen Optimismus. «Aber eine wirkliche Niederzwingung der Gegner
halte ich kaum fur denkbar. Wenn man das thut, so ist der Weltherrschaftsgedanke
doch tiberhaupt schwer ertriglich» (743), lasst er am 24. Februar 1915 Friedrich Traub
wissen.

Mit dem vorliegenden Band der Kritischen Gesamtansgabe, der die Korrespondenz
Troeltschs von 1905 bis 1915 enthilt, liegt ein sorgsam edierter und erschlossener
Briefwechsel vor, der weit tiber die Theologie hinaus von Interesse sein durfte. Man
kann schon jetzt auf den abschliessenden Band der Briefedition gespannt sein.

Christian Danz, Wien

David M. Carr, Holy Resilience. The Bible’s Traumatic Origins, Yale University Press,
New Haven/London 2014.

335 S. ISBN 978-0-300-20-456-8, € 23.49.

David M. Carr ist als Professor of Old Testament am Union Theological Seminary
in New York ein international anerkannter Experte in Fragen der antiken Schriftkul-
tur, der Entstehung der Hebriischen Bibel und der biblischen Sexualethik. In seinem
neusten Werk — «Holy Resilience. The Bible’s Tranmatic Origins» («Heilige Widerstandskraft.



Rezensionen 225

Traumatische Erfahrungen als Ursprung der Bibel») — werden die uns allzu gut be-
kannten Geschichte(n) der beiden Testamente aus einer neuen Perspektive, nimlich
im Licht der modernen Traumatheorien, vorgestellt. Damit er6ffnet sich ein breiter
Horizont fir eine originelle und vielversprechende, gesamtbiblische Interpretation.
Den Ausgangspunkt bildete — nach dem Zeugnis des Vorwortes — ein Radunfall, in-
folge dessen Carr an seiner eigenen Person erfahren hatte, was Trauma bedeutet und
wie man damit umgehen kann. Als Bibelwissenschaftler hat er angefangen, nicht (nur)
seine personliche Erfahrung anhand der Bibel, sondern eben umgekehrt, die Bibel im
Lichte des eigenen Erlebnisses zu lesen.

Als Gegenpart zum Vorwort steht am Ende des Buches ein stark personlich ge-
farbter Epilog. Dazwischen befinden sich zwolf Kapitel und ein wichtiger theoreti-
scher Appendix, der eine kurze, aber tibergreifende Metaanalyse tGber die wichtigsten
Etappen, Entwicklungen und Schwachpunkte der Traumaforschung vorstellt. Dieser
Abschnitt hitte eigentlich gleich nach dem Vorwort als anleitender, interdisziplinir
ausgerichteter Orientierungsteil des Bandes dienen kénnen.

Im ersten Kapitel wird ein «pretraumatic core of the Old Testament» vorausge-
setzt, der entsprechend den Interessen der zwei Monarchien Israel und Juda in zwei
unterschiedlichen Formen niedergeschrieben wurde. Anhand von Hoseas Prophezei-
ungen wird dann die Geburt des Monotheismus als erste Antwort auf die traumati-
sierende Bedrohung der assyrischen Kriegsfithrung und Reichspolitik der 700er Jahre
v.Chr. prisentiert (Kap. 2). Dabei knipft Carr — im Zusammenhang mit der josiani-
schen Reform — an die Debatte «um den Preis des Monotheismus» und «die mosaische
Unterscheidungy an (Kap. 2 und 3), wobei der den Thesen von Jan Assmann, die in
der akademischen Welt seit 2003 immer wieder fir Turbulenzen sorgen, weitgehend
zustimmt. Wie die assyrische Krise in der Zeit von Hiskia und Josia zur Herausbil-
dung des Deuteronomiums fithren konnte, wird am Fallbeispiel der sog. «replacement
child»-Theorie veranschaulicht (Kap. 3). Darauf folgt das babylonische Exil, wihrend-
dessen zunichst nichts geschrieben wurde — so die Behauptung des Autors. Aus den
Traumata der Eroberung und Zerstérung Jerusalems und des Exils ist aber spiter
Vieles in der Bibel abzuleiten, was anhand tberzeugender Beispiele aus Jeremia, sei-
nen Klageliedern, Ezechiel und Deuterojesaja gezeigt wird (Kap. 4). Erst jetzt tritt das
traumatisierte Volk in eine neue Phase der Traumaverarbeitung ein, indem die alten
Geschichten von Moses und Abraham — als identititsstiftende und eine hoffnungs-
volle Zukunft bietende Narrative — wieder aufgenommen und als «chosen traumas»
(«selbst gewahlte Traumata») neu erzihlt werden (Kap. 5 und 6). Das Ende des Exils
bedeutete kein Ende des Traumas: als Beleg dazu dienen Esra und Nehemia (Kap. 7),
deren Blcher von strukturellen «Befremdlichkeiten», d.h. immer neu wiederkehrenden
gewalttitigen Sprachbildern und der kontroversen Dialektik des Traumas gepragt sind
und als Antwort auf die Trauma-Erfahrungen zu einem streng der Tora gehorsamen
Judentum gefithrt haben. Desweiteren wird — im Schnelldurchlauf — die «traumatic
crystallization of Scripture» wihrend der Hasmonierzeit als Ergebnis des Widerstan-
des gegen die Hellenisierung, u.a. anhand der zwei Biicher der Makkabier, vorgefiihrt



226 Rezensionen

(Kap. 8). Das Schrift gewordene Trauma des Kreuzes wird als von den ersten Gemein-
den bezeugte Widerstandsfihigkeit (Resilienz) gegen den «Roman Imperial Terrorismy»
behandelt (Kap. 9). Es werden dazu sowohl die Evangelien als auch die schon frither
benannten alttestamentlichen Texte (wie z.B. DtJes oder die Mosegeschichten aus dem
Dtn) in Erinnerung gerufen. Der Akzent liegt dabei — und auch bei dem «traumatisi-
erten» Apostel Paulus (Kap. 10) — nicht auf dem erbrachten Opfer des Einzelnen oder
der Gemeinden, sondern auf dem Gedanken der Vorbildlichkeit und der Nachfolge
Christi. Bei der Darlegung der Zerstorung des Tempels von Jerusalem im Jahre 70
n.Chr. und seiner Konsequenzen spricht der Autor von einem «Flashback-Ereignis»
(das meint das Phinomen, dass Trauma-Informationen der impliziten Gedichtnisse
aus irgend einem Grund, zumeist einem Trigger [= Ausloser| wieder aktiviert werden)
und geht damit — sofern es im Rahmen des Buches moglich ist — tiefgriindig und sen-
sitiv um (Kap. 11). Im 12. und letzten Kapitel wird dann kein «neues» Trauma darge-
stellt: am ausfuhrlich behandelten Beispiel des Markusevangeliums wird nochmal das
«alten Thema der Kreuzigung und deren Wahrnehmung und Verarbeitung durch den
Jungern erortert.

Begriffs- und Namenregister, Wissenschaftliche Anmerkungen und eine etwas kur-
ze (vierseitige), aber informative und weiterfiihrende Bibliographie zum Thema Trau-
ma beschliessen das Buch.

Restmierend ist festzuhalten: Das Buch betont den Prozess, durch welchen kol-
lektive traumatische Ereignisse wihrend der Jahrhunderte der Schriftwerdung zum
Teil der kollektiven Identitit des «alten Israel», des «Frithjudentums» und der «alten
Kirche» wurden. Im Text werden sowohl «Traumay» als auch «Krise» immer wieder als
Synonyme benutzt, obwohl aus der Sicht der Psychologie diese Phinomene verschie-
den sind und eine je eigene Psychodynamik und vielfiltiges «coping potential» («Be-
wiltigungsmoglichkeiten») hervorrufen. Dabei wirft der Vergleich sehr verschiedener
kollektiver Traumata Fragen auf: Kann z.B. die Deportationserfahrungen im 8. Jh.
v.Chr., die Kreuzigung Jesu oder die Christenverfolgungen im 1. Jt. n.Chr. unter einen
Begriff subsummiert werden? Auch die Zusammenfassung der Einzelschicksale der
in ganz unterschiedlichen Kontexten traumatisierten Personen unter ein «kollektives
Trauma» muss diskutiert werden. Letztere kann den individuellen Erfahrungen und der
personlichen Fréommigkeit nur teilweise gerecht werden (wie am Beispiel der Psalmen
zu verdeutlichen wire). Andererseits kann es fiir das individuelle Leiden von enormer
Bedeutung sein, das leidvolle Einzelschicksal in eine gemeinsame, von anderen — sogar
von mehreren Generationen — geteilte (Heils)Perspektive einordnen zu kénnen. Wenn
man in psychologischen Themen bewandert ist, fallt es einem nicht schwer, in den Ka-
piteln die verschiedensten therapeutischen Richtungen (psychoanalytische, kognitive,
sozialpsychologische und existentielle Psychotherapie etc.) aufzufinden. Dennoch ldsst
sich die facettenreiche, breit ausufernde Diskussion im Laufe des Werkes nicht in ein
kohirent-definierbares System einordnen. Auf diese Weise wird auch die Bewertung
der unterschiedlichen pathologischen oder lebenstordernden Copingsstrategien und
damit einhergehend der krankmachenden (abusierenden) oder heilenden Gottesbilder



Rezensionen 227

der einzelnen Fallbeispiele dem Leser/der Leserin zugemutet.

Insgesamt hat der Autor eine ausgesprochen vielfiltige und anregende Studie vor-
gelegt. Sie entspricht der Tendenz, dass die Traumaforschung in Studien zum Alten
Testament zur Zeit hoch im Kurs steht und, besonders im Lichte der Ereignisse unse-
rer Gegenwart, schmerzlich aktuell ist.

Nikoletr Mdricz, Heidelberg
Petra Verebics, Budapest

Eckart Otto, Deuteronomium 12-34. Erster Teilband: 12,1-23,15 tGbersetzt und ausge-
legt (HThKAT), Herder Verlag, Freiburg 1.Br. 2016.

XLVI+693 S., ISBN 978-3-451-25077-4, € 138.00.

Eckart Otto, Deuteronomium 12-34. Zweiter Teilband: 23,16-34,12, Freiburg i.Br. 2017,
LI-+531 S., ISBN 978-3-451-25078-1, € 100.00.

Bereits fiinf Jahre nach seiner Kommentierung von Dtn 1-11 legt der emeritierte Mun-
chener Ordinarius den Abschluss seiner monumentalen Dtn-Auslegung vor. Damit
sind die Frichte von Ottos jahrzehntelanger Arbeit am Deuteronomium in vier Teil-
binden geordnet und konzentriert greifbar. Wegen der Methodenreflexion wird die
Forschungsgeschichte besonders breit dargestellt. So beginnt z.B. Dtn 12 auf tber
vierzig Seiten mit einer forschungsgeschichtlichen Standortbestimmung fiir die «Ge-
setzespromulgation» in Dtn 12-26, nachdem bereits der allererste Teilband eine For-
schungsgeschichte fiir das ganze Dtn auf weit Giber zweihundert Seiten gebracht hatte.
Dazu kommt jeweils eine Standortbestimmung in der Kommentierung der einzelnen
Kapitel. So umfasst z.B. allein fiir die Kap. 16-18 (Gerichts- und Amterordnung) die
tbersichtlich angeordnete Bibliographie zwolf Seiten Kleindruck; darauf folgen hun-
dert Seiten (Ubersetzung mit textkritischen Erliuterungen; synchrone und diachrone
Analyse; Auslegung; Stellung innerhalb von Theologie und Rechtshermeneutik des
ganzen Dtn). Dank einer differenzierten typographischen Gestaltung bleibt der Kom-
mentar trotz der iberall zu beobachtenden Breite ubersichtlich und konsultierbar.

Angesichts der Fille von Beobachtungen und Informationen kénnen hier nur ex-
emplarisch einige Streiflichter vorgestellt werden:

a) Otto sicht in Kap. 16-18 als Grundbestand eine deuteronomische Gerichtsord-
nung (7. Jh.), welche auf das Prozessrecht in Ex 23,1-3.5-8 (8. Jh.) zurlckgehe. Im 6.
Jh. wurde sie durch deuteronomistische Erginzungen zu einer Amterordnung um-
gearbeitet. Hine solche Einfiigung ist z.B. das gesamte Konigsgesetz (17,14-20%), das
kritisch-korrigierend auf das vorexilische Konigsrecht reagiert: Eingeschrankt werden
nun Rechtsprechung, militirische Ristung, internationale Heiratspolitik sowie die Ein-
kiinfte des Konigs. Und das Verbot eines auslindischen Konigs richtet sich gegen die



228 Rezensionen

in den Biichern Jer und Dtfes vertretene Theologie (Nebukadnezar wird beauftragt
als JHWHs Knecht, Kyros als Hirt und Gesalbter). Wihrend hier eine Zukunftspro-
gramm flr ein erneuertes Konigtum erkennbar wird, so sieht andrerseits eine nache-
xilische Fortschreibung in 17,18-20* (5./4. Jh.) den Konig als Schriftgelehrten wie Jos
1,7-8 bzw. wie Esra, hofft demnach nicht mehr auf eine Restitution eines davidischen
Konigs.

b) Unter der Uberschrift «Die Begrenzung von Gewalt und Schaden des Krieges»
wird Dtn 20 abgehandelt. Otto sieht die Anreden in der 2. Pers. Singular als Aussagen
Uber die fiktionale erzihlte Zeit (Mose in Moab), hingegen die pluralischen Anreden
als auf die (nachexilische) Erzihlzeit bezogen. Mit Hilfe dieses exegetischen Grund-
satzes will Otto unterscheiden, welche Aussagen als vergangene Geschichte verstanden
werden sollen (z.B. Totung der minnlichen Bevolkerung und Dienstverpflichtung der
Uberlebenden), und welche an die nachexilische Gemeinde gerichtet sind. Seit vielen
Jahren publiziert Otto zu den ethischen Konsequenzen des Dtn und bringt hier en-
gagiert die epochale kulturgeschichtliche Bedeutung des Dtn fir die Entwicklung der
Menschenrechte ein. Dies zeigt er u.a. anhand von ausfithrlichen Darstellungen der
abweichenden mesopotamischen Kriegsideologie und -praxis. Hingegen interpretiert
er die oft als besonders humanitir gewerteten Dispensbestimmungen, dass noch un-
verheiratete Verlobte und weitere Personengruppen nicht in den Krieg zichen mus-
sen, iberraschend anders: Hintergrund dieses vordeuteronomistischen Textes seien
die inhaltlich identischen Vergeblichkeitsfliiche in Dtn 28,30; ein allfilliger Tod solcher
Israeliten im Kampf musse vermieden werden, weil die Fluchrealitit die Volksgemein-
schaft schwichen wiirde. Erst diese Fluchvermeidungs-Intention fiihre zu humaniti-
ren Regelungen sowie zu einer Kritik an der zeitgendssischen Konskriptionspraxis.

c) Gewichtig ist auch das die Gesetzespromulgation er6ffnende Kap. 12 (unter der
Uberschrift «Gebot der Kulteinheit an dem von Gott erwihlten Ort). Ein so zentraler
Text ist verstindlicherweise tber lange Zeit gewachsen, was eine Analyse erschwert
(zudem rechnet Otto mit gegenseitigen Beeinflussungen mit dem Bericht tiber Josias
Kultreform in II Kén 22-23, allerdings nur in den deuteronomistischen Fortschreibun-
gen des 6. und 5. Jahrhunderts). Otto findet das deuteronomische Zentralisationsge-
setz (7. Jh.) in den Versen 13-19, eine erste deuteronomistische Fortschreibung (6. Jh.)
in 1-7.29-31%, eine nachexilische Fortschreibung (5.-4. Jh.) in den Versen 8-12.20-28.
Wiederum gilt der Numeruswechsel («dw» / «ithr), der z.T. im selben Vers begegnet, als
hermeneutischer (nicht: literarkritischer!) Schlissel im Sinne einer Aspektdifferenzie-
rung. Leider wird hier Ottos Sicht dem Rezensenten nicht restlos verstindlich, zumal
sie von der Differenzierung des Numeruswechsels im Konigsgesetz (Dtn 17) stark
abweicht.

d) «Mein Vater war ein untergegangener Aramaer (Dtn 26,52a) geht nicht auf einen
Erzvater, sondern kommt her von der gemeinsamen israelitisch-aramiischen Unter-
gangserfahrung in assyrischer Zeit und ist deuteronomistische «IKritik an der positiven
Aramaisierung der Urspriinge Israels in der priesterschriftlichen Genesis». Erst in der
nachexilischen Fortschreibung, welche das Dtn in den Pentateuch integriert, wird der



Rezensionen 229

aramiische Vater im Sinne der Erzvitererzahlungen als Element eines heilsgeschicht-
lichen Bekenntnisses gedeutet.

e) Hohepunkt des Buches Dtn ist fiir Otto das Kap. 32, das er betitelt: ] HWHs
Vélkergericht und Heil fiir Israel in Moses Abschiedslied». Aus einer sorgfiltigen Ana-
lyse der hier zahlreichen intertextuellen Beztge gewinnt er die Sicht, dass das junge
Lied «als kanonische Briicke zwischen Tora, Prophetie, [Asaph-|Psalmen und Weis-
heitsschriften» den Ubergang vom Unbheil fiir Israel hin zum Unbheil fiir die Vélker und
zum Heil fiir Israel schriftgelehrt «bezeugt» (infolgedessen sei das folgende Kap. 33 zu
verstehen als Moses «Abschiedssegen fiir ein gerettetes Israel» bzw. als «Testament des
Segens flr ein befriedetes Israel in der Volkerwelt»). Man ist Otto dankbar, dass er sei-
ne differenzierte Sicht so klar und markig formuliert. Allerdings fragt man sich zuwei-
len, ob die Aussagen des Dtn vielleicht noch komplexer sind, als es dieser Kommentar
darstellt. Zudem verwundert, wie unreflektiert Otto hier von einem «Lied» spricht, wo
er doch die komplexe Struktur eines Dialogs zwischen JHWH und Mose herausarbei-
tet. Somit bleibt der betonte Terminus «Lied» (fiinfmal sirah in Dtn 31-32) unerklirt.

Ein Gesamturteil tber diesen Kommentar hat Ottos breite Kenntnisse der meso-
potamischen Rechtsgeschichte hervorzuheben, welche den Hintergrund der von Otto
oft als innovativ gewerteten Bestimmungen Israels bildet. Der Kommentarnutzer ist
dankbar fiir die Fulle der Textbeobachtungen sowie die Diskussion der beigebrachten
Informationen. Und an den methodischen Voraussetzungen und freudig-entschlosse-
nen Hypothesen Ottos kann er sich fruchtbar reiben.

Edgar Kellenberger, Oberwil



	Rezensionen

