
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 74 (2018)

Heft: 2

Artikel: Konziliarismus im Zeitalter der Reformation : die Konzilschrift Enea
Silvio Piccolominis in der Basler Erstausgabe

Autor: Stutz, Jonathan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877604

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877604
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Konziliarismus im Zeitalter der Reformation
Die Konzilsschrift Enea Silvio Piccolominis

in der Basler Erstausgabe

1. Einführung: Die Kowallsschrift Piccolominis

Kaum eine Stadt eignet sich so dazu, in Verbindung mit dem Begriff
«Konziliarismus» gebracht zu werden, wie Basel. Das Konzil, das hier zwischen 1431

und 1438 abgehalten wurde, inszenierte nämlich wie kein anderes den Konflikt

mit dem Papst. Und kaum eine Persönlichkeit verkörpert in ihrer

Biographie Blüte und Niedergang einer Idee, die zur «Reform der Kirche» hätte

anleiten sollen, so klar wie Enea Silvio Piccolomini (1405-1464), der Nachwelt

bekannt als Papst Pius II.. Um den Wandel von Enea zu Pius zu beschreiben,

reichen wenige Worte von Arnold Esch: «Sein eigenes inneres Problem war,
seinen Sinneswandel glaubhaft zu machen, den Weg vom republikanisch [...]
argumentierenden Publizisten zum monarchisch agierenden Papst; vom
Konziliarismus zur Restauration; vom Sekretär des Konzilspapstes zum römischen

Papst, der an seiner absoluten Stellung nicht deuteln lässt — oder wie er es in
der sogenannten Retraktationsbulle In minoribus agentes (dem Widerruf), dem

Widerruf seiner selbst!) 1463 auf die Formel brachte <Verwerft Enea, haltet

Euch an Pius), Aeneam rejiäte, Pium respiäte. Dieser Wandel ist glaubhaft — was

nicht ausschliesst, dass er auch als Pius noch irgendwo Enea geblieben ist. Erst
beides zusammen ergibt den Menschen, von dem Jakob Burckhardt gesagt hat,

<dass wenige andere dem Normalmenschen der Frührenaissance so nahe kommen)

wie er.»1

Eine der Jugendschriften, mit der wir uns in diesem Aufsatz beschäftigen,
lässt von seinem späteren Gang nach Rom noch nichts ahnen: Das De Gestis

Concilii Pasiliensis Commentariorum libri duo, eine zweigliedrige Berichterstattung
über Debatten am Konzil an einem kritischen Punkt seines Bestehens und

1 A. Esch: Pius II. im Selbstbildnis seiner Commentarii, in: M. Wallraff (Hg.), Gelehrte
zwischen Humanismus und Reformation. Kontexte der Universitätsgründung in Basel

1460, Berlin 2011 (Litterea et Theologia 2), 1-20, hier 20. Zitat aus J. Burckhardt, Die
Kultur der Renaissance in Italien IV 3 (KTA 53), Stuttgart 1952, 280.

ThZ 2/74 (2018) S. 189-214



190 Jonathan Stutz

2
gleichzeitig ein virulentes Pamphlet eines heissblütigen Konziliaristen. Die

uns überlieferte Schrift wurde in den Jahren 1439 und 1440 verfasst, als die

Verlegung des Konzils nach Ferrara, die daraufhin folgende Verurteilung und

Absetzung Eugens IV. und die Wahl Felix V. zum Gegenpapst zu einem erneuten

Schisma führten, das bis 1448 andauern würde.3 Im ersten Buch beschreibt

Piccolomini die Diskussionen, die in Basel zur Absetzung Eugens geführt
haben, während er im zweiten näher auf das Konklave eingeht, welches Amadeus

VIII. von Savoyen zum Gegenpapst wählte, ohne aber die Krönung
selber zu beschreiben. Dem letzteren Ereignis wird erst später nachgegangen, in
einem Brief Piccolominis an Johannes von Segovia (1440).4 Wir wissen nicht,
ob Piccolomini ursprüngüch vorhatte, auch die Ereignisse zwischen 1431 und

1438 niederzuschreiben und ob diese zwei vorhandenen Bücher nur Teil eines

unvollendet gebliebenen Werkes sind.5 Vorerst jedenfalls schien diesem Werk

keine grössere Beachtung geschenkt worden zu sein, wie die Tatsache nahelegt,
dass in den Retraktationsschriften Piccolominis noch keine Spur des verfassten

Geschichtswerkes anzutreffen ist, von dem er sich hätte rechtfertigen müssen.6

2 Eine einschlägige Einführung in das Schriftwerk Piccolominis um das Basler Konzil hat

Luigi Totaro verfasst in: L. Totaro: Enea Silvio e il Concilio di Basilea, in: M. A. Terzoli

(Hg.), Enea Silvio Piccolomini. Uomo di lettere e mediatore di culture: atti del Convegno
internazionale di Studi, Basilea, 21-23 aprile 2005 Enea Silvio Piccolomini: Gelehrter
und Vermittler der Kulturen : Internationaler Studienkongress, Basel, 21.-23. April 2005,
73-116. Vgl. dazu auch Emily O'Brien: Aeneas Sylvius Piccolomini and the histories of the

council of Basel, in: Gerald Christianson, Thomas M. Izbicki and Christopher M. Bellitto
(Hgg.), The Church, the Councils, and Reform. The Legacy of the Fifteenth Century,

Washington D.C. 2008, 60-81; Luigi Totaro: Gli scritti di Enea Silvio Piccolomini sul

Concilio, in: Conciliarismo, Stati Nazionali, inizi delTUmanesimo. Atti del XXV Convegno
storico internazionale (Todi, 9-12 ottobre 1988), Spoleto 1990, 47-77; Gerald Christianson:
Aeneas Sylvius Piccolomini and the Historiography of the Council of Basel, in: Walter

Brandmüller, Herbert Immenkötter und Erwin Iserloh (Hgg.), Ecclesia Militans. Studien

zur Konzilien- und Reformationsgeschichte, FS Remigius Bäumer, 2. Bde, Paderborn

1988, Bd. 1 157-184.

3 Vgl. Totaro: Concilio di Basilea (Anm. 2), 82.

4 Vgl. R. Wolkan: Der Briefwechsel des Enea Silvio Piccolomini, Wien 1909-18 (Fontes
Rerum Austriacarum, 2. Abt.), hier Bd.l, 105-110.

5 Vgl. Totaro: Concilio di Basilea (Anm. 2), 82ff.
6 Im Gegenteil, 1450 verfasste er einen Gegenentwurf zu diesem Werk in Form eines

Briefes an Kardinal Carvajal. Nun werden die Ereignisse am Konzil von Basel gerade aus

umgekehrter Perspektive gedeutet und bewertet. Vgl. Totaro: Concilio di Basilea (Anm. 2),
90f.



Konziliarismus im Zeitalter der Reformation 191

Das Schicksal wollte es aber, dass dieses Werk mit einem Druck aus den

1520er Jahren an eine breitere Öffentlichkeit gelangte, und zwar in einem

Sammeldruck, zusammen mit verschiedenen weiteren Schriften, deren Abfassungszeit

z.T. bis in den Investiturstreit zurückreicht.7 Der Tragweite eines solchen

Unternehmens wird man sich vor allem durch die Tatsache bewusst, dass es in
vollkommener Anonymität geschah. Mit der anbrechenden Reformation bot

es sich an, alte Parolen wieder zur Sprache zu bringen. Wir wollen uns im

folgenden Aufsatz mit diesem Erstdruck beschäftigen. Ein näheres Elinsehen

nämlich ermöglicht es, einige Angaben zum Entstehungskontext und vor allem

zum Herausgeber(kreis) zu machen, welcher der Schrift einen neuen Sitz im
Leben gab und mit einem eigenen Programm verband. Dabei erhoffen wir uns,
ein Kapitel aus der Frühgeschichte der Reformation zu beleuchten, welches

unter dem Stichwort «Konziliarismus und Reformation» Kontinuitäten und

Bruchlinien zwischen dem ausgehenden Mittelalter und der sich anbahnenden

Reformation aufzeigen kann.

2. Beschreibung des Druckes

Vom Erstdruck der Konzilsschrift (VD16 P 3111) sind in Basel noch vier

Exemplare vorhanden, drei davon in der LIB Basel (Falk 818; VB S 21 und Aleph
B IV 2:2), der letzte im Frey-Grynäischen Institut (Frey-Gryn D III 14).8 Von
diesen erscheint uns gerade Letzteres am interessantesten, da es ohne
Buchdeckel oder andere nachträgliche Schutzmassnahmen vorliegt.9 Es ist lediglich
mit einem älteren und beschrifteten Pergament als Schutzfolie umkleidet. Mit
Ausnahme des ersten und des letzten Bogens wurden alle in Quarto bedruckt.

Bei Frey-Gryn D III 14 befinden sich noch zwei ungedruckte Blätter (7t) je am

Anfang und am Ende des Druckes. Dieser lässt sich also in Hinsicht auf die

Bogensignatur von Frey-Gryn D III 14 folgendermassen erfassen:10

7 Eine kurze Beschreibung dieses Erstdrucks ist erschienen in Jonathan Stutz: Piccolominis
Bericht über das Konzil, in: M. Wallraff und S. Stöcklin-Kaldewey (Hgg.), Schatzkammer
der Universität Basel. Die Anfänge einer 550-jährigen Geschichte, Basel 2010, 94f.

8 Wobei Aleph B IV 2:2 mit einer gedruckten Ausgabe des Defensor Pads des Marsilius von
Padua (Aleph B IV 2:1) zusammengebunden ist. Ein Digitalisât von Falk 818 liegt auf
e-rara (https://www.e-rara.ch/doi/10.3931/e-rara-2071) vor.

9 VB S 21 und Aleph B IV 2 sind mit einem Buchdeckel versehen, Falk 818 wurde hingegen
neu mit einem Karton gebunden.

10 Dabei folge ich R. B. Me. Kerrow: An Introduction to Bibliography for Literary Students,



192 Jonathan Stutz

7i2, a6, b-z4, A-T4, V6, K2.

Somit besteht das ganze Buch aus 2 + 6 + 22x4 + 19x4 + 6 + 2 180 Blättern.

Die letzte gedruckte Seite befindet sich auf f. V6r, während die Titelseite

schon auf f. a lr erscheint. Der Herausgeber hat zudem eine Seitenzahlangabe

angefertigt, die mit dem ersten Blatt (f. a2r) nach der Titelseite beginnt und

bei 349 auf f. V6r aufhört, auf welcher sich auch eine kurze Liste der Errata
und Addenda befindet. Ein Register oder einen Kolophon mit Angaben zum

Erscheinungsjahr oder zum Herausgeber besitzt unser Druck hingegen nicht.

Der Konzilsschrift Piccolominis hat der Herausgeber noch weitere Schriften

beigefügt, auf die weiter unten noch einzugehen ist. Dass der Druck von
vornherein als Sammeldruck konzipiert wurde und nicht Resultat einer

nachträglichen und zufälligen Bindung verschiedener Schriften war, geht auch aus

der Beobachtung hervor, dass der Ubergang von einer Schrift zur nächsten

meistens auf dem gleichen Bogen vollzogen wird. Bei allen Schriften hat der

Herausgeber Seite für Seite den äusseren Rand des Textes mit stichwortartigen
— als Zusammenfassung oder Hervorhebung wichtiger Inhalte gedachten —

Kommentaren versehen. Seitenverzierungen sind praktisch keine vorhanden,
auch nicht auf der Titelseite. Einzige Ausnahme ist eine auf f. Rlr abgebildete

Jagdszene. Zu nennen sind hier aber vor allem die Initialverzierungen, von
denen in unserem Druck mehrere Dutzend vorhanden sind. Das Besondere

ist nun gerade die Tatsache, dass hier u. a. zwei von Hans Holbein zusammengestellte

Alphabete als Vorlage gedient haben.11 Es kommen siebzehn
Grossbuchstaben aus Holbeins sogenanntem «Kinderalphabet» vor, sowie drei aus

einem Alphabet mit mythischen Szenen und Tiermotiven.12 Da Hans Holbein
seine Kupferstiche vor allem dem Basler Drucker Andreas [Hartmann] Cratan-

der lieferte, kommt nun Letzterer und damit vor allem Basel als Druckort ins

Winchester u. a. 1994, 145-163. Bei der Bogensignatur kommen wie gewohnt 23

Buchstaben vor: «W» wird ausgelassen während «i» und «j» bzw. «u» und «v» nie zusammen
verwendet werden.

11 Um eine Übersicht über die verschiedenen von Hans Holbein gezeichneten
Grossbuchstaben zu haben, vgl. vor allem: M. Christian: Hans Holbein d. J.. Die

Druckgraphik im Kupferstichkabinett Basel, Basel 1997, 201-31.
12 Buchstaben aus dem Kinderalphabet sind gedruckt worden auf den Seiten: 99, 117, 118,

119, 120, 178, 186, 190, 192, 194, 198, 201, 214, 216, 240, 250 und 347. Die anderen drei

auf den Seiten: 298, 315, 345. Vgl. dazu auch C. Müller u. a.: Hans Holbein d. J.. Die Jahre
in Basel 1515-1532, München u. a. 2006, 214 und 223.



Konziliarismus im Zeitalter der Reformation 193

Blickfeld. Leider ist aber die von Cratander verwendete Druckermarke in unserem

Exemplar nicht vorhanden, die diese Vermutung absichern könnte.13

3. Die Schriften: Dine Zusammenschau

In der längeren Titelschrift (f. alr) wird die Konzilsschrift Piccolominis als

Commentariorum de Concilio Basileae libri duo eingeführt.14 Diese werde «nun zum
ersten Mal gedruckt» (nunc vero primum impressi). Wegen der getreuen Beschreibung

der Ereignisse, die sich am Konzil zugetragen haben, könne der Leser

«jene mit bischöflicher Ehre geschmückten Helden» (infulatos illos heroas) vor
sich streiten sehen. Die Berichterstattung soll jedenfalls nicht nur der Belustigung

dienen, sondern auch einen Nutzen hervorbringen. Gleichzeitig kündigt
der Herausgeber an, als Anhang zu Piccolominis Schrift «noch weitere bis

dahin ungedruckt gebliebene Schriften» (cum multis aliis nunquam antehac impressis)

veröffentlicht zu haben. Ein «Index oder Brief» (index aut epistola) soll dabei

als Ubersicht über diese Werke dienen. Dieser ist auf der nächsten Seite (f. a

lv) gedruckt, in Form eines dem Leser gewidmeten Vorwortes zur Ausgabe
und spielt somit gerade in Hinsicht auf die Gesamtdeutung eine Schlüsselrolle.

Darin spricht der Herausgeber zuerst nochmals ausführlicher den Umstand an,
dass nur noch wenige Handschriften der Konzilsschrift in den Bibliotheken zu
finden sind, und vermutet, dass dies auf die Zensur-Bemühungen Piccolominis
nach seiner Übernahme des Papstamtes zurückgehe.15 In Basel sei nur das erste

Buch der Schrift Piccolominis erhalten, dazu in einem schlechten Zustand. Dafür

habe der Herausgeber aber eine Handschrift der Konzilsschrift in der Form

13 Zu Cratander vgl. E. Meier, u. a.: Andreas Cratander. Flin Basler Drucker und Verleger der

Reformationszeit, Basel 1966. Die Zusammenarbeit mit Hans Holbein bestand seit der
Rückkehr des Letzteren aus Luzern im Jahre 1519. Vgl. ebd., 70. Zu den Druckermarken
Cratanders vgl. ebd., 78-85.

14 COMMENTARIORUM | AENEAE SYLVII PICCOLOMINEI SENENSIS, DE |

Concilio Basileae celebrato libri duo, olim quidem scripti, | nunc vero primum impressi. In
quibus sic illam syno- | dum depingit, sie quiequid illic actum est, bona | fide refert, ut qui
legerit, interesse & infula- j tos illos heroas disputantes, collo | quentes, concionantesque,
co- | ram videre se putet. | Nec solum iueunda est historia, verumetiam utilis. | Vixque
aliud Concilium extat pari fide & | diligentia descriptum. | Lege felix. | CUM multis aliis

nunquam antehac impressis: Quorum cognoscendo- | rum gratia ne te pigeat sequentem
indicem aut epistolam percurrere.

15 Nam hi non solum rari in hihliothecis extabant, verum ah ipso etiam autore suppressi videnturposteaquam

ad Pontifiàumfastigium emersit.



194 Jonathan Stutz

eines «Misch-Masch von Schriften» [farrago quaedam variorum tractatuuni) ausfindig

machen können, die ihm würdig erschienen, mitgedruckt zu werden."' Dieser

gibt zudem zu erkennen, dass er sich beim Abfassen des Vorwortes nicht

in Basel (illic) befand. Kam für den Herausgeber die Stadt als Druckort also

überhaupt in Betracht? Auch die Existenz der erwähnten Sammelhandschrift

wirft Fragen auf. Handelt es sich bloss um eine literarische Fiktion, die den

Anschein wecken soll, ein in Vergessenheit geratenes Sammelwerk wieder ans

Licht gebracht zu haben? Wie sich in den folgenden Abschnitten zeigen wird,

lagen zu Beginn der 1520er Jahren einige der hier gesammelten Schriften
bereits in gedruckter Form vor. Dies würde dann eher die Frage aufwerfen, ob

der Herausgeber auf der Grundlage von Einzelschriften, die er handschriftlich

oder in gedruckter Form vorgefunden hat, eigenhändig diese Sammlung

zusammengestellt hat.

Bei den mitgedruckten Schriften, die der Herausgeber schliesslich einführt,
fällt die Bandbreite der berührten geschichtlichen Epochen auf. Zum einen

handelt es sich um Schriften, die aus dem Kontext des Investiturstreits stammen

und vor allem Gregor VII. als Beispiel für die Machtgier der Päpste und

als Ursache der Zerrissenheit des Christentums brandmarken. Zum Anderen

um Schriften, die sich in Form von Traktaten und Konzilsbeschlüssen mit den

wirkungsmächtigsten «Häresien» der vergangenen Jahrhunderte beschäftigen:
Den Wyclifiten und den aus der hussitischen Reformation stammenden

Bewegungen. Diese seien gerade in der Gegenwart von Aktualität, denn ihre
Glaubensbekenntnisse würden sich in manchen Punkten mit Schriften decken, die

nun im Umlauf seien.17

16 Cuius opens raritatem vel ex hoc collige, quod aiunt illud apud Basileam non extare. Nam primus liber

tantum illic habetur, misere tarnen et mendosissime scriptus, cum tantus numerus librorum illic sit quibus

acta eius synodi continentur. Porro codex CommentariorumAeneae, velutifarrago quaedam erat variorum

tractatuum, quos visum est omnes imprimere. Neben der Edinburgh University Eibrary (MS. 326)
und der Osterreichischen Nationalbibliothek in Wien (MS. 5080 und 5104) besitzt heute auch

die Universitätsbibliothek Basel einige Handschriften: Es handelt sich um MS. A. III. 38;

MS. A. IV. 16 und MS. E. II. 14. Eine Übersicht der verschiedenen Handschriften und der
verschiedenen Druckausgaben hat Denys Hay in der von ihm verarbeiteten Ausgabe der

Konzilsschrift von 1967 geliefert. Vgl. Aeneas Sylvius Piccolominus (Pius II): De gestis
concilii Basiüensis commentariorum libri duo, hg. und übers, von Denys Hay und W IC
Smith, Oxford 1967, xxx-xxxv. Vgl. auch Totaro: Concilio di Basilea (Anm. 2), 82.

17 Professio fidei [...] quae non multum alicubi dissentit ab iis, quae nunc vulgo traduntur ab quibusdam,

ut ab Ulis accepisse videripossint.



Konziliarismus im Zeitalter der Reformation 195

Im Folgenden sei ein Register mit den verschiedenen Titeln und den jeweiligen

Seitenangaben in Klammern wiedergegeben. Trotz der Vielzahl und

Verschiedenartigkeit der Schriften lassen sich thematische Blöcke bilden, die sich

folgendermassen anordnen lassen:

1. - Aeneae Sylvii Piccolominei Senensis Commentarii de Gestis Basiliensis Condiii (1—68)

- De Coronatione Felids Papae in Conälio Basiliensi (68—70)

- Epistolae Iuliani Cardinalis ad Fugenium 71V Pontificem Ikomanum (71—88)

2. - Vita et Gesta Hildebrandi. Autore Benone Cardinali (89—99)

- Decretum Hildebrandi (99)

- Fiterae quibus vocati sunt Hildebrandini ad audientiam (99—100)

3. - Vita HenridQuarti Caesaris Augusti (101—116)

- Epistolae aliquot HenridQuarti Caesaris Augusti (116—124)

4. - Oratio excusatoria atque satisfactiva Fratrum regi Vladislao ad Ungariam missa

(125-133)
- Confessio Fratrum Regi Vladislao ad Ungariam missa (133—138)

- Excusatio Fratrum Valdensium contra binas literas doctoris Augustini datas ad regem

(138-160)
5. - Articuli Ioannis WiclephiAngli, impugnati a Wilhelmo Widefordo (161—260)

- Articuli Ioannis WiclephiAngli, damnatiper Condlium Constantiense (261—278)

- Rationes et motiva ac reprobationes articulorum Wiclephi et sequads sui Ioannis Hus

(279-297)
6. - Quonampacto doctrina Ioannis Wiclephi in Bohemiam venerit ex Historia Bohemo-

rum (298—302)

- Poggius Florentinus de condemnatione Hieronymi in Condlio Constantiensi (302—305)

- Eeonardi Aretini contra hypocritas libellus (306—312)

- Synodus Aribonis archiepiscopi Mguntini apud Saligunstat celebrata (313—314)

- Quomodo Bohemi vocatiproductique sint ad Basiliensem synodum Oecumenicam

(315-329)
- Petitiones Bohemorumpostremo propositae in sacrosancta Synodo Basiliensi (329—334)

7. - Paradoxa doctoris Ioannis de Wesalia (335—336)

- Examen magistrale ac theologicale doctoris Ioannis de Wesalia (337—344)

8. - Sententia damnationis doctrinae Ioannis Wiclephi (345—346)

- Condemnatio Ioannis Hus (347—349)

Während die Konzilsschrift vor allem im nächsten Abschnitt zur Sprache kommen

wird, sollen die anderen hier erwähnten Schriften kurz eingeführt werden,

um das theologische Programm kenntlich zu machen, welches sowohl hinter



196 Jonathan Stutz

diesen unterschiedlichen Werken im Einzelnen als auch hinter dem Sammelwerk

als Ganzem steht. Wir folgen dabei der in der obigen Liste wiedergegebene

Gruppeneinteilung.
1. Als Anhang zur Konzilsschrift hat der Herausgeber einen Brief Piccolo-

minis an Johannes von Segovia angefügt (68-71), um die Krönung Felix V. zu

beschreiben und darum um Piccolominis Bericht über die Ereignisse in Basel

zu vervollständigen. Dies hat in späteren Ausgaben dazu geführt, die Konzilsschrift

als dreibändiges Werk zu präsentieren.18 Von Bedeutung sind auch die

zwei Briefe, die der Konzilslegat Iulianus Cesarini Papst Eugen IV. zugesandt
hat - anlässlich seiner Erwägungen, das Konzil kurz nach seiner Eröffnung
wieder zu beenden (72-83 und 83-88). Cesarini, dem eine Lösung der Hus-

sitenfrage gerade im Rahmen des Basler Konzils ein grosses Anliegen war,
versucht ihm dabei vor Augen zu führen, welch verheerende Folgen dessen

Auflösung haben würde: Die Römische Kirche und das Kaiserreich würden in
den Augen aller Zeitgenossen als Verlierer dastehen und ihnen würde somit die

Vertrauensbasis abhandenkommen, um eine Ausbreitung dieser Bewegung in
Deutschland verhindern zu können.

2. Mit den Schriften aus dem Investiturstreit kommen wir zum zweiten

«Block» des Sammeldruckes. Gesammelt werden hier die in Form zweier Briefe

von Kardinal Beno verfasste Vita et Gesta Hildebrandi (89-92 und 92-99) sowie

je ein Ausschnitt aus einer Dekretalschrift Gregors VII. (99) und ein

Sendschreiben einer Römischen Synode an die Parteigänger Hildebrands (99f.). Die

gemeinsame Überlieferung von Vita, Dekretalschrift und Sendschreiben — und

weiteren Dokumenten aus dem Umfeld der Papstgegner — ist bereits

handschriftlich bezeugt, weshalb diese Schriften auch in Kuno Franckes Edition

aufgenommen worden sind.19 Die zentrale Gestalt all dieser Schriften — Papst

18 So zum Beispiel in der Giessener Ausgabe der Commentariorum IJbri III von 1667 (VC 17

39:129331Y)- Der Brief ist überliefert in Wolkan: Briefwechsel (Anm. 4), Bd. 1, 105-110.

Eine Übersetzung ins Englische ist vorhanden bei G. Christiansen: Reject Aenea - Accept
Pius. Selected letters of Aeneas Sylvius Piccolomini, Washington 2006, 125-131.

19 Kuno Francke: Benonis Aliorumque Cardinalium Schismaticorum contra Gregorium
VII. et Urbanum II. scripta, in: MGH: Libetli de Ute Imperatorum et Fontificum Saeculis XI.
et XII. conscripti. 3 Bde., Hannover, Bd. 2 (1892), 366-407. In unserem Druck sind die

Dekretalschrift und die Sendschreiben nur zum Teil wiedergegeben. Vgl. ebd., 381 (bis

Zeile 12) bzw. 406 (bis Zeile 32). Für die literarische Polemik und Propaganda während des

Investiturstreits vgl. I. S. Robinson: Authority and Resistance in the Investiture Contest.

The Polemical Literature of the Late Eleventh Century, Manchester 1978, 39-59.



Konziliarismus im Zeitalter der Reformation 197

Gregor VII. — wird schon im Vorwort zum Druck (f. alv) breit eingeführt, und

zwar mit den Worten derjenigen Verurteilung, welche 1080 an der Fastensynode

in Brixen ergangen ist. Gregor sei nicht von Gott eingesetzt — so der Text im
Vorwort — sondern eigenwillig auf den Stuhl Petri gestiegen. Er sei der Nekro-
mantie verfallen und habe in seiner Streit- und Machtsucht die Auflösung der

Einheit der Christenheit in Kauf genommen, ja, er habe sich sogar der Häresie

des Berengarius verdächtig gemacht. Uberliefert wurden diese harschen Worte
der Verurteilung u. a. im am Anfang des XIII. Jh. verfassten und 1515 gedruckten

Chronicon Urspergense, welches im Vorwort zum Druck ebenfalls erwähnt

wird und dem Herausgeber also vorlag.20

Die veröffentlichten Schriften, vor allem die zwei Briefe Benos, sollen die

gerade dargestellte Karikatur von Gregor VII. veranschaulichen. Zusammen

bilden sie ein Pamphlet gegen seine im Sinne des Papalismus geführte Reformpolitik

und Zentralisierung der kirchlichen Hierarchie. Nicht der Papst, sondern
das Kollegium der (römischen) Kardinäle beansprucht Kraft des petrinischen
Stuhls — ex privilegio sanctae sedis (94f.) — sogar über Exkommunizierung von
Päpsten verfügen zu können.21 Der Papst kann seine Entscheidungsgewalt also

nur — so lesen wir es aus den Zeilen heraus — kollegial mit den Kardinälen
ausüben, also mit den städtischen Presbytern und Diakonen.22 Die Kirchenpolitik
Gregors hingegen war zum Scheitern verurteilt. Eine Schlussnotiz am Ende
des Sendschreibens referiert sogar, wie der Papst auf dem Sterbebett Kaiser
Heinrich IV. um Gunst und Vergebung gebeten habe (100). Diese Schlussnotiz

wird auch in einigen Handschriften bezeugt, die damit — ebenso wie unser
Druck — die Dokumentation zu Gregor VII. abschliessend3 Ausserdem schien

diese Notiz auch unabhängig von den Schriften Benos überliefert und tradiert

20 Burchard von Ursberg: Chronicon abhatis Urspergensis a Nino rege Assyriorum magno usque ad

Fridericum II. Imperatorem, Augsburg 1515 (VD16 B 9800), f. Qlv.
21 Vgl. dazu C. Erdmann: Miszellen. Gesta Romanae ecclesiae contra Hildebrandum, in:

Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte. Romanistische Abteilung 57 (1937),
433-436. Eine nachträgliche Verurteilung Gregors und seiner Parteigänger durch eine 1098

gehaltene Synode schismatischer Kardinäle erfolgte u. a. mit der Begründung, Gregor VII.
habe — wie schon die Päpste Liberius und Athanasius vor ihm — Abendmahlsgemeinschaft
mit Schismatikern gepflegt, wie auch das kurze Dekretale Gregors in unserem Druck (99)

belegt. Vgl. J. Schnitzer: Die Gesta Romanae Ecclesiae des Kardinals Beno und andere

Schriften der schismatischen Kardinäle wider Gregor VII., Bamberg 1892, 15-25.

22 Vgl. Robinson: Authority and Resistance (Anm. 19), 48.

23 Vgl. den kritischen Apparat in der Edition von Francke (Anm. 19), 422.



198 Jonathan Stutz

worden zu sein, zum Beispiel in der Weltchronik des Sigebertus von Gembloux

(1030-1112), die seit 1513 auch in einer gedruckten Auflage vorlag.24

3. Die nächsten Schriften drehen sich um die tragische Figur Heinrichs IV.,
des Gegenspielers von Gregor VII.: Die anonyme Schrift 17ita Henrici Quarti
Caesaris Augusti und eine Sammlung von neun Briefen aus seiner Regierungszeit,

darunter die in Worms ergangene Absetzungserklärung an Gregor VII..25

Im Zentrum dieser Schriften stehen vor allem das hinterlistige Treiben Gregors
VII. gegen Heinrich IV., sowie das tragische Ende des Kaisers, der am Ende

seiner Regierungszeit auch von seinem Sohn übergangen, betrogen und in die

Flucht geschlagen wurde. Der Papst habe mit seinem Handeln die von Gott
gewollte Gesellschaftsordnung verdreht und die Einheit des Kaiserreiches
gefährdet.26 Aus den uns bekannten Briefen Kaiser Heinrichs ist die Auswahl der

hier vorhandenen neun nicht zufällig.27 Sie basiert nämlich auf der gleichen

Auswahl, die auch im St. Emmeramer Kodex Clm 14096 (heute Bayerische

Staatsbibliothek München) vorgenommen worden ist und dem Humanisten

und Geschichtsschreiber Johannes Aventinus (1477-1539) als Vorlage für seine

Druckausgabe der Briefauswahl des Jahres 1518 gedient haben dürfte.28 Und:

24 Sigebertus Gemblacensis: Chronicon ab anno 381 ad 1113 [...] nuncprimum in lucem emissum,

Paris 1513, ff. n4v — n5r. Vgl. auch H. E. Cowdrey: The Age of Abbot Desiderius.

Montecassino, the Papacy and the Normans in the Eleventh and Early Twelfth Centuries,
Oxford 1983, Anhang VI.

25 Viele Spekulationen gibt es in Bezug auf die Genese der Vita Henrici, die wohl kurz nach

dem Tod Heinrichs verfasst worden sein dürfte. Vgl. z. B. Schluck, der sie an den Hof
des Kaisers verortet. M. Schluck: Die Vita Henrici IV. Imperatoris. Ihre zeitgenössischen

Quellen und ihr besonderes Verhältnis zum Carmen De Bello Saxonico, Sigmaringen 1979

(Vorträge und Forschungen, Sonderband 26), 85-104. Für die Briefe verweise ich wieder
auf die einschlägige Studie von Robinson: Authority and Resistance (Anm. 19), 61-88 und
auf K. Langosch: Die Briefe Kaiser Heinrichs IV. Mit den Quellen zu Canossa, Münster
1954 (Die Geschichtsschreiber der deutschen Vorzeit: 3. Gesamtausgabe; Bd. 98). Folgt
man der hier angebotenen Nummerierung, so sind in unserer Sammelschrift folgende
Briefnummern vorhanden: 13, 10, 12, 34, 11, 39, 40, 41, 42.

26 Me quoque quem deus in regnum, non autem illum vocavit ad sacerdotium, quia me de deo, et non de illo

regnare velle vidit [..] regnoprivare studuit (117).
27 Für eine Übersicht der handschriftlichen Überlieferung vgl. Robinson: Authority and

Resistance (Anm. 19), 61 f.

28 Johannes Aventinus, Imperatoris Henrici Quarti Caesaris Augusti Vita: Eiusdem epistolae,

inventae a IoanneAventino [...], Augsburg 1518. Für Person und Werk vonJohannes Aventinus

vgl. I. Guenther und P.G. Bietenholz, Art. Johannes Aventinus, in: Peter G Bietenholz,
Thomas Brian Deutscher (Hgg.), Contemporaries of Erasmus. A Biographical Register



Konziliarismus im Zeitalter der Reformation 199

Auch in der Ausgabe des Aventinus geht der Briefsammlung die oben

angesprochene Vita Henrici IV. voran, von der auch eine Handschrift aus dem Kloster

St. Emmeran (Clm 14095) bekannt ist.29

4. Bei den nächsten Schriften handelt es sich um drei Bekenntnisschriften
der Böhmischen Brüder-Unität, welche in der von König Wladislaw II. initiierten

Verfolgungszeit nach 1503 zu verorten sind. Es sind Schriften, mit denen

sich die Repräsentanten der Bewegung erhofften, öffentlich Rechenschaft für
ihren Glauben ablegen zu können.30 Erhard Peschke erinnert daran, wie stark

die vorliegenden Bekenntnisschriften von der Theologie des Lukas von Prag

(1460-1528), eines der bedeutendsten Organisatoren der Brüder-Unität,
geprägt seien.31 Im Vorwort unseres Druckes verrät der Herausgeber, dass er sich

mit der Veröffentlichung dieser Schriften erhoffe, die Leser zur Achtsamkeit

bewegen zu können (eiusmodi legere fortasseprodest ut caveamus). Er ist jedenfalls
weit davon entfernt, einen «Häresie-Katolog» aufzustellen, wie es zum Beispiel
im 1522 gedruckten Catalogus Haereticorum des im Vorwort genannten Bernhard

von Luxemburg geschah.32 Hier wird eine andere Vorgehensweise bevorzugt:
Die Häretiker, in unserem Fall die Böhmischen Brüder, sollen mit der Einfügung

ihrer Bekenntnisschriften selbst zu Wort kommen. Deren Bezeichnung
als Schriften der Waldensischen Brüder ist trügerisch, zeigt dafür an, welche
Assoziationen man auf die Brüderunität projizierte. Die Einheit des christlichen
Abendlandes stand auf dem Spiel. Die «böhmische Gefahr» hat ja bekanntlich

nicht nur auf die Tagesordnung des Basler Konzils eingewirkt, wovon der oben

genannte Brief Kardinal Cesarinis ein Zeugnis gibt, sondern blieb auch bis am

of the Renaissance and Reformation, Toronto 2003, Bd. 1, 77f. Für die Handschrift
vgl. Elisabeth Wunderle: Katalog der lateinischen Handschriften der Bayerischen
Staatsbibliothek München: Die Handschriften aus St. Emmeran in Regensburg: Bd. 1. Clm
14000-14130, Wiesbaden 1995, 231-236, vor allem 235.

29 Vgl. Wunderle: Katalog (Anm. 28), 227—231.

30 Einen Einblick in die Entstehungsgeschichte dieser Bekenntnisschriften und deren Inhalte
bieten J. Th. Müller: Geschichte der Böhmischen Brüder. I. Band: 1400-1528, Herrnhut
1922, 315f, 320-24, 343f sowie E. Peschke: Die Böhmischen Brüder im Urteil ihrer Zeit.

Zieglers, Dungersheims und Luthers Kritik an der Brüderunität, Stuttgart 1964 (Arbeiten
zur Theologie, Bd. 1.17), 15-27.

31 Vgl. Peschke: Die Böhmischen Brüder (Anm. 30), 15f.

32 Hinc melius cognosä possunt, quales sint quam ex catalogo haereticorum, quem reverendus pater F.

Bernhardus de Fut^elhurgo ordinis Praedicatorum aedidit. Zu Bernhard von Luxemburg und zum
Katalog vgl. E. v. d. Vekene: Bernhard von Luxemburg. Um 1460 - 1535. Bibliographie
seiner gedruckten Schriften, Hürtgenwald 1985, 11-15 und 35-38.



200 Jonathan Stutz

Vorabend zur Reformation ein virulentes Politikum. Das hat den Humanisten
und Universalgelehrten Jakob Ziegler (1470-1549) dazu bewogen, die drei hier

genannten Bekenntnisschriften und ein von ihm verfasstes Traktat Contra Her-

esim Waldensium Ubri V zu sammeln und herauszugeben (Leipzig, 1512).33 Ob
der Herausgeber unseres Druckes die Ausgabe von Jakob Ziegler gekannt hat,

kann auch hier nicht mit Sicherheit bestimmt werden.
5. Auf die Schriften um die Böhmische Brüder-Unität folgt nun eine ganze

Reihe an Traktaten und Abhandlungen, die das Werk und vor allem die

Nachwirkung John Wyclifs als gemeinsamen Nenner aufweisen. Viel Platz wird vor
allem der ersten Schrift, den Articuli loannis Wiclephi Angli, impugnati a Wilhelmo

Widefordo (161-260), eingeräumt. Wie am Schluss vom Herausgeber selber

angemerkt, handelt es sich um ein Traktat Wilhelm Widefords gegen 18 Sätze

aus dem Dialogus Wyclifs, welche an einer Synode in London (1397) unter dem

Vorsitz des englischen Primas Thomas Arundel (1353-1414) verurteilt worden
sind.34 Wyclif selber wurde bekannterweise erst 1415 in Konstanz zum Ketzer
erklärt. Und damit kommen wir auch zur zweiten Schrift: Die Articuli loannis

WiclephiAngli, damnatiper Conâlium Constantiense (261-278), eine Auflistung
verschiedener Artikel, die von den Konzilsvätern verurteilt worden sind. In der

Schrift Kationes et motiva ac reprobationes articulorum Wiclephi et sequacis sui loannis

Hus (279-297) werden anschliessend die Gründe für das in Konstanz ergangene

Urteil dargelegt, und zwar um nicht den Anschein zu erwecken — so heisst

es im Vorwort — dass die Verurteilung grundlos ergangen sei, wie dies hingegen
bei der Verurteilung Luthers seitens der Pariser Theologen der Fall war. Das

war 1521.35 Unter den auf den Index gestellten Lehrmeinungen finden sich die

klassischen Streitpunkte der Abendmahlslehre, der kirchlichen Ämter und der

weltlichen Herrschaft der Kirche wieder. Hervorzuheben ist vor allem die Stel-

33 Das Exemplar weist keinen eigenen Titel auf. Auf dem ersten Folio ist lediglich ein

Inhaltsverzeichnis vorhanden: Der Einfachheit halber zitiere ich sie als Ziegler: Contra

Heresim Valdensium, Leipzig 1512 (VD16 Z 442).
34 Vgl. F. W Bautz: Art. Arundel, Thomas, BBKL I, 249-250. Der letzte Artikel taucht 1524

als eine gegen Luther gerichtete Schrift von Johannes Cochläus wieder auf, diesmal in
deutscher Ubersetzung. Johannes Cochläus: Ob nichts anzunehmen sey ausser was klar in der

heiligen Geschrift ist undgedruckt. Wilhelmus Widefordus contra Jobannem Wicleff, Augsburg 1524

(VD16 W 2449).
35 Item rationes propter quas damnari meruerunt, ne quis hic putet esse factum, quod in Parisiensibus

Theologis multi reprehenderunt, Cutheranam nuper damnationem absque rationibus nudamproferentibus.



Konziliarismus im Zeitalter der Reformation 201

lungnahme, nach welcher der Papst keine Jurisdiktionsgewalt aus sich heraus

ausüben kann, sondern nur Kraft seines würdigen Verhaltens eine Autorität
innehat. Das gegenwärtige Papsttum sei hingegen vom Antichristen beherrscht,

ja seit Konstantin und der angeblichen «Konstantinischen Schenkung» habe

mit dem Zuwachs der weltlichen Macht der Verfall der Kirche seinen langen

Lauf genommen (269f).
6. Mit der darauf folgenden Schrift (298-302) gelangen wir nun wieder zu

einer historischen Abhandlung Piccolominis, die aber den Zusammenhang mit
den vorherigen Schriften durchaus aufrecht erhält, indem sie den Weg des

Gedankengutes Wyclifs von England nach Böhmen nachzeichnet. Um genauer zu

sein, handelt es sich um einen Ausschnitt aus Piccolominis Historia Bohemica,

und zwar aus deren zweitem Buch.36 In unserem Zusammenhang ist eine Basler

Inkunabel von 1489 von Bedeutung, denn diese scheint unserem Druck
als Vorlage gedient zu haben, wie einige Stellen vermuten lassen, wo er mit
Sonderlesarten der Basler Inkunabel übereinstimmt.37 Wichtig ist diese Schrift

jedoch auch in ihrem Inhalt, nämlich in Hinsicht auf das Bild, welches Piccolo-

mini von den Häretikern zeichnet. Dabei ist schon der Name, mit welchem er

denjenigen Studenten in Verbindung bringt, der die Lehre Wyclifs von England
nach Prag gebracht hat, sehr aussagekräftig: Ein Student der Universität Prag —

aus dem Hause «Stinkfisch».38 In Böhmen habe dann die Lehre Johannes Hus

und Hieronymus von Prag verseucht und vor allem durch die Volkspredigt in
der Landessprache das ganze Volk angesteckt. In der uns angebotenen historischen

Einordnung der verschiedenen Bekenntnis- und Widerlegungsschriften
findet also keine eigentliche Ausdifferenzierung zwischen den verschiedenen

Erscheinungsformen «mittelalterlicher Häresie» statt. Hus und die böhmischen

Reformbewegungen werden als blosse Reproduktion der alten Bewegung um

Wyclif dargestellt.39

36 Vgl. Aeneas Silvius Piccolomini: Historia Bohemica, hg. von J. Heijnic und H. Rothe, 3

Bde., Wien u. a. 2005, Bd.l, 220-262.

37 Aeneas Silvius Piccolomini: Historia Bohemica, Basel 1489, ff. c4v — c8r. Stellen, in denen

unser Druck Sonderlesarten der Basler Inkunabel folgt, sind z. B. die Ersetzung von
instructus durch studens (Historia Bohemica [Anm. 36], 222,1), die Änderung von cognonime

tum zu cognomentum (222,12) oder die Weglassung der Partikel non 'm Quod cum non succederet

(224,4).
38 Vgl. Historia Bohemica (Anm. 36), 220,15.
39 Zu Piccolominis Häresieverständnis vgl. Th. A. Fudge: Seduced by the Theologians.



202 Jonathan Stutz

In einem Brief des Humanisten Poggio Bracciolini (1380-1459) an den flo-
rentinischen Humanisten Leonardo Bruni (1369-1444) erfährt der Leser über
die anschliessende Verurteilung Hus' und Hieronymus' von Prag (302-305).
Wie Sokrates und wie die Apostel musste auch Hieronymus ein ungerechtes
Verfahren über sich ergehen lassen, so die Gedanken des italienischen Humanisten

dazu. Schon die Kirchenväter seien in vielen Belangen unterschiedlicher

Meinungen gewesen, ohne sich gegenseitig der Häresie zu bezichtigen. Dass

aber nun vorschnell den böhmischen Predigern der Prozess gemacht werde,
sei für die Kirche ein beklagenswertes Armutszeugnis. Im Anschluss an den

an Leonardo Bruni gerichteten Brief fügt der Herausgeber des De Concilio

Celebrate nun wiederum eine Schrift des Letzteren hinzu, das Ubellus adversum Hj-
pocritas (306-312).40 Mit einer weiteren kleineren Schrift (313-314) - eine

Aufzeichnung der Beschlüsse, die an der Synode von Seligenstadt (1204) getroffen
worden sind — greift der Herausgeber nach einem Vorbild für die am Basler

Konzil konzipierte Idee einer Konzilskirche, die sich aus ihrem Inneren
sammeln kann, um reformistisch gesinnte Massnahmen treffen zu können, auf

gesamtkirchlicher (Konzile) wie lokaler Ebene (Synode).41

Mit den zwei folgenden Schriften über die Einladung einer hussitischen

Delegation zum Basler Konzil und die daraus hervorgegangenen
Kompromissbeschlüsse (315—329 und 329—334) wird die historische Darstellung der

häretischen Bewegungen wieder mit Basel in Verbindung gebracht. Uber
Herkunft und Autorschaft ist nichts Weiteres bekannt. Die inhaltliche Nähe zu
Piccolominis Geschichtswerk über die Böhmischen Brüder hat jedenfalls dafür

Aeneas Sylvius and the Hussite Hererics, in: Hunter, Ian u. a. (Hg.), Heresy in Transition.

Transforming Ideas of Heresy in Medieval and Early Modern Europe, Ashgate 2005, 89-

101. Hier: 93f.

40 Für eine kritische Ausgabe sowie eine ausführliche Einleitung zur Entstehungsgeschichte
und zum Inhalt dieser Schrift siehe Leonardo Bruni: Opere letterarie e politiche - a cura
di Paolo Viti, Torino 1996 (Classici Latini: Autori della tarda antichità, del Medioevo e

deH'Umanesimo), 305-331. Vgl. auch Gary Ianziti: Writing History in Renaissance Italy:
Leonardo Bruni and the Uses of the Past, Cambridge 2012.

41 Die meines Wissens letzte kritische Ausgabe dieser Synode geht auf das |ahr 1875

zurück und wurde 1975 in einer zweiten Auflage erneut herausgegeben. Vgl. S. Hirsch:
Die Beschlüsse der Synode von Seligenstadt, in: Jahrbücher des Deutschen Reiches unter
Heinrich II, 3 Bde, Berlin 21975 (Jahrbücher der Deutschen Geschichte, 11), Bd. 3, 349-

355. Von den insgesamt 20 Kanones, werden in unserem Druck nur deren ersten sieben

festgehalten.



Konziliarismus im Zeitalter der Reformation 203

gesorgt, dass sie später auch als Anhang zur Historia Bohemica gedruckt wurden

— mit Zuschreibung an Piccolomini — so z. B. in einer Ausgabe aus dem Jahre

1602. Ganz sicher schien man aber in Hinsicht auf die Autorschaft auch nicht

zu sein.42

7. Aus einem ganz anderen Kontext stammen die zwei nächsten Schriften

der Sammlung, die von dem 1479 abgehaltenen Ketzerprozess gegen den

spätscholastischen Theologen Johann von Wesel berichten. Gemeint sind die

Paradoxa Doctoris loannis de Wesalia (335-36), in welcher die zu verurteilenden

Aussagen aufgelistet werden, und das Examen magistrale ac theologicale doctoris

loannis de Wesalia (337-344), ein stenographisches Protokoll des Prozesses, an

welchem er zum Widerruf gezwungen worden ist. Da man Johann von Wesel

besonders im XIX. Jh. gerne als Vorreiter Luthers angesehen hat, wurde in der

ersten Hälfte des letzten Jahrhunderts über die Entstehung dieser Schriften

schon einschlägig recherchiert.43 Dabei hat man sich in Bezug auf die Frage

nach dem Trägerkreis, der die Prozessakten tradierte, auf einen durchaus

interessanten Konsens einigen können: In dem uns überlieferten Prozessbericht

seien nämlich redaktionelle Bearbeitungen enthalten, die aus der Feder

des elsässischen Humanisten Jakob Wimpfeling (1450-1528) stammten. Neben

der nüchternen und protokollarischen Schilderung des Prozesses fallen
insbesondere am Schluss der markante Wechsel zur 1. Person («Ich selber habe

an der Ermittlung und am Prozess gegen Johann von Wesel teilgenommen»)

42 Quae ab eodem Aenea Syivio (ut videtur) scripta, neque tarnen in Basiliensis concilii commentario, aliisve

eius operibus extantia, indigna utique quae pereant, conservavit nobis magister Ortwinus Gratins in
Fasäculo rerum expetendarum. M. Freher: Kerum Bohemicarum. Antiqui scriptores insignes, partim
hactenus incogniti, Hannover 1602 (VD17 23:231548Q), 158. Der Name Ortwinus Gratius
wird uns später noch begegnen.

43 Vgl. zur Überlieferung der Prozessakten G. Ritter: Studien zur Spätscholastik. Teil III:
Neue Quellenstücke zur Theologie des Johannes von Wesel, Heidelberg 1927 (Heidelberger
universitätsgeschichtliche Forschungen, 1), 4-57, vor allem 37ff. Für weiterführende und

ergänzende Literatur siehe H. Obermann: Luther and the Via Moderna: The Philosophical
Backdrop of the Reformation Breakthrough, in: The Journal of ecclesiastical History
54 (2003), 641-670; N. Paulus: Wimpfelingiana, in: Zeitschrift für die Geschichte des

Oberrheins Bd. 57 NF. Bd. 18 (1903), 46-57; ders., Miszellen. Wimpfeling als Verfasser

eines Berichtes über den Prozess gegen Johann von Wesel, in: Zeitschrift für die Geschichte
des Oberrheins Bd. 81 NF. Bd. 42 (1929), 296-300 und im gleichen Band: G. Ritter:

Wimpfeling als Verfasser eines Berichtes über den Prozess gegen Johann von Wesel?, 451-

453.



204 Jonathan Stutz

und die polemisch anmutende Parteinahme fürJohann von Wesel auf.44 Dabei

wird geklagt über die unglückliche Zusammensetzung des Gerichtshofes, der

hauptsächlich aus Vertretern der Via Antiqua bestand, was die Verurteilung des

Nominalisten Johann von Wesel geradezu angekurbelt habe. Der Teufel selber

habe die Gemüter der verschiedenen Theologen gegeneinander aufgeworfen.45

Bis in die Wortwahl hinein gleich findet sich diese letzte Ausführung auch in
einer kleinen gegen die Scholastik verfassten Schrift Wimpfeüngs wieder, die

1503 unter dem Pseudonym Wigand Trabellius veröffentlicht wurde.46

8. Ganz zum Schluss werden die am Konzil von Konstanz ergangenen
Verurteilungsschriften gegen Johannes Hus und Hieronymus von Prag beigefügt
(345-349). Damit wird der Schlusspunkt unseres Sammeldruckes programmatisch

von einem Konzil gesetzt.

4. Der Kölner Humanistenkreis als Tradent der Konzilsschrift?

Befassen wir uns nun mit der Frage nach dem Herausgeber des Basler Druckes.

Hier sind wir gänzlich auf externe Hinweise angewiesen. Zwei Briefeinträge

können uns wesentlich helfen. Zum einen handelt es sich um einen auf
den 8. April 1521 datierten Brief des Humanisten und Arztes Georg Sturcia-

des (1490-1564) an Joachim Camerarius, in dem ein gewisser Jakob Sobius als

Herausgeber der Erstausgabe genannt wird.47 Dem Wortlaut nach heisst es:

«Jakob Sobius zeigte uns die Akten des Konzils von Basel aus der Feder des

44 Huius doctoris loannis de Wesalia examini et inquisitioni interfui ego ipse (343, zweitletzte Zeile).
45 Quis nisi ipse diabolus seminavit illam %i%aniam interphilosophos et inter theologos, ut tanta sit dissensio,

etiam animorum inter diversa opinantum, inter eos qui Thomam, qui Scotum, qui Marsilium imitantur

(344).
46 Wigand Trabellius: Concordia Curatorum etfratrum mendicantium, Strassburg 1503 (VD16 T

1851). Vgl. ausserdem Ritter: Quellenstücke (Anm. 43), 49-51 und Paulus: Wimpfelingiana
(Anm. 43), 46f. Paulus macht darauf aufmerksam, dass ein Exemplar der Druckausgabe
eine von Wimpfeling eingetragene Handnotiz aufweist, mit welcher er sich diese

Ausführungen selber zuschreibt, vgl. Paulus: Wimpfeling (Anm. 43), 297f.

47 Dieser Brief schien schon im XVIII. Jh. bekannt gewesen zu sein, wie wir aus einem

von David Clement angefertigter «Katalog seltener Bücher» entnehmen, in welchem auch die

Konzilsschrift aufgelistet ist, allerdings in der Kölner Neuausgabe von 1535, auf die wir in
Kürze eingehen werden. Vgl. D. Clement: Bibliothèque curieuse historique et critique ou
catalogue raisonné de livres difficiles à trouver, 9 Bde., Leipzig 1750-60, Bd. 8, 241. Der
erwähnte Brief ist in einer gedruckten Ausgabe aus dem Jahre 1568 überliefert. Joachim
Camerarius: Eibellus Noms. Epistolas et alia quaedam monumenta doctorum superioris et huius aetatis

complectens [...JEditus studiijoachimi Camerarii, Lipsiae 1568 (VD16 C 411), ff. D 6v-7r.



Konziliarismus im Zeitalter der Reformation 205

Enea Silvio, welche Sobius selber zusammen mit einer eigenen Einführung
herausgeben wird.»48 Wenige Zeilen weiter fügt der Briefschreiber hinzu, dass

Sobius von Hermann Graf von Neuenahr auch einen Brief Piccolominis an

die Kölner Universität erhalten hat.49 Zum anderen sind zwei Briefe aus der

Amerbachkorrespondenz anzuzeigen, welche die bereits gewonnenen
Informationen nicht nur bestätigen, sondern auch ergänzen.50 In einem Brief an

Bonifacius Amerbach vom 20. April 1523 listet Andreas Cratander die

Konzilsschrift Piccolominis unter die von ihm gedruckten Werken auf und gibt
dazu Anlass, den Druck und die Ausgabe kurz vor der Verfassung des Briefes

zu datieren. Auch ein Brief Amerbachs an Alciato vom 9. Juli 1523 spricht
die Druckausgabe an und bestätigt somit den Zeitraum von 1521 bis 1523 als

Datum für die Edition unseres Druckes.

Wenn im ersten erwähnten Brief vom Kölner Humanisten Hermann Graf

von Neuenahr berichtet wird, dass er Sobius einen Brief Piccolominis
weiterreichen konnte, dann steht die Frage im Raum, ob Sobius auch die Konzilsschrift

aus seinen Händen bekommen haben könnte, oder ob die Konzilsschrift
durch andere Umstände, denen wir nicht mehr nachgehen können, in den Kölner

Humanisten-Kreis gelangte und für den Druck nach Basel gebracht wurde.

Mit Jakob Sobius (fl528) richtet sich unsere Aufmerksamkeit zuerst einmal

nach Köln. Mit der Auseinandersetzung um Johannes Reuchlin und der

Zirkulation der Dunkelmännerbriefe, an denen auch Ulrich von Hutten
beteiligt war, standen die Stadt und ihre Universität bereits 1515 im Mittelpunkt
der Aufmerksamkeit der europäischen Gelehrtenwelt.51 Jakob Sobius bewegte

48 ]acobus Sobius ostendit nobis Acta Conälii Basiliensis Aenea Silvio adhuc Canonico autore. Quae ipse

Sobius una cum suapraefatione [..] editurus est. Ebd. f. D7r.
49 Tradidit et Hermanus inclites Comes Neuenarius D. Sobio scriptum vetus, in quo ostendit mihi titulum

epistolii Aeneae Silvii ad Universitatem Scholasticam Coloniensem. Ebd., f. D7r.
50 Die beiden Briefe sind überliefert in A. Hartmann: Die Amerbachkorrespondenz, Bd. 2:

Die Briefe aus den Jahren 1514 — 1524, Basel 1943, Nr. 914 bzw. 925. Ein Vermerk dieser

zwei Briefe findet sich auch in J.K. Zeman: The Anabaptists and the Czech Brethren in
Moravia 1526-1628, Den Haag 1969, 137f. Rainer Henrich sei an dieser Stelle für den

Hinweis gedankt.
51 Zu seiner Person vgl.: E. Hoffmann u. a.: Art. Jakob Sobius of Cologne, in: Contemporaries

of Erasmus (Anm. 28), 262f. Zum Streit um Reuchlin und zu den Dunkelmännerbriefen
siehe J. V. Mehl: Humanism and the Town of «Obscure Men», in: Ders. (Hg.): Humanismus
in Köln Humanism in Cologne, Köln u. a. 1991 (Studien zur Geschichte der Universität

Köln, 10), 1-38 und, im gleichen Band C. G. Nauert Jr., Humanists, Scholastics, and the

Struggle to Reform the University of Cologne, in: Ebd., 39-76.



206 Jonathan Stutz

sich also in einem Umfeld, das von Konfrontationen und ihrer Politisierung
bereits geprägt war. In der Matrikel der Universität erscheint sein Name in
einem Eintrag aus dem Jahre 1508.52 Nach Aufenthalten in Gotha und Freiberg
wurde er 1516 zum Magister Artium und promovierte 1519 an der juristischen
Fakultät. Seine Flaupttätigkeit galt aber den humanistischen Studien, welche er
als Privatdozent an der Bursa Corneliana bis zu deren Schliessung 1523 pflegte.
Es war für die Universität eine Zeit des Rückganges, welcher tiefe strukturelle

Umwandlungen forderte. Die von den Dominikanern geprägte scholastische -
und der via antiqua geneigte — Ausrichtung der Artistenfakultät und des

Theologiestudiums wurde von den Flumanistenkreisen zunehmend in Frage gestellt.

Jakob Sobius setzte sich zusammen mit dem im Brief des Joachim Camerarius

erwähnten Flermann Graf von Neuenahr und mit Johannes Caesarius besonders

für eine Reform des Studienprogramms zugunsten einer humanistischen

Bildung ein.53 Das Anliegen Sobius' und Neuenahrs für eine umfassende
Reform der universitären Bildung zeigt sich programmatisch in der von Neuenahr

1519 gehaltenen Lobrede auf den gerade gewählten Kaiser Karl V.: Die
deutschen Universitäten seien von der «Barbarei der Sophisten» (foedissimam

sophistarum barbariem) verseucht und gerade der neue Kaiser möge es sich somit

zur Aufgabe machen, den humanistischen Studien zum Durchbruch zu
verhelfen.54 Zum Teil knüpft auch das Werk Jakob Wimpfelings daran an.55 In den

von ihm bearbeiteten Prozessakten Johann von Wesels argumentiert auch er

aus der Perspektive eines Humanisten heraus, welcher der Engstirnigkeit der

Scholastik eine geistige Erneuerung in der Theologie entgegensetzen will — mit
der Förderung der studia humanitatis. Was an den Pranger gestellt wird, ist die

Tatsache, dass Lehrunterschiede innerhalb der universitären Theologie
überhaupt eine Angriffsfläche für gegenseitige Verurteilungen bieten. Dafür sei vor
allem die undurchsichtige Vorherrschaft der Inquisition verantwortlich.56

52 H. Keussen (Hg.): Die Matrikel der Universität Köln, Bd.2: 1476-1559, Bonn 1919, 626.

53 Vgl. Mehl: Humanism (Anm. 51), 21-23.

54 Vivat Rex Carolas, Köln 1519 (VD16 F 2325). Zitat: f. Dlv. Es handelt sich um eine

Sammlung von vier zum Anlass der Wahl Karls V. gehaltenen Reden, wobei die genannte
Ausführung aus der dritten Rede stammt (ff. Dir - D2v). Die vierte Rede wurde von Jakob
Sobius gehalten, die Oratio Germaniae nobilium ad Carolum Caesar (ff. Elr — F3r).

55 Vgl. vorheriges Kapitel, Abschnitt 7.

56 Für die theologischen Grundlinien des Johannes von Wesel, den man der Spätscholastik
und der Via Moderna zuweisen kann, vgl. Ritter: Quellenstücke (Anm. 43), 10-23 und



Konziliarismus im Zeitalter der Reformation 207

Schlussendlich konnten die Kölner Humanisten ihr Anliegen zum Teil

verwirklichen, nicht zuletzt dank der Unterstützung des Stadtrates, der auch aus

finanziellen Gründen daran interessiert war, die Universität wieder zum alten

Glanz zurückzuführen.57 Jakob Sobius wurde 1523 mit dem Titel eines Orators

versehen, welcher ihm eine vom Stadtrat finanzierte Lehrstelle für Rhetorik
sicherte. Die Dominanz der alten Strukturen blieb jedoch erhalten: Die Studenten

wanderten weiterhin aus. Vergeblich waren die Bemühungen von 1525 und

1526, weitere Reformen durchzuführen. Ergebnislos blieb auch Sobius' Versuch,

Erasmus nach Köln zu locken.58 Die allmähliche Ausbreitung reformatorischen

Gedankengutes auf dem deutschen Reichsterritorium hat auch den Kölner
Humanisten den Häresieverdacht nicht erspart. So kam es ansatzweise zu einem

Verfahren gegen Sobius, das allerdings ergebnislos blieb.59 In den Augen der

meisten Humanisten (und Scholastiker) war eine Kirchenreform jedenfalls von

dringender Notwendigkeit. Davon gibt auch Sobius in seiner 1519 in Frankfurt

gehaltenen Rede Bescheid: Die Machtgier des Papsttums und die Lasten der

Annaten und anderer Steuerleistungen nach Rom brachten das deutsche Königreich

in den Abgrund. Der Kaiser müsse diese Not lindern und sich im Rahmen

eines Konzils für eine Kirchenreform einsetzen.60 Wir können Jakob Sobius

jedenfalls richtig einschätzen, wenn wir behaupten, dass er bei all seiner Kritik
an die Verhältnisse der Kirche sich wohl nie mit den reformatorischen Ideen

Luthers identifizieren konnte. Wie die anderen Kölner Humanisten strebte er
eine Reform der Kirche aus ihrem Inneren an. Dies sollte durch Rückbesinnung
auf ihre Ursprünge und auf die antike Bildung insgesamt geschehen, ohne
jedoch die Gemeinschaft mit Rom auflösen oder die hierarchische Struktur der

Kirche antasten zu wollen.61 Seine publizistische Haupttätigkeit galt schlussend-

zusammenfassend 25f. Bemerkenswert ist in der Tat, dass in den Prozessakten (244) selber

festgehalten wird, dass Johann von Wesel nur in der Abweisung des Filioques der Häresie

im eigentlichen Sinne schuldig gesprochen werden kann.

57 Vgl. Nauert: Humanists (Anm. 51), 39-76. Hier vgl. 51 und 59f.

58 Vgl. ebd., 74. Zum genannten Brief an Erasmus vgl. Ep 1775 im 6. Bd. des von Percy
Allen herausgegebenen Briefwechsels .Opus epistolarum Desiderü Erasmi Koterodami. Denuo

recognitum et auctumper Percy StaffordAllen [u. a.], 12 Bde, Oxford 1906-58.
59 Vgl. Mehl: Humanism (Anm. 51), 22f.
60 Vgl. Vivat Rex Carolas (Anm. 54), ff. Elr — F3r.
61 Vgl. C.G. Nauert Jr.: Graf Hermann von Neuenahr and the Limits of Humanism in

Cologne, in: E. Schalk (Hg.), Culture, Society and Religion in Early Modern Europe,
Waterloo 1988 (Historical Reflecitons, 15), 65-79, hier vor allem 77. Es gilt natürlich



208 Jonathan Stutz

lieh diesem Anliegen: Auf seiner Werkliste stehen eine Ausgabe der Vita Antonii

(Köln, 1516), sowie eine Gesamtausgabe des Josephus (Köln, 1524) und Livius

(Köln, 1525).Warum aber wurde für die Erstausgabe der Konzilsschrift Basel

als Druckort vorgezogen? Die Ereignisse der frühen Reformationsgeschichte
haben auch in Köln Spuren hinterlassen und anfänglich antireformatorische
Reflexe erzeugt. An einem Festhalten an der alten Ordnung hatten sowohl der

Kaiser als auch die theologische Fakultät Interesse.62 Konkrete Massnahmen

der Stadt Köln gegen die Ausbreitung der Reformation waren z.B. 1521 die

öffentliche Verbrennung der Schriften Luthers (während also Paris bis dahin

zögerte, preschte Köln vor) und die 1523 ergangene Anordnung der Zensur

sämtlicher Druckereien sowie das Verbot jeglicher Publizierung von Schriften,
die sich mit dem Papsttum, dem Kaiser oder dem Stadtrat befassten.63 Wie oben

schon angemerkt, kamen 1522 noch die Fläresieverdächtigungen gegen Sobi-

us hinzu. Dieses spannungsgeladene Klima hätte die Veröffentlichung unseres

Druckes in Köln de facto unmöglich gemacht. Die Bekanntschaft mit Erasmus

zeigt jedenfalls, dass durch das Netzwerk von Beziehungen Basel in
produktionstechnischer Hinsicht durchaus erreichbar war.64 Nur einige Jahre später
schien sich die Lage in Köln aber geändert zu haben: Hier druckte nämlich
1535 Ortwinus Gratius zusammen mit der Konzilsschrift auch die meisten
anderen in unserer Druckausgabe vorhandenen Schriften, im sog. Fasciculus rerum

expetendarumV Dessen Vorwort deckt sich oft bis in die Wortwahl hinein mit
dem Vorwort des Erstdruckes, auf welches nun auch explizit zurückverwiesen
wird.66 Die Ausgabe von 1535 fügt sich gut in den Kontext der Reformpläne
des Reichsfürsten und Kölner Bischofs Hermann von Wied hinein. Dieser hatte

zwischen 1535 und 1536 mit der Einberufung einer Provinzialsynode erste

festzuhalten, dass auch die Reformation Luthers nicht von sich heraus den Bruch mit der
Römischen Kirche gesucht hat.

62 Vgl. R. W. Scribner: Why was there no Reformation in Cologne?, in: Bulletin of the

Institute of Historical Research 49 (1976), 217-241. Vgl. dazu vor allem 224f.

63 Vgl. ebd., 234.

64 Jarold Zeman verweist im Übrigen darauf, dass sich Jakob Sobius und Erasmus schon 1520

in Köln getroffen haben. Vgl. Zeman: Czech Brethren (Anna. 50), 138.

65 Ortwinus Gratius, Fasäculus rerum expetendarum acfugiendarum, Colonia 1535 (VD16 G 2924).
66 lam dudum publice ab aliis excusum, et longe et lateque divulgatum, nacti in publicum iterum emisimus

Ebd. f. A3v. Eine weitere nennenswerte Ausgabe dieser Sammelschrift erfolgte 1690 in

England durch Edward Brown, Fasäculus rerum expetendarum etfugiendarum, prout ab Orthvuino

Gratio editus Coloniae A. D. MDXXXV [...]. Opera et studio Edwardi Brown, London 1690.



Konziliarismus im Zeitalter der Reformation 209

massgebliche Schritte in Richtung einer Kirchenreform seines Fürstentums zu
vollziehen versucht, die dann nach 1540 in einen Reformationsversuch mündete,

der allerdings am Widerstand der Stände und des Kaisers scheiterte.67 Mit
der von Hermann von Wied ins Leben gerufenen Provinzialsynode ist somit ein

Stichwort gefallen, welches auch in dem Kontext unserer Druckausgabe passen
würde: Der immer lauter werdende Ruf nach einem Konzil in der frühen Phase

der Reformation.

5. Konziliarismus und Kirchenreform

Anders als in der Überschrift vielleicht suggeriert, behandelt Piccolominis De

gestis vor allem die Ereignisse um 1439, als die Auseinandersetzungen zwischen

dem Konzil und Eugen IV. zur Wahl des Gegenpapstes Felix V. führten.68 Ziel
dieser Schrift war es vor allem, die Glaubwürdigkeit des Konzils und dessen

Ansprüche vor den Angriffen der kurialistischen Partei zu verteidigen.69
Piccolominis Parteinahme für das Konzil scheint somit immer wieder durch. In der

stil- und kunstvollen Inszenierung der mitreissenden Verhandlungen zwischen

den entgegengesetzten Lagern versteht er es, den Konzilsanhängern rhetorische

Gewandtheit und Gelehrsamkeit zuzuschreiben, die Beredsamkeit der

Kurialisten hingegen der Lächerlichkeit preiszugeben. Gerade in den langen
und ausführlichen Redeinterventionen der Konzilsanhänger nutzt Piccolomini
die Gelegenheit, um seine eigenen juristischen und theologischen Argumente

auszuführen. Das Werk Piccolominis will dabei nicht nur eine Theorie des

Konziliarismus bieten, sondern auch — und darin liegt nach O'Brien die

Besonderheit von Piccolominis De gestis — den Konziliarismus zur katholischen

Lehre erheben.70 Von zentraler Bedeutung ist dabei das überlieferte Dokument
Sicut Una, eine aus acht Punkten bestehende Verurteilungsschrift gegen Papst

67 Vgl. dazu R. Decot: Art. Hermann von Wied, in: Contemporaries of Erasmus (Anm. 28),

444-446; J. V. Mehl: Ortwin Gratius. Conciliarism and the Call for Church Reformation,
in: Archiv für Reformationsgeschichte 76 (1985), 169-194 (hier vor allem 190) und N.

Trippen (Hg.): Das Erzbistum Köln im Zeitalter der Glaubenskämpfe: 1515-1688, Köln
2008 (Geschichte des Erzbistum Köln, 3. Bd.), 358ff.

68 Vgl. O'Brien: Histories (Anm. 2), 65. Die in Klammern gesetzten Seitenangaben zu
den Zitaten entnehme ich der Einfachheit halber aus der von Danis Hay angefertigten
kritischen Ausgabe der Konzilsschrift (Anm. 16).

69 Vgl. O'Brien: Histories (Anm. 2), 66.

70 Vgl. ebd.



210 Jonathan Stutz

Eugen IV., welche dem Konziliarismus eine dogmatische Gültigkeit verleiht,
wie es in den ersten drei Punkten ausgedrückt wird. Es sei eine Wahrheit der

katholischen Kirche, dass das Konzil über dem Papst steht. Somit könne der

Papst ein Konzil weder auflösen noch versetzen. Verstösse ein Papst jedoch

dagegen, bezichtige er sich der Häresie und sei abzusetzen (De Gestis, 20).71

Was in Konstanz also mit dem Dekret Sacrosancta in einem Moment des

Ausnahmezustandes formuliert worden ist, hat man in Basel zu einem unhinter-

fragbaren Prinzip zu erheben versucht.72 Zugrunde lag eine Idee von Kirche,
die in manchen Punkten das mittelalterliche Korporationswesen aufnahm. Aus

dem Munde eines Konzilsvaters hören wir z. B., dass dem Papst innerhalb der

Kirche nicht mehr Macht zukommen könne, als diejenige der gesamten Kirche,

so wie auch ein König nicht über dem Staat und der Gesamtheit seiner Institutionen

stehen könne (Degestis, 32). So sei der Papst zwar der höchstrangige
aller Christen, der Gesamtheit der Kirche und also dem zusammenkommenden

Konzil aber untergeordnet (De gestis, 34). Auch im Vorwort zu unserer
Druckausgabe finden wir eine ähnlich lautende Formulierung: «Obwohl er [der Papst]

allen vorsteht, ist er der Kirche untergeordnet.»73 Jakob Sobius scheint die Logik

und die Sprache der Vordenker des Konziliarismus internalisiert zu haben.

Ein weiteres schlagfertiges Argument Piccolominis ist das argumentum patrum.

Vor allem Augustin oder Ambrosius hätten doch behauptet, dass Petrus die

Schlüsselgewalt in Stellvertretung der ganzen Kirche und nicht in seiner Person

bekommen habe (Degestis, 46). Der eigentliche Inhaber der Unfehlbarkeit und

der Lehrautorität ist die Kirche als Gemeinschaft aller Gläubigen (Degestis, 36).

Da man nun nicht alle ihre Glieder an einem Ort versammeln kann, «subsis-

tiert» sie im zusammentretenden Konzil der Bischöfe. In Anlehnung an eine

Bibelstelle (Matth. 18,17) kann Piccolomini Kirche und Konzil sogar gleich-

71 1. Veritas est catholicae fidei, sacrum generale Concilium supra papam et alium quemvis potestatem
habere. 2. Generale Concilium legitime congregatum sine ipsius consensu nec dissolvere nec transferre

necprorogare ad tempus ex auctoritate sua potest Romanuspontifex, idque veritatis eiusdem est. 3. Qui
pertinaäter iis veritatibus se opponit, haereticus est censendus.

72 Vgl. A. J. Black: Politische Grundgedanken des Konziliarismus und des Papalismus
zwischen 1430 und 1450, in: R. Bäumer (Hg.), Die Entwicklung des Konziliarismus.
Werden und Nachwirken einer Idee, Darmstadt 1976 (Wege der Forschung, 279), 295-

311, hier 302, und H. Jedin: Bischöfliches Konzil oder Kirchenparlament? Ein Beitrag
zur Ekklesiologie der Konzilien von Konstanz und Basel, Basel u. a. 21965 (Vorträge der

Aeneas-Silvius Stiftung an der Universität Basel, 2), 5-16; hier 13f.

73 Videlicet ut cum omnibus ipsepraesit, subsit tarnen ecclesiae.



Konziliatismus im Zeitalter der Reformation 211

setzen: «Sage es der Kirche das heisst Sage es dem allgemeinen Konzil.» (Degestis, 52).74

Diese Gleichsetzung bewährt sich gerade in Fragen der Rechtsgewalt: In
Sachen der Rechtsprechung ist das Konzil eben die Kirche, die Gemeinschaft
aller Gläubigen, die ecclesia universalis,75 Die bekannte Formulierung des Dekretes

Sacrosancta kommt nun ganz zum Tragen (Degestis, 48): «Das allgemeine Konzil,
welches die Kirche repräsentiert» (Concilium universalem ecclesiam repraesentans).lb

Mit Nachdruck verweist Piccolomini auf das Konzil von Nicäa, das ja bekanntlich

unabhängig vom Papst einberufen worden ist (De gestis, 56). Es wird also

eine klare Abgrenzung gegen den Papalismus und gegen seinen Anspruch auf
ein Universalepiskopat gezogen, so wie es gerade in den Reformen Gregors
VII. angestrebt worden ist. Die Kirche identifiziert sich hingegen mit der

Gemeinschaft der Gläubigen und realisiert sich in der Versammlung der Bischöfe,
nicht um das Petrinische Amt herum. Diese Vorstellung war von konkreten

Hoffnungen begleitet: Im Gegensatz zu dem in machtpolitischen Kämpfen
verstrickten Papsttum soll es gerade dem Konzil gelingen, handlungsfähig zu

sein, reformorientierte Massnahmen durchzuführen und Frieden zu stiften.

Die Schriften über die Häresien von Wyclif oder Hus, welche in unserem

Druck mit der Konzilsschrift Piccolominis mitgedruckt worden sind, zeigen

nun eine zweite Front, auf der eine konziliaristisch gesinnte Kirche Widerstand
leisten soll. In den vorhandenen Traktaten werden zentrale Merkmale ihrer

Theologie und ihres Kirchenbegriffes laut. Neben der Betonung der
Kommunion unter beiderlei Gestalten von Brot und Wein fällt vor allem die

grundlegende Unterscheidung zwischen zum Heil wesentlichen und dienlichen Dingen
auf. So gehören zum Beispiel der Buchstabe der Schrift und die Sakramente zu
den dienlichen Dingen, da sie den Geist nicht immanent vermitteln, sondern

nur dessen wirksame Zeichen sind. Diese «Geistes-Theologie» macht nun ein

eigenes Verständnis von Kirche aus, welche als Versammlung der Erwählten

zu verstehen sei, die in dem vom Heiligen Geist gewirkten Glauben vereint

würden (Oratio, 127 und Excusatio, 150).77 Gerade in Abgrenzung dazu gewinnt

74 «Die ecclesiae» id est «Die Concilio generali.»

75 Vgl. Black: Konziliarismus (Anm. 72), 299f.
76 Diese Formel taucht zudem am Anfang der meisten Konzilsdokumenten auf, die aus Basel

hervorgegangen sind.

77 Wirksam ist auch in Bezug auf die Ekklesiologie die Unterscheidung der verschiedenen
Seinsweisen Christi. Sowohl in der Confessio (135) wie auch in der Excusatio (150-53) wird
zwischen der natürlichen und der sakramentalen odergeistigen Seinsweise Christi unterschieden.



212 Jonathan Stutz

das konziliaristische Kirchenverständnis Profil: Das Geheimnis der Erwählung
Gottes und der unsichtbaren Kirche kann nicht von den Bedingtheiten und

von der Sichtbarkeit ihrer Institutionen abgekoppelt werden. Die Sichtbarkeit

bleibt dabei vor allem an die Repräsentanz ihrer Bischöfe gebunden.78 Diese

Abgrenzung wird auch gegen die theologischen Hauptanliegen des

reformatorischen Gedankenguts geltend gemacht, indem letzteres in einem Atemzug
und kurzerhand als Neuauflage älterer Häresien dargestellt wird. Das Spiegelbild,

das wir aus unserer Druckausgabe von der Reformation erhalten, fällt also

nicht sehr differenziert aus. Daraus soll man aber nicht auf ein geistiges

Unvermögen seitens der Kölner Humanisten schliessen, sondern die Einsicht
gewinnen, welches Erscheinungsbild die damals noch junge und vor allem noch

gefährdete Reformation selber vermittelte, und zwar gerade in den Jahren nach

dem Wormser Edikt. Mit dem Konziliarismus greift der Humanistenkreis aber

ein Stichwort auf, welches mit der Verbreitung der reformatorischen Bewegung

wieder an Prominenz gewann und öffentlich breit thematisiert wurde.79

Die Stände haben auch durch die Hoffnungen in Papst Hadrian VI. (1522-

1523) damit begonnen, an den drei Nürnberger Reichstagen zwischen 1522

und 1524, also in der Zeit, in die auch der Druck der Erstausgabe fällt, die

Grundlage für ein Deutsches Nationalkonzil zu legen. Die Arbeiten blieben

jedoch ergebnislos und mussten eingestellt werden, auch wegen des

Widerstandes des Kaisers und des neuen Papstes Clemens VII.. Diese auch nur kurz

währenden Hoffnungen haben auch publizistisch ihren Abdruck hinterlassen,

wie eine kleine Schrift zeigt, die niemand weniger als Ulrich von Hutten 1521

Christi Gegenwart im Sakrament, in Brot und Wein, sei zwar real, aber nur Kraft der

personalen Gegenwart Christi zur Rechten des Vaters. Damit wird also die Lehre der

Wandlung und die Praxis der eucharistischen Anbetung abgelehnt. Die Sakramente sind

Zeichen der Vergewisserung, durch welche der Geist Christi den mit ihm vereinenden

Glauben weckt. Vgl. Peschke: Die Böhmischen Brüder (Anm. 30), 23.

78 Vgl. Jedin: Bischöfliches Konzil (Anm. 72), 8f.

79 Vgl. H. Jedin: Geschichte des Konzils von Trient (4 Bde.). Bd. 1 : Der Kampf um das Konzil,
Freiburg u. a. 1949, 159-175. Für die Entstehung und Entwicklung des Konzilsgedankens
bei Luther vgl. Chr. Spehr: Luther und das Konzil. Zur Entwicklung eines zentralen Themas

in der Reformationszeit, Tübingen 2010 (Beiträge zur historischen Theologie), 153. Vgl.
auch V. Leppin: Konziliarismus und Papalismus. Eine spätmittelalterliche Debatte und ihr
Nachhall in der Genese der Konfessionen, in: A. Kohnle / Chr. Winter / M. Beyer (Hg.):
Zwischen Reform und Abgrenzung. Die Römische Kirche und die Reformation, Stuttgart
2015 (Quellen und Forschungen zur sächsischen Geschichte, 37), 75-88.



Konziliarismus im Zeitalter der Reformation 213

nach eigenen Angaben im Schloss auf Ebenberg während eines Aufenthaltes
bei Franz von Sickingen gefunden und als Flugblatt herausgegeben hat: Von

der Haltung der Concilient Zu nennen ist auch die von Hutten schon vorher

angefertigte Ausgabe Lorenzo Vallas De falso crédita et ementia Constantini donatione

(1519), welche er mit einer eigenen an Papst Leo X. gerichteten Vorrede
versehen hat.81 In dieser Vorrede wiederholen sich uns schon bekannte Motive:
Die Päpste (vor allem Julius II.) hätten aus Eigennutz den Frieden in Gefahr

gebracht, den Königen ihren Besitz geraubt und mit dem Androhen der Hölle

ganze Nationen ausgebeutet, vor allem unter dem Vorwand der angeblichen
Konstantinischen Schenkung. Die Intention Huttens ist offensichtlich: Nun
gelte es, mit der Widerlegung dieses Mythos, die Königreiche vom päpstlichen

Joch zu befreien.82 Auch unsere Druckausgabe ist in ihrem Anliegen in diesem

Kontext zu verstehen: Es will an erster Front die vom Papsttum geförderten
Missstände der gegenwärtigen Kirche aufdecken und den Konziliarismus als

einzig erstrebenswerte Option darstellen, die Kirche zu reformieren, um vor
allem die sich ausbreitende Reformation nicht in eine Kirchenspaltung ausufern

zu lassen. In welcher Form diese noch junge Bewegung ihre theologischen und

institutionellen Grenzziehungen gerade in der Auseinandersetzung mit einer

Amtskirche vornehmen wird, die zwar reformwillig, der theologischen
Herausforderung der neuen Fragestellungen aber nicht gewachsen war, konnte Jakob
Sobius noch nicht vorausahnen. Der Verlauf der Entwicklungen brachte dann

auch die Idee des Konziliarismus als Möglichkeit einer Erneuerung der

Universalkirche zum Verblassen. Der Konziliarismus verstummte mit der Zeit und

wurde zur Konzilsgeschichtsschreibung, die in den Konfessionellen Streitigkeiten

von zwei sich gegeneinander abgrenzenden Parteien je anders in Anspruch

genommen wurde. 1538 liess der schon genannte Ortwin Gratius eine

voluminöse Sammlung drucken, die Concilia omnia, tarn generalia, quam particularia (2

Bde., Köln 1538, VD16 C 5643), und zwar mit dem Ziel, wie es im Vorwort
heisst, die Leser für die Verteidigung der Katholischen Lehre zu wappnen.83

80 Vgl. Hutteni Operi Omnia, Bd. 2 (1860), 78f. Auf der Titelseite hat Hutten ein kleines

Gedicht formuliert, welches mit dem aussagekräftigen Ausruf endet Conälium Concilium

Concilium!

81 Die Vorrede zur Ausgabe befindet sich in Hutteni Opera Omnia, Bd. 1 (1859), 151-61.

82 Vgl. H. Wulfert: Die Kritik an Papsttum und Kurie bei Ulrich von Hutten — 1488-1523,
Rostock 2009 (Rostocker Theologische Studien, 21), 117-29, hier vor allem 123f.

83 Vgl. Mehl: Ortwin Gratius (Anm. 67), 178ff.



214 Jonathan Stutz

Diese Sammlung galt sowohl unter reformatorischen Gelehrten wie auch unter
katholischen Theologen als autoritative Quelle.84 Einerseits soll Luther selber

dieses Werk gekannt haben und es als Vorlage seiner Schrift 1/on den Konsilien

und Kirchen benutzt haben, andererseits wurde es in der ersten Sitzungsperiode
des Tridentinischen Konzils als autoritative Referenzquelle für die Herstellung
der eigenen Dokumente massgeblich.85 Mit dem Konzil von Trient und der

Beseidgung konziliaristischer Strömungen wurde in der Römischen Kirche von

nun an der Weg dafür geebnet, das Universalepiskopat des Papstes mit dem

Unfehlbarkeitsdogma zu untermauern. Danach ist der Papst, um es mit den

Worten Pius II. zu formulieren, nicht mehr länger als ein ausserhalb stehender

potentieller Gegner des Konzils zu betrachten, sondern als dessen vornehmstes

Mitglied und als dessen Haupt.86

Abstract
Das Konzil von Basel war Schauplatz heftiger Auseinandersetzungen zwischen Vertretern

des Konziliarismus und römischer Kurie, die letztlich zum Bruch und zu einem

neuen Schisma führten. Aus der Feder des italienischen Humanisten Enea Silvio Pic-

colomini ist uns ein Augenzeugenbericht überliefert, welcher dezidiert Partei für die

konziliaristische Position ergreift und — auch bedingt durch den Wechsel Piccolominis

zur kurialistischen Partei und seine Wahl zum Papst als Pius II. — erst am Anfang der

1520er Jahre in Basel an die Öffentlichkeit gelangte und zusammen mit anderen

theologischen Schriften gedruckt wurde. Mit der Identifizierung des Kölner I lumanisten

Jakob Sobius als Initiator des Druckprojekts erscheint dabei ein Netzwerk von Gelehrten,

die mit Hilfe des Druckwesens eine Reform der Kirche publizistisch unterstützen
wollten. Das theologische Programm hinter diesem Projekt offenbart dabei Aspekte
der frühen Reformationsgeschichte, die man aus der Perspektive ex quo als marginal
beurteilen könnte, die zu ihrer Zeit aber für die Vielzahl von Anliegen und Hoffnungen
und für die ungewisse Ausgangslage der noch jungen Reformationsgeschichte standen.

Jonathan Stut% Basel

84 Vgl. ebd., 190.

85 Vgl. ebd., 191 f.

86 Diese Formulierung hatte Pius in einem seiner Retraktationsbriefe für Eugen IV.

angewandt: Eugeniasprofecto cum adhesit conälio, non sic adesit, ut extra concilium remanent, sed ut

caput essetparsquepotissima. Wolkan: Briefwechsel (Anm. 4), Bd. 2, 62.


	Konziliarismus im Zeitalter der Reformation : die Konzilschrift Enea Silvio Piccolominis in der Basler Erstausgabe

