
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 74 (2018)

Heft: 2

Artikel: Gemischte Gefühle : praktisch-theologische Erkundungen

Autor: Bieler, Andrea

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877602

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877602
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gemischte Gefühle.

Praktisch-theologische Erkundungen1

Ich nehme diese Antrittsvorlesung zum Anlass, um über ein für die Praktische

Theologie zentrales Thema zu sprechen. Es soll um den Kosmos miteinander
im Widerstreit liegender Gefühle gehen, die in den Stoff der Theologie und

der religiösen Praxis imprägniert sind. Die Erkundung gemischter Gefühle ist
ein Thema, das für die Theologie insgesamt von Bedeutung ist. Dies soll in

einigen einleitenden Bemerkungen angedeutet werden. In einem zweiten
Abschnitt werde ich dann die praktisch-theologische Situierung des Themas

entfalten, um anschliessend auf eine phänomenologisch begründete Gefühlstheorie

zuzusteuern. Da diese Vorlesung noch einmal einen Aufbruch markiert,
wird sie zum Ende hin ins Ungewisse führen.

/. Der Gefühlskosmos und die christliche Religion

Drei Begründungszusammenhänge, die die Bedeutung des Themas für die

Theologie insgesamt verdeutlichen, sollen in aller Kürze skizziert werden. Diese

beziehen sich auf den Glaubensbegriff, auf die anthropopathische Gottesrede

— also auf die biblische Rede von den Gefühlen Gottes — sowie auf die

Tatsache, dass wir in allem, was wir tun, fühlende Wesen sind. Unser Sein-Zur-

Welt vermittelt sich im Medium verschiedener Gefühlslagen. Dies trifft dann

zwangsläufig auch auf die Religionspraxis zu.

In der Theologie wird der Glaube zum Gegenstand kritischer Reflexion.

Die Glaubensthematik kann in dreifacher Unterscheidung entfaltet werden:

nämlich in der doxastischen, der testimonalen und der personalen Dimension.2

1 Der folgende Beitrag stellt die leicht überarbeitete Fassung meiner Antrittsvorlesung an der
Universität Basel dar, die ich am 13. Dezember 2017 gehalten habe. Sie ist den Mentor_in-
nen, Freund innen sowie meinem Vater und meinen Geschwistern gewidmet, die mich
auf meinem Weg als Theologin begleitet, unterstützt und herausgefordert haben und die

inzwischen verstorben sind. Auf eigentümliche Weise sind sie weiterhin in meinen Gedanken

und Gesprächen anwesend: Hannelore Erhart, Luise Schottroff, Delwin Brown, Doug
Adams, Michael Mendiola, Pamela Sue Anderson, Benita Joswig sowie Dieter, Sabine und

Wolfgang Bieler. Der Vortragsstil wurde beibehalten.
2 Diese Unterscheidung hat Joachim von Soosten in einer Dialogvorlesung zum Thema

ThZ 2/74 (2018) S. 137-155



138 Andrea Bieler

In der doxastischen Dimension wird dargelegt, wie der Glaube, dass Gott Gott
ist, begründet werden kann. In der Reflexion der Gottheit Gottes wird das

Deum credere entfaltet. In der testimonalen Dimension geht es um die

Glaubwürdigkeit der Zeugnisse des Glaubens, die für die Religionspraxis fundamental

sind. Menschen glauben, dass wahr ist, was Gott sagt, aufgrund der Zeugnisse

des Glaubens. In der Theologie wird diese Denkbewegung, den Glauben

der Zeug_innen zu glauben und darin das Zeugnis, das Gott von sich selbst

gibt, kritisch rekonstruiert und auf die Relevanz für die Gegenwart hin befragt.
Die Rekonstruktionsbemühung ist im Deo credere ausgedrückt.

Die personale Dimension verweist darauf, dass sich Glauben immer relational

ausdrückt. Es geht also darum, dass Menschen an Gott glauben — in Deum

credere. Der Glaube an Gott hat immer eine bestimmte affektive Färbung: z.B.

kann er sich als Gott begehren im Verlangen, Sehnen und Sichhingeben zeigen
oder im Gotteslob, das sich mit dem Lebensgefühl verbindet: Ich bin eine

Beschenkte; ich weiss um den Gabecharakter des Lebens und verlasse mich auf
den Geber. Dies kann eine Grundstimmung von Dankbarkeit auslösen.

Zumindest in den beiden letzten Dimensionen des Glaubens ist das

Medium der Empfindungen oder der Gefühle implizit oder explizit präsent. Im
Hinblick auf die testimonale Dimension des Glaubens sind Christ_innen auf
das Studium der Schrift verwiesen. Wer die Bibel aufschlägt, kann schnell den

Eindruck gewinnen, dass ohne die Thematisierung der Gefühle das Religionsprojekt

bludeer bleibt. Dies gilt für die Rede von Gott ebenso wie für die

Beschreibung der Darstellung göttlich-menschlicher Beziehungsverhältnisse.
Viele biblischen Texte sprechen von den Gefühlen Gottes. Die Berührbar-

keit und Beweglichkeit Gottes wird in der anthropopathischen Gottesrede zum
Ausdruck gebracht; sie ist ein wichtiges Thema in den biblischen Zeugnissen, mit
denen im Gottesdienst, in der Predigt und in der Seelsorge umgegangen wird.

In der Hebräischen Bibel wird auf vielfache Weise ganz menschlich von
Gott gesprochen: Gott kündigt an, zu weinen und hat ein klagendes Herz (Jes

16,9-11), Gott kann Reuegefühle zeigen (Jon 3,10) und immer wieder
entflammt sein Zorn.

Während die Beschreibung der Empfindungen, die unmittelbar mit dem

Leib verbunden sind, wie z. B. Hunger, Sättigung, Müdigkeit und Schwäche

Gemischte Gefühle an der Kirchlichen Hochschule Wuppertal/Bethel im Wintersemester

2014/15 vorgeschlagen.



Gemischte Gefühle 139

kaum in Bezug auf JHWH vorkommen, gibt es doch ein relativ breites Spektrum

an Gefühlen, die Gott und die Menschen in ähnlichem Ausmass teilen.3

Hierzu gehören sowohl positiv als auch negativ konnotierte Gefühle, wie das

Interesse, der Widerwille, die Verachtung, der Ekel, die Reue, die Liebe, die

Eifersucht und das Wohlgefallen. Der Zorn und das Mitleid Gottes werden

dabei besonders häufig genannt. Am intensivsten wird von den Gefühlen Gottes

in den Psalmen, bei den Propheten Jesaja, Jeremia und im Deuteronomium

gesprochen, wobei der Sprechakt der Rede und nicht die Narration die dominante

Form ist.

Die Rede von den Gefühlen Gottes vermittelt darin weniger die Schilderung

von in sich ruhenden göttlichen Eigenschaften, sondern sie beschreibt

ein dynamisches Beziehungsgeschehen, in dem Gott mit seinem Gegenüber —

meistens Israel — ringt. Dieses Ringen wird beispielsweise introspektiv in Hos

11,1-9 als Auseinandersetzung Gottes mit seinen eigenen Gefühlen — und hier
insbesondere mit enttäuschten Liebesgefühlen und der Selbstbegrenzung des

lodernden Zorns — beschrieben.4 Im Bild des sich sträubenden Herzens zeigt
sich das literarische Zeugnis von den Ambivalenzen der göttlichen Gefühlswelt.

Gemischte Gefühle werden portraitiert, nicht im Modus der Willkür, sondern

als Prozess göttlicher Selbstvergewisserung. Dabei ist insbesondere das Gefühl
der Reue Gottes in die Beschreibung der Reziprozität des Gott-Mensch-Verhältnisses

eingebunden.5

Besonders eindrücklich ist die Beschreibung des Mitleids, das ganz und

gar dem imaginierten Körper JHWHs anhaftet, und von dort in die Welt
ausstrahlt.6 Dieses Mitleid ist in seinen Eingeweiden situiert. So wird beispielswei-

3 Vgl. zum Folgenden M. Köhlmoos: «Denn ich, JHWH, bin ein eifersüchtiger Gott». Gottes
Gefühle im Alten Testament, in: A. Wagner (Hg.), Göttliche Körper — Göttliche Gefühle.
Was leisten anthropomorphe und anthropopathische Götterkonzepte im Alten Orient und
im Alten Testament?, OBO, Bd.270, Göttingen/Fribourg 2014, 191-218; 193-195.

4 Hos 11,8£: «Wie könnte ich dich preisgeben, Efraim, wie dich ausliefern, Israel? Wie könn¬

te ich dich preisgeben wie Adma, wie dich behandeln wie Zebojim? Mein Herz sträubt

sich, all mein Mitleid ist erregt. Meinem glühenden Zorn werde ich nicht freien Lauf
lassen, Efraim werde ich nicht noch einmal vernichten, denn ich bin Gott und nicht irgendwer,

heilig in deiner Mitte, und ich werde in keine Stadt eindringen.»
5 Vgl. z.B. Mk 6,34 oder Mk 1,41.

6 Interessant ist auch wahrzunehmen, welche Gefühle im Hinblick auf JHWH keine Er¬

wähnung finden und nicht mit ihm in Verbindung gebracht werden. So sind beispielsweise
Furcht, Schuld- und Schamgefühle weder implizit noch explizit mit JHWH verbunden.



140 Andrea Bieler

se in der Gottesrede in Jer 31,20 die Vorstellung des vom Mideid ergriffenen
Gottes im Bild von den rumorenden Eingeweiden evoziert, die Gottes Erbarmen

stimulieren; in der Darstellung des affizierten Leibes werden die inneren

Regungen JHWHs ausgemalt.7

Im Neuen Testament findet in ganz ähnlicher Weise das leiblich situierte

Mitleid seinen Ausdruck in den Geschichten, die davon berichten, dass es Jesus

«jammerte» (splanchni^omai) als er mit der Not der Menschen konfrontiert wird.8

Die Evangelien schildern, wie Jesus berührt wird vom Hunger und der Krankheit

derer, die ihm begegnen; diese Affizierung geschieht vor allem rationalen

Abwägen und der Formulierung moralischer Verpflichtung. Im Markusevangelium

erscheint sie als die unmittelbare Response auf den Anspruch eines anderen:

z.B. in der direkten Herausforderung und dem Machtzuspruch durch den

Leprakranken: «Wenn du willst, kannst du mich rein machen.» (Mk 1,40) In der

Erzählung von der Brotvermehrung ist es die Wahrnehmung der Verlorenheit
und des Hungers der Menge, von der Jesus affiziert wird.

Der jüdische Gelehrte Abraham Joshua Heschel spricht vor dem Hintergrund

des biblischen Befundes davon, dass Gott in einem empfindungsvollen
Verhältnis zur Welt steht, «daß Gott nicht bloß gebietet und Gehorsam fordert,
sondern auch bewegt und betroffen wird; daß er die Welt erlebt und nicht
eindruckslos regiert. Er nimmt alles, was in der Geschichte vorgeht, innerlich und

empfindend auf. Die Geschehnisse und Handlungen erregen in ihm Freude

oder Leid, Wohlgefallen oder Mißfallen.»9

Heschel beschreibt das Pathos Gottes als intentional und transitiv, als eine

Verhältnisqualität, die nicht auf sich selbst, sondern auf den Menschen bezo-

Gefühle, die eher mit dem Menschen in Verbindung gebracht werden, sind die Freude, das

Begehren, die Hoffnung und der Hass. Dagegen lässt sich Gott jedoch von Gefühlen des

Mideids, des Erbarmens, der Liebe, des Zorns und der Reue bewegen.
7 Jer 31,20: «Ist mir Efraim ein teurer Sohn, ist er ein Kind, an dem man Freude hat? Denn

so oft ich gegen ihn rede - immer wieder muss ich an ihn denken! Darum ist mein Innerstes

seinetwegen in Unruhe, ich muss mich seiner erbarmen! Spruch des HERRN.»
8 Der griechische Terminus, der liier oftmals verwendet wird, ist splanchni^omai. Das Verb

ist abgeleitet vom Nomen ta splanchna, die auch die Eingeweide bezeichnen, in denen man
den Sitz der Gefühle vermutete. Diese Vorstellung ist vielfach im Kontext von Wundergeschichten

zu finden, z.B. in der Geschichte von der Speisung der 5000 in Mk 6,34, in der
Geschichte von der Blindenheilung in Mt 20,34 oder in der Heilung eines Leprakranken in
Mk 1,41.

9 A.J. Heschel: Die Prophétie, Krakau 1936, 81.



gen ist: «Es [das Pathos] drückt nicht einen absoluten Ichgehalt, sondern einen

Beziehungsgehalt, eine Relationsgegebenheit, ein Verhalten zu den Menschen

aus. Seine Struktur ist nicht ein Sichselbstfühlen, das nach der Ichsphäre
tendiert; es richtet sich vielmehr auf ein Gegenständliches, auf ein Anderes.»10

In der Geschichte der christlichen Theologie haben nicht wenige Denker_in-

nen ihren Widerspruch gegen diese Form der Gottesrede artikuliert: Missachtet

diese allzu menschliche Gefühlsrede nicht die fundamentale Differenz zwischen

Gott und Mensch, Schöpfer und Geschöpf? Verletzt diese Rede nicht die radikale

Andersheit Gottes? Sind das nicht alles nur Projektionen, die einem
aufgeklärten Glauben nicht standhalten? Liegt in der Rede von den Leidenschaften

Gottes vielleicht doch auch die religiöse Legitimierung der Gewalt begründet?
Es gibt machtvolle Gegenstimmen innerhalb der christlichen Theologie,

die diese legitimen Fragen immer wieder artikuliert haben und die Vorstellung
einer auf Reziprozität beruhenden Affizierbarkeit Gottes infrage gestellt
haben. Entsprechend wurde beispielsweise auf die aristotelische Tradition vom
unbewegten Beweger oder die stoische Philosophie, die die Apatheia als göttliche

Gefühlsunempfindlichkeit proklamiert, rekurriert. Dies gilt auch für viele

theologische Entwürfe der Reformationszeit und des 19. Jahrhunderts, die der

Bedeutung des Gefühls in der gelebten Religion einen hohen Stellenwert

einräumen, zugleich aber von der regungslosen Liebe und nicht affizierbaren Güte
Gottes sprechen.11

Im 19. Jahrhundert waren es Theologen und Religionstheoretiker wie

Friedrich D.E. Schleiermacher, Rudolf Otto und William James, die die

Gefühlsthematik im Zentrum der Religion situiert haben. Schleiermacher wandte

sich sowohl gegen die Gleichsetzung von Metaphysik und Religion als auch

gegen die Identifikation von Religion und Moral. In seinen Reden über die

Religion charakterisiert Schleiermacher die Religion als eine anthropologische

Gegebenheit sui generis. «Ihr Wesen ist weder Denken noch Handeln, sondern

10 Ebd., 132f. Nach Heschel ist das Pathos Gottes, das sich auch im Zorn und in der Ei¬

fersucht ausdrücken kann, jedoch keineswegs in Willkür, sondern vielmehr in Liebe und

Gerechtigkeit gegründet. Insbesondere die sittliche Gerechtigkeit versteht Heschel als

«Grundzug des Gottescharakters» (36). «Pathos und Ethos führen keine antinomische
Koexistenz, sondern gehen ineinander über.» (37) Folglich zeigt sich auch das göttliche Ethos
durch intime und emotional-aktive Teilnahme.

11 Dies ist ein weites theologiegeschichtliches Feld, dessen Konturen hier nur angedeutet
werden können.



142 Andrea Bieler

Anschauung und Gefühl»12 so lautet die berühmte Formel. In seiner Glaubenslehre

qualifiziert er dieses Gefühl als schlechthinniges Abhängigkeitsgefühl:
«Das Gemeinsame aller noch so verschiedenen Äußerungen der Frömmigkeit,
wodurch diese sich zugleich von allen andern Gefühlen unterscheiden, also

das sich selbst gleiche Wesen der Frömmigkeit, ist dieses, dass wir uns unser

selbst als schlechthin abhängig bewusst sind, oder, was dasselbe sagen will, als

in Beziehung mit Gott bewusst sind.»13 In der Gleichsetzung des menschlichen

Gottesbewusstseins mit dem Gefühl der schlechthinnigen Abhängigkeit geht

es um eine gefühlsbestimmte Wahrnehmung, die Gefühl, Deutung und Reflexion

miteinander verbindet.

«In Schleiermachers Konzeption des Zusammenhangs von Gefühl und

Religion lassen sich drei Komponenten unterscheiden: eine Gefühlskomponente

(Gefühl der schlechthinnigen Abhängigkeit), eine mit dieser Komponente
schon verschränkte Deutungs- bzw. Reflexionskomponente (Bewusstsein der

schlechthinnigen Abhängigkeit und Endlichkeit), eine auf die Sprache der

Tradition rekurrierende Deutungskomponente (Gott). Die Konzeption beinhaltet

schon spätere Konzeptualisierungen von religiöser Erfahrung als Synthese von
Erleben und Deutung und verweist auch schon auf die für den

Zusammenhang von Gefühl und Religion zentrale und noch weiter klärungsbedürftige

Fragestellung: nämlich auf die Frage nach einer angemessenen theoretischen

Beschreibung des Verhältnisses von Emotion und Kognition, Erleben

und Deuten, Gefühl und Interpretation im Kontext religiöser Erfahrung.»14

Schleiermacher greift somit bereits einen Sachverhalt auf, der auch in den

emotionstheoretischen Debatten des 20. und 21. Jahrhunderts eine wesentliche

Rolle spielen wird. Doch dazu gleich noch mehr.

Ich breche die kursorische Situierung der Gefühlsthematik innerhalb der

Theologie ab, um mich der Verortung des Themas in der Praktischen Theologie

zuzuwenden.

12 F.D.E. Schleiermacher: Über die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verächtern,

Stuttgart 1969, 35.

13 F.D.E. Schleiermacher: Der christliche Glaube (1830). Nach den Grundsätzen der Evange¬
lischen Kirche im Zusammenhange dargestellt, aufgrund der zweiten Auflage neu
herausgegeben von M. Redeker, Berlin 1960,23.

14 J. Hermann: Gefühl und Religion. Anmerkungen zur Aktualität eines zu wenig beachteten

Zusammenhangs, in: tà katoptri^omena. Das Magazin für Kunst, Kultur, Theologie, Ästhetik

(70) 2011, in: https://www.theomag.de/70/jh22.htm (abgerufen am 13.4.2018).



Gemischte Gefühle 143

Dabei möchte ich auf vier Aspekte zusteuern: das religiöse Deutungshandeln,
die Gefühlsarbeit in der Seelsorge, die religionsaffinen Phänomene und auf
den Zusammenhang von Gefühl und Ritual.

2. Gemischte Gefühle als Thema der Traktischen Theologie

In der Praktischen Theologie wird die gelebte Religion von Menschen

multiperspektivisch erkundet. Es geht um die Erforschung des religiösen
Deutungshandelns von Individuen und Kollektiven. Hier werden religiöse

Selbstverständigungsprozesse untersucht, in denen Identitäts-, Sinn- und

Kontingenzthematiken bearbeitet werden. In den religiösen Sinndeutungsbemühungen

geht es dabei immer auch um die narrative Repräsentation von
expressiven und subtilen Gefühlslagen, die das Empfinden, die Weltdeutung, das

Wünschen und Handeln von Menschen zum Ausdruck bringen.
Die Seelsorgetheorie befasst sich darüber hinaus auch mit der Reflexion der

unmittelbaren Gefühlsarbeit, die in der Seelsorge geschieht. Menschen suchen

Seelsorger_innen auf, wenn sie Trauer oder Wut über einen Verlust verspüren,

wenn sie von Dankbarkeit und Freude erfüllt sind, z.B. über die Geburt
eines Kindes und sich zugleich unter die Freude auch die Sorge um das

Neugeborene mischt. Menschen suchen Seelsorger_innen auf, wenn sie aufgrund
einer Krebsdiagnose zwischen Angst und Hoffnung hin und hergerissen sind.

«Allein schon aufgrund der Tatsache, dass Seelsorge eine Arbeit mit und in

Beziehungen ist, kann sich Seelsorge nur in, mit und unter der Wirkung von Gefühlen

ereignen und ist so verstanden immer Gefühlsarbeit.»15 Dabei treten Gefühle

eher selten in Reinform auf, sondern oft in Mischungsverhältnissen: Die Trauer

vermischt sich mit Erleichterung, Weinen mit Lachen, die Freude mit der

Sorge, die Angst mit der Hoffnung.
In der Seelsorgepraxis geht es entsprechend um zwei Dimensionen der

Gefühlsarbeit: um das Einüben eines empathischen Verhaltens insbesondere inmitten

ambivalenter Gefühlslagen und um die Kunst des Unterscheidens, die einen

selbstreflexiven Umgang mit den eigenen Gefühlslagen ermöglicht. Eine em-

pathische Grundhaltung ermöglicht der Seelsorgerin sowohl die kognitiven als

15 W Engemann: Das Lebensgefühl im Blickpunkt der Seelsorge. Zum seelsorglichen Um¬

gang mit Emotionen, in: Wege zum Menschen 61 (2009), H. 3, 271-286, (273). Vgl. weiter
ders.: Die emotionale Dimension des Glaubens als Herausforderung für die Seelsorge, in:

WzM 61 (2009), H. 3, 287-299.



144 Andrea Bieler

auch die emotional bestimmten Erlebnisinhalte, die sie beim Gegenüber
wahrnimmt, zu verbalisieren. Dabei kann es in zugespitzten Krisensituationen um
das Einüben einer pathischen Zeugenschaft gehen. Darunter verstehe ich eine

Präsenz, die sich in der mitfühlenden Anteilnahme an der Gefühlslage der

Ratsuchenden zeigt und die sich bewusst dem Problemlösungsmodus verwehrt.16

Wenn es allerdings um die Thematisierung von Schuldgefühlen geht, kann

der kritische Umgang mit dieser Gefühlslage angefragt sein, in der Seelsorge

Suchende in der Kunst des Unterscheidens unterstützt werden. Am Beispiel
der Schuldgefühle möchte ich kurz aufzeigen, worum es bei der Kunst des

Unterscheidens geht. Vier Formen des Schuldempfindens lassen sich

unterscheiden.17

An erster Stelle seien Schuldempfindungen genannt, die durch die Verletzung

einer Norm ausgelöst werden können. «Sie entstehen, wenn ein Mensch

eine für ihn geltende, im Über-Ich verankerte, Norm (im Handeln oder Denken)
übertritt. Voraussetzung dafür, dass ein Mensch diese Art von Schuldgefühlen

empfinden kann, ist, dass er gesellschaftlich geltende Normen internalisiert
hat und so zwischen <gut> und <böse>, <richtig> und (falsch) unterscheiden kann.

Charakteristisch für die Betroffenen ist der Konflikt zwischen individuellen

Wünschen und Bedürfnissen einerseits und gesellschaftlich geltenden Normen
und Wertvorstellungen andererseits.»18

Darüber hinaus gibt es Schuldempfindungen, die sich auf das eigene Selbstbild

beziehen. Diese entstehen, wenn Menschen erleben, dass sie hinter ihren

Idealvorstellungen von sich selbst zurückbleiben, z.B. im Hinblick auf das

eigene Verhalten und die Leistungserwartungen. Dann kann ein vages Gefühl,

versagt zu haben, das Lebensgefühl prägen und Menschen in ihrem Selbstwertgefühl

verunsichern, so dass sie mit dem ständigen Defizit ringen, mehr sein zu

müssen, um Anerkennung zu finden.

Zuzeiten ringen Menschen mit aussengeleiteten Schuldempfindungen, «die

sich auf die Angst beziehen, durch das eigene Verhalten die Beziehung zu ei-

16 Für die pathische Zeugenschaft ist es auch notwendig, dass die professionelle Kontrolle
der eigenen Gefühle der Seelsorgenden eingeübt wird.

17 Im Folgenden greife ich Unterscheidungen auf, die Ronja Rentz in ihrer Dissertation her¬

ausgearbeitet hat. Vgl. dies.: Schuld in der Seelsorge. Historische Perspektiven und

gegenwärtige Praxis, Praktische Theologie heute, Bd. 143, Stuttgart 2016.

18 Ebd., 357f.



Gemischte Gefühle 145

nem Anderen gefährdet oder gar zerstört zu haben, aus der Gemeinschaft mit
ihm bzw. aus einem weiteren Beziehungsnetz ausgeschlossen zu werden und

die Anerkennung der Mitmenschen zu verlieren. Charakteristisch für dieses

Schuldgefühl ist der Blick auf die Anderen, die bange Frage: Wie reagieren sie

auf mich? Wie werde ich jetzt von ihnen gesehen?»19

Schliesslich gibt es die empathischen Schuldempfindungen, die aus der

Einfühlung in das Leid eines anderen Menschen resultieren, das durch das

eigene Verhalten verursacht worden ist. Diese Form des Schuldempfindens
zeichnet sich dadurch aus, dass Betroffene versuchen, das Leid der verletzten

oder geschädigten Personen nachzuempfinden, die eigene Verantwortung
zu benennen und verschiedene Formen der Reparation anzustreben. Empa-
thische Schuldempfindungen werden jedoch oftmals unterdrückt. Sich

einzugestehen, das Leid eines anderen Menschen oder einer anderen Gruppe
mit verursacht oder zumindest nicht verhindert zu haben, ist ein schwieriges

Unterfangen. Dies gilt nicht nur in individueller, sondern auch in kollektiver
Flinsicht. Abwehr von Verantwortungsübernahme, Selbstvikdmisierung oder

die Inszenierung kollektiven Nichtwissens bzw. Vergessens stellen einige der

Abwehrstrategien dar, die ein empathisches Schulderleben erst gar nicht
aufkommen lassen. Man denke hier z.B. an die Nachkriegsgeneration in Deutschland

oder an die Mehrheit der weissen Bevölkerung in Südafrika, die das Ende

der Apartheid erlebt hat.

Diese vier Formen von Schuldgefühlen können unterschieden werden. Sie

zeigen sich als gelebte Phänomene häufig auch in Mischungsverhältnissen. So

beschreibt ein Mann in einem Seelsorgegespräch, dass bei einem Verkehrsunfall,

in den er verwickelt war, ein 14-jähriger junge zu Tode gekommen war.

Obwohl das Gericht seine Unschuld festgestellt hatte, plagten ihn Schuldgefühle

und zwar sowohl auf der Ebene der empathischen Schuldempfindungen

gegenüber den Eltern des toten Jungen als auch auf der Ebene der aussenge -

leiteten Schuldgefühle. Er war die ganze Zeit damit beschäftigt, sich zu

fragen, wie wohl seine Freund_innen ihn wahrnehmen und was sie nun von ihm
halten.

Die Kunst des Unterscheidens in der Seelsorge besteht entsprechend darin,
Menschen im Gespräch dazu zu verhelfen, selbst zu artikulieren, was sie mei-

19 Ebd., 357.



146 Andrea Bieler

nen, wenn sie von Schuldgefühlen sprechen und selbst zu evaluieren, inwiefern
diese angemessen bzw. realistisch sind oder nicht.

Neben der Seelsorge kommt in der Praktischen Theologie die kollektive

religiöse Praxis in den Blick, z.B. im rituellen Handeln der Kirche. Hier wird

sozusagen die Oberfläche der Religionspraxis erforscht, wie sie sich von ihrer

performativen Seite zeigt. Hier geht es um die Wahrnehmung und das Verstehen

der verschiedenen Gefühlsdimensionen rituellen Handelns. Zwei möchte

ich hervorheben: die Stimmungen und die ästhetischen Gefühle.

Unter ästhetischen Gefühlen werden diejenigen Gefühle gefasst, die sich

beispielsweise beim Hören eines Musikstückes oder beim Singen eines Chorales

im Gottesdienst einstellen. Sie beschränken sich dabei nicht nur auf
Wohlgefallen und Begeisterung, sondern können als gemischte, bittersüsse und auch

als negative Gefühle erlebt werden. Nicht selten tragen allerdings negative

Gefühlskomponenten zu einem insgesamt als schön empfundenen Erlebnis bei.2"

Zuzeiten erfüllen ästhetische Gefühle im Gottesdienst die Funktion einer

Amplifikation. Gefühle, die trauernde Menschen bereits in den Gottesdienst

mitbringen, werden bei der Rezitation eines Psalms intensiviert. So vermag
vielleicht die Rezitation von Psalm 69 in einer Trauerfeier dem rohen Schmerz

der Hinterbliebenen einen Ausdruck zu verleihen, der in der Öffentlichkeit

nicht unmittelbar zur Sprache gebracht werden kann. In Psalm 69 wird das

leibliche Empfinden von Bedrängnis und Bodenlosigkeit in eindringlicher Weise

zur Sprache gebracht: «Hilf mir, Gott, das Wasser steht mir bis zum Hals.

Ich bin versunken in tiefem Schlamm, wo kein Grund ist.» (Ps 69,2-3a).21

Stimmungen breiten sich in diffuser Weise als Befinden bei einzelnen

Personen aus. Sie zeigen sich in ihrer räumlichen Ausdehnung als Atmosphären,

von denen Gruppen von Menschen, z.B. eine Gottesdienstgemeinde, ergriffen

20 Der Begriff des ästhetischen Gefühls wurde von Kant eingeführt, der zwischen morali¬

schen und ästhetischen Gefühlen unterschied. Im Anschluss an Kant wurde das Konzept
verschiedentlich modifiziert. Die Frage, wie ästhetische Gefühle entstehen, ist noch nicht
hinreichend erforscht. Dieser Fragestellung widmet sich das Forschungsprojekt des Max-
Planck-Instituts für empirische Ästhetik, vgl.: https://www.aesthetics.mpg.de (abgerufen
am 14.3. 2018).

21 Ps 69,2-4: «Hilf mir, Gott, das Wasser steht mir bis zum Hals. Ich bin versunken in tiefem

Schlamm, wo kein Grund ist. In Wassertiefen bin ich geraten, und die Flut reisst mich fort.
Ich bin erschöpft von meinem Rufen, meine Kehle brennt, meine Augen ermatten, da ich
harre auf meinen Gott.»



Gemischte Gefühle 147

werden. Als tragender Grund für das eigene Befinden können sie auch Raum

für emotionale Dissonanzen bieten.

So wird beispielsweise im Advent in vielen christlichen Gottesdiensten das

rituell situierte Warten auf den Messias, auf die Geburt des Gotteskindes, in
eine gewisse Stimmung gehüllt sein: ein Warten in der Dunkelheit, in der Un-

gewissheit aber auf Hoffnung hin. Diese Stimmung kulminiert dann im
Weihnachtsfest im Fest der Freude als masslosem Flusserleben in der Erfahrung von
Licht, Liebe, Erfüllung und Befriedung. Dieses Flusserleben ist eingelassen in
den Gabentausch, der sich jenseits von Akkumulation und Kalkulation abspielt.

Wenn es gut geht, werden diese Stimmungen in der Weise, wie Christ_in-

nen den Advent und das Weihnachtsfest begehen, hervorgebracht, wenn die

Gemeinde beispielsweise gemeinsam singt: «Ich steh an Deiner Krippe hier,
oh Jesu Du mein Leben.»22 Und zwar deshalb, weil propositional das Zeugnis

von Weihnachten genau darauf abzielt: auf das freudige, in Licht getauchte
Vertrauen in die göttliche Macht, die in der Geburt des höchst verletzlichen

Christuskindes zum Vorschein kommt.

Wir wissen aber auch, dass diese Stimmungen manchmal schmerzvolle

Dissonanzen bei einzelnen Teilnehmenden produzieren, wenn die freudige

Stimmung auf das individuelle Gefühl von Einsamkeit trifft oder wenn die

Botschaft Friede auf Erden in krasser Diskrepanz zu den politischen Nachrichten

steht, die wir empfangen.
Interessanterweise ist diese Dynamik der gemischten Gefühle m.E. in den

biblischen Texten selbst präsent. Im Matthäusevangelium wird von den

sogenannten Weisen aus dem Morgenland erzählt, die Geschenke bringen, um
dem Neugeborenen zu huldigen. Diese Szene ist aber schon eingelassen in
die Schatten, die die Pläne des Königs Herodes vorauswerfen, nämlich den

drohenden Kindermord, eine Gefahr, die das neugeborene Gotteskind gleich

zu Beginn seines Lebens in ein Flüchtlingskind verwandelt (Mt 2,1-16). Das

Weihnachtsfest und sein Nachhall gewinnt seine spannungsvolle Dynamik im
Horizont der gemischten Gefühle; dieser Horizont stellt für die Weihnachtspredigt

eine produktive Herausforderung dar. Diese Dynamik speist sich aus

den biblischen Texten und der Botschaft vom Frieden in einer gewaltvollen
Welt, die im Weihnachtsgottesdienst ihren Ort hat.

22 Reformiertes Gesangbuch, Basel/Zürich 1998, Nr. 402.



148 Andrea Bieler

Neben den ritualwissenschaftlichen und homiletischen Fragestellungen,
die sich an die Gefühlsthematik binden, beschäftigt sich die Praktische Theologie

in kulturhermeneutischer Perspektive mit der Frage, inwiefern Religion

jenseits ihrer institutionellen Verfasstheit in kulturellen Prozessen wirksam ist.

In kulturhermeneutischer Perspektive wird dann beispielsweise die Frage
bearbeitet, wie die grossen Mythen der jüdisch-christlichen Tradition, die von
der Verwandlung der Gewalt, von Erlösung und Neuschöpfung erzählen, in
verwandelter Form an anderen Orten implizit oder explizit wirksam sind. Diese

Forschungen führen ins Kino, in die Literatur oder auf den Fussballplatz.
Aber auch die religiöse Grundierung politischer Konflikte kann hier in den

Blick kommen. Flier werden dann medienwissenschaftliche Forschungen

interessant, die beispielsweise die Gefühlsmaschinerie analysieren, die bei der

Rezeption von Kinofilmen in Gang gesetzt wird.23

In allen drei Orientierungen der Praktische Theologie, also im Hinblick auf
die Subjektorientierung in der Seelsorge, die rituelle Gestalt kirchlichen
Handelns sowie die religionsaffinen Phänomene in der Popkultur bzw. im Raum

des Politischen, ist die Gefühlsthematik auf unterschiedliche Weise virulent.
Inzwischen sollte deutlich geworden sein, dass sich die Praktische Theologie

nicht allein an Paradigmen der Textdeutung ausrichten kann, sondern

Phänomene wie die leibliche Situiertheit der Gefühle, ihre ästhetische Dimension

sowie das Raum- und Stimmungserleben als Medien in den Blick nehmen

muss, durch die hindurch religiöses Erleben und seine Deutung ihre jeweilige
Gestalt gewinnen.

Im Anschluss an diesen kursorischen Uberblick über die Verortung des

Gefühlsthemas in den unterschiedlichen Feldern der Praktischen Theologie
wird es Zeit, den Begriff des Gefühls näher zu bestimmen, um zu genaueren
Phänomenbeschreibungen zu gelangen.

3. Oszillierende Gefühlswelten: Vhänomenologische Unterscheidungen

Im Folgenden soll der Begriff des Gefühls als Sammelbegriff für das gesamte
affektive Feld gebraucht werden: also für Empfindungen, Stimmungen und

Emotionen. Stimmungen haben keine eindeutige intentionale Ausrichtung und

haben entsprechend einen eher diffusen Weltbezug. Oftmals sind sie länger

23 Vgl. z.B. D. Zillmann: Cinematic Creation of Emotion, in: J.D. Anderson / B. Fisher (Hg.):

Moving Image Theory: Ecological Considerations, Carbondale 2004.



Gemischte Gefühle 149

andauernd als Gefühle. Sie färben die Weltwahrnehmung in ihrer Ganzheit. So

sprechen wir beispielsweise von einer düsteren oder einer freudigen Stimmung.

Empfindungen sind Gefühle, die am Körper haften, wie z.B. der Schmerz, die

Lust und das Kälteempfinden. Emotionen sind Gefühle, die auf ein Objekt
bezogen sind und die eine Weltwahrnehmung und ein Werturteil implizieren.
Der Ekel, der Neid, das Schuldgefühl sind Emotionen, die einen vitalen

Objektbezug aufweisen. Am Beispiel des Schuldgefühls habe ich bereits versucht,
verschiedene Objektbezüge aufzuzeigen. Im heuristischen Interesse ist es

hilfreich, Stimmungen, Empfindungen und Emotionen zu unterscheiden, um
dann die unterschiedlichen Konstellationen und die dynamischen
Mischungsverhältnisse, in denen diese Aspekte ineinandergreifen und aufeinander einwirken,

genauer beschreiben zu können.

Darüber hinaus werden in den Gefühlstheorien nicht nur die soeben

dargestellten Gefühle beschrieben, sondern auch Haltungen und Dispositionen
unter die Lupe genommen.24 Ein Beispiel: Die Seelsorgerin, die sowohl an ihrer

Empathiefähigkeit als auch an ihrer Differenzsensibilität arbeitet, erwirbt sich

eine bestimmte Gesprächshaltung, die für ihre Professionalität unabdingbar ist.

So wird sie es beispielsweise unterlassen, zu betonen, bestimmte Dinge auch

schon so oder so ähnlich erfahren zu haben. Ein Verfassungsrichter hingegen
sollte m.E. eine gewisse Apatheia-Haltung kultivieren, eine Art Coolness, und
sich nicht von populistischen Aufwallungen bewegen lassen, sondern in einer

ruhigen Beharrlichkeit auf die Bedeutung der Verfassung, der Gewaltenteilung,

und die rechtsstaatlichen Mechanismen, mit denen politische Konflikte
bearbeitet werden, etc. hinweisen.

Grundsätzlich kann festgehalten werden, dass sich die Emotionsforschung
in den vergangenen Jahrzehnten zu einem transdisziplinären Feld entwickelt

hat, in dem sich sowohl die Sozial- und die Naturwissenschaften als auch die

Geisteswissenschaften engagieren. Dieses Feld umfasst ein weites Spektrum an

Theorien. Auf der einen Seite stehen die kognitivistischen Ansätze, die Gefühle

vorrangig als Akte der Einschätzung oder Bewertung einer bestimmten
Situation verstehen. Ein Gefühl ist dementsprechend ein Zusammenwirken von
Überzeugung und Wunsch, oder beliefund desire. Entsprechend würde gelten:

24 Vgl. im Hinblick auf die Differenzierungen H. Hastedt: Gefühle. Philosophische Bemer¬

kungen, Stuttgart 2009, 11-25, sowie Chr. Demmerling / H. Landweer: Philosophie der

Gefühle. Von Achtung bis Zorn, Stuttgart/ Weimar 2007, 1-34.



150 Andrea Bieler

Weil ich glaube oder urteile, dass Gott sich wie eine sorgende Mutter den

Menschen zuwendet, fühle ich mich geborgen.
Das Verhältnis von Kognition und Emotion wird innerhalb des Forschungsspektrums

in zwei entgegengesetzten Richtungen bestimmt: Die Vernunft kann

auf die Gefühle einwirken oder umgekehrt: Gefühle haben einen Einfluss auf
die Rationalität. Diese Verhältnisbestimmung kann in einer schwachen oder

einer starken These vorgetragen werden. In der schwachen Version wird
behauptet: Mit rationalen Mitteln kann auf Gefühle eingewirkt werden; hier geht
es um potentielle Einflussnahme. Die starke These lautet: Rationales Handeln

bringt gewünschte Gefühle hervor und unterbindet unerwünschte; in diesem

Fall wird die faktische Wirkung postuliert.25 Das leiblich-körperliche Erleben

wird in diesem Konzept dann eher als Randphänomen eingestuft.
Am anderen Ende des Spektrums stehen die Theorien, die sich auf die

körperliche Dimension des Fühlens fokussieren. Eine klassische Position in
diesem Sinne hat William James bereits im 19. Jahrhundert formuliert: Wir
zittern nicht, weil wir uns vor einem Löwen fürchten. Stattdessen gilt: Wir zittern,
und das ist es, was wir als unsere Furcht erleben.26 Emotionen in diesem Sinne

verstanden sind nichts anderes als Empfindungen von physischen Veränderungen.

Problematisch an dieser Theorie des Fühlens ist, dass sie keine Differenzierung

hinsichtlich der Objekte zulässt (z.B. Schlange oder Löwe). Auch fehlt
die nötige Differenzierung zwischen Empfindungen als Körperphänomenen,
wie etwa dem Erröten bei der Scham und dem leibeigenen Spüren, das sich in
der Bewegungssuggestion: ich möchte im Erdboden versinken, oder

zusammenschrumpfen, oder unsichtbar werden, zeigt.

Für die Praktische Theologie ist nun das Gespräch mit verschiedenen

Strömungen der Phänomenologie interessant, in denen versucht wird, die

Kompatibilität beider Dimensionen, also der leiblichen und der kognitiven, zu

beschreiben. Wird nur ein Aspekt in den Vordergrund gerückt, entsteht eine

Form von Reduktionismus, die den Gefühlsphänomenen im Feld gelebter
Religion nicht gerecht wird.

Entsprechend wird in diesen Ansätzen von leiblichen Intentionen, gefühlten

Evaluationen, affektiver Wahrnehmung oder affektiver Intentionalität

gesprochen.

25 Demmerüng / Landweer: Philosophie der Gefühle (Anm. 24), 11.

26 W James: What is an Emotion?, in: Mind 9 (1884), 188-205.



Gemischte Gefühle 151

Im Folgenden möchte ich einen Ausschnitt aus einer phänomenologischen
Theorie vorstellen, die die leibliche Verankerung von Emotionen zu beschreiben

versucht.

Der Philosoph und Psychiater Thomas Fuchs schlägt in seinem Ansatz vor,
Emotionen unter den Aspekten der affektiven Intentionalität, der leiblichen

Resonanz sowie ihrer Handlungstendenz zu betrachten.27

Gefühle beinhalten eine affektive Intentionalität, d.h. sie beziehen sich auf

Ereignisse, Objekte oder Personen. Entsprechend sind sie als affektive Response

auf verschiedene, als bedeutungsvoll erfahrene Ereignisse, Personen oder Dinge

zu verstehen. Diese Antworten sind körperlich situiert und stellen Wahrnehmungen

von Qualitäten oder Relevanzen einer Situation dar. Personen oder

Situationen erscheinen uns als kühl oder warm, freundlich oder bedrohlich.

Diese Wahrnehmung schliesst eine gewisse Evaluation ein, darf jedoch nicht
im Sinne reiner Kognition oder propositionaler Uberzeugungen verstanden

werden, schliesslich sind wir in Emotionen immer selbst betroffen. In der

affektiven Intentionalität entfaltet sich sowohl ein Welt- als auch ein Selbstbezug:
nämlich etwas zu fühlen und sich selbst zu fühlen.

Emotionen haben eine leibliche Resonanz; der Leib kann entsprechend als

höchst sensibler Resonanzkörper verstanden werden. So kann man beispielsweise

«Trauer als eine Spannung um die Augen empfinden, als eine Tendenz

zu weinen, als einen Kloß in der Kehle, eine Beengung in der Brust, einen

Krampf im Bauch, oder auch generalisiert als eine sinkende Tendenz oder eine

schmerzliche Welle, die sich über den ganzen Körper ausbreitet.»28

Fuchs unterscheidet hinsichtlich der leiblichen Resonanz zwei Komponenten:

die zentripetale oder affektive Komponente sowie die zentrifugale oder

emotive Komponente. Die affektive Komponente bezieht sich darauf, dass

man von einem Ereignis bewegt oder berührt wird. Diese Affektion ist immer
leiblich vermittelt. Die emotive Komponente beschreibt die Handlungstendenz,

die der Emotion innewohnt. Gefühle beinhalten entsprechend immer
eine Feedbackschleife zwischen Affektion und Emotion.29

27 Vgl. Th. Fuchs: Verkörperte Emotionen — Wie Gefühl und Leib zusammenhängen, in:

Psychologische Medizin 25 (2014), H. 1, 13-20. Die folgenden Ausführungen beziehen
sich massgeblich auf Fuchs' Ansatz.

28 Ebd., 15.

29 Vgl. ebd., 16.



152 Andrea Bieler

Leibempfindungen werden so zum Medium der affektiven Intentionalität;
dabei kann sich das emotionale Erleben verstärken. So kann das Leibempfinden

der brennenden Scham, das sich im Erröten des Gesichtes zeigt, das

Erleben der Demütigung oder der Peinlichkeit in einer Situation noch verstärken.

Das eigene Herz schlagen zu hören, kann die empfundene Angst noch

intensivieren. Diese Beispiele demonstrieren, dass es so etwas wie ein embodied

appraisal von gegebenen Situationen gibt, also eine Beurteilung, die leiblich si-

tuiert ist.

Thomas Fuchs resümiert: «Der fühlende und bewegliche Leib ist das

Medium, durch das wir emotional auf die Welt bezogen sind, oder mit anderen

Worten, Gefühle sind leibliche Gerichtetheiten auf wahrgenommene affektive
Valenzen.»30

Gefühle implizieren auch Bewegungs- bzw. Handlungstendenzen. Wer sich

fürchtet, erlebt nicht nur einen erhöhten Herzschlag, sondern auch das

Bedürfnis zu fliehen. Wer sich schämt, errötet nicht nur, sondern möchte sich

vielleicht verstecken oder zumindest die Macht der Blicke der Anderen auf
das eigene Selbst und den eigenen Körper entmächtigen. Entsprechend wird
er oder sie die Augen schliessen, die Hände vor das Gesicht halten oder sich

wegdrehen. Fuchs spricht davon, dass Emotionen auch Aktionsbereitschaften

beinhalten, die in vier basale Emotionsbewegungen unterschieden werden

können:

«1. Bewegung des Selbst zum Anderen hin (z.B. in der Zuneigung, der Trauer),
2. Bewegung des Anderen zum Selbst (z.B. Begehren, Gier),
3. Bewegung des Anderen weg vom Selbst (z.B. Ekel, Wut) und
4. Bewegung des Selbst vom Anderen weg (z.B. Furcht).
Diese vier Grundbewegungen sind verknüpft mit den Gesten des Gebens, Erhaltens,
Entfernens und Fliehens. Ebenso sind sie verbunden mit einem leiblichen Empfinden
von Ausdehnung oder Zusammenziehung, Entspannung oder Spannung, Offenheit
oder Beengung. So empfindet man in der Wut eine Tendenz zur Expansion oder zum
Vordringen auf ein Objekt, das man Wegstoßen möchte.»31

Der Philosoph Hermann Schmitz hat den Zusammenhang von Leib- und

Raumempfinden in seiner dynamischen Qualität intensiv untersucht. Er
verweist darauf, dass die Bewegungstendenzen, die den Emotionen innewohnen,

30 Ebd., 15.

31 Ebd.



Gemischte Gefühle 153

sich nicht unbedingt im physikalischen Raum zeigen müssen, sondern vielmehr

im gefühlten und erlebten Raum ihren Ausdruck finden. Gerade dort werden

sie aber nicht minder intensiv erlebt.32

In der Begegnung zwischen Menschen werden dann zwei Kreise verkörperter

Affektivität so miteinander verknüpft, dass sich beide stetig modifizieren.
So wird die jeweils erlebte eigenleibliche Resonanz um den Raum der

zwischenleiblichen Resonanz vergrössert. Dabei kann es zu gegenläufigen
Reaktionen kommen: auf die expandierende Wut reagiert das Gegenüber vielleicht

mit Rückzug, während das Lächeln einer Person eine gleichsinnige Resonanz

erzeugt, dann wird zurückgelächelt. Diese Form der zwischenleiblichen
Kommunikation zu verstehen, stellt eine Herausforderung für die religiöse
Kommunikation dar.

4. Ausblick ins Ungewisse

Eine phänomenologisch ausgerichtete Gefühlstheorie bietet der Praktischen

Theologie ein hilfreiches Instrumentarium an, den Gefühlsraum im Hinblick
auf die gelebte Religion differenzierter zu erkunden und zu verstehen. Dabei

habe ich insbesondere die Frage nach der leiblichen Situiertheit von Gefühlen

in den Blick genommen und wie diese verbunden ist mit der kognitiven
Dimension. Dieser Zugang ist auch theologisch relevant für die Entwicklung
einer inkarnatorisch orientierten Theologie, die den Phänomenen der Affizier-
barkeit und der zwischenleiblichen Resonanz sowohl im Hinblick auf die

zwischenmenschlichen Dynamiken als auch mit Blick auf die Gotteslehre
nachgehen möchte. Dass Gefühle häufig als gemischte Gefühle auftreten, habe ich

versucht zu verdeutlichen mit Blick auf die biblische Rede von den Gefühlen

Gottes, auf die Gefühlsarbeit in der Seelsorge und auf die Stimmungen und

ästhetischen Gefühle im rituellen Kontext.
Ein weiteres Mischungsverhältnis, dass mich auch beschäftigt, ist dabei

nicht zur Sprache gekommen, nämlich das Changieren zwischen emotionalem

Verstehen und Nicht-Verstehen im interkulturellen Kontext. Dieses Changieren

wirft uns immer wieder zurück auf die Grenzen unseres emotional-kognitiven

Verstehens. Hierzu zum Schluss ein Eindruck von einer Begegnung.

32 H. Schmitz: Der Leib, Berlin/Boston 2011, 121-128. Vgl. hierzu auch A. Bieler: Verletz¬

liches Leben. Horizonte einer Theologie der Seelsorge, Arbeiten zur Pastoraltheologie,

Liturgik und Hymnologie, Bd. 90, Göttingen 2017, 141-143.



154 Andrea Bieler

Im November 2017 hatte ich im Rahmen einer Konsultation zum Thema

Aufarbeitung von historischen Traumata die Möglichkeit, ein Versöhnungsprojekt
der reformierten Kirche in Ruanda zu besuchen. Wir fuhren nach Remera,

einem Dorf, das etwa eine Autostunde von Kigali entfernt liegt. Während des

Genozides in Ruanda haben sich in diesem Dorf fast alle Hutu-Männer und

auch eine Frau an der Ermordung der Tutsi beteiligt. Opfer und Täter waren
alle getaufte Christ_innen. Kinder, Frauen und Männer, die in der Nachbarschaft

wohnten, starben im Blutrausch. Auf diese Explosion von Hass und

Aggression folgte Jahre später ein Versöhnungsprogramm, das die Regierung

aufgelegt hatte und dem sich die reformierte Kirche in Ruanda angeschlossen
hat. Die Mörder wurden nach einigen Jahren sukzessive entlassen und gingen
in ihre Dörfer zurück. Sie wurden verpflichtet, den zurückgebliebenen Familien

— Frauen und Kindern — beim Wiederaufbau der zerstörten Fläuser und

beim Kühe melken zu helfen. Dies waren erste Schritte auf dem Weg der

Reintegration der Täter in die Gemeinschaft. Heute leben die Menschen wieder

Tür an Tür miteinander.

Am 27. November 2017 sitze ich mit Menschen aus dieser Gemeinde

zusammen, Täter neben Opfer, Opfer neben Täter sitzen sie da aufgereiht auf
Bänken zusammen. Eine Frau, die im Juni 1994 sieben Jahre alt war und bei der

Ermordung ihres Vaters zusehen musste, stillt ihr Neugeborenes. Heute sitzt
sie neben dem Mörder ihres Vaters und stillt ihr Kind. Sie beginnt zu erzählen

von ihren Erfahrungen, dem was sie erlitten hat und wie sie ihr Leben nach

dem Genozid versteht. Und sie erzählt andeutungsweise von den gemischten
Gefühlen, mit denen sie Tag für Tag umgehen muss.

Beim Zuhören merke ich, dass hier vieles als eingeübtes Skript vorgetragen
wird. Ein Skript, so denke ich mir, das auch von einem staatlichen und einem

kirchlichen Versöhnungsnarrativ und dem darin implizierten Imperativ getragen

ist. Zumindest vieles von dem, was erzählt wird, hört sich so an. Ist es das,

was einer weissen Europäerin, die zu Besuch kommt, berichtet wird?

Während ich da sitze und zuhöre merke ich zugleich, dass meine Empathie-
fähigkeit schnell an ihre Grenzen kommt. Ich kann nicht nachfühlen, wie das

sein muss, so nebeneinander zu sitzen und neben dem Mörder meines Vaters

mein Kind zu stillen. Ich kann den Weg nicht nachvollziehen, den diese

Menschen miteinander gegangen sind. Aber ich möchte gern etwas mehr verstehen,

von dem, was sich hier abspielt.



Gemischte Gefühle 155

Abstract
Der Beitrag diskutiert die Bedeutung der Darstellung gemischter Gefühlen in der
biblischen Gottesrede und fragt nach der Relevanz der anthropopathischen Gottesrede
für die Theologie insgesamt. Im Hinblick auf die praktisch-theologische Situierung
des Themas kommen vier Aspekte in den Blick: das religiöse Deutungshandeln, die

Gefühlsarbeit in der Seelsorge, religionsaffine Phänomene in der Populärkultur sowie
der Zusammenhang von Gefühl und Ritual. Die phänomenologische Gefühlstheorie
im Anschluss an Thomas Fuchs erschliesst für die praktisch-theologische Reflexion
des Themas neue Horizonte.

Andrea Bieler, Basel


	Gemischte Gefühle : praktisch-theologische Erkundungen

