Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 73 (2017)

Heft: 4

Artikel: Barth, Luther und die Lutheraner : Anmerkungen zu einer
spannungsvollen Beziehung

Autor: Gockel, Matthias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877628

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877628
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Barth, Luther und die Lutheraner

Anmerkungen zu einer spannungsvollen Bezichung

«Karl Barths dogmatisches Denken gleicht einem weiten Raum, den er der
gegenwartigen Theologie und Kirche |[...] erschloss. Auch seine Kritiker ste-
hen und bewegen sich in diesem Raume. Manchem schien es zuweilen, als
wirde Barth sich selbst in ihm verlaufen. Er tat es nicht. Finden wir uns in ihm
zurecht?!

Mit dieser Frage beendete der lutherische Theologe Gerhard Gloege vor
51 Jahren seine kritische Wiirdigung der Pridestinationslehre Karl Barths. Die
folgenden Ausfihrungen® nchmen das Bild von dem weiten, durch Barth er-
schlossenen Raum auf. Sie erkunden einen Teil dieses Raums und stellen das
spannungsvolle Beziehungsdreieck, das mit den Stichworten «Barth», «Luther
und «die Lutheraner» bezeichnet wird, in den Mittelpunkt. Dabei konzentrie-
ren wir uns hauptsichlich auf Barths eigene Position, die er, wie so oft, im
direkten und indirekten Gesprich mit anderen Theologen und Zeitgenossen
entwickelte.” Der erste Teil beleuchtet zwei theologiegeschichtliche Stationen,
der zweite Teil widmet sich dem ftr unser Thema zentralen Topos «Evangeli-
um und Gesetz». Am Schluss steht eine Ubetlegung zur Deutung des Verhilt-
nisses von Barth und Luther.

1 G. Gloege: Zu Karl Barths Pridestinationslehre (1956), in: ders.: Heilsgeschehen und Wel.
Theologische Traktate, Bd. 1, Géttingen 1965, 77-132 (132).

2 Erweiterte Fassung eines 6ffentlichen Vortrags im Rahmen einer Veranstaltung des Kar/
Barth-Zentrums an der Universitit Basel am 12. Mai 2017, die unter dem Titel «Die Autoritit
des Wortes Gottes und die Autorititen dieser Welt. Karl Barths Lutherdeutungy stattfand.

3 Grundlegende Fragen von Barths Luther-Interpretation im engeren Sinn sind unter luthe-
rischen Theologen bis heute umstritten. Wihrend fiir B. Lohse der «alte Luther» (seit 1530)
bei keinem anderen Theologen der Neuzeit eine so wichtige Rolle spielte wie bei Barth,
meinte G. Ebeling, dass Barths Kenntnis der spateren Schriften Luthers beschrinkt blieb
(G. Ebeling: Uber die Reformation hinaus? Zur Luther-Kritik Karl Barths, in: Zur Theo-
logie Karl Barths. Beitrige aus Anlass seines 100. Geburtstags. ZThK, Betheft 6 [1986],
33-75 (38 Anm. 21]). Ebelings Behauptung, Barth habe sich nie mit Luthers Disputationen
nach 1533 beschiiftigt ist indes leicht widerlegbar (vgl. K. Barth: Die Kirchliche Dogmatik,
Bd. IV/1, Zollikon-Zirich *1960, 582). Vgl. zur Gesamtthematik E. Maurer: Barth-Rezep-
tion bei lutherischen Theologen in Deutschland, in: M. Leiner/M. Trowitzsch (Hg,): Karl
Barths Theologie als europiisches Ereignis, Gottingen 2008, 367-386.

ThZ 4/73 (2017) S. 358-380



Barth, Luther und die TLutheraner 359

1. Zwei theologiegeschichtliche S tationen
1.1. 1914
Zwischen 1906 und 1908 studierte Karl Barth in Deutschland. Besonders be-
eindruckt war er von Adolf (von) Harnack in Berlin und Wilhelm Herrmann
in Marburg, Harnack und Herrmann galten, jeder auf seine Weise, als liberale
oder moderne Theologen. Zudem waren beide Lutheraner, die der konfessio-
nell-lutherischen Theologie eher distanziert gegeniiber standen.

In Barths erster grosserer Verotfentlichung aus dem Jahr 1909, «Moderne
Theologie und Reichsgottesarbeit», benannte er seine damalige Grundhaltung:
«[W]er Schiiler, nicht blof3 Schulbube gewesen ist, als er bei Herrmann oder
Harnack seine Kollegienhefte fiillte, fiir den stehe die Wissenschaft nicht fern-
ab des wirklichen Lebens, sondern sei vielmehr «ein Anwendungsfall seiner
sittlichen Aufrichtigkei*.

Finf Jahre spiter, im August 1914, war es im L.and der theologischen Leh-
rer Barths vorbei mit dem menschenfreundlichen Klang, der die Rede von der
«sittlichen Aufrichtigkeit» umgab. Denn nun ging es um vermeintlich héhere
Werte, an die kein ethischer Humanismus heranreichen durfte, vor allem um
das «Sein oder Nichtsein» deutscher Macht, Stirke und Kultur, die es mit allen
Mitteln zu verteidigen galt: «Auf! Zu den Watfen! Gott will esh» Jedes Schwan-
ken und Zogern war «Verrat am Vaterland»’.

So hatte es Harnack seinem Kaiser Wilhelm II. vor-geschrieben, und so
wurde es von diesem am 6. August 1914 in seinem Aufruf «An das deutsche
Volkl» proklamiert. Die Verbindung von militirischer und religioser Mobil-
machung war deutlich: «Wir werden uns wehren bis zum letzten Hauch von
Mann und Ross. [...] Vorwirts mit Gott, der mit uns sein wird, wie er mit den

Vatern warly’

4 K. Barth: Moderne Theologie und Reichgottesarbeit (1909), in: ders.: Vortrige und kleine-
re Arbeiten 1905-1909 (GA 21) , hg.v. H.-A. Drewes, Ziirich 1992, 334-366 (346).

5 Zitdert nach Axel von Harnack: Der Aufruf Kaiser Wilhelm IT. beim Ausbruch des Ersten
Weltkrieges, Die Neue Rundschau 64 (1953) 612-620 (615).

6 Am 1. August 1914 unterzeichnete Wilhelm II. den Mobilmachungsbefehl, dem sich am 4.
August der Reichstag anschloss, und am 6. August erschien der kaiserliche «Aufrufy. Har-
nack hatte am Abend des 4. August, unter dem Eindruck der Reichstagsitzung, bei der er
als Zuschauer anwesend war, einen Entwurf fiir diesen Aufruf verfasst. Den Slogan «Gott
will esh» liess Wilhelm II. beiseite.

7 Zitiert nach Harnack: Der Aufruf (Anm. 5), 617. Der kaiserliche Aufruf tberging die
«kraftvolle Fairbung» und den «kostbaren Gehalt, die in den religiésen Passagen des Ent-



360 Matthias Gockel

Karl Barth hingegen erlebte laut eigener Auskunft eine «arge Gotterdim-
merungy, als er sah, «wie Religion und Wissenschaft, Kunst und personliche
Kultur [...] restlos sich in geistige 42 cm Kanonen»® verwandelten. Als Bei-
spiele fiir diese Verwandlung nannte er neben Harnack und Herrmann den
Jenaer Philosophen Rudolf Eucken, auf dessen Anregung hin 1918 die Luther-
Gesellschaft gegriindet wurde, sowie seinen Marburger Mentor Martin Rade
(1857—-1940), den langjihrigen Herausgeber der protestantischen Publikums-
zeitschrift Die Christliche Welt. Barth weigerte sich insbesondere, in die weit ver-
breitete Inanspruchnahme Gottes fiir die nationalen Kriegsziele einzustimmen.

Rade war wie Harnack und Herrmann ein liberaler Lutheraner, der zum ILu-
therjahr 1883 eine dreibindige Lutherbiographie vertasst hatte. Ob er tatsich-
lich in Barths Reihe der «geistigen 42 cm Kanonen» passte, sei dahingestellt.
Immerhin wurde er in den ersten Kriegsmonaten von nationalistischen Krei-
sen in Deutschland angefeindet, als er im Chor der religiésen Mobilmachung
massigende Tone anschlug,’

Am 31.8.1914 berichtete Barth seinem fritheren Mentor, dass es thn be-
sonders traurig stimme, wie «in ganz Deutschland Vaterlandsliebe, Kriegslust
und christlicher Glaube in ein hoffnungsloses Durcheinander' gerieten. Barth
selber bewertete den Krieg als Konsequenz menschlicher Verfehlung und Zei-
chen des Gerichts Gottes; er vertrat eine internationalistische Haltung, die
sensibel blieb fiir das bekannte Phinomen, dass die Menschen in den krieg-
fiihrenden Staaten von ihren Regierungen gegeneinander aufgehetzt werden."

wurfs von Harnack lagen — «nicht weil es dem Kaiser an religisem Empfinden mangelte
oder ihn die hier angeschlagenen T6ne nicht bertihrten», sondern «wohl aus Riicksicht auf
die Millionen sozialdemokratischer Arbeiter, die dem Staatskirchentum fremd, ja ableh-
nend gegentber standen und mit solchen Worten nicht mehr ansprechbar waren» (a.a.0.,
619). Zu Harnacks Haltung in den ersten Kriegsmonaten vgl. Chr. Nottmeier: Adolf von
Harnack und die deutsche Politik 1890-1930. Eine biographische Studie zum Verhiltnis
von Protestantismus, Wissenschaft und Politik (BHTh 124), Ttubingen 2004, 378-403.

8 Karl Barth an Willy Spoendlin, 4.1.1915, unvertffentlicht, Original im Karl Barth-Archiv
(KBA 9215.0002). Barth erkannte, dass die «Mobilmachung des Geistes» auch in anderen
kriegfithrenden Nationen stattfand. Er meinte allerdings, sie sei nirgends so «akzentuiert»
und gegeniiber den neutralen Staaten so «aufdringlich» gewesen wie in Deutschland (ebd.).

9 Vgl Chr. Schwobel: Einleitung, in: Karl Barth—Martin Rade: Ein Briefwechsel, hg.v. Chr.
Schwobel, Gutersloh 1981, 9-56 (30f); dazu H. Ruddies: Karl Barth und Martin Rade. Ein
theologisch-politischer Briefwechsel, EvTh 44 (1984) 298-306.

10 Katl Barth an Martin Rade, 31.8.1914, in: Barth-—Rade Briefwechsel (Anm. 9), 96.

11 Vgl seine Predigten vom 26.7. und 23.8.1914 (K. Barth, Predigten 1914 [GA 5], hg. v. U.



Barth, Luther und die Lutheraner 361

Die angemessene christliche Antwort konnte fiir Barth nur «der unbedingte
Protest gegen den Krieg Gberhaupt und gegen all das Menschliche, was thn
herbeigefuhrt han'?, sein. Er habe aus dem Studium vieler Schriften und Re-
den den Eindruck gewonnen, dass die Deutschen sich in besonderer Weise
von Gott beauftragt fuhlten und meinten, «mit gutem Gewissen schiel3en und
brennen»" zu dirfen. Diese Bewertung machte er daran fest, dass Rade in der
Christlichen Welt Luthers Schrift «Ob Kriegsleute auch in seligem Stande sein
koénnen» (1526) wieder abgedruckt und als «deutsche Grundschrift frommer
Kriegsfertigkeitr'* bezeichnet hatte. Barth konnte Luthers Schrift im Zusam-
menhang dieser Instrumentalisierung nur als eine «Mischung von Naivitit und
Sophisterei»'® wahrnehmen.

Barth war sich mit Rade darin einig, dass Gottes Wille und die Wirklichkeit
der Welt aufeinander zu beziehen seien. Aber er sah in der Art und Weise, wie
dies geschah, einen deutlichen Gegensatz zwischen beiden Parteien. Er mein-
te, dass Gottes Vorsehung auch 7otz der menschlichen Verwirrungen Gutes
hervorbringe. Rade und andere deutsche Lutheraner dagegen identifizierten
Gottes Wollen mit dem Weltgeschehen und verorteten es dabei wie selbstver-
standlich vor allem auf zhrer Seite des Konflikts. Sie betrachteten die Ehre der
Nation als h6chstes Gut und wiesen Gott und der Religion die Aufgabe zu, das
deutsche Volk fiir die Verteidigung dieser (vermeintlichen) Ehre mit einem «fes-
ten Herz auszustatten. Barth betonte, dass es sich fiir ihn in erster Linie nicht
um einen politischen Gegensatz, sondern um einen religios-theologischen Ge-
gensatz handelte: «<noch nie ist mir so klar gewesen wie jetzt, wie recht Luther
hatte, als er unserem Zwingli das Wort vom «andern Geist sagte»'*

Einen Monat spiter vertiefte Barth seine Diagnose und bekannte pars pro
foto fir die deutschsprachigen Schweizer Theologen seine Erschiitterung: «Es
ist uns Allen unendlich wehmutig ums Herz, wenn wir an [...] das Deutschland

und J. Fahler, Ziirich #1999, 388f. und 430ff.).

12 Barth an Rade, 31.8.1914 (Anm. 10), 96.

13 A.a.0, 97. Der besondere Auftrag des «deutschen Volks» wurde auch in Harnacks Fnt-
wurf fir den Kriegsaufruf Wilhelm II. erwihnt: «Gott der Herr hat das deutsche Volk
erschaffen, damit es den Beruf auf Erden erfiille, zu dem Er es verordnet hat» (zitiert nach
Harnack: Der Aufruf [Anm. 5], 615). Worin dieser Beruf bestand, blieb jedoch unklar.

14  Zitert nach Barth an Rade, 31.8.1914 (Anm. 10), 99 Anm. 6.

15 Aa0.,97

16 Ebd.



362 Matthias Gockel

|denken], das wir lieb haben und dem wir so viel Dank schuldig sind. In mir ist
etwas von der Hochachtung deutschem Wesen gegentiber fiir immer zerbro-
chen, [...] welil ich sehe, wie eure Philosophie und euer Christentum nun bis
auf wenige Trimmer untergeht in dieser Kriegspsychose.»!”

Rades Antwort, die er gemeinsam mit Barths Brief in der Christlichen Welt
veroffentlichte, ging zunichst auf Barths Vorbehalte gegentiber einer theo-
logischen Legitimierung des Krieges ein und stimmte ihnen weitgehend zu.
Rade warnte jedoch vor einem Ubermass an Reflexion und unterschied die von
ihm geteilte theologische Zuriickhaltung von einer religidsen «Abscheu»'® vor dem
Krieg, die er bei Barth wahrnahm und nicht teilte. Laut Rade konnte Barth die
Ereignisse in Deutschland nicht verstehen, weil er aus einer Position der Neu-
tralitit heraus urteilte. Es fehlte thm das Erlebnis, wie der Krieg «iber die Seele
[des dentschen] 1 olkes kam.»"

Rade erklirte seine anfingliche Skepsis gegentiber der Idee einer «Volks-
seele», doch dann wurde auch er Giberwiltigt von dem kollektiven hingerissen-
Werden in die «unerhorte neue Wirklichkeioy™ des Krieges. Dabei handelte es
sich um ein derartig «groBes» und «ungeheures» Erlebnis, dass den Deutschen
«alles andere Denken und Fuhlen [vergangen sei] iber dem Einen: Go#z.»*' Rade
betonte, dass der nationale Appell des «Gott mit unsy fur ithn nicht im Zentrum
stand. Er wusste, dass diese Parole zur landliufigen Kriegspropaganda zihlte,
meinte aber, man sollte sich «nicht zu sehr an Worte halten»®, tatsichlich gehe
es um Gott als den Herrn der gangen Geschichte.

Diesen Gedanken erlduterte er mit Hilfe der alten lutherischen Unterschei-
dung zwischen dem Deus revelatns und dem Deus absconditus, dem offenbaren
Gott und dem verborgenen Gott, und wiirzte das Ganze mit einer Prise Schlei-
ermacher. Jesus blieb fir ihn Gottes Offenbarung und die «Zuflucht» vor dem
verborgenen Gott, gleichwohl sei dieser verborgene Gott auch unabhiingig von

17  Karl Barth an Martin Rade, 1.10.1914, 2.2.0., 101.

18  Martin Rade an Karl Barth, 5.10.1914, a.a.O., 108.

19 Aa.O, 109. Chr. Schwobel merkt an, dass Rades Lrlebnisbegriff sich von demjenigen
Wilhelm Herrmanns darin unterschied, dass er «eingefasst [war| in die Erinnerung des
Glaubens an Gottes Handeln in Jesus und die Hoffnung des Glaubens auf das Reich Got-
tes» (Schwobel: Einleitung [Anm. 9], 32).

20  Rade an Barth, 5.10.1914, a.a.0., 109.

21 Aa.O, 110.

22 Ebd.



Barth, Luther und die Lutheraner 363

Jesus in der Geschichte am Werk, und die ihm entsprechende Frommigkeit sei
ebenso legitim wie der Glaube an den Gott Jesu Christi: «wenn nun in der Er-
schiitterung eine solchen Kriegserlebnisses, das ein ganzes Volk auf die Knie
wirft, Gott noch andere Ziige trigt als Jesus, wenn er tiber uns kommt als die
reine Macht, von der wir zunichst nichts spiiren als unsere absolute Abhingig-
keit — weshalb wollen Sie diese Frommigkeit schelten?»® Abschliessend erklir-
te Rade, er konnte den Krieg nicht nur als blosses Menschenwerk verstehen, als
ob Gott mit der Geschichte eigentlich etwas anderes anstrebte.

Barth reagierte erst funt Wochen spiter und teilte seinem Mentor mit,
dass es keinen Sinn hitte, den Dialog weiterzuftihren. Statt einer weiteren
Antwort an Rade schrieb er an seinen Marburger Lehrer Wilhelm Herrmann.
In diesem Brief widmete er sich dem von Rade betonten Aspekt des «Erleb-
nisses».

Pointiert fragte Barth, ob das von Rade beschriebene Kriegserlebnis ein
«Wotan-Erlebnis», also ein Ausdruck des Neuheidentums, oder ein Gotte-
serlebnis im genuin christlichen Sinne sei. Sein Vorwurf gegen die liberalen
Lutheraner lautete, dass ihr Gottesbegritf letztlich zu einer Dualitit zwischen
der Weltwirklichkeit und der Wirklichkeit des Reiches Gottes fuhrte. Die Welt
werde ihren tatsichlichen oder vermeintlichen Higengesetzlichkeiten tiberlas-
sen und damit dem Zuspruch und Anspruch des Evangeliums entnommen.
Das «Gotteserlebnis» habe ausserhalb des engen Bereichs individueller Ver-
antwortung keinerlei ethische Relevanz. Dagegen betonte Barth, das recht
verstandene christliche Gotteserlebnis enthalte immer auch eine «normati-

2
)._4

ve Stellungnahme zu den Erscheinungen des sozialen [...] Lebens»™, und er

spitzte diese Differenz auf die Alternative zwischen dem ethischen «Monis-
musy» Calvins und dem ethischen «Dualismus» Luthers zu.

23 A.a.O, 111. Rade assoziierte die Figur des Deus absconditus mit der alttestamentlichen Fréom-
migkeit. Geradezu schwiirmerisch fragte er, ob es nicht gelte, «stillzustehen, wenn ein Volk
wie das deutsche vom Geist der Psalmen und Propheten etwas versptro (ebd.). Wenn
der von Jesus unabhingige Gottesbegriff in Denkmustern politischer Herrschaft entfaltet
wird, ist die Verquickung von Religion und Nationalismus naheliegend.

24 Karl Barth an Wilhelm Herrmann, 4.11.1914, a.a.0., 115. Sieben Monate spiter kam Barth
auf das Thema zuriick und fragte, ob in Jesus «dem Ganzen der menschlichen das Ganze
der géttlichen Lebensbedingungen» begegne und «gegentiber dem bosen Gemeinwille ein
neuer guter Gemeinwille auftrete (Karl Barth an Martin Rade, 19.6.1915, a.2.0., 134).
Leider hat Rade auf diesen Brief offenbar nicht geantwortet.



364 Matthias Gockel

An dieser Stelle deutet sich eine Konstante der Theologie Barths an, die
er nach seinem Eintritt ins universitire Lehramt 1921 ausfiihtlicher entfalten
wird: die Kritik an der lutherischen Dualitit von Gesetz und Evangelium und
das Gegenmodell des Gesetzes als Form oder Gestalt des Evangeliums. Auch
die Verkntpfung des Gegensatzes zwischen Calvin bzw. Zwingli und Luther
mit dem Unterschied zwischen der Schweiz und Deutschland ist ein Thema,
das Barth gelegentlich wieder aufnehmen wird.

1.2. 19391945

Mein zweites Beispiel fiir die spannungsvolle Bezichung zwischen «Barthy,
«luther» und den «l.utheranern» stammt aus der Zeit des 2. Weltkriegs. Es
enthalt vieles von dem, was bereits 1914 aktuell war — mit dem Unterschied,
dass Barth jetzt ein religits-ethnographisches Modell entwirft, um die deutsch-
lutherische Seelenlage besser zu verstehen. Dieses Modell verbindet er mit dem
Postulat einer geschichtlichen Linie, die von Friedrich II. iiber Bismarck zu
Hitler fihrte.

1.2.1. Ein schweres Erbe
Barth diagnostizierte Ende 1939 eine «ungew6hnliche Torheit, Verworrenheit
und Hilflosigkeit des deutschen Volkes»® Er erklirte, Deutschland leide einet-
seits an dem Erbe eines «besonders tiefsinnigen und gerade darum besonders
wilden, unweisen, lebensunkundigen Heidentums», andererseits an dem Erbe
des «grofBiten christlichen Deutschen: an dem Irrtum Martin Luthers hinsicht-
lich des Verhiltnisses von Gesetz und Evangelium, von weltlicher und geist-
licher Ordnung und Macht»* Barth meinte, durch den jahrhundertelangen
lutherischen «rrtumy tiber das Verhiltnis von Gesetz und Evangelium set das
«natiirliche Heidentum» der Deutschen ideologisch «verklirt» und «bestirko»
worden.”” Diese Diagnose beruhte auf der Annahme, alle «christlichen» Vélker
seien geprigt von dem spezifischen Erbe ihres urspriinglichen Heidentums

25 K. Barth: Fin Brief nach Frankreich (1939), in: ders.: Offene Briefe 1935-1942, hg.v. D.
Koch (GA 36), Zurich 2001, 205-223 (219).

26 A.a.O, 220. Das Attribut «groBter christlicher Deutscher impliziert fiir Barth offensicht-
lich eine tiefe Ambivalenz, die analog dann auch fiir Aussagen tiber «christliche Schweizem,
«christliche Englindem etc. gilt.

27 Ebd.



Barth, Luther und die Lutheraner B65

und zudem von bestimmten, dieses Heidentum bestirkenden christlichen
Irrtimern; sie hatten daher ihre «bosen Triume» und Ruckfalle ins Heiden-
tum. Der «Hitlerismus» sei der gegenwirtige «bdse Traum» des «erst in der
lutherischen Form», d.h. spat und unzureichend «christianisierten deutschen
Heiden.»?

Wenige Wochen spiter erhielt Barth aus den Niederlanden eine Anfrage
zu diesen Aussagen und zu dem kurz zuvor von Hermann Rauschning ge-
prigten Wort des Nationalsozialismus als «nihilistischer Revolution». Er wurde
gefragt, ob eine nihilistische Revolution nur in einem lutherischen Land die
Herrschaft erlangen konnte.® Barth antwortete, eine «nihilistische Revolution»
sei keineswegs nur in Deutschland und auch nicht nur in einem lutherischen
Land méglich. Er habe speziell an den rationalsozialistischen Nihilismus gedacht
und an die Art und Weise, wie dieser durch die «Absonderung» der Schopfung
und des Gesetzes vom BEvangelium dem Bereich des Politischen einen eigenen
«sakralen Raum» und der faschistischen Herrschaft in Deutschland damit den
Status «wahrer obrigkeitlicher Autoritioy zugewiesen habe. Die lutherische
Lehre von der Autoritit des Staates konnte laut Barth einerseits dem deutschen
Heiden als willkommene christliche Rechtfertignng des Nationalsozialismus und ande-
rerseits dem deutschen Lutheraner als willkommene Einladung zur Anerken-
nung des Nationalsozialismns dienen.

Barth bot damit eine gewagte, aber zu seiner Zeit nicht untibliche geis-
tes- und kulturgeschichtliche Erklirung an, um das Phinomen des deutschen
Faschismus und Nationalsozialismus zu verstehen. In seinem Schreiben in die
USA vom Oktober 1942 argumentierte er dhnlich und betonte, dass er keine
kausale Ableitung vornehme: die Trennung zwischen Evangelium und Gesetz
sowie zwischen christlichem und politischen Leben habe dem deutsch-preu-
Bischen Nationalismus und Militarismus im 19. Jahrhundert sowie dem deut-
schen Faschismus «Vorschub geleistety’.

28 Ebd. Barths Aussagen trafen auf heftigen Widerspruch von mehreren Seiten (vgl. E.
Busch: Karl Barths Lebenslauf, Miinchen *1986, 318). Thre geistesgeschichtlichen Hinter-
grunde sind m.W. noch nicht erforscht worden.

29 Vgl K. Barth: An Pfarrer Frans M. Kooyman, in: ders.: Offene Briefe 1935-1942 (Anm.
25), 224-237 (227).

30 AaQ, 232

31 K. Barth: Brief an einen amerikanischen Kirchenmann (Samuel M. Cavert) (1942), in:
ders.: Offene Briefe 1935-1942 (Anm. 25), 358-398 (380).



366 Matthias Gockel

Auch Barths Vortrag «Die Deutschen und wim, den er im Januar und Feb-
ruar 1945 an mehreren Orten in der Schweiz hielt, verzichtete auf kausale Ab-
leitungen. Barth erwihnte verschiedene Erklirungsmodelle. Ein Modell verwies
auf Preuflen und den «preuBischen Kasernendrill» Demnach sei das deutsche
Volk nie tber «seine Firsten» hinausgekommen und habe noch nie die Gele-
genheit gehabt, «im Staate etwas Anderes als einen Befehlsapparat zu erblicken»,
und durch Luther sei es dazu «geradezu erzogen worden». Dieses Modell, so
Barth, erklirte den Nationalsozialismus «sehr einfach als die hochste Blite die-
ser dem Deutschen zur zweiten Natur gewordenen [..] Autorititssucht und
Subordinationsgesinnung»* Die Wortwahl zeigt allerdings, dass der Hinweis auf
den typisch deutschen Untertanengeist fir Barth eine g# einfache Erklirung der
geschichtlichen Entwicklung Deutschlands darstellte.

Das Gesamturteil Barths relativierte die verschiedenen Erklirungen. Er stell-
te fest, dass sie alle «viel Beachtliches» enthielten, aber letztlich nicht erkliren
konnten, warum es ausgerechnet in Deutschland zu dieser Entwicklung und ih-
ren verheerenden Konsequenzen kommen konnte. Ratsamer sei es, so Barth, die
verschiedenen Modelle zu kombinieren und sich «fir den wirklichen deutschen
Menschen offen zu halten»®.

1.2.2. Von Friedrich 11. 3u Hitler
Bereits im Dezember 1939 hatte Barth gemahnt, dass es nach dem Krieg notig sein
werde, eine weitere Entwicklung Deutschlands «auf der fatalen Linie von Fried-
rich dem GroBen uber Bismarck zu Hitler physisch unméglich zu machen»* An-
fang 1945 variierte er diese Einschitzung und restimierte: «Konsequenter konnte
das Werk Friedrichs des GroBlen und Bismarcks nicht vollendet und griindlicher
konnte es nicht zerstort werden|,] als es durch Adolf Hitler geschehen ist.»”

32 K. Barth: Die Deutschen und wir, in: ders.: Fine Schweizer Stimme 1938-1945, 334-370
(341).

33 A.aQ, 343. Ein cindeutiges Urteil fillte Barth im Hinblick auf die Einzigartigkeit des
faschistischen Deutschlands: «Liige, Unfreiheit und Brutalitit und auch grof3e, gen Him-
mel schreiende Ausbriiche [der] Unmenschlichkeit hat es in Kriegs- und Friedenszeiten
immer und iberall gegeben. Wir wollen gewiss nicht vergessen, dass unsere eigenen |...]
Vorfahren gerade in ihrer kriegerischen Glanzzeit alles Andere als Engel gewesen sind. Das
heutige Deutschland aber — das unterscheidet es auch vom revolutioniren Russland — hat
die Unmenschlichkeit zum Prinzip, zum System und zur Methode ethoben» (a.a.O., 337).

34 Barth: Ein Brief nach Frankreich (Anm. 25), 220.

35 Barth: Die Deutschen und wir (Anm. 32), 346.



Barth, Luther und die Lutheraner 367

Die Idee einer Linie von Friedrich II tiber Bismarck zu Hitler war keine Ex-
findung Barths. Die Berufung auf das ¢preuBische Beispiel und Appelle an das
Preulentum» gehorten neben Parolen gegen den qudischen Bolschewismus
und den Versailler Vertrag zu den «zugkriftigsten Losungen»” der NSDAP.
Sie dienten zur Legitimierung der faschistischen Herrschaft und wurden auch
verwendet, um wdhrend des Kriggs die bedingungslose Unterordnung einzufor-
dern. Die ziberragende Rolle spielte dabei Friedrich 11. Ex galt als «Garant des Er-
folgs: einer «risikofreudigen expansiven AuBBenpolitik» und wurde als «Vorbild
fir Standhaftigkeit und Durchhaltevermogen auch in scheinbar ausweglosen
Situationen»®’ heroisiert.

Barth kannte die Propaganda, aber er ging mit seiner Finschitzung einen
Schritt weiter. In seiner Antwort aut den Vorwurf, er entwerfe ein «Zerrbild»,
wies er darauf hin, dass die Idee einer Linie von Friedrich II. zu Hitler nicht
nur im Rahmen der ideologisch-politischen Propaganda, sondern auch unter
den «berufenen Hiutern und Deutern der friderizanisch-bismarckisch-wilhel-
minischen Tradition» kursierte. «Hzer ist sie von den geeichten Historikern be-
redt oder mindestens schweigend anerkannt worden.”® Die problematischen
Kontinuititen der deutschen Geschichte wurden auch im anglikanisch-anglo-
phonen Bereich debattiert, wobei man sogar eine Linie von Luther bis Hitler
postulierte,” die bis heute im Feuilleton anzutreffen ist.*’

36 M. Schlenke: Nationalsozialismus und PreuBen/Preu3entum, in: Das PreuBenbild in der
Geschichte. Protokoll eines Symposions, bearb. u. hg.v. O. Biisch (Verbffentlichungen der
Historischen Kommission zu Berlin, 50), Betlin/New York 1981, 247-264 (263).

37 Aa.O, 204

38  Karl Barth an FErnst Friedlaender, 12. Mirz 1945, in: ders.: Offene Briefe 1945-1968 (GA
15),-hg.v. D. Koch, Ziirich 1984, 3-24 (21). Vgl. auch die Fortsetzung: «Ist diese Linie ein
Zertbild, dann wiire damals in Wort und Tat dagegen protestiert worden. Dass das nicht
geschah — wo blieb damals der andere Fridericus, der andere Bismarck? —, das scheint mir
(abgesehen von dem, was tiber Fridericus und Bismarck auch historisch auszumachen ist)
zu beweisen, dass es sich hier um kein Zerrbild> handelt» (a.a.O., 21£.)

39 Vgl dazu kritisch P.C. Matheson: Luther and Hitler. Controversy Reviewed, JES 17
(1980) 445-453. Fur Deutschland vgl. W. von Hanstein: Von Luther bis Hitler. Ein wich-
tiger Abriss deutscher Geschichte (Dresden 1947). Namhafte Historiker verwarfen Han-
steins Pamphlet als «Tief- oder Hohepunkt der Geschichtsklitterung» (M. Steinmetz: Das
marxistische Lutherbild in der Literatur seit Marx und Engels, ZdZ 37 [1983] 199-202
[200]).

40 So kirzlich in dem Bild von der «unheilvollen Traverse vom Bauernfeind Luther zum
Diktator Hitler» (U. Hafner: Wie geht Demokratie? Neue Zircher Zeitung 21.2.2017,



368 Matthias Gockel

Nach dem Kirieg prazisierte Barth seine Position. Er sprach nun von fal-
schen politischen «Weichenstellungen» im Verlauf der deutschen Geschichte,
die mit den Namen Friedrich II. und Bismarck zu bezeichnen seien und den
Verlauf der deutschen Geschichte nachhaltig beeinflusst hitten. Mit ithnen sei
«auBBenpolitisch die. Macht dem Recht in so [...] grundsitzlicher Weise vorge-
ordnet» und «nnenpolitisch die Verantwortlichkeit der einzelnen Burger |...]
so grundsitzlich vernachlassigt, ja unterdriickt [worden|, dass eine Tradition
entstehen konnte, die [...] schlieBlich mithelos ins Hitlerreich hintiberfithren
konntex»' Barth betonte die geschichtliche Kontinuitit zwischen dem 18. und
dem 20. Jahrhundert, sprach aber nicht von einer Gesetzmaissigkeit oder Un-
ausweichlichkeit.

Abschliessend fasse ich den theologiegeschichtlichen Teil in vier Punkten
zusammen:

a.) Barths Urteil tber die Wirkmichtigkeit des preulischen Militarismus
wird von neueren Darstellungen bestitigt. Die herausragende Stellung des Mi-
litirs und der Staatsburokratie sowie die «anhaltende Ungewissheit» iber die
«Trennlinie zwischen ziviler und militirischer Befehlsgewalt» werden als Preu-
Bens «verhingnisvollstes Vermichtnis»** fur die deutsche Geschichte des 19.
und 20. Jahrhunderts benannt.

b.) Dabei geht es Barth nicht um das Postulat eines deutschen «Sonder-
wegs», sondern um bestimmte problematische Traditionen Preuf3ens, vor allem
dessen Militarismus und Grossmachtstreben, die durch das lutherische Obrig-
keitsdenken und die sog. Zwei- Reiche-Lehre faktisch beférdert worden seien.

c.) Luthers Person bleibt fir Barth zweideutig. Einerseits sieht er in Luther
den kaum gebindigten deutschen (Heidem, andererseits wiirdigt er Luther als
Lehrer der christlichen Kirche. Der «deutsche Luther» ist fur Barth jedenfalls
nie der ganze Luther. Das verdeutlicht ein Text zur Lutherfeier 1933. Wenn es
wabhr ist, so erldutert Barth dort, dass Luther «das merkwiirdige Buch des Alten
und des Neuen Testamentes lesen und auslegen» und dabei «ans Licht stellen

www.nzz.ch/ feuilleton/der-historiker-peter-blickle-ist-gestorben-wie-geht-demokratie-
1d.146923 [eingesehen am 2.10.2017]).

41 K. Barth: An den Nachrichtendienst der Pressestelle der Evangelischen Kirchen der
Rheinprovinz (Vikarin Ingrid Rehmann) (1946), in: ders.: Offene Briefe 1945-1968 (GA
15), hg.v. D. Koch, Ziirich 1984, 94-107 (106£).

42 Chr. Clark: PreuBBen. Aufstieg und Niedergang 1600-1947, Minchen 2007, 688.



Barth, Luther und die Lutheraner 369

wollte, dass es dem Menschen gut ist, [...] seine Gerechtigkeit ganz und gar in
Gott zu suchen, weil Gott ganz und gar entschlossen ist, mit seiner Gerech-
tigkeit fir den Menschen einzutreten — wenn das wahr ist, was ist Luther dann
anderes gewesen als ein Lehrer der christlichen Kirche, den man dann schwer-
lich anders feiern kann als indem man [...] das hort, was er selber geh6rt und
darum zu sagen hat»"

d.) Man hat Barths theologischen Aufbruch vor 100 Jahren oft als Ab-
wendung von Schleiermacher interpretiert. Da Schleiermachers Theologie fir
Barth jedoch erst seit 1917, und auch dann nur allmahlich, in ein kritisches
Licht riickte,* ist es treffender, Barths Aufbruch zuerst als Abwendung von der
Theologie des liberalen deutschen Luthertums zu charakterisieren. Zugleich
bleibt zu beachten, dass es bei Barth zwischen 1921 und 1930 eine deutliche
Hinwendung und Nihe zu Luthers Theologie gab, bevor mit dem erstarkenden
Nationalismus und Faschismus sowie den zahlreichen positiven lutherischen
Reaktionen auf diese Entwicklung die Skepsis gegentiber Luther und den Lu-

theranern wieder zunahm.

2. Evangelinm und Geserz

Traditionell gibt es nach protestantischer Vorstellung zwei oder drei Gebriu-
che des Gesetzes. Der «zivile oder politische Gebrauch» des Gesetzes dient
der Eindimmung der (zerstorerischen Folgen der) Stunde. Er ist nicht auf
biblische Gesetze beschrinkt, sondern umfasst auch die jeweils herrschende
Rechts- und Gesellschaftsordnung und legitimiert daher grundsitzlich die po-
litischen Michte und Gewalten. Zweitens dient das Gesetz der Aufdeckung
der menschlichen Siinde. Das geschieht durch seinen «verurteilenden oder
theologischen Gebrauch»: das Gesetz verurteilt den Stinder und fiihrt ihn zum
Evangelium, das ihn von der Strafandrohung des Gesetzes befreit. Umstritten
zwischen Lutheranern und Reformierten blieb die Frage, ob es auch einen
dritten Gebrauch des Gesetzes fur die Wiedergeborenen, d.h. die an Christus
Glaubenden gibt, wie etwa im Zweiten Buch von Jean Calvins Institutio Christi-
anae Religionis von 1559 (11.7.12-17).

43 K. Barth: Luther (1933), in: ders.: Vortrige und kleinere Arbeiten 1930-1933 (GA 49),
hg.v. M. Beintker/M. Hiittenhoff/P. Zocher, Zirich 2013, 478-487 (486f.).

44  Vgl. M. Gockel: Einfithrung und Uberblick, in: ders./M. Leiner: Barth und Schleierma-
cher. Zur Neubestimmung ihres Verhiltnisses, Géttingen 2015, 17-30 (20).



370 Matthias Gockel

Barths Position basiert auf zwei Grundannahmen, der Prioritit des Evange-
liums und der Definition des Gesetzes als Form oder Gestalt des Evangeliums.
Die erste Annahme ist bereits in Barths friheren Werken zu finden.* Zugleich
wurde er in den 1930er Jahren durch Ausserungen lutherischer Kollegen zu ei-
ner Entfaltung seiner Position veranlasst. Zwei Aspekte standen dabei im Zen-
trum: die Gegeniiberstellung von Gesetz und Evangelium und die Ausweitung
des Gesetzesbegritfs. Wihrend der erste Aspekt auch unter Barth und seinen
lutherischen Mitstreitern in der Bekennenden Kirche umstritten war, wurde der
zweite Aspekt vor allem in der Auseinandersetzung mit den Deutschen Christen
und ihren lutherischen Sympathisanten akut. Exemplarisch dafiir steht Friedrich
Gogartens Erklirung aus dem Jahr 1933, der Christ in seiner irdischen Wirk-
lichkeit lebe in der Bindung an das besondere Gesetz, das seine geschichtliche
Existenz regiert, d.h. an das Gesetz des jeweiligen [o/kes.* Fur die deutschen
Christen sei daher das Gesetz Gottes identisch mit dem Gesetz des deutschen
Volkes. Barth konnte in dieser Identifizierung des Gesetzes Gottes mit dem
deutschen Volkstum nur den «vollzogenen Verrat am Evangelium»'’ erkennen.

2.1. Evangelinm und Gesetz (1935)
Nachdem Barth im Sommer 1935 in die Schweiz zurlickgekehrt war, reiste er
im Oktober desselben Jahres nach Wuppertal-Barmen, um dort der Verlesung
seines Vortrags tiber Evangelium und Gesetz beizuwohnen; ihm selber war in
Deutschland ein Redeverbot erteilt worden. Der Vortrag wurde spiiter als sein
personliches Abschiedswort an die Christen in Deutschland empfunden® und

fihrte zu einer lebhaften Debatte, die allerdings keine klaren Ergebnisse zeitig-

e

45 FEtwa in der Verséhnungslehre der Gottinger Dogmatik, vgl. K. Barth: «Untetricht in der
christlichen Religion», Bd. 3: Die Lehre von der Versdhnung/Die Lehtre von der Erlosung
(GA 38), hg.v. H. Stoevesandt, Zirich 2003, 20f. Dort unterscheidet Barth noch die sach-
liche Vorordnung des Evangeliums von der zeitlichen Vorordnung des Gesetzes. Ganz
dhnlich sprach die reformierte Theologie von zwei heilsgeschichtlichen «Okonomien» des
einen Gnadenbundes.

46 F Gogarten: Die Selbstindigkeit der Kirche, in: Deutsches Volkstum 15 (1933), 445-451
(448).

47 K. Barth: Abschied (1933), in: ders.: Vortrige und kleinere Arbeiten 19301933 (Anm. 43),
492-515 (504).

48  Vgl. Busch: Karl Barths Lebenslauf (Anm. 28), 279.

49 Vgl Gesetz und Evangelium. Beitrdge zur gegenwirtigen theologischen Diskussion, hg,v.



Barth, Luther und die Lutheraner 371

Am Anfang steht fir Barth das Evangelium, das Wort der freien Gnade Got-
tes. Das Gesetz ist «vom Evangelium her und auf das Evangelium hin»™ geord-
net und bezeugt damit Gottes Gnade. Es 1st «im» Evangelium wie die Tafeln des
Sinai in der Bundeslade, und das Evangelium ist «im» Gesetz, «in der Krippe
und in den Windeln der Gebote»'. Barth betont, die Zweiheit von Evangelium
und Gesetz impliziere Entgegensetzung und sogar Streit, doch wichtiger sei ihre
Einheit im Frieden des einen Wortes Gottes.™

Barths Vortrag verzichtet aut die Terminologie der «Gebriuche» des Geset-
zes und zielt offensichtlich auf eine grundlegende Umformung der traditionel-
len Lehre. Gleichwohl bleiben seine Ausfithrungen mit Vorstellungen zum ers-
ten und dritten «Gebrauchs» des Gesetzes kompatibel. Doch wie verhilt es sich
mit dem zweiten, dem verurteilenden Aspekt des Gesetzes? Barth schliesst ihn
keineswegs aus, aber er verbindet ihn mit dem Missbrauch des Gesetzes durch
den stindigen Menschen bzw. durch die Stinde. Nicht das Gesetz selber, sondern
erst dessen Missbrauch durch den Menschen fithre zur Verurteilung durch Gott.
Dieser Missbrauch bestehe darin, dass der Mensch den Anspruch Gottes, wie
er im Gesetz ausgesprochen wird, zu seinem eigenen Anspruch macht und das
Gesetz zur Aufrichtung seiner eigenen Gerechtigkeit in Dienst nimmt. Der so
von der Stnde verleitete Mensch erkenne nicht, dass das Gesetz auf Christus
zielt und damit «unsere Rechtfertigung durch Gott verkiindigt.»” Auf diese Wei-
se werde aus Gottes gnidigem Gesetz das «durch den Betrug der Stinde ensehrte
Gesetz als der «groBBe Gegenspicler des Evangeliumsy; dienen wir dieserz Gesetz,
«dann gibt es vor Gottes Gericht kein Entlaufen und in der Anfechtung, in der
uns dieses Gericht offenbar wird, keinen Rat, keinen Trost, keine Hilfe»>*

E. Kinder/K. Haendler, Darmstadt 1968; W. Joest: Karl Barth und das lutherische Ver-
stindnis von Gesetz und Evangelium, KuD 24 [1978] 86-103.

50 K. Barth: Evangelium und Gesetz, in: ders.: Rechtfertigung und Recht — Christengemeinde
und Burgergemeinde — Evangelium und Gesetz, Zurich 1998, 81-109 (81).

51  A.a.QO, 89. Auch heutige lutherische Theologen betonen den sachlichen, prinzipiellen oder
logischen NVorrang des Evangeliums, halten aber an dem faktischen Vorrang des Gesetzes fest
(vgl. exemplarisch O. Bayer: Martin Luthers Theologie. Eine Vergegenwirtigung, Ttubin-
gen 2016, 56f.). Barth lehnt diese Differenzierung ab. Fir ihn kommt dem Evangelium
sowohl sachlich als auch faktisch der Primat zu. Genau darin besteht die Provokation
seiner Theologie.

52 Vgl. Barth: Evangelium und Gesetz (Anm. 50), 82.

53 Aa.Q, 9.

54 Aa.O, 103.



372 Matthias Gockel

Ob dieses Gesetzesverstindnis der paulinischen Theologie, die bekanntlich
an diesem Punkt besonders umstritten ist, entspricht, sei dahingestellt.” Jeden-
falls klingt Barths Betonung der Antithese des (falsch verstandenen) Gesetzes
zum Evangelium beinahe lutherisch.”® Tatsichlich gesteht er in dieser Passage
— soweit ich sehe, zum letzten Mal — der klassischen Reihenfolge Gesetz und
Evangelium ihr relatives Recht zu. Denn diese Reihenfolge bringe die Teleo-
logie des gottlichen Gerichts zum Ausdruck: Gott lisst das Gesetz flir den
Menschen zum Gericht werden, damit der Mensch an den glaube, der ihn in
Wahrheit rechtfertigt und betreit, Jesus Christus. Die Reihenfolge vom Gesetz
zum Evangelium bedeutet also: vom Tod zum Leben.

Auf dieser Linie hat Barth jedoch nicht weitergedacht. Stattdessen ldsst er
sich bei seiner nichsten ausfithrlichen Beschiftigung mit dem Thema von der
in seiner Erwahlungslehre vollzogenen «chtistologischen Revolution»” leiten.

2.2. Evangelinm und Gebot (1942)
Barths Erorterungen zu Gottes Gesetz und Gebot bilden den zweiten Teil
des zweiten Bands seiner Gotteslehre (KD II/2) und folgen auf das Kapitel
Uber Gottes Gnadenwahl. Barth bezeichnet Evangelium und Gesetz als die
zwel zentralen Elemente des christlichen Begriffs vom Bund Gottes mit den
Menschen. Darin besteht eine wesentliche Neuerung, Wie zuvor bezeichnet
Barth das Gesetz als die Gestalt des Evangeliums. Er bezieht diese Definition
nun grundsitzlich auf Jesus Christus als den heiligen Gott und den geheiligten
Menschen «in Einem»™; das Evangelium verhalte sich zum Gesetz wie die Ex-
withlung zur Heiligung und Inanspruchnahme des Menschen durch den ihn er-
wihlenden Gott. Wie zuvor betont Barth, das Wort Gottes als Evangelium und
Gesetz ziele auf die «Konformitit» des menschlichen Handelns mit Gottes
Handeln und interpretiert das «lhr sollt vollkommen sein» aus Matthius 5:48

55  Dass Paulus mit seiner Rede von Christus als Telos des Gesetzes nur den Mzssbrauch des
Gesetzes im Blick hat, wird zurtickgewiesen von O. Hofius, der sich damit zugleich gegen
die verbreitete Annahme, Paulus polemisiere gegen menschliche «Gesetzlichkeit» wendet
(vgl. O. Hofius: Das Gesetz des Mose und das Gesetz Christi [1983], in: ders.: Paulusstudi-
en I, Tibingen 21994, 50-74).

56  Vgl. R. Schwarz: Martin Luther als Lehrer der christlichen Religion, Ttibingen 2016, 227f.

57 Vgl M. Gockel: Barth and Schleiermacher on the Doctrine of Election. A Systematic-
Theological Comparison, Oxford 2007, 164-195.

58 K. Barth: Die Kirchliche Dogmatik, Bd. I1/2, Zollikon-Zutich *1959, 564.



Barth, Luther und die Lutheraner 373

als «Ihr werdet vollkommen seiny.”” Das Schema von Indikativ und Imperativ
sei nicht als Abfolge, sondern als Einheit von Gnade und Gebot zu verstehen.
Theologische Ethik ist die Bezeugung und Auslegung des Handelns Gottes mit
dem Menschen und damit «Ethik der Gnade»®.

Barth entfaltet seine materiale Ethik als Ethik der Schopfung (KD I11/4)
und Ethik der Vers6hnung (KD 1V/4). Die Grundlegung der Ethik erfolgt in
der Lehre von Gottes Gebot als Awuspruch, Entscheidung und Gericht.

Barth deutet die «Aufrichtung des Gesetzes»®' als Implikat der Gnade und
verweist auf den «Rechtsgrund der alttestamentlichen Gesetzgebungy, wie er
insbesondere im Buch Deuteronomium erldutert wird. Das Gesetz der Gna-
de umfasst fiir Barth die Thora, die Bergpredigt, als Auslegung des Dekalogs,
und die apostolischen Weisungen, ohne dass eine Niherbestimmung erfolgt.
Sein Hauptinteresse gilt der Zurtickweisung jedes abstrakten Verstindnisses
des gottlichen Anspruchs, etwa im Sinne einer Reihenfolge von Evangelium
(als Erstes) und Gesetz (als Zweites). Inhaltlich besteht Gottes Anspruch dar-
in, dass der Mensch es sich gefallen lassen mége, nicht in sich selber, sondern
in Gott seine Gerechtigkeit zu finden, genauer: in Gottes Gnade als «Wider-
spruch gegen unseren Widerspruch»®.

Gottes Gebot ruft den Menschen zu einem befreiten Leben in Entspre-
chung zu Gottes souveriner giitiger Fntscheidung tiber thn auf und validiert
damit seine Autoritit. Im Gebot widerfihrt dem Menschen «keine Hirte und
kein Unheil; in thm ist Gott nicht gegen, sondern in seiner ganzen Herr-

lichkeit fur den Menschen»® Von einer Entgegensetzung oder einem Streit

59 Vgl a.a.0., 567 mit Barth: Evangelium und Gesetz (Anm. 50), 88.

60  Barth: KD II/2 (Anm. 58), 598.

61 Vgl a.a.0O, 624 und Barth: Evangelium und Gesetz (Anm. 50), 88. Die Rede von der «Auf-
richtung» des Gesetzes geht zurlick auf Romer 3:31. Ob das Wort nomos an dieser Stelle
tatsdchlich die Thora oder eher die Schrift des Alten Testaments (so Hofius: Das Gesetz
des Mose [Anm. 55], 66-68) meint, ist umstritten.

62 Barth: KD II/2 (Anm. 58), 647.

63 A.a.O, 792. Barth legt grossen Wert darauf, dass Gottes Gebot durchweg ein konkretes
Gebot ist und veranschaulicht dies mit einem lingeren Exkurs tiber die Bergpredigt und
den Dekalog (a.2.0., 762-782). Dass in diesen biblischen Texten fiir Barth «nicht das ei-
gentliche Gebieten Gottes» ergehen soll, ist unwahrscheinlich, und die Vermutung, dass es
ihm, gerade im Blick auf die Bergpredigt, darauf ankommt, Hindernisse im Kampf gegen
den Nationalsozialismus aus dem Weg zu rdumen» (A. MaBlmann: Bargerrecht im Himmel
und auf Erden. Karl Barths Ethik, OfTh 27 [2011] 185) greift zu kurz. Barth hilt auch
angesichts der faschistischen Verbrechen am Gebot der Feindesliebe und am paulinischen



374 Matthias Gockel

zwischen FEvangelium und Gesetz ist nun nicht mehr die Rede. Bei der Er-
wigung von Gottes Gebot als Gericht nimmt Barth noch einmal Gedan-
ken auf, die traditionell dem zweiten, verurteilenden Gebrauch des Gesetzes
zugeordnet wurden. Er betont aber, dass diese Verurteilung exklusiv durch
Gottes Gnade, d.h. durch Jesus Christus ausgesprochen und vollzogen wird.
Indem Gott uns gnidig ist, richtet er uns, nicht durch das «Gesetz», aber
durch den Rechtsspruch des Evangeliums, indem er in Jesus Christus das
Gericht tiber die Stinde auf sich selber nimmt, d.h. im Tod Jesu Christi «un-
ser ganzes Tun als Ubertretung verurteilt und uns durch seine Auferweckung
gerecht spricht.»®

2.3. Veersihnung und Siinde (1951—-1959)

Barth begann im Sommersemester 1951 mit der Arbeit an seiner Versoh-
nungslehre (KD 1V/1-1V/4),°> doch die Einsicht, dass die Versohnung der
Welt mit Gott die Mitte der gesamten Dogmatik darstellt, findet sich bereits
in der Gotteslehre.” Dem Zusammenhang von Evangelium und Gesetz oder
Gebot entspricht demnach der Zusammenhang von Verséhnung und Stinde.
Im Einleitungsparagraphen heisst es daher: Kein abstraktes «Gesetz», sondern
Gottes Gnade offenbart die Stinde und deckt auf, «dass der Mensch sein Heil
verwirkts hat. «Aus der Errettung, die hier geschieht, ist zu entnehmen, aus was
und von was der Mensch hier errettet wird.»®’

In dem Abschnitt, der uns hier beschiftigen soll, erklirt Barth daher, dass
der christliche Begriff der Siinde nur aus dem Evangelium gewonnen werde.
Erneut schirft er ein: Das Evangelium als «die gute Botschaft von des Men-
schen Befreiung durch und fiir den freien Gott» habe immer auch den Charak-
ter und die Gestalt des «wahren Gesetzes, des Gesetzes Gottes»®®. Die ethische
Forderung diene dabei der Erkenntnis nicht von Gottes Allmacht, im Gegen-
satz zur Ohnmacht und Verlorenheit des Menschen, sondern von Gottes Gute
und von dem mit Gott versohnten Menschen.

Wort von der Uberwindung des Bésen durch das Gute fest.
64 Barth: KD I1/2 (Anm. 58), 819.
65 Vgl Busch: Karl Barths Lebenslauf (Anm. 28), 391. KD IV/1 wutde 1953 veroffentlicht.
66 Vgl Barth: KD II/2 (Anm. 58), 819f.
67  Barth: KD IV/1 (Anm. 3), 10.
68 K. Barth: Die Kirchliche Dogmatik, Bd. 1V/3.1, Zollikon-Zurich 1959, 427.



Barth, Luther und die Lutheraner 2715

Barth hat dieses Verstindnis von Evangelium und Gesetz zum «eisernen
Bestand»®” seiner Dogmatik gerechnet und in funf Ruckfragen an die lutheri-
sche Kiritik seiner Position zusammengefasst, worum es thm geht:

a.) Evangelium und Gesetz sind das ezze Wort Gottes.

b.) Das Evangelium erschopft sich nicht in der Proklamation der Verge-
bung der Stinden und das Gesetz nicht darin, dass es als «abstrakte Forderungy
einerseits nur «dullere Lebensordnung» sein soll (der erste Gebrauch), ander-
seits nur dazu bestimmt sein soll, «den Menschen anzuklagen und damit auf
das Evangelium hinzuweisen und vorzubereiten»™ (der zweite Gebrauch). Mit
der Betonung der Einheit von Evangelium und Gesetz hinterfragt Barth erneut
die traditionelle Rede von den Gebriuchen des Gesetzes. Sein Gesetzesbegriff
unterscheidet sich von Luther, der die Paraklese nicht mehr als Gesetz, son-
dern als Wort des Evangeliums verstand und von einem zsus practicus evangelss
sprach,” aber auch von Calvin, der die paulinische Unterscheidung zwischen
Gesetz und Paraklese noch weitgehend zur Geltung brachte.™

c.) Barth will an der Kohirenz des paulinischen Gesetzesverstindnisses
mit dem «Selbstverstindnis» des alttestamentlichen Gesetzesverstindnisses
testhalten und verweist auf die Forschungen von M. Noth, G. v. Rad und H.
J. Kraus, in denen die positive Beziehung des Gesetzes zum (Gnaden-)Bund
Gottes mit Israel betont wird.”

d.) Barth betont, dass die Vorstellung eines vom Evangelium abstrahier-
ten «Gesetzes» durch den — geschichtlich verhiangnisvollen — Rickbezug auf

069  Ebd.

70 Ebd.

71 Vgl W Joest: Gesetz und Freiheit. Das Problem des tertius usus legis bei Luther und die
neutestamentliche Parainese, Gottingen *1968.

72 Das betont E. Schlink: Gesetz und Paraklese, in: Antwort. Karl Barth zum 70. Geburts-
tag am 10. Mai 1956, hg.v. E. Wolf/Ch. v. Kirschbaum/R. Frey, Zollikon-Ziirich 1956,
323-335 (334). Barth wiirdigt diesen Beitrag als «besonders umsichtigy (Barth: KD IV/3.1
[Anm. 68], 427). W. Pannenberg betont, dass Barths «treffende Einsichten in die Eigenart
neutestamentlicher Paraklese» tber den Streit um den dritten Gebrauch des Gesetzes hin-
ausfithren, auch wenn Barth es versdumt habe, genauer zwischen Gesetz und Paraklese zu
unterscheiden (W. Pannenberg: Systematische Theologie, Bd. 3, Gottingen 1993, 1006).

73 Barth: KD IV/3.1 [Anm. 68], 427. Diese Anfrage richtet sich auch an Schlink (Anm. 72),
der mit Paulus und gegen Barth die heilsgeschichtliche und eschatologische Differenzie-
rung der Rede von Evangelium und Gesetz anmahnt. Bemerkenswert ist, dass Schlinks
Position dem Denken Barths in der Géttinger Dogmatik sehr nahe kommt (vel. 0. Anm.
45).



376 Matthias Gockel

das Gewissen oder das Naturrecht und damit auf eine allgemeine «natiirlichex»
Gottesoffenbarung (etwa den Volksnomos)) gefillt wurde, und dass dieje-
nigen Lutheraner, die sich seiner Theologie verbunden wissen, durch dieses
«Dilemma»™ eigentlich gewarnt sein sollten.

e.) Barth fragt schliesslich, ob die Konfrontierung des Menschen mit die-
sem abstrakten «Gesetz» wirklich zur prizisen Frkenntnis der menschlichen
Stinde fihre, und ob ein solches «Gesetz» ohne das Evangelium die «Autoritit
und Macht Gottes» habe, den Menschen «unter sein Gericht zu bringen und
zu beugen»”.

Barth fasst seine kritischen Ruckfragen zusammen mit der Frage: «Verstehe
ich Martin Luther nicht, wenn ich das Alles nicht verstehe?» und fiigt sogleich
hinzu, ob es nicht «auch in dieser Hinsicht mehr als einen Luther geben [konn-
te], darunter einen, auf den sich die klassisch dutherische) L.ehre und deren mir
in threm Namen widersprechende moderne Ausleger und Vertreter nun gerade
nicht berufen konnten?’® Als Stichwort fiir diesen anderen Luther nennt Barth
das theologische Programm Nzhi/ nisi Christus praedicandus und erwigt schliess-
lich, ob et von daher «nicht endlich und zuletzt auch ein gar nicht so tibler —
Lutheraner sein mochtex»’

Antworten auf Barths Fragen konnen hier nur angedeutet werden. Hin-
sichtlich der Punkte d.) und e.) fallt das Ergebnis wohl positiv aus. Hier beste-
hen tatsichlich grundlegende Ubereinstimmungen zwischen Barth und Luther,
auf die auch sowohl von lutherischer als auch von reformierter Seite hingewie-
sen wurde.” Im Hinblick auf den ersten Punkt, wird die Antwort davon ab-
hingen, wie das Verstindnis von Evangelium und Gesetz als dem einen Wort
Gottes in zwei Gestalten theologisch entfaltet wird. Wird das Gesetz auf die
anklagende und verurteilende Funktion reduziert, bleibt es zwar eine Gestalt
des richtenden Wortes Gottes, aber auch eine Macht, die grundsitzlich durch
das Evangelium zu Gberwinden ist. Das ldsst sich mit Barths Theologie kaum

vereinbaren. Wenn man den Gesetzesbegriff jedoch weiterfasst und bertick-

74 Barth: KD IV/3.1 (Anm. 68), 428.

75 Ebd.
76 Ebd.
77  Ebd.

78 Vgl E. Jungel: Gesetz und Evangelium. Zugleich zum Verhiltnis von Dogmatik und Ethik,
in: ders.: Barth-Studien (OTh 9), Ziirich-Kéln/ Giitersloh, 180-209; B. Klappert: Promissio
und Bund. Gesetz und Evangelium bei Luther und Barth (FSOTh 34), Géttingen 1976.



Barth, Luther und die Lutheraner 377

sichtigt, dass es im Evangelium um die Befreiung primar von der Macht der
Stnde und nur sekundir von der Macht des Gesetzes geht,” erscheint eine
Anniherung moglich.

Eng damit verbunden ist Barths zweiter Punkt. Hier stellt sich die Frage,
ob man auch als Lutheraner die Bedeutung des biblischen Rechtsbegriffs fiir
die christliche Theologie festhalten kann. Dass dies moglich ist, zeigt W. Pan-
nenberg, der die Diskussion zwischen Barth und den lutherischen Theologen
konstruktiv weiterfithrt. Allerdings unterscheidet er dabei zwischen dem unab-
anderlichen Rechtswillen Gottes und dessen historisch voriibergehender Ma-
nifestation im Gesetz des alttestamentlichen Bundesvolkes, so dass er mit der
traditionellen Aussage endet, das Gesetz sei «durch Jesus Christus abgetan»®.
Diese Folgerung kann dann wiederum im Sinne Barths auf der Basis eines
biblischen, soziologisch und kulturtheoretisch angereicherten Gesetzes- und
Gerechtigkeitsbegriffs kritisiert werden.”

Umstritten ist Barths dritter Punkt, der eine bundestheologische, christo-
logisch begriindete Einheit von Altem und Neuem Testament annimmt. Die
These vom Gesetz als Gestalt des Evangeliums entspricht alttestamentlichen
Traditionen, aber wird sie dem paulinischen Denken gerecht, ganz zu schwei-
gen von einer Schrift wie dem Hebrierbrief? Warum sollte es nicht denkbar
sein, dass Paulus das Alte Testament teilweise gegen dessen eigene Aussa-
geintention liest? Lutherische Theologen mahnen hier eine genauere herme-
neutische Differenzierung an, verbunden mit der Frage, wie das «biblische
Christuszeugnis»* in der Bibel spricht — und wie es nicht spricht.

Festzuhalten bleibt gleichwohl die Stirke von Barths Position, das Ge-
setz konsequent im Licht der Erkenntnis Jesu Christi und ferner nicht nur als
Rechtsforderung, sondern auch als Rechtsbestinmmung zu verstehen. Die Schwi-
che der lutherischen Position lag darin, dass sie den Charakter des Gesetzes
als «Forderungy zuweilen so stark betonte, dass verdeckt wurde, inwiefern das

79  Dieses Thema ist diffizil und wird durch Luthers hiufige Gleichsetzung von «Gesetz, Stin-
de und Tod» noch verwickelter (vgl. Schwarz: Luther als Lehrer [Anm. 56], 235f.).

80  Pannenberg: Systematische Theologie, Bd. 3 (Anm. 72), 110.

81 Vgl M. Welker: Gesetz und Geist, in: Jahrbuch fiir Biblische Theologie, Bd. 4: «Gesetz» als
Thema Biblischer Theologie, Neukirchen-Vluyn 1989, 215-229; ders.: Gottes Gerechtig-
keit, NZSTh 56 (2014) 409-421.

82 Vgl Joest: Barth und das lutherische Verstindnis (Anm. 49), 98.

83  Dieses Verstindnis ist gut paulinisch, vgl. Hofius: Das Gesetz des Mose (Anm. 55), 51-54.



378 Matthias Gockel

Gesetz, kristallisiert im Ersten Gebot der Liebe zu Gott und zum Nichsten,
auch eine positive Bestimmung darstellt. Das Evangelium wurde dann zum
blossen Freispruch von der «Forderungy und man ubersah, dass aus diesem
Freispruch die spontane Erfilllung der im Gesetz gebotenen Liebe zu Gott
und zum Nichsten folgt. Barths Rede vom Gesetz oder Gebot als Gestalt des
Evangeliums lisst sich an diesem Punkt als Korrektur konfessioneller Veren-
gungen verstehen. Dabei stellt sich allerdings die neue Frage, inwiefern ein sol-
ches Gebot tatsachlich als konkrete ethische Weisung — auch auf dem Feld der
Politik — und nicht eher als von der Vers6hnung in Jesus Christus abstrahiertes
Postulat erscheint.

3. Eine Schlussiiberlegung zum 1 erhdltnis von Luther und Barth

E. Jungel, profilierter lutherischer Interpret der Theologie Barths, meint, die
Differenz zwischen der lutherischen Unterscheidung von Gesetz und Evange-
lium und der Barthschen Zuordnung des Gesetzes zum Evangelium grinde in
der Anthropologie. Fir Luther entspreche dem Evangelium eine rezeptive und
zugleich «ho6chst kreative Passivitits seitens des Menschen, aus der spontan die
guten Werke entspringen. Das reformatorische #os extra nos esse sei die «Grund-
struktur des Horers des Wortes» und damit die «Grundstruktur menschlicher
Existenz». Fir Barth dagegen sei der Mensch ein handelndes und autgrund
der Bestimmung durch Gott sich selbst bestimmendes Wesen. Darum werde
bei Barth das Evangelium «nmittelbar in die Gestalt des den Menschen als
handelndes Wesen beanspruchenden Gesetzes» iberfuhrt.**

Jungel sieht, dass der Mensch fur Barth, anders als fiir Luther, nicht vom
Gesetz «befreit» werden muss. Aber an zwei Punkten greift seine Argumenta-
tion zu kurz.

Erstens zielt bei Barth der Anspruch des Gebots nicht so direkt und aus-
schliesslich auf das menschliche Handeln, wie Jiingel behauptet. Es gibt auch
bei Barth das Element der «kreativen Passivitit, als wichtiges Moment der
Begegnung mit Jesus Christus. In der Grundlegung seiner Ethik der Gnade
erklart Barth, der ersze Anspruch des Gebots bestehe darin, «dass wir uns in al-
lem unserm Tun [Gottes] Tun recht sein lassen»,® konkret, dass der Mensch an
Jesus Christus glaube. Dieses Tun, das sich Gottes Tun recht sein lisst, ist auch

84 Vgl Jungel: Gesetz und Evangelium (Anm. 78), 205.
85  Barth: KD II/2 (Anm. 58), 612, vgl. 638-648.



Barth, Luther und die Lutheraner 379

ein Handeln des Menschen, aber es ist ebenso ein «sein lassen». Die Annahme
eines Gegensatzes zwischen menschlicher Passivitit und Aktivitit, die Jingels
Beobachtung impliziert, bleibt im Blick auf Barth zu schematisch.

Zweitens passt diese Annahme auch nicht zu Luther. Zwar hat der fir Lu-
ther zentrale Begriff der Gerechtigkeit des Menschen vor Gott eine passive
Seite. Aber das exklusiv passive Verstindnis der Rechtfertigung ist ungeeignet,
um Luthers Verstindnis von der Dynamik und Prozesshaftigkeit des Heilsge-
schehens, das im 20. Jahrhundert neu zur Geltung gebracht wurde (K. Holl, R.
Hermann, H. J. Iwand), zu erfassen. Bei Luther gehéren Rechtfertigung und

Heiligung «innerlich zusammen»™

. Der zentrale soteriologische Gegensatz be-
steht nicht zwischen menschlicher Passivitat und Aktivitat, sondern zwischen
Empfangen und Werden einerseits sowie Sein und Haben andererseits; die
Gnade wird gelebt, nicht besessen.®’

Luther erklirt in seiner Auslegung zu Ps 143,1a: «Eines heiligen Menschen
Leben steht mehr im Nehmen von Gott als im Geben, mehr im Begehren
als im Haben, mehr im gerecht Werden, denn im gerecht Sein, [...] darum ist
Bitten, Begehren, Suchen das rechte Wesen eines inwendigen Menschen» (WA
18, 522.11-13). Von dort ist es nur ein kleiner Schritt bis zu Barth: «Aller Ruhm
des Fleisches — des frommen Fleisches! — [...] wird ja daran immer wieder zu
Schanden werden, dass wir im Gebet [...] nicht mude werden kénnen, eben
um die Gnade des Gebetes selber immer wieder zu bitten und als solche, die
den Geist empfangen haben, immer wieder zu seufzen — aber frohlich zu seuf-
zen: Veni Creator Spiritush™

Wir sind in Barths #zd Luthers Theologie eingefiihrt, wenn wir diesen Seuf-
zer gehort haben.”

86 K. Holl: Die Rechtfertigungslehre in Luthers Vorlesung tiber den Romerbrief mit beson-
derer Riicksicht auf die Frage der Heilsgewissheit (1910), in: ders.: Gesammelte Aufsitze
zur Kirchengeschichte. Bd. I: Luther, Tibingen °1932, 111-154 (123). Vgl. dazu meine
Diskussion in M. Gockel: Hermann Cremers Umformung der christlichen Lehre von den
Eigenschaften Gottes im Lichte ihrer Rezeption im 20. Jahrhundert, NZSTh 56 (2014)
35-63 (58-61).

87  Vgl. Schwarz: Luther als Lehrer (Anm. 56), 259. Dieser Aspekt ist fiir das Gesprich mit der
romisch-katholischen Kirche von erheblicher Bedeutung.

88  Barth: KD II/2 (Anm. 58), 875.

89 Vgl K. Barth: Not und VerheiBBung der christlichen Verkiindigung (1922), in: ders.: Vortri-
ge und kleinere Arbeiten 1922-1925 (GA 19), hg.v. H. Finze, Zirich 1990, 65-97 (97): «Sie
sind in «meine Theologie> eingefiihrt, wenn Sie diesen Seufzer gehort habeny.



380 Matthias Gockel

Abstract
The first section of the essay looks at two critical periods of Barth’s engagement with
Lutheranism. I argue that prior to Barth’s turn away from Schleiermacher he broke
with the liberalism and religious nationalism of his German Lutheran teachers at the
beginning of World War I. T then argue that Barth radicalized his view during World
War II, when he concluded that Germany as a whole suffered from its Lutheran heri-
tage and was constantly in danger of relapsing into a neo-pagan worship of power. He
also referred to the wide-spread construct of a historical line from Frederick II («the
Great») to Adolf Hitler, although he stayed away from one-sided causal explanations
of German fascism.
The second section discusses the critical theme of Law and Gospel or, as Barth pre-
ferred to put it, Gospel and Law. I look at Barth’s essay from 1935 (under the same ti-
tle) and at two passages from the Church Dogmatics in the doctrine of God (CD 11/2)
and the doctrine of reconciliation (CD IV /3.1). T argue that Barth wanted to overcome
traditional Protestant discourses on the «uses» of the Law. In doing so, he finally asked
whether he himself might be a Lutheran theologian.
The third section discusses a recent assessment of the similarities and differences be-
tween Barth and Luther.

Der erste, theologiegeschichtliche Teil analysiert Barths Bild des (deutschen) Luther-
tums in zwei historischen Kontexten. Zu Beginn des 1. Weltkriegs kritisierte Barth den
religiosen Nationalismus seiner theologischen Lehrer in Deutschland und warf ihnen
vot, dass ihre Begrindungsnarrative in einem Dualismus zwischen dem Reich Gottes
und dem Reich der Welt griindeten. Wihrend des 2. Weltkriegs diagnostizierte Barth
eine verhingnisvolle lutherische Erbschaft, die den deutschen Protestantismus immer
wieder dazu verleitete, den nationalen Staatsgehorsam tiber das Evangelium zu stellen.
Dabei sprach Barth von einer «fatalen Linie» von FPriedrich II. zu Adolf Hitler, ohne
dass er damit eine monokausale Erklirung des deutschen Faschismus geben wollte.
Der zweite, systematische Teil des Aufsatzes erortert das zentrale Thema Gesetz und
Evangelium bzw. Evangelium und Gesetz, wie Barth es bevorzugt nannte. Neben ei-
nem Blick auf den gleichnamigen Aufsatz von 1935 werden zwei Abschnitte aus der
Gottes- und Versohnungslehre der Kirchlichen Dogmatik (IKD II/2 und KD 1V/3.1)
analysiert. Barth versuchte auf verschiedene Weise die traditionelle Rede von den zwei
(oder drei) Gebriuchen des Gesetzes zu tiberwinden. Dabei gelangte er schliesslich zu
der Uberlegung, ob er selber «ein gar nicht so iibler Lutheraner sein kénnte.

Zum Abschluss wird eine These zum Verhiltnis von Barth und Luther erortert.

Matthias Gockel, Basel



	Barth, Luther und die Lutheraner : Anmerkungen zu einer spannungsvollen Beziehung

