
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 73 (2017)

Heft: 4

Artikel: Barth, Luther und die Lutheraner : Anmerkungen zu einer
spannungsvollen Beziehung

Autor: Gockel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877628

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877628
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Barth, Luther und die Lutheraner

Anmerkungen zu einer spannungsvollen Beziehung

«Karl Barths dogmatisches Denken gleicht einem weiten Raum, den er der

gegenwärtigen Theologie und Kirche [... ] erschloss. Auch seine Kritiker
stehen und bewegen sich in diesem Räume. Manchem schien es zuweilen, als

würde Barth sich selbst in ihm verlaufen. Er tat es nicht. Finden wir uns in ihm
zurecht?»1

Mit dieser Frage beendete der lutherische Theologe Gerhard Gloege vor
51 Jahren seine kritische Würdigung der Prädestinationslehre Karl Barths. Die

folgenden Ausführungen2 nehmen das Bild von dem weiten, durch Barth
erschlossenen Raum auf. Sie erkunden einen Teil dieses Raums und stellen das

spannungsvolle Beziehungsdreieck, das mit den Stichworten «Barth», «Luther»

und «die Lutheraner» bezeichnet wird, in den Mittelpunkt. Dabei konzentrieren

wir uns hauptsächlich auf Barths eigene Position, die er, wie so oft, im
direkten und indirekten Gespräch mit anderen Theologen und Zeitgenossen
entwickelte.3 Der erste Teil beleuchtet zwei theologiegeschichtliche Stationen,
der zweite Teil widmet sich dem für unser Thema zentralen Topos «Evangelium

und Gesetz». Am Schluss steht eine Überlegung zur Deutung des Verhältnisses

von Barth und Luther.

1 G. Gloege: Zu Karl Barths Prädestinationslehre (1956), in: ders.: Heilsgeschehen und Welt.

Theologische Traktate, Bd. 1, Göttingen 1965, 77-132 (132).
2 Erweiterte Fassung eines öffentlichen Vortrags im Rahmen einer Veranstaltung des Karl

Barth-Zentrums an der Universität Basel am 12. Mai 2017, die unter dem Titel «Die Autorität
des Wortes Gottes und die Autoritäten dieser Welt. Karl Barths Lutherdeutung» stattfand.

3 Grundlegende Fragen von Barths Luther-Interpretation im engeren Sinn sind unter luthe¬

rischen Theologen bis heute umstritten. Während für B. Lohse der «alte Luthen> (seit 1530)
bei keinem anderen Theologen der Neuzeit eine so wichtige Rolle spielte wie bei Barth,
meinte G. Ebeling, dass Barths Kenntnis der späteren Schriften Luthers beschränkt blieb

(G. Ebeling: Uber die Reformation hinaus? Zur Luther-Kritik Karl Barths, in: Zur Theologie

Karl Barths. Beiträge aus Anlass seines 100. Geburtstags. ZThK, Beiheft 6 [1986],
33-75 [38 Anm. 21]). Ebelings Behauptung, Barth habe sich nie mit Luthers Disputationen
nach 1533 beschäftigt ist indes leicht widerlegbar (vgl. K. Barth: Die Kirchliche Dogmatik,
Bd. IV/1, Zollikon-Zürich 21960, 582). Vgl. zur Gesamtthematik E. Maurer: Barth-Rezeption

bei lutherischen Theologen in Deutschland, in: M. Leiner/M. Trowitzsch (Hg.): Karl
Barths Theologie als europäisches Ereignis, Göttingen 2008, 367-386.

ThZ 4/73 (2017) S. 358-380



Barth, Luther und die Lutheraner 359

1. Zwei theologiegeschichtliche Stationen

1.1. 1914

Zwischen 1906 und 1908 studierte Karl Barth in Deutschland. Besonders

beeindruckt war er von Adolf (von) Harnack in Berlin und Wilhelm Herrmann
in Marburg. Harnack und Herrmann galten, jeder auf seine Weise, als liberale

oder moderne Theologen. Zudem waren beide Lutheraner, die der
konfessionell-lutherischen Theologie eher distanziert gegenüber standen.

In Barths erster grösserer Veröffentlichung aus dem Jahr 1909, «Moderne

Theologie und Reichsgottesarbeit», benannte er seine damalige Grundhaltung:

«[W]er Schüler, nicht bloß Schulbube gewesen ist, als er bei Herrmann oder

Harnack seine Kollegienhefte füllte», für den stehe die Wissenschaft nicht fernab

des wirklichen Lebens, sondern sei vielmehr «ein Anwendungsfall seiner

sittlichen Aufrichtigkeit»4.
Fünf Jahre später, im August 1914, war es im Land der theologischen Lehrer

Barths vorbei mit dem menschenfreundlichen Klang, der die Rede von der

«sittlichen Aufrichtigkeit» umgab. Denn nun ging es um vermeintlich höhere

Werte, an die kein ethischer Humanismus heranreichen durfte, vor allem um
das «Sein oder Nichtsein» deutscher Macht, Stärke und Kultur, die es mit allen

Mitteln zu verteidigen galt: «Auf! Zu den Waffen! Gott will es!» Jedes Schwanken

und Zögern war «Verrat am Vaterland»5.

So hatte es Harnack seinem Kaiser Wilhelm II. vor-geschrieben, und so

wurde es von diesem am 6. August 1914 in seinem Aufruf «An das deutsche

Volk!» proklamiert.6 Die Verbindung von militärischer und religiöser
Mobilmachung war deutlich: «Wir werden uns wehren bis zum letzten Hauch von
Mann und Ross. [...] Vorwärts mit Gott, der mit uns sein wird, wie er mit den

Vätern war!»7

4 K. Barth: Moderne Theologie und Reichgottesarbeit (1909), in: ders.: Vorträge und kleine¬

re Arbeiten 1905-1909 (GA 21) hg.v. H.-A. Drewes, Zürich 1992, 334-366 (346).
5 Zitiert nach Axel von Harnack: Der Aufruf Kaiser Wilhelm II. beim Ausbruch des Ersten

Weltkrieges, Die Neue Rundschau 64 (1953) 612-620 (615).
6 Am 1. August 1914 unterzeichnete Wilhelm II. den Mobilmachungsbefehl, dem sich am 4.

August der Reichstag anschloss, und am 6. August erschien der kaiserliche «Aufrufe).
Harnack hatte am Abend des 4. August, unter dem Eindruck der Reichstagsitzung, bei der er
als Zuschauer anwesend war, einen Entwurf für diesen Aufruf verfasst. Den Slogan «Gott
will es!» Hess Wilhelm II. beiseite.

7 Zitiert nach Harnack: Der Aufruf (Anm. 5), 617. Der kaiserHche Aufruf überging die

«kraftvolle Färbung» und den «kostbaren Gehalt», die in den reHgiösen Passagen des Ent-



360 Matthias Gockel

Karl Barth hingegen erlebte laut eigener Auskunft eine «arge Götterdämmerung»,

als er sah, «wie Religion und Wissenschaft, Kunst und persönliche
Kultur [...] restlos sich in geistige 42 cm Kanonen»8 verwandelten. Als

Beispiele für diese Verwandlung nannte er neben Harnack und Herrmann den

Jenaer Philosophen Rudolf Eucken, auf dessen Anregung hin 1918 die Luther-
Gesellschaft gegründet wurde, sowie seinen Marburger Mentor Martin Rade

(1857—1940), den langjährigen Herausgeber der protestantischen Publikumszeitschrift

Die Christliche Welt. Barth weigerte sich insbesondere, in die weit
verbreitete Inanspruchnahme Gottes für die nationalen Kriegsziele einzustimmen.

Rade war wie Harnack und Herrmann ein liberaler Lutheraner, der zum
Lutherjahr 1883 eine dreibändige Lutherbiographie verfasst hatte. Ob er tatsächlich

in Barths Reihe der «geistigen 42 cm Kanonen» passte, sei dahingestellt.
Immerhin wurde er in den ersten Kriegsmonaten von nationalistischen Kreisen

in Deutschland angefeindet, als er im Chor der religiösen Mobilmachung
mässigende Töne anschlug.9

Am 31.8.1914 berichtete Barth seinem früheren Mentor, dass es ihn
besonders traurig stimme, wie «in ganz Deutschland Vaterlandshebe, Kriegslust
und christlicher Glaube in ein hoffnungsloses Durcheinander»10 gerieten. Barth
selber bewertete den Krieg als Konsequenz menschlicher Verfehlung und
Zeichen des Gerichts Gottes; er vertrat eine internationalistische Haltung, die

sensibel blieb für das bekannte Phänomen, dass die Menschen in den

kriegführenden Staaten von ihren Regierungen gegeneinander aufgehetzt werden.11

wurfs von Harnack lagen - «nicht weil es dem Kaiser an religiösem Empfinden mangelte
oder ihn die hier angeschlagenen Töne nicht berührten», sondern «wohl aus Rücksicht auf
die Millionen sozialdemokratischer Arbeiter, die dem Staatskirchentum fremd, ja ablehnend

gegenüber standen und mit solchen Worten nicht mehr ansprechbar waren» (a.a.O.,

619). Zu Harnacks Haltung in den ersten Kriegsmonaten vgl. Chr. Nottmeier: Adolf von
Harnack und die deutsche Politik 1890—1930. Eine biographische Studie zum Verhältnis

von Protestantismus, Wissenschaft und Politik (BHTh 124), Tübingen 2004, 378-403.
8 Karl Barth an Willy Spoendlin, 4.1.1915, unveröffentlicht, Original im Karl Barth-Archiv

(KBA 9215.0002). Barth erkannte, dass die «(Mobilmachung des Geistes») auch in anderen

kriegführenden Nationen stattfand. Er meinte allerdings, sie sei nirgends so «akzentuiert»

und gegenüber den neutralen Staaten so «aufdringlich» gewesen wie in Deutschland (ebd.).
9 Vgl. Chr. Schwöbel: Einleitung, in: Karl Barth—Martin Rade: Ein Briefwechsel, hg.v. Chr.

Schwöbel, Gütersloh 1981, 9-56 (30f.); dazu H. Ruddies: Karl Barth und Martin Rade. Ein
theologisch-politischer Briefwechsel, EvTh 44 (1984) 298-306.

10 Karl Barth an Martin Rade, 31.8.1914, in: Barth-Rade Briefwechsel (Anm. 9), 96.

11 Vgl. seine Predigten vom 26.7. und 23.8.1914 (K. Barth, Predigten 1914 [GA 5], hg. v. U.



Barth, Luther und die Lutheraner 361

Die angemessene christliche Antwort konnte für Barth nur «der unbedingte
Protest gegen den Krieg überhaupt und gegen all das Menschliche, was ihn

herbeigeführt hat»12, sein. Er habe aus dem Studium vieler Schriften und
Reden den Eindruck gewonnen, dass die Deutschen sich in besonderer Weise

von Gott beauftragt fühlten und meinten, «mit gutem Gewissen schießen und
brennen»13 zu dürfen. Diese Bewertung machte er daran fest, dass Rade in der

Christlichen Welt Luthers Schrift «Ob Kriegsleute auch in seligem Stande sein

können» (1526) wieder abgedruckt und als «deutsche Grundschrift frommer

Kriegsfertigkeit»14 bezeichnet hatte. Barth konnte Luthers Schrift im
Zusammenhang dieser Instrumentalisierung nur als eine «Mischung von Naivität und

Sophisterei»15 wahrnehmen.

Barth war sich mit Rade darin einig, dass Gottes Wille und die Wirklichkeit
der Welt aufeinander zu beziehen seien. Aber er sah in der Art und Weise, wie

dies geschah, einen deutlichen Gegensatz zwischen beiden Parteien. Er meinte,

dass Gottes Vorsehung auch trot^ der menschlichen Verwirrungen Gutes

hervorbringe. Rade und andere deutsche Lutheraner dagegen identifizierten
Gottes Wollen mit dem Weltgeschehen und verorteten es dabei wie selbstverständlich

vor allem auf ihrer Seite des Konflikts. Sie betrachteten die Ehre der

Nation als höchstes Gut und wiesen Gott und der Religion die Aufgabe zu, das

deutsche Volk für die Verteidigung dieser (vermeintlichen) Ehre mit einem besten

Herz> auszustatten. Barth betonte, dass es sich für ihn in erster Linie nicht

um einen politischen Gegensatz, sondern um einen religiös-theologischen

Gegensatz handelte: «noch nie ist mir so klar gewesen wie jetzt, wie recht Luther

hatte, als er unserem Zwingli das Wort vom <andern Geist> sagte.»"1

Einen Monat später vertiefte Barth seine Diagnose und bekannte pars pro
toto für die deutschsprachigen Schweizer Theologen seine Erschütterung: «Es

ist uns Allen unendlich wehmütig ums Herz, wenn wir an [...] das Deutschland

und J. Fähler, Zürich 21999, 388f. und 430ff.).
12 Barth an Rade, 31.8.1914 (Anm. 10), 96.

13 A.a.O., 97. Der besondere Auftrag des «deutschen Volks» wurde auch in Harnacks Ent¬

wurf für den Kriegsaufruf Wilhelm II. erwähnt: «Gott der Herr hat das deutsche Volk
erschaffen, damit es den Beruf auf Erden erfülle, zu dem Er es verordnet hat» (zitiert nach

Harnack: Der Aufruf [Anm. 5], 615). Worin dieser Beruf bestand, blieb jedoch unklar.
14 Zitiert nach Barth an Rade, 31.8.1914 (Anm. 10), 99 Anm. 6.

15 A.a.O., 97.

16 Ebd.



362 Matthias Gockel

[denken], das wir lieb haben und dem wir so viel Dank schuldig sind. In mir ist

etwas von der Hochachtung deutschem Wesen gegenüber für immer zerbrochen,

[...] weil ich sehe, wie eure Philosophie und euer Christentum nun bis

auf wenige Trümmer untergeht in dieser Kriegspsychose.»17

Rades Antwort, die er gemeinsam mit Barths Brief in der Christlichen Welt

veröffentlichte, ging zunächst auf Barths Vorbehalte gegenüber einer

theologischen Legitimierung des Krieges ein und stimmte ihnen weitgehend zu.

Rade warnte jedoch vor einem Ubermass an Reflexion und unterschied die von
ihm geteilte theologische Zurückhaltung von einer religiösen «Abscheu»18 vor dem

Krieg, die er bei Barth wahrnahm und nicht teilte. Laut Rade konnte Barth die

Ereignisse in Deutschland nicht verstehen, weil er aus einer Position der
Neutralität heraus urteilte. Es fehlte ihm das Erlebnis, wie der Krieg «über die Seele

[des deutschen] Volkes kam.»19

Rade erklärte seine anfängliche Skepsis gegenüber der Idee einer «Volksseele»,

doch dann wurde auch er überwältigt von dem kollektiven hingerissen-
Werden in die «unerhörte neue Wirklichkeit»2" des Krieges. Dabei handelte es

sich um ein derartig «großes» und «ungeheures» Erlebnis, dass den Deutschen

«alles andere Denken und Fühlen [vergangen sei] über dem Einen: Gott.»21 Rade

betonte, dass der nationale Appell des «Gott mit uns» für ihn nicht im Zentrum
stand. Er wusste, dass diese Parole zur landläufigen Kriegspropaganda zählte,

meinte aber, man sollte sich «nicht zu sehr an Worte halten»22, tatsächlich gehe

es um Gott als den Herrn der ganzen Geschichte.

Diesen Gedanken erläuterte er mit Hilfe der alten lutherischen Unterscheidung

zwischen dem Dens revelatus und dem Dens absconditus, dem offenbaren

Gott und dem verborgenen Gott, und würzte das Ganze mit einer Prise

Schleiermacher. Jesus blieb für ihn Gottes Offenbarung und die «Zuflucht» vor dem

verborgenen Gott, gleichwohl sei dieser verborgene Gott auch unabhängig von

17 Karl Barth an Martin Rade, 1.10.1914, a.a.O., 101.

18 Martin Rade an Karl Barth, 5.10.1914, a.a.O., 108.

19 A.a.O., 109. Chr. Schwöbel merkt an, dass Rades Erlebnisbegriff sich von demjenigen
Wilhelm Herrmanns darin unterschied, dass er «eingefasst [war] in die Erinnerung des

Glaubens an Gottes Handeln in Jesus und die Hoffnung des Glaubens auf das Reich Gottes»

(Schwöbel: Einleitung [Anm. 9], 32).
20 Rade an Barth, 5.10.1914, a.a.O., 109.

21 A.a.O., 110.

22 Ebd.



Barth, Luther und die Lutheraner 363

Jesus in der Geschichte am Werk, und die ihm entsprechende Frömmigkeit sei

ebenso legitim wie der Glaube an den Gott Jesu Christi: «wenn nun in der

Erschütterung eine solchen Kriegserlebnisses, das ein ganzes Volk auf die Knie

wirft, Gott noch andere Züge trägt als Jesus, wenn er über uns kommt als die

reine Macht, von der wir zunächst nichts spüren als unsere absolute Abhängigkeit

— weshalb wollen Sie diese Frömmigkeit schelten?»23 Abschliessend erklärte

Rade, er könnte den Krieg nicht nur als blosses Menschenwerk verstehen, als

ob Gott mit der Geschichte eigentlich etwas anderes anstrebte.

Barth reagierte erst fünf Wochen später und teilte seinem Mentor mit,
dass es keinen Sinn hätte, den Dialog weiterzuführen. Statt einer weiteren

Antwort an Rade schrieb er an seinen Marburger Lehrer Wilhelm Herrmann.
In diesem Brief widmete er sich dem von Rade betonten Aspekt des

«Erlebnisses».'

Pointiert fragte Barth, ob das von Rade beschriebene Kriegserlebnis ein

«Wotan-Erlebnis», also ein Ausdruck des Neuheidentums, oder ein
Gotteserlebnis im genuin christlichen Sinne sei. Sein Vorwurf gegen die liberalen

Lutheraner lautete, dass ihr Gottesbegriff letztlich zu einer Dualität zwischen

der Weltwirklichkeit und der Wirklichkeit des Reiches Gottes führte. Die Welt
werde ihren tatsächlichen oder vermeintlichen Eigengesetzlichkeiten überlassen

und damit dem Zuspruch und Anspruch des Evangeliums entnommen.
Das «Gotteserlebnis» habe ausserhalb des engen Bereichs individueller

Verantwortung keinerlei ethische Relevanz. Dagegen betonte Barth, das recht
verstandene christliche Gotteserlebnis enthalte immer auch eine «normative

Stellungnahme zu den Erscheinungen des sozialen [...] Lebens»24, und er

spitzte diese Differenz auf die Alternative zwischen dem ethischen «Monismus»

Calvins und dem ethischen «Dualismus» Luthers zu.

23 A.a.O., 111. Rade assoziierte die Figur des Deus absconditus mit der alttestamentlichen Fröm¬

migkeit. Geradezu schwärmerisch fragte er, ob es nicht gelte, «stillzustehen, wenn ein Volk
wie das deutsche vom Geist der Psalmen und Propheten etwas verspürt» (ebd.). Wenn
der von Jesus unabhängige Gottesbegriff in Denkmustern politischer Herrschaft entfaltet
wird, ist die Verquickung von Religion und Nationalismus naheliegend.

24 Karl Barth an Wilhelm Herrmann, 4.11.1914, a.a.O., 115. Sieben Monate später kam Barth
auf das Thema zurück und fragte, ob in Jesus «dem Ganzen der menschlichen das Ganze
der göttlichen Lebensbedingungen» begegne und «gegenüber dem bösen Gemeinwille ein

neuer guter Gemeinwille» auftrete (Karl Barth an Martin Rade, 19.6.1915, a.a.O., 134).
Leider hat Rade auf diesen Brief offenbar nicht geantwortet.



364 Matthias Gockel

An dieser Stelle deutet sich eine Konstante der Theologie Barths an, die

er nach seinem Eintritt ins universitäre Lehramt 1921 ausführlicher entfalten

wird: die Kritik an der lutherischen Dualität von Gesetz und Evangelium und
das Gegenmodell des Gesetzes als Form oder Gestalt des Evangeliums. Auch
die Verknüpfung des Gegensatzes zwischen Calvin bzw. Zwingli und Luther
mit dem Unterschied zwischen der Schweiz und Deutschland ist ein Thema,
das Barth gelegentlich wieder aufnehmen wird.

1.2. 1939-1945

Mein zweites Beispiel für die spannungsvolle Beziehung zwischen «Barth»,

«Luther» und den «Lutheranern» stammt aus der Zeit des 2. Weltkriegs. Es

enthält vieles von dem, was bereits 1914 aktuell war — mit dem Unterschied,
dass Barth jetzt ein religiös-ethnographisches Modell entwirft, um die

deutschlutherische Seelenlage besser zu verstehen. Dieses Modell verbindet er mit dem

Postulat einer geschichtlichen Linie, die von Friedrich II. über Bismarck zu

Hitler führte.

1.2.1. Ein schweres Erbe

Barth diagnostizierte Ende 1939 eine «ungewöhnliche Torheit, Verworrenheit
und Hilflosigkeit des deutschen Volkes.»25 Er erklärte, Deutschland leide einerseits

an dem Erbe eines «besonders tiefsinnigen und gerade darum besonders

wilden, unweisen, lebensunkundigen Heidentums», andererseits an dem Erbe
des «größten christlichen Deutschen: an dem Irrtum Martin Luthers hinsichtlich

des Verhältnisses von Gesetz und Evangelium, von weltlicher und
geistlicher Ordnung und Macht.»26 Barth meinte, durch den jahrhundertelangen
lutherischen «Irrtum» über das Verhältnis von Gesetz und Evangelium sei das

«natürliche Heidentum» der Deutschen ideologisch «verklärt» und «bestärkt»

worden.27 Diese Diagnose beruhte auf der Annahme, alle «christlichen» Völker
seien geprägt von dem spezifischen Erbe ihres ursprünglichen Heidentums

25 K. Barth: Ein Brief nach Frankreich (1939), in: ders.: Offene Briefe 1935-1942, hg.v. D.

Koch (GA 36), Zürich 2001, 205-223 (219).
26 A.a.O., 220. Das Attribut «größter christlicher Deutsche» impliziert für Barth offensicht¬

lich eine tiefe Ambivalenz, die analog dann auch für Aussagen über «christliche Schweize»,
«christliche Engländer» etc. gilt.

27 Ebd.



Barth, Luther und die Lutheraner 365

und zudem von bestimmten, dieses Heidentum bestärkenden christlichen

Irrtümern; sie hätten daher ihre «bösen Träume» und Rückfälle ins Heidentum.

Der «Hitlerismus» sei der gegenwärtige «böse Traum» des «erst in der

lutherischen Form», d.h. spät und unzureichend «christianisierten deutschen

Heiden.»28

Wenige Wochen später erhielt Barth aus den Niederlanden eine Anfrage
zu diesen Aussagen und zu dem kurz zuvor von Hermann Rauschning

geprägten Wort des Nationalsozialismus als «nihilistischer Revolution». Er wurde

gefragt, ob eine nihilistische Revolution nur in einem lutherischen Land die

Herrschaft erlangen könnte.29 Barth antwortete, eine «nihilistische Revolution»

sei keineswegs nur in Deutschland und auch nicht nur in einem lutherischen

Land möglich. Er habe speziell an den nationalsozialistischen Nihilismus gedacht
und an die Art und Weise, wie dieser durch die «Absonderung» der Schöpfung
und des Gesetzes vom Evangelium dem Bereich des Politischen einen eigenen
«sakralen Raum» und der faschistischen Herrschaft in Deutschland damit den

Status «wahrer obrigkeitlicher Autorität»39 zugewiesen habe. Die lutherische

Lehre von der Autorität des Staates konnte laut Barth einerseits dem deutschen

Heiden als willkommene christliche Rechtfertigung des Nationalsozialismus und
andererseits dem deutschen Lutheraner als willkommene Einladung zur Anerkennung

des Nationalsozialismus dienen.

Barth bot damit eine gewagte, aber zu seiner Zeit nicht unübliche geis-

tes- und kulturgeschichtliche Erklärung an, um das Phänomen des deutschen

Faschismus und Nationalsozialismus zu verstehen. In seinem Schreiben in die

USA vom Oktober 1942 argumentierte er ähnlich und betonte, dass er keine

kausale Ableitung vornehme: die Trennung zwischen Evangelium und Gesetz

sowie zwischen christlichem und politischen Leben habe dem deutsch-preußischen

Nationalismus und Militarismus im 19. Jahrhundert sowie dem
deutschen Faschismus «Vorschub geleistet»31.

28 Ebd. Barths Aussagen trafen auf heftigen Widerspruch von mehreren Seiten (vgl. E.
Busch: Karl Barths Lebenslauf, München 41986, 318). Ihre geistesgeschichtlichen Hintergründe

sind m.W noch nicht erforscht worden.
29 Vgl. K. Barth: An Pfarrer Frans M. Kooyman, in: ders.: Offene Briefe 1935—1942 (Anm.

25), 224-237 (227).
30 A.a.O., 232.

31 K. Barth: Brief an einen amerikanischen Kirchenmann (Samuel M. Cavert) (1942), in:
ders.: Offene Briefe 1935-1942 (Anm. 25), 358-398 (380).



366 Matthias Gockel

Auch Barths Vortrag «Die Deutschen und wir», den er im Januar und Februar

1945 an mehreren Orten in der Schweiz hielt, verzichtete auf kausale

Ableitungen. Barth erwähnte verschiedene Erklärungsmodelle. Ein Modell verwies

auf Preußen und den «preußischen Kasernendrill.» Demnach sei das deutsche

Volk nie über «seine Fürsten» hinausgekommen und habe noch nie die

Gelegenheit gehabt, «im Staate etwas Anderes als einen Befehlsapparat zu erblicken»,

und durch Luther sei es dazu «geradezu erzogen worden». Dieses Modell, so

Barth, erklärte den Nationalsozialismus «sehr einfach als die höchste Blüte dieser

dem Deutschen zur zweiten Natur gewordenen [...] Autoritätssucht und

Subordinationsgesinnung.»32 Die Wortwahl zeigt allerdings, das s der Hinweis auf
den typisch deutschen Untertanengeist für Barth eine %u einfache Erklärung der

geschichtlichen Entwicklung Deutschlands darstellte.

Das Gesamturteil Barths relativierte die verschiedenen Erklärungen. Er stellte

fest, dass sie alle «viel Beachtliches» enthielten, aber letztlich nicht erklären

konnten, warum es ausgerechnet in Deutschland zu dieser Entwicklung und

ihren verheerenden Konsequenzen kommen konnte. Ratsamer sei es, so Barth, die

verschiedenen Modelle zu kombinieren und sich «für den wirklichen deutschen

Menschen offen zu halten»33.

1.2.2. Von Friedrich II. %u Hitler
Bereits im Dezember 1939 hatte Barth gemahnt, dass es nach dem Krieg nötig sein

werde, eine weitere Entwicklung Deutschlands «auf der fatalen Linie von Friedrich

dem Großen über Bismarck zu Hitler physisch unmöglich zu machen.»34

Anfang 1945 variierte er diese Einschätzung und resümierte: «Konsequenter konnte

das Werk Friedrichs des Großen und Bismarcks nicht vollendet und gründlicher
konnte es nicht zerstört werdenf,] als es durch Adolf Hitler geschehen ist.»35

32 K. Barth: Die Deutschen und wir, in: ders.: Eine Schweizer Stimme 1938-1945, 334-370

(341).
33 A.a.O., 343. Ein eindeutiges Urteil fällte Barth im Hinblick auf die Einzigartigkeit des

faschistischen Deutschlands: «Lüge, Unfreiheit und Brutalität und auch große, gen Himmel

schreiende Ausbrüche [der] Unmenschlichkeit hat es in Kriegs- und Friedenszeiten

immer und überall gegeben. Wir wollen gewiss nicht vergessen, dass unsere eigenen [...]
Vorfahren gerade in ihrer kriegerischen Glanzzeit alles Andere als Engel gewesen sind. Das

heutige Deutschland aber - das unterscheidet es auch vom revolutionären Russland - hat
die Unmenschlichkeit zum Prinzip, zum System und zur Methode erhoben» (a.a.O., 337).

34 Barth: Ein Brief nach Frankreich (Anm. 25), 220.

35 Barth: Die Deutschen und wir (Anm. 32), 346.



Barth, Luther und die Lutheraner 367

Die Idee einer Linie von Friedrich II über Bismarck zu Hitler war keine

Erfindung Barths. Die Berufung auf das (preußische Beispiel) und Appelle an das

<Preußentum> gehörten neben Parolen gegen den (jüdischen Bolschewismus)

und den Versailler Vertrag zu den «zugkräftigsten Losungen»36 der NSDAP.
Sie dienten zur Legitimierung der faschistischen Herrschaft und wurden auch

verwendet, um während des Kriegs die bedingungslose Unterordnung einzufordern.

Die überragende Folie spielte dabei Friedrieb II. Er galt als (Garant des

Erfolgs) einer ((risikofreudigen expansiven Außenpolitik» und wurde als «Vorbild
für Standhaftigkeit und Durchhaltevermögen auch in scheinbar ausweglosen
Situationen»37 heroisiert.

Barth kannte die Propaganda, aber er ging mit seiner Einschätzung einen

Schritt weiter. In seiner Antwort auf den Vorwurf, er entwerfe ein «Zerrbild»,
wies er darauf hin, dass die Idee einer Linie von Friedrich II. zu Hitler nicht

nur im Rahmen der ideologisch-politischen Propaganda, sondern auch unter
den «berufenen Hütern und Deutern der friderizanisch-bismarckisch-wilhel-
minischen Tradition» kursierte. «Hier ist sie von den geeichten Historikern
beredt oder mindestens schweigend anerkannt worden.1" Die problematischen
Kontinuitäten der deutschen Geschichte wurden auch im angükanisch-anglo-

phonen Bereich debattiert, wobei man sogar eine Linie von Luther bis Hitler
postulierte,39 die bis heute im Feuilleton anzutreffen ist.40

36 M. Schlenke: Nationalsozialismus und Preußen/Preußentum, in: Das Preußenbild in der
Geschichte. Protokoll eines Symposions, bearb. u. hg.v. O. Büsch (Veröffentlichungen der
Historischen Kommission zu Berlin, 50), Berlin/New York 1981, 247-264 (263).

37 A.a.O., 264.

38 Karl Barth an Ernst Friedlaender, 12. März 1945, in: ders.: Offene Briefe 1945-1968 (GA
15),'hg.v. D. Koch, Zürich 1984, 3-24 (21). Vgl. auch die Fortsetzung: «Ist diese Linie ein

(Zerrbild), dann wäre damals in Wort und Tat dagegen protestiert worden. Dass das nicht
geschah - wo blieb damals der andere Fridericus, der andere Bismarck? —, das scheint mir
(abgesehen von dem, was über Fridericus und Bismarck auch historisch auszumachen ist)
zu beweisen, dass es sich hier um kein (Zerrbild) handelt» (a.a.O., 21 f.)

39 Vgl. dazu kritisch P.C. Matheson: Luther and Hitler. Controversy Reviewed, JES 17

(1980) 445-453. Für Deutschland vgl. W von Hanstein: Von Luther bis Hitler. Ein wichtiger

Abriss deutscher Geschichte (Dresden 1947). Namhafte Historiker verwarfen
Hansteins Pamphlet als «Tief- oder Höhepunkt der Geschichtsklitterung) (M. Steinmetz: Das
marxistische Lutherbild in der Literatur seit Marx und Engels, ZdZ 37 [1983] 199-202

[200]).
40 So kürzlich in dem Bild von der «unheilvollen Traverse vom Bauernfeind Luther zum

Diktator Hitler» (kl Flafner: Wie geht Demokratie? Neue Zürcher Zeitung 21.2.2017,



368 Matthias Gockel

Nach dem Krieg präzisierte Barth seine Position. Er sprach nun von
falschen politischen «Weichenstellungen» im Verlauf der deutschen Geschichte,
die mit den Namen Friedrich II. und Bismarck zu bezeichnen seien und den

Verlauf der deutschen Geschichte nachhaltig beeinflusst hätten. Mit ihnen sei

«außenpolitisch die,Macht dem Recht in so [...] grundsätzlicher Weise

vorgeordnet» und «innenpolitisch die Verantwortlichkeit der einzelnen Bürger [...]
so grundsätzlich vernachlässigt, ja unterdrückt [worden], dass eine Tradition
entstehen konnte, die [... ] schließlich mühelos ins Hitlerreich hinüberführen
konnte.»41 Barth betonte die geschichtliche Kontinuität zwischen dem 18. und
dem 20. Jahrhundert, sprach aber nicht von einer Gesetzmässigkeit oder
Unausweichlichkeit.

Abschliessend fasse ich den theologiegeschichtlichen Teil in vier Punkten

zusammen:

a.) Barths Urteil über die Wirkmächtigkeit des preußischen Militarismus
wird von neueren Darstellungen bestätigt. Die herausragende Stellung des

Militärs und der Staatsbürokratie sowie die «anhaltende Ungewissheit» über die

«Trennlinie zwischen ziviler und militärischer Befehlsgewalt» werden als Preußens

«verhängnisvollstes Vermächtnis»42 für die deutsche Geschichte des 19.

und 20. Jahrhunderts benannt.

b.) Dabei geht es Barth nicht um das Postulat eines deutschen «Sonderwegs»,

sondern um bestimmte problematische Traditionen Preußens, vor allem

dessen Militarismus und Grossmachtstreben, die durch das lutherische
Obrigkeitsdenken und die sog. Zwei- Reiche-Lehre faktisch befördert worden seien.

c.) Luthers Person bleibt für Barth zweideutig. Einerseits sieht er in Luther
den kaum gebändigten deutschen <Heiden>, andererseits würdigt er Luther als

Lehrer der christlichen Kirche. Der «deutsche Luther» ist für Barth jedenfalls
nie der ganze Luther. Das verdeutlicht ein Text zur Lutherfeier 1933. Wenn es

wahr ist, so erläutert Barth dort, dass Luther «das merkwürdige Buch des Alten
und des Neuen Testamentes lesen und auslegen» und dabei «ans Licht stellen

www.nEZ.ch/feuilleton/der-historiker-peter-blickle-ist-gestorben-wie-geht-demokratie-
ld. 146923 [eingesehen am 2.10.2017]).

41 K. Barth: An den Nachrichtendienst der Pressestelle der Evangelischen Kirchen der

Rheinprovinz (Vikarin Ingrid Rehmann) (1946), in: ders.: Offene Briefe 1945-1968 (GA
15), hg.v. D. Koch, Zürich 1984, 94-107 (106£).

42 Chr. Clark: Preußen. Aufstieg und Niedergang 1600—1947, München 2007, 688.



Barth, Luther und die Lutheraner 369

wollte, dass es dem Menschen gut ist, [...] seine Gerechtigkeit ganz und gar in
Gott zu suchen, weil Gott ganz und gar entschlossen ist, mit seiner Gerechtigkeit

für den Menschen einzutreten — wenn das wahr ist, was ist Luther dann

anderes gewesen als ein Lehrer der christlichen Kirche, den man dann schwerlich

anders feiern kann als indem man [...] das hört, was er selber gehört und
darum zu sagen hat.»43

d.) Man hat Barths theologischen Aufbruch vor 100 Jahren oft als

Abwendung von Schleiermacher interpretiert. Da Schleiermachers Theologie für
Barth jedoch erst seit 1917, und auch dann nur allmählich, in ein kritisches

Licht rückte,44 ist es treffender, Barths Aufbruch zuerst als Abwendung von der

Theologie des liberalen deutschen Luthertums zu charakterisieren. Zugleich
bleibt zu beachten, dass es bei Barth zwischen 1921 und 1930 eine deutliche

Hinwendung und Nähe zu Luthers Theologie gab, bevor mit dem erstarkenden

Nationalismus und Faschismus sowie den zahlreichen positiven lutherischen

Reaktionen auf diese Entwicklung die Skepsis gegenüber Luther und den

Lutheranern wieder zunahm.

2. GLvangelium und Geset^

Traditionell gibt es nach protestantischer Vorstellung zwei oder drei Gebräuche

des Gesetzes. Der «zivile oder politische Gebrauch» des Gesetzes dient
der Eindämmung der (zerstörerischen Folgen der) Sünde. Er ist nicht auf
biblische Gesetze beschränkt, sondern umfasst auch die jeweils herrschende

Rechts- und Gesellschaftsordnung und legitimiert daher grundsätzlich die

politischen Mächte und Gewalten. Zweitens dient das Gesetz der Aufdeckung
der menschlichen Sünde. Das geschieht durch seinen «verurteilenden oder

theologischen Gebrauch»: das Gesetz verurteilt den Sünder und führt ihn zum

Evangelium, das ihn von der Strafandrohung des Gesetzes befreit. Umstritten
zwischen Lutheranern und Reformierten blieb die Frage, ob es auch einen

dritten Gebrauch des Gesetzes für die Wiedergeborenen, d.h. die an Christus

Glaubenden gibt, wie etwa im Zweiten Buch von Jean Calvins Institutio Christi-

anae Keligionis von 1559 (II.7.12-17).

43 K. Barth: Luther (1933), in: ders.: Vorträge und kleinere Arbeiten 1930-1933 (GA 49),

hg.v. M. Beintker/M. Hüttenhoff/P. Zocher, Zürich 2013, 478-487 (486f.).
44 Vgl. M. Gockel: Einführung und Uberblick, in: ders./M. Leiner: Barth und Schleierma¬

cher. Zur Neubestimmung ihres Verhältnisses, Göttingen 2015, 17-30 (20).



370 Matthias Gockel

Barths Position basiert auf zwei Grundannahmen, der Priorität des Evangeliums

und der Definition des Gesetzes als Form oder Gestalt des Evangeliums.
Die erste Annahme ist bereits in Barths früheren Werken zu finden.45 Zugleich
wurde er in den 1930er Jahren durch Äusserungen lutherischer Kollegen zu
einer Entfaltung seiner Position veranlasst. Zwei Aspekte standen dabei im
Zentrum: die Gegenüberstellung von Gesetz und Evangelium und die Ausweitung
des Gesetzesbegriffs. Während der erste Aspekt auch unter Barth und seinen

lutherischen Mitstreitern in der Bekennenden Kirche umstritten war, wurde der

zweite Aspekt vor allem in der Auseinandersetzung mit den Deutschen Christen

und ihren lutherischen Sympathisanten akut. Exemplarisch dafür steht Friedrich

Gogartens Erklärung aus dem Jahr 1933, der Christ in seiner irdischen
Wirklichkeit lebe in der Bindung an das besondere Gesetz, das seine geschichtliche
Existenz regiert, d.h. an das Gesetz des jeweiligen Volkes,46 Für die deutschen

Christen sei daher das Gesetz Gottes identisch mit dem Gesetz des deutschen

Volkes. Barth konnte in dieser Identifizierung des Gesetzes Gottes mit dem

deutschen Volkstum nur den «vollzogenen Verrat am Evangelium»47 erkennen.

2.1. Evangelium und Geset^ (1935)

Nachdem Barth im Sommer 1935 in die Schweiz zurückgekehrt war, reiste er

im Oktober desselben Jahres nach Wuppertal-Barmen, um dort der Verlesung
seines Vortrags über Evangelium und Gesetz beizuwohnen; ihm selber war in
Deutschland ein Redeverbot erteilt worden. Der Vortrag wurde später als sein

persönliches <Abschiedswort> an die Christen in Deutschland empfunden48 und
führte zu einer lebhaften Debatte, die allerdings keine klaren Ergebnisse zeitigte.49

45 Etwa in der Versöhnungslehre der Göttinger Dogmatik, vgl. K. Barth: «Unterricht in der
christlichen Religion», Bd. 3: Die Lehre von der Versöhnung/Die Lehre von der Erlösung
(GA 38), hg.v. H. Stoevesandt, Zürich 2003, 20f. Dort unterscheidet Barth noch die sachliche

Vorordnung des Evangeliums von der zeitlichen Vorordnung des Gesetzes. Ganz
ähnlich sprach die reformierte Theologie von zwei heilsgeschichtlichen «Ökonomien» des

einen Gnadenbundes.
46 F. Gogarten: Die Selbständigkeit der Kirche, in: Deutsches Volkstum 15 (1933), 445-451

(448).
47 K. Barth: Abschied (1933), in: ders.: Vorträge und kleinere Arbeiten 1930-1933 (Anm. 43),

492-515 (504).
48 Vgl. Busch: Karl Barths Lebenslauf (Anm. 28), 279.

49 Vgl. Gesetz und Evangelium. Beiträge zur gegenwärtigen theologischen Diskussion, hg.v.



Barth, Luther und die Lutheraner 371

Am Anfang steht für Barth das Evangelium, das Wort der freien Gnade Gottes.

Das Gesetz ist «vom Evangelium her und auf das Evangelium hin»50 geordnet

und bezeugt damit Gottes Gnade. Es ist «im» Evangelium wie die Tafeln des

Sinai in der Bundeslade, und das Evangelium ist «im» Gesetz, «in der Krippe
und in den Windeln der Gebote»51. Barth betont, die Zweiheit von Evangelium
und Gesetz impliziere Entgegensetzung und sogar Streit, doch wichtiger sei ihre

Einheit im Frieden des einen Wortes Gottes.5"

Barths Vortrag verzichtet auf die Terminologie der «Gebräuche» des Gesetzes

und zielt offensichtlich auf eine grundlegende Umformung der traditionellen

Lehre. Gleichwohl bleiben seine Ausführungen mit Vorstellungen zum ersten

und dritten «Gebrauchs» des Gesetzes kompatibel. Doch wie verhält es sich

mit dem zweiten, dem verurteilenden Aspekt des Gesetzes? Barth schliesst ihn

keineswegs aus, aber er verbindet ihn mit dem M/xrbrauch des Gesetzes durch

den sündigen Menschen bzw. durch die Sünde. Nicht das Gesetz selber, sondern

erst dessen Missbrauch durch den Menschen führe zur Verurteilung durch Gott.
Dieser Missbrauch bestehe darin, dass der Mensch den Anspruch Gottes, wie

er im Gesetz ausgesprochen wird, zu seinem eigenen Anspruch macht und das

Gesetz zur Aufrichtung seiner eigenen Gerechtigkeit in Dienst nimmt. Der so

von der Sünde verleitete Mensch erkenne nicht, dass das Gesetz auf Christus

zielt und damit «unsere Rechtfertigung durch Gott verkündigt.»53 Auf diese Weise

werde aus Gottes gnädigem Gesetz das «durch den Betrug der Sünde entehrte»

Gesetz als der «große Gegenspieler des Evangeliums»; dienen wir diesem Gesetz,

«dann gibt es vor Gottes Gericht kein Entlaufen und in der Anfechtung, in der

uns dieses Gericht offenbar wird, keinen Rat, keinen Trost, keine Hilfe.»54

E. Kinder/K. Haendler, Darmstadt 1968; W Joest: Karl Barth und das lutherische
Verständnis von Gesetz und Evangelium, KuD 24 [1978] 86-103.

50 K. Barth: Evangelium und Gesetz, in: ders.: Rechtfertigung und Recht - Christengemeinde
und Bürgergemeinde - Evangelium und Gesetz, Zürich 1998, 81-109 (81).

51 A.a.O., 89. Auch heutige lutherische Theologen betonen den sachlichen, prinzipiellen oder

logischen Vorrang des Evangeliums, halten aber an demfaktischen Vorrang des Gesetzes fest

(vgl. exemplarisch O. Bayer: Martin Luthers Theologie. Eine Vergegenwärtigung, Tübingen

42016, 56f.). Barth lehnt diese Differenzierung ab. Für ihn kommt dem Evangelium
sowohl sachlich als auch faktisch der Primat zu. Genau darin besteht die Provokation
seiner Theologie.

52 Vgl. Barth: Evangelium und Gesetz (Anm. 50), 82.

53 A.a.O., 96.

54 A.a.O., 103.



372 Matthias Gockel

Ob dieses Gesetzesverständnis der paulinischen Theologie, die bekanntlich

an diesem Punkt besonders umstritten ist, entspricht, sei dahingestellt.55 Jedenfalls

klingt Barths Betonung der Antithese des (falsch verstandenen) Gesetzes

zum Evangelium beinahe lutherisch.56 Tatsächlich gesteht er in dieser Passage

— soweit ich sehe, zum letzten Mal — der klassischen Reihenfolge Gesetz und

Evangelium ihr relatives Recht zu. Denn diese Reihenfolge bringe die Teleo-

logie des göttlichen Gerichts zum Ausdruck: Gott lässt das Gesetz für den

Menschen zum Gericht werden, damit der Mensch an den glaube, der ihn in
Wahrheit rechtfertigt und befreit, Jesus Christus. Die Reihenfolge vom Gesetz

zum Evangelium bedeutet also: vom Tod zum Leben.

Auf dieser Linie hat Barth jedoch nicht weitergedacht. Stattdessen lässt er

sich bei seiner nächsten ausführlichen Beschäftigung mit dem Thema von der

in seiner Erwählungslehre vollzogenen «christologischen Revolution»57 leiten.

2.2. Hvangelium und Gebot (1942)

Barths Erörterungen zu Gottes Gesetz und Gebot bilden den zweiten Teil
des zweiten Bands seiner Gotteslehre (KD II/2) und folgen auf das Kapitel
über Gottes Gnadenwahl. Barth bezeichnet Evangelium und Gesetz als die

zwei zentralen Elemente des christlichen Begriffs vom Bund Gottes mit den

Menschen. Darin besteht eine wesentliche Neuerung. Wie zuvor bezeichnet

Barth das Gesetz als die Gestalt des Evangeliums. Er bezieht diese Definition

nun grundsätzlich auf Jesus Christus als den heiligen Gott und den geheiligten
Menschen «in Einem»58; das Evangelium verhalte sich zum Gesetz wie die

Erwählung zur Heiligung und Inanspruchnahme des Menschen durch den ihn
erwählenden Gott. Wie zuvor betont Barth, das Wort Gottes als Evangelium und

Gesetz ziele auf die «Konformität» des menschlichen Handelns mit Gottes

Handeln und interpretiert das «Ihr sollt vollkommen sein» aus Matthäus 5:48

55 Dass Paulus mit seiner Rede von Christus als Telos des Gesetzes nur den MtAbrauch des

Gesetzes im Blick hat, wird zurückgewiesen von O. Hofius, der sich damit zugleich gegen
die verbreitete Annahme, Paulus polemisiere gegen menschliche «Gesetzlichkeit» wendet

(vgl- O. Hofius: Das Gesetz des Mose und das Gesetz Christi [1983], in: ders.: Paulusstudien

I, Tübingen 21994, 50-74).
56 Vgl. R. Schwarz: Martin Luther als Lehrer der christlichen Religion, Tübingen 22016, 227f.

57 Vgl. M. Gockel: Barth and Schleiermacher on the Doctrine of Election. A Systematic-

Theological Comparison, Oxford 2007, 164-195.

58 K. Barth: Die Kirchliche Dogmatik, Bd. II/2, Zollikon-Zürich 31959, 564.



Barth, Luther und die Lutheraner 373

als «Ihr werdet vollkommen sein».59 Das Schema von Indikativ und Imperativ
sei nicht als Abfolge, sondern als Einheit von Gnade und Gebot zu verstehen.

Theologische Ethik ist die Bezeugung und Auslegung des Handelns Gottes mit
dem Menschen und damit «Ethik der Gnade»60.

Barth entfaltet seine materiale Ethik als Ethik der Schöpfung (KD 1II/4)
und Ethik der Versöhnung (KD IV/4). Die Grundlegung der Ethik erfolgt in
der Lehre von Gottes Gebot als Anspruch, Entscheidung und Gericht.

Barth deutet die «Aufrichtung des Gesetzes»61 als Implikat der Gnade und
verweist auf den «Rechtsgrund der alttestamentüchen Gesetzgebung», wie er
insbesondere im Buch Deuteronomium erläutert wird. Das Gesetz der Gnade

umfasst für Barth die Thora, die Bergpredigt, als Auslegung des Dekalogs,
und die apostolischen Weisungen, ohne dass eine Näherbestimmung erfolgt.
Sein Hauptinteresse gilt der Zurückweisung jedes abstrakten Verständnisses

des göttlichen Anspruchs, etwa im Sinne einer Reihenfolge von Evangelium
(als Erstes) und Gesetz (als Zweites). Inhaltlich besteht Gottes Anspruch darin,

dass der Mensch es sich gefallen lassen möge, nicht in sich selber, sondern

in Gott seine Gerechtigkeit zu finden, genauer: in Gottes Gnade als «Widerspruch

gegen unseren Widerspruch»62.

Gottes Gebot ruft den Menschen zu einem befreiten Leben in Entsprechung

zu Gottes souveräner gütiger Entscheidung über ihn auf und validiert
damit seine Autorität. Im Gebot widerfährt dem Menschen «keine Härte und
kein Unheil; in ihm ist Gott nicht gegen, sondern in seiner ganzen
Herrlichkeit für den Menschen.»63 Von einer Entgegensetzung oder einem Streit

59 Vgl. a.a.O., 567 mit Barth: Evangelium und Gesetz (Anm. 50), 88.

60 Barth: KO II/2 (Anm. 58), 598.

61 Vgl. a.a.O., 624 und Barth: Evangelium und Gesetz (Anm. 50), 88. Die Rede von der «Auf¬

richtung» des Gesetzes geht zurück auf Römer 3:31. Ob das Wort nomas an dieser Stelle

tatsächlich die Thora oder eher die Schrift des Alten Testaments (so Hofius: Das Gesetz
des Mose [Anm. 55], 66-68) meint, ist umstritten.

62 Barth: KD II/2 (Anm. 58), 647.

63 A.a.O., 792. Barth legt grossen Wert darauf, dass Gottes Gebot durchweg ein konkretes
Gebot ist und veranschaulicht dies mit einem längeren Exkurs über die Bergpredigt und
den Dekalog (a.a.O., 762-782). Dass in diesen biblischen Texten für Barth «nicht das

eigentliche Gebieten Gottes» ergehen soll, ist unwahrscheinlich, und die Vermutung, dass es

ihm, gerade im Blick auf die Bergpredigt, darauf ankommt, Hindernisse im Kampf gegen
den Nationalsozialismus aus dem Weg zu räumen» (A. Maßmann: Bürgerrecht im Himmel
und auf Erden. Karl Barths Ethik, ÖfTh 27 [2011] 185) greift zu kurz. Barth hält auch

angesichts der faschistischen Verbrechen am Gebot der Feindesliebe und am paulinischen



374 Matthias Gockel

zwischen Evangelium und Gesetz ist nun nicht mehr die Rede. Bei der

Erwägung von Gottes Gebot als Gericht nimmt Barth noch einmal Gedanken

auf, die traditionell dem zweiten, verurteilenden Gebrauch des Gesetzes

zugeordnet wurden. Er betont aber, dass diese Verurteilung exklusiv durch
Gottes Gnade, d.h. durch Jesus Christus ausgesprochen und vollzogen wird.
Indem Gott uns gnädig ist, richtet er uns, nicht durch das «Gesetz», aber

durch den Rechtsspruch des Evangeliums, indem er in Jesus Christus das

Gericht über die Sünde auf sich selber nimmt, d.h. im Tod Jesu Christi «unser

ganzes Tun als Übertretung verurteilt und uns durch seine Auferweckung
gerecht spricht.»64

2.3. Versöhnung und Sünde (1951—1959)

Barth begann im Sommersemester 1951 mit der Arbeit an seiner

Versöhnungslehre (KD IV/l—IV/4),65 doch die Einsicht, dass die Versöhnung der

Welt mit Gott die Mitte der gesamten Dogmatik darstellt, findet sich bereits

in der Gotteslehre.66 Dem Zusammenhang von Evangelium und Gesetz oder

Gebot entspricht demnach der Zusammenhang von Versöhnung und Sünde.

Im Einleitungsparagraphen heisst es daher: Kein abstraktes «Gesetz», sondern

Gottes Gnade offenbart die Sünde und deckt auf, «dass der Mensch sein Heil
verwirkt» hat. «Aus der Errettung, die hier geschieht, ist zu entnehmen, aus was

und von was der Mensch hier errettet wird.»6

In dem Abschnitt, der uns hier beschäftigen soll, erklärt Barth daher, dass

der christliche Begriff der Sünde nur aus dem Evangelium gewonnen werde.

Erneut schärft er ein: Das Evangelium als «die gute Botschaft von des

Menschen Befreiung durch und für den freien Gott» habe immer auch den Charakter

und die Gestalt des «wahren Gesetzes, des Gesetzes Gottes»66. Die ethische

Forderung diene dabei der Erkenntnis nicht von Gottes Allmacht, im Gegensatz

zur Ohnmacht und Verlorenheit des Menschen, sondern von Gottes Güte

und von dem mit Gott versöhnten Menschen.

Wort von der Überwindung des Bösen durch das Gute fest.

64 Barth: KD II/2 (Anm. 58), 819.

65 Vgl. Busch: Karl Barths Lebenslauf (Anm. 28), 391. KD IV/1 wurde 1953 veröffentlicht.
66 Vgl. Barth: KD II/2 (Anm. 58), 819f.
67 Barth: KD IV/1 (Anm. 3), 10.

68 K. Barth: Die Kirchliche Dogmatik, Bd. IV/3.1, Zollikon-Zürich 1959, 427.



Barth, Luther und die Lutheraner 375

Barth hat dieses Verständnis von Evangelium und Gesetz zum «eisernen

Bestand»69 seiner Dogmatik gerechnet und in fünf Rückfragen an die lutherische

Kritik seiner Position zusammengefasst, worum es ihm geht:

a.) Evangelium und Gesetz sind das eine Wort Gottes.

b.) Das Evangelium erschöpft sich nicht in der Proklamation der Vergebung

der Sünden und das Gesetz nicht darin, dass es als «abstrakte Forderung»
einerseits nur «äußere Lebensordnung» sein soll (der erste Gebrauch), anderseits

nur dazu bestimmt sein soll, «den Menschen anzuklagen und damit auf
das <Evangelium> hinzuweisen und vorzubereiten»70 (der zweite Gebrauch). Mit
der Betonung der Einheit von Evangelium und Gesetz hinterfragt Barth erneut
die traditionelle Rede von den Gebräuchen des Gesetzes. Sein Gesetzesbegriff
unterscheidet sich von Luther, der die Paraklese nicht mehr als Gesetz,
sondern als Wort des Evangeliums verstand und von einem usus practicus evangelii

sprach,71 aber auch von Calvin, der die paulinische Unterscheidung zwischen

Gesetz und Paraklese noch weitgehend zur Geltung brachte.72

c.) Barth will an der Kohärenz des paulinischen Gesetzesverständnisses

mit dem «Selbstverständnis» des alttestamentüchen Gesetzesverständnisses

festhalten und verweist auf die Forschungen von M. Noth, G. v. Rad und H.

J. Kraus, in denen die positive Beziehung des Gesetzes zum (Gnaden-)Bund
Gottes mit Israel betont wird.73

d.) Barth betont, dass die Vorstellung eines vom Evangelium abstrahierten

«Gesetzes» durch den — geschichtlich verhängnisvollen — Rückbezug auf

69 Ebd.
70 Ebd.
71 Vgl. W Joest: Gesetz und Freiheit. Das Problem des tertius usus legis bei Luther und die

neutestamentliche Parainese, Göttingen 41968.

72 Das betont E. Schlink: Gesetz, und Paraklese, in: Antwort. Karl Barth zum 70. Geburts¬

tag am 10. Mai 1956, hg.v. E. Wolf/Ch. v. Kirschbaum/R. Frey, Zolükon-Zürich 1956,
323-335 (334). Barth würdigt diesen Beitrag als «besonders umsichtig» (Barth: KD IV/3.1
[Anm. 68], 427). W Pannenberg betont, dass Barths «treffende Einsichten in die Eigenart
neutestamentlicher Paraklese» über den Streit um den dritten Gebrauch des Gesetzes

hinausführen, auch wenn Barth es versäumt habe, genauer zwischen Gesetz und Paraklese zu
unterscheiden (W Pannenberg: Systematische Theologie, Bd. 3, Göttingen 1993, 106).

73 Barth: KD IV/3.1 [Anm. 68], 427. Diese Anfrage richtet sich auch an Schlink (Anm. 72),
der mit Paulus und gegen Barth die heilsgeschichtliche und eschatologische Differenzierung

der Rede von Evangelium und Gesetz anmahnt. Bemerkenswert ist, dass Schlinks
Position dem Denken Barths in der Göttinger Dogmatik sehr nahe kommt (vgl. o. Anm.
45).



376 Matthias Gockel

das Gewissen oder das Naturrecht und damit auf eine allgemeine «natürliche»

Gottesoffenbarung (etwa den <Volksnomos>) gefüllt wurde, und dass

diejenigen Lutheraner, die sich seiner Theologie verbunden wissen, durch dieses

«Dilemma»74 eigentlich gewarnt sein sollten.

e.) Barth fragt schliesslich, ob die Konfrontierung des Menschen mit
diesem abstrakten «Gesetz» wirklich zur präzisen Erkenntnis der menschlichen

Sünde führe, und ob ein solches «Gesetz» ohne das Evangelium die «Autorität
und Macht Gottes» habe, den Menschen «unter sein Gericht zu bringen und

zu beugen»75.

Barth fasst seine kritischen Rückfragen zusammen mit der Frage: «Verstehe

ich Martin Luther nicht, wenn ich das Alles nicht verstehe?» und fügt sogleich

hinzu, ob es nicht «auch in dieser Hinsicht mehr als einen Luther geben [könnte],

darunter einen, auf den sich die klassisch <lutherische> Lehre und deren mir
in ihrem Namen widersprechende moderne Ausleger und Vertreter nun gerade

nicht berufen könnten?»76 Als Stichwort für diesen anderen Luther nennt Barth
das theologische Programm Nihil nisi Christuspraedicandus und erwägt schliesslich,

ob er von daher «nicht endlich und zuletzt auch ein gar nicht so übler —

Lutheraner sein möchte.»77

Antworten auf Barths Fragen können hier nur angedeutet werden.

Hinsichtlich der Punkte d.) und e.) fällt das Ergebnis wohl positiv aus. Hier bestehen

tatsächlich grundlegende Ubereinstimmungen zwischen Barth und Luther,
auf die auch sowohl von lutherischer als auch von reformierter Seite hingewiesen

wurde.75 Im Hinblick auf den ersten Punkt, wird die Antwort davon

abhängen, wie das Verständnis von Evangelium und Gesetz als dem einen Wort
Gottes in zwei Gestalten theologisch entfaltet wird. Wird das Gesetz auf die

anklagende und verurteilende Funktion reduziert, bleibt es zwar eine Gestalt

des richtenden Wortes Gottes, aber auch eine Macht, die grundsätzlich durch
das Evangelium zu überwinden ist. Das lässt sich mit Barths Theologie kaum

vereinbaren. Wenn man den Gesetzesbegriff jedoch weiterfasst und berück-

74 Barth: KD IV/3.1 (Anm. 68), 428.

75 Ebd.
76 Ebd.
77 Ebd.
78 Vgl. E. Jüngel: Gesetz und Evangelium. Zugleich zum Verhältnis von Dogmatikund Ethik,

in: ders.: Barth-Studien (ÖTh 9), Zürich-Köln/Gütersloh, 180-209; B. Klappert: Promissio
und Bund. Gesetz und Evangelium bei Luther und Barth (FSÖTh 34), Göttingen 1976.



Barth, Luther und die Lutheraner 377

sichtigt, dass es im Evangelium um die Befreiung primär von der Macht der

Sünde und nur sekundär von der Macht des Gesetzes geht,79 erscheint eine

Annäherung möglich.
• Eng damit verbunden ist Barths zweiter Punkt. Hier stellt sich die Frage,

ob man auch als Lutheraner die Bedeutung des biblischen Rechtsbegriffs für
die christliche Theologie festhalten kann. Dass dies möglich ist, zeigt W
Pannenberg, der die Diskussion zwischen Barth und den lutherischen Theologen
konstruktiv weiterführt. Allerdings unterscheidet er dabei zwischen dem
unabänderlichen Rechtswillen Gottes und dessen historisch vorübergehender
Manifestation im Gesetz des alttestamentlichen Bundesvolkes, so dass er mit der

traditionellen Aussage endet, das Gesetz sei «durch Jesus Christus abgetan»8".

Diese Folgerung kann dann wiederum im Sinne Barths auf der Basis eines

biblischen, soziologisch und kulturtheoretisch angereicherten Gesetzes- und

Gerechtigkeitsbegriffs kritisiert werden.81

Umstritten ist Barths dritter Punkt, der eine bundestheologische, christo-

logisch begründete Einheit von Altem und Neuem Testament annimmt. Die
These vom Gesetz als Gestalt des Evangeliums entspricht alttestamentlichen

Traditionen, aber wird sie dem paulinischen Denken gerecht, ganz zu schweigen

von einer Schrift wie dem Hebräerbrief? Warum sollte es nicht denkbar

sein, dass Paulus das Alte Testament teilweise gegen dessen eigene

Aussageintention liest? Lutherische Theologen mahnen liier eine genauere herme-

neutische Differenzierung an, verbunden mit der Frage, wie das «biblische

Christuszeugnis»82 in der Bibel spricht — und wie es nicht spricht.
Festzuhalten bleibt gleichwohl die Stärke von Barths Position, das

Gesetz konsequent im Licht der Erkenntnis Jesu Christi und ferner nicht nur als

Rechtsforderung, sondern auch als Rechtsbestimmung zu verstehen.83 Die Schwäche

der lutherischen Position lag darin, dass sie den Charakter des Gesetzes

als «Forderung» zuweilen so stark betonte, dass verdeckt wurde, inwiefern das

79 Dieses Thema ist diffizil und wird durch Luthers häufige Gleichsetzung von «Gesetz, Sün¬

de und Tod» noch verwickelter (vgl. Schwarz: Luther als Lehrer [Anm. 56], 235£).
80 Pannenberg: Systematische Theologie, Bd. 3 (Anm. 72), 110.

81 Vgl. M. Welker: Gesetz und Geist, in: Jahrbuch für Biblische Theologie, Bd. 4: «Gesetz» als

Thema Biblischer Theologie, Neukirchen-Vluyn 1989, 215-229; ders.: Gottes Gerechtigkeit,

NZSTh 56 (2014) 409-421.
82 Vgl. Joest: Barth und das lutherische Verständnis (Anm. 49), 98.

83 Dieses Verständnis ist gut paulinisch, vgl. Hofius: Das Gesetz des Mose (Anm. 55), 51-54.



378 Matthias Gockel

Gesetz, kristallisiert im Ersten Gebot der Liebe zu Gott und zum Nächsten,
auch eine positive Bestimmung darstellt. Das Evangelium wurde dann zum
blossen Freispruch von der «Forderung» und man übersah, dass aus diesem

Freispruch die spontane Erfüllung der im Gesetz gebotenen Liebe zu Gott
und zum Nächsten folgt. Barths Rede vom Gesetz oder Gebot als Gestalt des

Evangeliums lässt sich an diesem Punkt als Korrektur konfessioneller

Verengungen verstehen. Dabei stellt sich allerdings die neue Frage, inwiefern ein
solches Gebot tatsächlich als konkrete ethische Weisung — auch auf dem Feld der

Politik — und nicht eher als von der Versöhnung in Jesus Christus abstrahiertes

Postulat erscheint.

3. Eine Schlussüberlegung %um Verhältnis von Euther und Harth

E. Jüngel, profilierter lutherischer Interpret der Theologie Barths, meint, die

Differenz zwischen der lutherischen Unterscheidung von Gesetz und Evangelium

und der Barthschen Zuordnung des Gesetzes zum Evangelium gründe in
der Anthropologie. Für Luther entspreche dem Evangelium eine rezeptive und

zugleich «höchst kreative Passivität» seitens des Menschen, aus der spontan die

guten Werke entsprängen. Das reformatorische nos extra nos esse sei die «Grundstruktur

des Hörers des Wortes» und damit die «Grundstruktur menschlicher

Existenz». Für Barth dagegen sei der Mensch ein handelndes und aufgrund
der Bestimmung durch Gott sich selbst bestimmendes Wesen. Darum werde

bei Barth das Evangelium «unmittelbar in die Gestalt des den Menschen als

handelndes Wesen beanspruchenden Gesetzes» überführt.84

Jüngel sieht, dass der Mensch für Barth, anders als für Luther, nicht vom
Gesetz «befreit» werden muss. Aber an zwei Punkten greift seine Argumentation

zu kurz.

Erstens zielt bei Barth der Anspruch des Gebots nicht so direkt und
ausschliesslich auf das menschliche Handeln, wie Jüngel behauptet. Es gibt auch

bei Barth das Element der «kreativen Passivität», als wichtiges Moment der

Begegnung mit Jesus Christus. In der Grundlegung seiner Ethik der Gnade

erklärt Barth, der erste Anspruch des Gebots bestehe darin, «dass wir uns in
allem unserm Tun [Gottes] Tun recht sein lassen»,85 konkret, dass der Mensch an

Jesus Christus glaube. Dieses Tun, das sich Gottes Tun recht sein lässt, ist auch

84 Vgl. Jüngel: Gesetz und Evangelium (Anm. 78), 205.

85 Barth: ICD II/2 (Anm. 58), 612, vgl. 638-648.



Barth, Luther und die Lutheraner 379

ein Handeln des Menschen, aber es ist ebenso ein «sein lassen». Die Annahme
eines Gegensatzes zwischen menschlicher Passivität und Aktivität, die Jüngels

Beobachtung impliziert, bleibt im Blick auf Barth zu schematisch.

Zweitens passt diese Annahme auch nicht zu Luther. Zwar hat der für
Luther zentrale Begriff der Gerechtigkeit des Menschen vor Gott eine passive

Seite. Aber das exklusiv passive Verständnis der Rechtfertigung ist ungeeignet,

um Luthers Verständnis von der Dynamik und Prozesshaftigkeit des

Heilsgeschehens, das im 20. Jahrhundert neu zur Geltung gebracht wurde (K. Holl, R.

Hermann, H. J. Iwand), zu erfassen. Bei Luther gehören Rechtfertigung und

Heiligung «innerlich zusammen»86. Der zentrale soteriologische Gegensatz
besteht nicht zwischen menschlicher Passivität und Aktivität, sondern zwischen

Empfangen und Werden einerseits sowie Sein und Haben andererseits; die

Gnade wird gelebt, nicht besessen.87

Luther erklärt in seiner Auslegung zu Ps 143,1a: «Eines heiligen Menschen

Leben steht mehr im Nehmen von Gott als im Geben, mehr im Begehren
als im Haben, mehr im gerecht Werden, denn im gerecht Sein, [...] darum ist

Bitten, Begehren, Suchen das rechte Wesen eines inwendigen Menschen» (WA
18, 522.11-13). Von dort ist es nur ein kleiner Schritt bis zu Barth: «Aller Ruhm
des Fleisches — des frommen Fleisches! — [...] wird ja daran immer wieder zu
Schanden werden, dass wir im Gebet [...] nicht müde werden können, eben

um die Gnade des Gebetes selber immer wieder zu bitten und als solche, die

den Geist empfangen haben, immer wieder zu seufzen — aber fröhlich zu seufzen:

Veni Creator SpiritusA>88

Wir sind in Barths und Luthers Theologie eingeführt, wenn wir diesen Seufzer

gehört haben.89

86 K. Holl: Die Rechtfertigungslehre in Luthers Vorlesung über den Römerbrief mit beson¬

derer Rücksicht auf die Frage der Heilsgewissheit (1910), in: ders.: Gesammelte Aufsätze

zur Kirchengeschichte. Bd. I: Luther, Tübingen 61932, 111-154 (123). Vgl. dazu meine

Diskussion in M. Gockel: Hermann Cremers Umformung der christlichen Lehre von den

Eigenschaften Gottes im Lichte ihrer Rezeption im 20. Jahrhundert, NZSTh 56 (2014)
35-63 (58-61).

87 Vgl. Schwarz: Luther als Lehrer (Anm. 56), 259. Dieser Aspekt ist für das Gespräch mit der
römisch-katholischen Kirche von erheblicher Bedeutung.

88 Barth: KD II/2 (Anm. 58), 875.

89 Vgl. K. Barth: Not und Verheißung der christlichen Verkündigung (1922), in: ders.: Vorträ¬

ge und kleinere Arbeiten 1922—1925 (GA 19), hg.v. H. Finze, Zürich 1990, 65-97 (97): «Sie

sind in <meine Theologie) eingeführt, wenn Sie diesen Seufzer gehört haben».



380 Matthias Gockel

Abstract
The first section of the essay looks at two critical periods of Barth's engagement with
Lutheranism. I argue that prior to Barth's turn away from Schleiermacher he broke
with the liberalism and religious nationalism of his German Lutheran teachers at the

beginning of World War I. 1 then argue that Barth radicalized his view during World
War II, when he concluded that Germany as a whole suffered from its Lutheran heritage

and was constandy in danger of relapsing into a neo-pagan worship of power. He
also referred to the wide-spread construct of a historical line from Frederick II («the

Great») to Adolf Hider, although he stayed away from one-sided causal explanations
of German fascism.

The second section discusses the critical theme of Law and Gospel or, as Barth
preferred to put it, Gospel and Law. I look at Barth's essay from 1935 (under the same

title) and at two passages from the Church Dogmatics in the doctrine of God (CD II/2)
and the doctrine of reconciliation (CD IV/3.1). I argue that Barth wanted to overcome
traditional Protestant discourses on the «uses» of the Law. In doing so, he finally asked

whether he himself might be a Lutheran theologian.
The third section discusses a recent assessment of the similarities and differences
between Barth and Luther.

Der erste, theologiegeschichtliche Teil analysiert Barths Bild des (deutschen) Luthertums

in zwei historischen Kontexten. Zu Beginn des 1. Weltkriegs kritisierte Barth den

religiösen Nationalismus seiner theologischen Lehrer in Deutschland und warf ihnen

vor, dass ihre Begründungsnarrative in einem Dualismus zwischen dem Reich Gottes
und dem Reich der Welt gründeten. Während des 2. Weltkriegs diagnostizierte Barth
eine verhängnisvolle lutherische Erbschaft, die den deutschen Protestantismus immer
wieder dazu verleitete, den nationalen Staatsgehorsam über das Evangelium zu stellen.

Dabei sprach Barth von einer «fatalen Linie» von Friedrich II. zu Adolf Hitler, ohne
dass er damit eine monokausale Erklärung des deutschen Faschismus geben wollte.
Der zweite, systematische Teil des Aufsatzes erörtert das zentrale Thema Gesetz und

Evangelium bzw. Evangelium und Gesetz, wie Barth es bevorzugt nannte. Neben
einem Blick auf den gleichnamigen Aufsatz von 1935 werden zwei Abschnitte aus der

Gottes- und Versöhnungslehre der Kirchlichen Dogmatik (KD II/2 und KD IV/3.1)
analysiert. Barth versuchte auf verschiedene Weise die traditionelle Rede von den zwei

(oder drei) Gebräuchen des Gesetzes zu überwinden. Dabei gelangte er schliesslich zu
der Überlegung, ob er selber «ein gar nicht so übler Lutheranen> sein könnte.

Zum Abschluss wird eine These zum Verhältnis von Barth und Luther erörtert.

Matthias Gockel.\ Basel


	Barth, Luther und die Lutheraner : Anmerkungen zu einer spannungsvollen Beziehung

