
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 73 (2017)

Heft: 3

Artikel: Vom Erstdruck bis zum Ausdruck : Erasmus, Basel und die erste
gedruckte griechische Bibel

Autor: Elliott, J. Keith

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877626

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877626
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Erstdruck bis zum Ausdruck

Erasmus, Basel und die erste gedruckte griechische Bibel1

Letztes Jahr feierten wir den 500. Jahrestag der Publikation des ersten gedruckten

Neuen Testaments. Sie erfolgte in der Stadt Basel, und zwar durch die

Druckerei von Johann Frohen (1460-1527). Frobenius, wie er auch genannt wurde,
kam im fränkischen Hammelburg zur Welt. Nach Abschluss seiner Studien an

der Universität Basel machte er die Bekanntschaft seines Landsmannes, des

Druckers Johann Amerbach (1440—1513), und dieser wurde selbst ein berühmter

Drucker. Amerbach lebte im Haus zum Sessel, am Totengässlein 1/3, wo
sich jetzt das Pharmaziehistorische Museum befindet.

Froben erwarb diese Immobilie und richtete in ihr eine seiner zahlreichen

Druckereien ein. Erasmus, die Hauptperson unseres Vortrags, lebte einige Zeit

an dieser Adresse, unter anderem in den Jahren 1515-16 (Der berühmte Arzt
Paracelsus lebte auch dort, und zwar von 1526-1527). Später bewohnte Erasmus

eine andere Immobilie, die Froben gehörte — das Haus «Zur alten Treu»

— jetzt Nadelberg 17, eines der drei Häuser, die er in dieser Strasse kaufte.

Zufälligerweise befindet sich die Theologische Fakultät der Universität Basel

heute gegenüber am Nadelberg 10. Nach Amerbachs Tod im Jahre 1513 führte
Froben seine Verlegertätigkeit zusammen mit Amerbachs Söhnen weiter. Fro-
bens Druckerei war für ihre sorgfältige Arbeit bekannt; sie war hochprofitabel.
Das dreisprachige Epitaph auf seinem Grab — Hebräisch, Griechisch und
Lateinisch - befindet sich in der Peterskirche.

Der Buchdruck mittels beweglicher Drucktypen war um 1440 eingeführt
worden. Unter den ersten Büchern, die mit dieser Neuerfindung gedruckt worden

waren, befanden sich Gutenbergs lateinische 42-Zeilen Bibel, also mit 42

Zeilen pro Seite, von 1455 und seine lateinische 36-Zeilen Bibel, die fünf Jahre

später hergestellt wurde. Beide druckte er in der rheinabwärts, nicht weit von
hier gelegenen Stadt Mainz. Kurz darauf, 1487, wurden die fünf Bücher Mose

in Soncino auf hebräisch gesetzt. Es gab auch viele gedruckte lateinische Bibeln.

Aber erst 1514 sollte das erste griechische Neue Testament gedruckt werden,
und zwar in Alcalä de Henares in Spanien (Der lateinische Name der Stadt

1 Ubersetzung von Prof. Dr. Hans-Peter Mathys.

ThZ 3/73 (2017) S. 325-338



326 J. Keith Elliott

lautet Complutum). Es war als Teil der mehrsprachigen, mehrbändigen Bibel

geplant, die als Complutensische Polyglotte bekannt werden sollte. Aber diese

Ausgabe wurde erst um 1522 veröffentlicht und somit erst sieben Jahre nach

Erasmus' Novum instrumentum zugänglich gemacht. Die Zahl der Leute in

Westeuropa, die Griechisch verstanden, war klein, und für Katholiken bestand

kein Grund, eine andere Bibel als die Vulgata zu lesen. Das erklärt den Abstand

von 75 Jahren, der zwischen der Erfindung des Buchdrucks und dem ersten

Druck eines griechischen Neuen Testaments liegt. Die Aldus Presse in Venedig,

einer Stadt, die seit dem Fall Konstantinopels im Jahre 1453 eine grosse
Zahl griechischer Redner aufgenommen hatte, hatte zwar nebst anderen Titeln

griechische Klassiker und griechische Grammatiken publiziert, aber nicht das

Neue Testament. Wir wissen nur von einigen kleinen Abschnitten der griechischen

Bibel, die an verschiedenen Orten gedruckt worden waren. Sie schlössen

das Magnificat und das Benedictus aus dem Prolog des Lukasevangeliums ein,

die 1481 in Mailand und 1486 und 1496-7 in Venedig einem griechischen Psalter

angefügt worden waren; es kamen einige Kapitel aus dem Johannesevangelium

dazu, die 1504 in Venedig und 1514 in Tübingen gedruckt worden waren.
Froben lockte mit seinen schönen Lettern Erasmus nach Basel. Erasmus

(1466-1536) war damals schon ein international bekannter Gelehrter. Er hatte

ein noch ungedrucktes Manuskript mit Anmerkungen bei sich, die viele
Textstellen der überlieferten lateinischen Übersetzung, der sogenannten Vulgata,

aufgrund eines Vergleiches mit griechischen Flandschriften korrigierten.
Gemeinsam beschlossen sie, ein zweisprachiges, griechisch-lateinisches Neues

Testament herauszugeben. Das Buch wurde 1516 publiziert. Zuerst trug es den

Titel Novum Instrumentum und nicht Testamentum — vielleicht ein Hinweis darauf,
dass diese Übersetzung nur als «Instrument», als Hilfe beim Unterrichten der

(lateinischen) Bibel gedacht war.

Damals war die Vulgata des Hieronymus die offizielle Bibel der Kirche. Sie

stand bereits seit 1'000 Jahren im Gebrauch. Offensichtlich war ihr Text aber

verdorben worden — wie das mit allen Manuskripten über die Jahrhunderte zu

passieren pflegt —, durch nachlässiges Abschreiben und durch zahlreiche

Textverbesserungen und -änderungen, welche die Schreiber vornahmen. Erasmus

war durch zwei Vorgänger angeregt worden, ein verbessertes und revidiertes

Neues Testament herauszugeben: durch Lorenzo Valla, der 1440 Erläuterungen

herausgab, in denen er das Latein des Neuen Testament mit Hilfe des

Griechischen korrigierte, und Jacques Lefèvre d'Étaples, der schon 1512 eine



Vom Erstdruck bis zum Ausdruck 327

Reihe von sprachlichen Anmerkungen, Kommentaren und Übersetzungen der

Paulusbriefe publiziert hatte. Erasmus war in Parc bei Löwen auf Vallas Werk

gestossen und war von ihm so beeindruckt, dass er es drucken Hess. Es

erschien 1504. Erasmus benutzte die Arbeiten von Valla und Lefèvre ausführlich

— zumeist ohne die geschuldeten Verweise auf die Quellen, die heute selbstver-

ständhch erwartet werden, wenn man das Werk eines anderen zitiert! Erasmus

hatte das Griechische in seine zweisprachige Ausgabe von 1516 mögHcherwei-
se nur deswegen aufgenommen, um den wenigen, die diese Sprache kannten,

zu erlauben, seine eigene lateinische Übersetzung an der Ausgangssprache zu

überprüfen, welche die neutestamentiichen Autoren verwendeten. Es ist auch

möghch, dass Erasmus' lateinische Übersetzung gar nicht die altehrwürdige

Vulgata ersetzen, sondern nur auf mögHche Verbesserungen aufmerksam
machen sollte, die es vorzunehmen galt. Der Untertitel zu Erasmus' Neuem
Testament bestätigt, dass der Hauptfokus auf dem Lateinischen lag: Nach der

Titelseite hiess es, dass die Inhalte revidiert und verbessert werden sollten, was

sich nur auf die lateinische und nicht die griechische Spalte beziehen konnte.
SchhessHch gab die Kirche nach dem Konzil von Trient (1545-1563) ihre

eigene, offiziell autorisierte Version von Hieronymus' Bibel heraus, die als frei

von Textverderbnis galt. Es handelte sich um die nach Papst Sixtus V. benannte

sixtinische Vulgata von 1590. Allerdings war diese Ausgabe so voller Fehler,
dass nur zwei Jahre später, unter Papst Clemens VIII, eine andere, offiziell

genehmigte Ausgabe erschien, die clementinische Vulgata. Seither sind weitere

revidierte Ausgaben der lateinischen Vulgata erschienen. Was Erasmus mit
dem Druck von 1516 tat, war also nur der Beginn einer Arbeit, welche auf eine

erhöhte Klarheit und Genauigkeit des lateinischen Neuen Testamentes zielte

— und dies zur besseren Aufklärung der Gläubigen.
Dieses erste lateinisch-griechische Neue Testament, das gedruckt und pub-

Hziert wurde, war aus einem einfachem Grunde so erfolgreich: Es besass eine

Monopolstellung. Froben war es gelungen, ein rechthch bindendes kaiserHches

Privilegium zu erwerben, welches in gebührender Art und Weise den Einband

von Erasmus' erster Auflage schmückte. Im Namen MaximiHans I., des Kaisers

des heiügen römischen Reiches, verbot das Privilegium, in den vier Jahren
nach dessen Gewährung ein gedrucktes griechisches Neues Testament in das

gesamte Gebiet des Reiches einzuführen. Das Einfuhrverbot wurde befolgt. In
diesen vier Jahren wurden von Erasmus' zwei ersten Auflagen des Werkes von
1516 und 1519 ungefähr 3'000 Exemplare verkauft, eine bemerkenswert hohe



328 J. Keith Elliott

Zahl — welche Massstäbe man auch anlegt —, bemerkenswert hoch auch, wenn
wir uns in Erinnerung rufen, dass nur wenige Leute Griechisch lesen konnten
und Erasmus' neue lateinische Ubersetzung als Bedrohung der verbreiteten

und bekannten Vulgata gesehen werden konnte.

Es war wohl nicht vermeidbar, dass Erasmus' erster griechischer Text von
1516 schlecht gedruckt war und eine grosse Zahl an Fehlern aufwies. Es gab
hunderte von Druckfehlern. Erasmus, der mit der Wahrheit oft sparsam
umging, entschuldigte sich damit, dass Froben ihn zu schnell arbeiten Hess und
dass das Werk eher überstürzt herausgegeben wurde. Es kam deshalb bald zu

Überarbeitungen. Es gibt in der Tat fünf Ausgaben von Erasmus' Text; sie

wurden alle zu seinen Lebzeiten in Basel pubHziert. Jede von ihnen enthielt
zunehmend ausführiiche Änderungen an Hieronymus' Latein. Vielleicht ist es

bezeichnend, dass die vierte Edition von 1527 drei Spalten aufwies, eine für den

griechischen Text, eine für Erasmus' lateinische Übersetzung sowie nun eine

spätere lateinische Version von Hieronymus' Vulgata selbst. Nicht nur war das

Latein verbessert, Erasmus pubHzierte auch Erläuterungen und Paraphrasen

zum Neuen Testament. Sein Werk scheint nicht für den Mann oder die Frau,
die in den Kirchenbänken sassen, bestimmt gewesen zu sein, sondern für den

gebildeten Klerus, der alle diese Hilfen verwenden konnte, um die Schrift

genauer für seine christlichen Gemeinden verwenden zu können. Froben druckte

weiter lateinische Bibeln, und Basel konnte noch während Jahrzehnten seinen

überragenden Platz als Verlags- und Druckzentrum halten.

Erasmus hatte zwei Redaktionsgehilfen, deren Arbeit an den griechischen

Manuskripten nicht immer mit seinem Einverständnis erfolgte. Einer seiner

Mitarbeiter war Nikolaus Gerbel (latinisiert Gerbelius); der andere trug den

graeco-latinisierten Namen Oecolampadius (aus dem Familiennamen von
Johann Hussgen oder Hausschein, respektive Husschyn übersetzt); von ihm
kann heute ein Standbild vor dem Kreuzgang des Münsters gesehen werden.
1521 druckte Gerbel in Hagenau ein Exemplar von Erasmus' griechischem
Text — ohne lateinischen Text daneben. Ich weiss nicht, ob er ordnungsgemäss

die Erlaubnis von Erasmus und Froben dazu erhielt, aber ein
gedrucktes griechisches Neues Testament ohne Begleittext zur Verfügung zu

haben, war ein wichtiger Werbetrick. Er schuf damit einen Präzedenzfall, der

danach regelmässig angewandt wurde, so auch von Oekolampad mit dem

Drucker Bebel. Deren Ausgabe von 1524 war in der Ausstellung im Münster

zu sehen.



Vom Erstdruck bis zum Ausdruck 329

Erasmus' zweisprachige Ausgabe von 1516 hatte zwei Konsequenzen,
wovon eine sicher unbeabsichtigt war, nämlich die kirchliche Missbilligung von
seinem immer gewagterem Umgang mit der Vulgata. Viele Kritiker waren
schnell zur Hand mit Häresievorwürfen. Sie verurteilten ihn dafür, altehrwürdige

und geheiligte Wörter zu ersetzen. So lautet z.B. Joh 1,1 in der Übersetzung

von Erasmus nun «In Principio erat sermo» und nicht «In Principio erat

verbum.», und ebenso streng wurde er dafür gescholten, das sacramentum der

Ehe in Eph 5,32 anzugreifen, indem er Hieronymus' «sacramentum» durch

«mysterium» ersetzte.

Die andere von Erasmus selbst in seiner das Novum instrumentum
einleitenden Paraclesis geforderte Konsequenz waren Übersetzungen in die

Volkssprachen. Die griechische Ausgabe musste jedem klarmachen, dass die als

heiliger Text geltende Vulgata «nur» eine Übersetzung aus der Sprache war, in der

das Neue Testament ursprünglich verfasst war. Sobald das Neue Testament auf
Griechisch erschien, übernahmen die Protestanten die Idee, dass der biblische

Text in die Volkssprachen von den ursprünglichen Sprachen, Hebräisch für
das Alte und Griechisch für das Neue Testament, übersetzt werden mussten.

Infolgedessen erfolgten spätere Ausgaben des Neuen Testaments zunehmend

allein auf Griechisch und nicht in Latein oder als zweisprachiger
griechischlateinischer Text. Es lässt sich auch beobachten, dass als wichtige Konsequenz

von Erasmus' Publikationen die Studenten, welche Theologie ernsthaft
studieren wollten, dazu ermuntert wurden, dies auf Hebräisch und Griechisch

zu tun. Die Theologische Fakultät der Universität Basel — wie weltweit alle

vergleichbaren akademischen Departemente, katholische ebenso wie
protestantische — verwendet im Unterricht des Neuen Testaments das griechische
Neue Testament.

In seiner Kritik an der Vulgata und in seiner Propagierung des Griechischen
als Grundlage für Übersetzungen wirkte Erasmus wie ein Protestant, der nicht

zu bekennen wagte, einer zu sein. Regelmässig kritisierte er die Kirchenführung

und viele ihrer Praktiken, und er ermunterte den entstehenden Protestantismus,

Übersetzungen in die Volksprache ausgehend von seinem griechischen
Text zu machen. Luthers deutsche Übersetzung des Neuen Testaments von
1522 basierte auf Erasmus' Ausgabe, wie auch die Tyndale-Übersetzung von
1525-1526. Bewunderer der autorisierten King james Version von 1611 können

darauf hinweisen, dass diese aufgrund des Neuen Testaments von Stepha-
nus' griechischer Ausgabe von 1551 und Bezas von 1588-9 und 1598 erfolgte.



330 J. Keith Elliott

Diese Ausgaben basierten ebenfalls auf den Editionen von Erasmus, die er

von 1516 an publizierte. Zur gleichen Zeit interessierte sich der Renaissancemensch

zunehmend für klassische Literatur und Kultur generell, und mit dem

ging eine Hochschätzung der Bibel in ihren Ursprungssprachen einher.

Aber Erasmus, der gestrenge Kritiker seiner Kirche, blieb sein Leben lang
Katholik. Die Ausgabe von 1516 widmete er dem Papst, und seine anderen

frühen Ausgaben enthielten einen überschwänglichen Brief von Leo X an

Erasmus. Erasmus hatte sich 1521 in Basel niedergelassen, scheinbar für
immer. Trotzdem verliess er die Stadt acht Jahre später, als der Protestantismus

während der unblutigen Zeit des Basler Bildersturms an der Türe der Stadt

anklopfte. Er fand Zuflucht in Freiburg im Breisgau. Jedoch kehrte er 1536

nach Basel zurück, um seine Arbeit am Kirchenvater Origenes weiterzuführen.

Da starb er auch. Sein Grab liegt im Münster.

Wir wenden uns nun den drei Phasen der Textüberlieferung des Neuen
Testaments zu:

1. Das Zeitalter der Manuskripte: vom Anfang bis 1516

2. Das Zeitalter der gedruckten Bibeln
3. Neuzeit und Technologie

1. Das Zeitalter der Manuskripte

Die 27 Bücher, welche das Neue Testament bilden sollten, wurden im 1.

Jahrhundert durch Lukas, Paulus und Johannes geschrieben, um nur einige ihrer
Verfasser zu nennen. Diese Originale haben nicht überlebt. Was wir haben,

sind Kopien von Kopien von Kopien, die in Manuskripten gefunden wurden;

einige von ihnen sind alt, andere stammen aus dem Mittelalter. Einige sind

nur in sehr fragmentarischer Gestalt erhalten, andere existieren als vollständige

Evangelienbücher oder vollständige Exemplare der Episteln. Bis heute sind

ungefähr 5'000 Manuskripte katalogisiert und registriert worden. Keine zwei

von ihnen stimmen vollständig miteinander überein. Unbeabsichtigte Fehler

und absichtliche Änderungen gibt es bei jedem Kopiervorgang.
Viele Änderungen an den Manuskripten dürften unbeabsichtigt erfolgt

sein. Wie wir alle wissen, ermüden wir, wenn wir ein längeres Dokument von
Hand kopieren, und wir konzentrieren uns nicht ganz auf die vorliegende
Arbeit. Leicht kann es zu Auslassungen kommen, wie auch zu falschen Lesungen.

Aber das Neue Testament war ein lebender und viel gebrauchter Text.

Das verführte auch zu absichtlichen Änderungen und Korrekturen. Schreiber



Vom Erstdruck bis zum Ausdruck 331

(Kopisten) änderten von ihnen bemerkte Ungenauigkeiten, Unstimmigkeiten,
unklare Passagen, sie änderten Ausdrücke und sogar die Wortfolge. Eine
erhebliche Zahl beabsichtigter Änderungen betrifft theologisch gewichtige

Passagen. Viele moderne Übersetzungen, deutsche eingeschlossen, verzeichnen

eine Auswahl dieser Änderungen in Anmerkungen.
Als Erasmus nach Basel kam, trug er wahrscheinlich eine annotierte Vul-

gata bei sich, auf der die Korrekturen verzeichnet waren, die ihm bei der

Vorbereitung des revidierten lateinischen Textes helfen sollten. Wir wissen

überhaupt nicht, welche lateinischen Manuskripte er in Basel zur Hand hatte oder

welche er vorgängig konsultiert haben dürfte, aber wir wissen, mit welchen

griechischen Manuskripten er hier arbeitete. Einige von ihnen waren von Ivan

Stojkovic von Ragusa (heute Dubrovnik), im Deutschen meist Johannes von
Ragusa genannt, den Basler Dominikanern geschenkt worden; zwei hat für
Erasmus sein Freund Johann Reuchlin (1454/5-1522) ausgeliehen, der

berühmte Humanist, dessen hebräische und griechische Ausgabe des Psalters ihn
deutlich als Verbündeten von Erasmus ausweist.

Zu Beginn des 16. Jahrhunderts dürften neben Basel nur wenige andere

Städte über griechische Manuskripte verfügt haben. Erasmus war vom Glück

begünstigt. Einige Emigranten, die aus Byzanz flohen, brachten griechische

Manuskripte in den Westen, vor allem nach Italien, aber auch nach England,

wo Erasmus für seine Anmerkungen zuvor schon vier Manuskripte benutzen

konnte. Er hatte gehofft, in Basel (wenigstens) ein Manuskript zu finden, das

alle 27 neutestamentlichen Bücher auf Griechisch enthielt. Doch dies war nicht
der Fall, was allerdings nicht überrascht. Sogar heute, wo über 5'000

Manuskripte des Neuen Testamentes erfasst sind, gibt es nur sechzig, welche das

ganze Neue Testament enthalten; der Rest enthält nur die vier Evangelien, das

Buch der Offenbarung oder die paulinischen Briefe, um nur einige Beispiele

zu nennen.
Man wäre nicht erstaunt, hätte man in diesem neuen Zeitalter, dem des

Druckes, die alten und nicht mehr gebrauchten Manuskripte weggeworfen, da

man nun über eine gedruckte Version verfügte, die auf ihnen beruhte. Aber
das geschah nicht. Zum Glück für uns gab Erasmus die meisten der
neutestamentlichen Manuskripte den Dominikanern zurück. (Diejenigen, die er ihnen

nicht rückerstattete, tauchten später dann anderswo auf, nämlich in Augsburg
oder Oxford. Keines ist verlorengegangen!) Nach der Auflösung des

Dominikanerordens in Basel wurde der Schatz an Manuskripten in die Universitätsbib-



332 J. Keith Elliott

liothek überführt, wo man sie heute noch konsultieren kann. Einige von ihnen

waren in der Erasmusausstellung im Hochchor des Münsters zu sehen.

Unter den Manuskripten, die Erasmus während seiner Basler Zeit zur
Verfügung standen, befanden sich zumindest vier Evangelienmanuskripte, einige

andere, welche die paulinischen zusammen mit den katholischen Briefen sowie

die Apostelgeschichte enthalten; eines, bei dem nur die letzten Verse fehlen,
enthält die Johannesapokalypse. Erasmus wählte für seine Arbeit mittelalterliche

Manuskripte aus, die ins 12. bis 15. Jahrhundert datieren. Wo mehrere

Manuskripte vorlagen, konnte er zwischen unterschiedlichen Lesarten auswählen,

wenn es welche gab. Als Textkritiker arbeitete Erasmus eklektisch: Er stellte

aus mehreren Quellen einen fordaufenden Text her, indem er begründete
wissenschaftliche Entscheidungen traf. Insofern arbeitete er wie ein heutiger
Textkritiker, aber aufs Ganze gesehen muss man sagen, dass er in seinem Novum

Instrumentum (später Novum Testamentuni) kein origineller Forscher war, was die

griechische Spalte betrifft; er kopierte lediglich die griechischen Texte, die ihm
in Basel zur Verfügung standen.

2. Die Jahre des gedruckten Tuches

Wir haben schon auf das Weiterleben von Erasmus' Erbe in den späteren
Ausgaben des Neuen Testaments hingewiesen, die Stephanus und Beza herausgaben.

Diesen folgten gedruckte Ausgaben, die durch die grosse niederländische

Familie der Elzeviers veröffentlicht wurden; sie benutzten den Ausdruck
Textus Receptus, wo sie auf ihre Ausgabe von 1633 verwiesen. Dieser Ausdruck
bedeutet «der von allen übernommene Text». Er wurde in der Folge auf alle

Ausgaben übertragen, die der Erasmischen nahestehen. Er wird in biblischem

Zusammenhang häufig für byzantinische griechische Ausgaben des Neuen
Testaments bis 1881 verwendet. Auf die Ausgaben von Elsevier folgen die

von Fell, Mill, Bentley, Wettstein (dessen Ausgaben von 1751—1752 in Basel

vorbereitet wurden), sowie die von Griesbach und die des bekannten Karl
Lachmann.

Diese späteren Herausgeber verfügten über eine wachsende Anzahl in neuerer

Zeit gefundener Quellen, von denen sich einige recht stark von denen

unterscheiden, die Erasmus bei seiner Arbeit verwendete. Trotzdem blieb der

gedruckte Text nach 1516 für über 350 Jahre erstaunlich fest; es war, als ob der

Textus Receptus den unveränderlichen Status erlangt hätte, den die Vulgata

lange genossen hatte. Änderungen, insbesondere Varianten einzelner Manu-



Vom Erstdruck bis zum Ausdruck 333

skripte wurden üblicherweise nur in den Marginalien dieser späteren Ausgaben
verzeichnet.

Das Jahr 1881 markiert in der Editionsgeschichte des Neuen Testaments

eine neue Ära. In diesem Jahre publizierten die beiden britischen Gelehrten

Westcott und Hort eine völlig neue und (von den bisherigen) abweichende

Ausgabe, die im Wesentlichen auf zwei berühmten alten Manuskripten beruhte.

Eines war der Codex Vaticanus, der erst seit kurzem im Vatikan studiert

worden war. Das andere war der Codex Sinaiticus, der erst vergleichsweise spät

von Constantin Tischendorf im Katharinenkloster auf dem Berg Sinai

entdeckt wurde. Dem Beispiel von Westcott und Hort folgten die meisten der

danach erschienenen Ausgaben des Neuen Testaments, so etwa die verbreitets-

ten Ausgaben, die sich gegenwärtig auf dem Markt befinden: die 28. Auflage

von Nestle-Aland und die 5. Auflage der United Bible Societies. Allerdings
haben Ausgaben, die auf dem byzantinischen Texttypus beruhen, noch immer
ihre Anhänger, und man kann immer noch eine Ausgabe erwerben, welche die

Mehrzahl der vorhandenen Manuskripte reflektiert und welche dem Texttypus
der 1516er Ausgabe von Erasmus gleicht.

Sobald das Neue Testament als gedrucktes Buch Verbreitung fand, stellte

man nur noch sporadisch Handschriften her. Das ist verständlich. Alte
Manuskripte wurden in Bibliotheksarchiven und im hinteren Teil von Schränken
aufbewahrt. Viele wurden zweifellos vernichtet. In den vergangenen Jahrhunderten

flammte das Interesse von Wissenschafdern, alte Quellen zu finden, wieder
auf. Vom 19. Jahrhundert an unternahmen Einzelreisende wie der Russe Por-

phyrius und der Deutsche Tischendorf sogenannte «Handschriftenreisen», auf
denen sie die Klöster und Kirchen des Nahen Ostens nach alten Bibelmanuskripten

durchkämmten. Die Berge Athos und Sinai erwiesen sich für sie als

lohnende Jagdgründe. In jüngerer Zeit sind mehrere lange vergessene Schätze

an Manuskripten in früher kommunistischen Staaten wieder aufgetaucht. In
— grob gesagt — den letzten hundert Jahren sind einige alte Texte — meist auf

Papyrus — an verschiedenen archäologischen Stätten im wörtlichen Sinne des

Begriffs ausgegraben worden, vor allem in Ägypten; die Spolienhaufen von
Oxyrhynchus haben sich dabei als besonders fruchtbar erwiesen.

3. Das elektronische Zeitalter

In diesem neuen Zeitalter haben wir uns vom Papyrus zum Pixel bewegt. Wie

im Titel unseres Beitrags ausgedrückt, sind wir auch vom Erstdruck von 1516



334 J. Keith Elliott

zum Ausdruck gelangt, wobei der Terminus «Ausdruck» unsere Fähigkeit
bezeichnet, den elektronischen Text eines Manuskriptes oder einer Ausgabe des

griechischen Neuen Testaments auszudrucken, und dies sogar zu Hause.

Wir leben in revolutionären Zeiten. Wir mögen darüber spekulieren, wie

lange gedruckte Bücher und Zeitungen noch überleben, da wir ohne Unterbruch

unseren geschäftlichen Aktivitäten und unserer Freizeitlektüre online

nachgehen. Neutestamender, insbesondere Textkritiker, machen zunehmend
Gebrauch von den reichen Schätzen, welche die digitale Technologie mit sich

bringt. Moderne elektronische Geräte erlauben es, bei der Erforschung von
Handschriften jeden neuen Text zu kollationieren und ihn mit jedem anderen

nahen Textzeugen zu vergleichen. Konkordanzen, welche die Inhalte eines

biblischen Buches auflisten, indem sie alle Wörter mit Zitat jedes einzelnen

Vorkommens in alphabetischer Reihenfolge erfassen, können nun exakt vorbereitet

werden. In allen kritischen Textausgaben ist es nun möglich, die Fussnoten,

die wichtige Alternativlesungen verzeichnen, unbegrenzt zu erweitern und
elektronisch zugänglich zu machen; bis anhin standen der vollständigen
Verbreitung solchen Materials dessen Umfang und die damit verbundenen Kosten

entgegen. An der Universität Münster in Westfalen wird eine neue, «kohärenzbasierte

genealogische Methode» entwickelt, die es erlauben soll, zu beurteilen,
welche Manuskripte mit welchen verwandt sind. Diese Arbeit, verbunden mit
der digitalen Präsentation der wichtigsten Manuskripte, hat die Forschung in
einer Art und Weise verändert, von der man noch vor einer Generation nichts

wusste und vor der man nicht zu träumen wagte. Neue Editionen biblischer

Texte, die mit elektronischen Mitteln arbeiten, werden nicht nur in Münster

hergestellt, sondern auch am «Institute for Textual Scholarship and Electronic

Editing» in Birmingham, England. Vergleichbare Arbeit geschieht in Mainz,

Wuppertal und Lausanne. Es ist eine schöne neue Welt. Aber ohne den — wenn
auch oft fehlerhaften — bahnbrechenden Text des Erasmus von 1516 hätten

wir — seien wir nun Forscher oder interessierte Leser — 500 Jahre später nicht

Zugang zu besseren Ausgaben der christlichen Schriften.

Wir sind bereits weit vorangekommen in diesem neuen elektronischen Zeitalter.

Wir können biblische Texte auf unseren eigenen Laptops nicht nur lesen,

sondern sogar bearbeiten. Manuskripte sind in den eigenen vier Wänden

verfügbar. Wie schon ausgeführt, schreitet die Digitalisierung alter Manuskripte
rasch voran. Immer mehr Bibliotheken, Universitäten und andere Eigentümer
stellen ihre wertvollen Bestände elektronisch auf das «world-wide web». Das



Vom Erstdruck bis zum Ausdruck 335

bedeutet eine Demokratisierung der Wissenschaft. Wo immer man über einen

Zugang zum Internet verfügt, kann man ein Manuskript lesen, ohne wertvolle

Zeit und Geld für Reisen um die Welt aufzuwenden. Lassen Sie uns noch

einmal als Beispiel einer Digitalisierung zum berühmten Bibelmanuskript aus

dem 4. Jahrhundert zurückkommen, das unter dem Namen Codex Sinaiticus

bekannt ist. Er ist gegenwärtig an vier verschiedenen Orten aufgeschaltet. Das

virtuelle Manuskript ist nun wieder zusammengefügt, und es kann integral auf
dem Bildschirm gelesen werden. Nur Tage nach seiner elektronischen
Publikation im Jahre 2009 wurde es unzählige Male angeklickt. Bibliothekare haben

allen Grund misstrauisch zu sein, wenn es gilt, einem breiten Publikum den

Zugang zu ihren berühmten alten Manuskripten zu gewähren. Das wird
besonders deutlich, wenn man in der Ausstellung im Hochchor des Münsters sah,

wie Erasmus und seine Assistenten die griechischen Manuskripte behandelten,
die Sie Frobens Druckern sandten und von denen aus diese arbeiteten. Wir
können sehen, wie sie Fussnoten und Korrekturen auf diese alten Pergamente
kritzelten. Aus diesen Gründen digitalisieren Konservatoren ihre Quellenbestände

gerne; wer sie konsultieren will, kann das tun, ohne die Originale zu

berühren, geschweige denn sie zu verunstalten, wie dies Gerbel und Oekolam-

pad taten.
Erasmus machte sich die Fortschritte in der Medienkommunikation zu

eigen, welche die Erfindung der Druckerpresse mit sich gebracht hatte. Lebte

er heute in Basel —, er hätte zweifelsohne am neuen demokratischen elektronischen

Zeitalter der Kommunikation und des Publizierens seine helle Freude.

Unsere Frage ist: Wer wird der Erasmus des 21. Jahrhunderts sein?

Erasmus von Rotterdam

Lassen sie mich zum Schluss noch einmal auf die Hauptperson meiner

Ausführungen, auf Desiderius Erasmus zurückkommen. Er ist auf dem Gebiet
der heutigen Niederlande geboren; er verbrachte seine frühen Jahre in Gouda,
Deventer und Stein (S. Holland). Danach zog er fortwährend in Europa umher.

Wie viele Gelehrte in der Renaissance, für die Latein eine linguafranca war,
fühlte sich Erasmus in verschiedenen Ländern zu Hause. Vier Jahre verbrachte

er in England. Während dieser Zeit hielt er die neu geschaffene Lady Margaret-
Professur in Cambridge inne (wo noch heute der neutestamentliche Lehrstuhl

so heisst). Er lebte auch in Turin, Venedig, Paris, Leuven und anderswo in

Europa. Seine Büste kann in Walhalla gesehen werden, in der von Ludwig I.



336 J. Keith Elliott

von Bayern geschaffenen Ruhmeshalle nahe Regensburg, wo er würdig unter
Germanen geehrt zu werden, aufgenommen wurde. Kurzum: Erasmus war ein

wahrer Europäer.
Die relativ neue Universität von Rotterdam, 1973 gegründet, bezeichnet

sich selber stolz als «Erasmus Universität». Die Stadt Rotterdam feiert Erasmus'

berühmtes Werk «Das Lob der Torheit» (Lncomium Moriae) jedes Jahr am

ersten April - ein angemessenes Aprilnarrenfest. Aber sie begeht auch den 11.

Juli in Anerkennung von Erasmus' Lebenswerk; und jedes Jahr am 28. Oktober
feiert die Stadt seinen Geburtstag.

Aber darf ich mir die Behauptung erlauben, dass Basel mit mehr Recht seine

Stadt genannt werden darf? Wäre es nicht, obwohl Erasmus von sich selber als

Erasmus von Rotterdam sprach, besser, ihn Erasmus von Basel zu nennen? Er
scheint enger zu dieser Stadt zu gehören als zu jener anderen Stadt weiter oben

am Rhein. Wir haben bereits auf seine vielen Tätigkeiten in Basel verwiesen.

Hier lebte er mit Sicherheit wesentlich länger als in Rotterdam, und einige
Historiker fragen sich sogar, ob er dort je viel Zeit verbrachte — wenn überhaupt.
In einem Brief an Johann Witz, der auch unter dem Namen Sapidus bekannt

ist (Brief Nummer 391A von Februar 1516), führt Erasmus aus, dass er sich

in Basel wohl und zuhause fühlte. Er schreibt, dass Basel «eine einnehmende

Stätte der Musen ist, wo es ganz selbstverständlich viele alles andere als

gewöhnliche Gelehrte gibt. Niemals zuvor hatte ich das Glück gehabt, in so

begabter Gesellschaft zu leben». Basels einladende und dynamische intellektuelle

Atmosphäre ist immer noch zu spüren.



Vom Erstdruck bis zum Ausdruck 337

Excursus: Handschriften.

Die folgenden Handschriften befanden sich 1516 in Basel und konnten von
Erasmus eingesehen werden:

leap* (früher leap) Basel Universitätsbibliothek A.N. IV 2; 12. Jh.
2 e (2e) Basel Universitätsbibliothek A.N. IV 1; 12. |h.
3 e a p (benützt in 1519+) Wien Nationalbibliothek Suppl. Gk 52; 12. Jh.
817 e Basel Universitätsbibliothek A.N. III 15; 15. Jh.

2105 p Oxford: Bodleian Library Auct. E 1.6; 14. Jh.

2814 r (lr) Augsburg LTniversitätsbibliothek Cod. I 1.4.1; 12. Jh.
2815 a p (2ap) Basel Universitätsbibliothek A.N. IV 4; 12. Jh.

2816 a p (4ap) Basel Universitätsbibliothek A.N. IV 5; 15. Jh.

2817 p (7p) Basel Universitätsbibliothek A.N. III 11; 11. Jh.

[Die Unzialen B 03 e a p (Vatikan Vat Gr 1209) 4. Jh. und E 07 e (Basel
LTniversitätsbibliothek A.N. III 12) 8. Jh. wurden nicht von Erasmus benützt.]
* e Evangelien; a Apostelgeschichte und Die katholischen Briefe; p —

Paulinische Schriften; r Apokalypse.

Bibliographie

Siehe auch:

M. Wallraff / S. Seidel Manchi / K. von Greyerz (Hg.): Basel 1516: Erasmus'

Edition of the New Testament (SMHR 91), Tübingen 2016.

U. Dill / P. Schiel (Hg): Das bessere Bild Christi: Das Neue Testament in der

Ausgabe des Erasmus von Rotterdam (Publikationen der Universitätsbibilio-
thek Basel 44), Basel 2016.

J.K. Elliott: Novum Testamentum editum est: The Five-Hundredth Anniversary

of Erasmus's Greek New Testament, in: The Bible Translator 67 (2016)

9-28.



338 J. Keith Elliott

Absract
This paper is based on a public lecture delivered in the Minster in Basle in 2016 and, as

such, concentrates on the personalities responsible for the 1516 bi-lingual (Greek-Latin)

Novum Testamentum edited by Desiderius Erasmus and published byJohannes Froben

in Basle. Erasmus' motive in undertaking his work is argued to be his publicizing of
his own translation of the Latin New Testament which was intended to supersede
Jerome's Latin Vulgate text and to allow scholars to see a Greek text printed in parallel to
that new translation into Latin (the ecclesiastically approved linguafranca of the Christian

Scriptures). This was the first Greek New Testament printed and published. An
excursus lists the manuscripts available to Erasmus in Basle during his preparation of
the 1516 edition as well as the four later editions edited by him. The article covers the

manuscript heritage of the Greek New Testament up to the invention of printing and

a description of Erasmus' editions and their influence; then follows a survey of other

major printed editions, most of which followed Erasmus' lead. In a final section there

is a discussion of recent electronic and technological approaches to analyzing today's

huge number of extant Greek manuscripts and their inter-relationships.

J. Keith Elliott, Leeds


	Vom Erstdruck bis zum Ausdruck : Erasmus, Basel und die erste gedruckte griechische Bibel

