
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 73 (2017)

Heft: 3

Artikel: Das Neue Testament des Erasmus und Luthers

Autor: Karrer, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877625

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877625
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Neue Testament des Erasmus und Luthers

11516 — das «Novum Instrumentum» des Erasmus

und derAnonymus in Wittenberg

Es hätte so gut beginnen können. Erasmus, geboren 1466 und damit fast 20

Jahre älter als Luther (geb. 1483), war schon berühmt, als Luther mit der

Bibelauslegung an der Universität Wittenberg betraut wurde. Spalatin schaffte

deshalb alle Erasmiana für die dortige Bibliothek an.1 Luther konnte kurz nach

dem Erscheinen die im Frühjahr 1516 von Johann Froben in Basel

herausgebrachte griechisch-lateinische Druckausgabe des Neuen Testaments samt

deren Texterläuterungen — den hinter die Edition gestellten «Annotationen»

— benutzen,2 das «Novum Instrumentum» des Erasmus.3

Diese Edition mit ihrem aldateinisch klingenden Titel (am besten übersetzt

durch «Neue Urkunde» / «Neuer Bund»4) überholte eine mehrsprachige

Bibelausgabe, die in Spanien erstellt wurde, die Complutensische Polyglotte

(distribuiert ab 1522), und füllte eine gewaltige Lücke. Bis dahin gab es das

griechische Neue Testament nämlich trotz mehr als 60 Jahren Buchdrucks

immer noch ausschliesslich auf Handschriften. Alle deutschen Bibelübersetzungen

vor Luther — am bekanntesten die Menteün-Bibel und die Koberger Bibel
— waren darum an die lateinische Bibel der Zeit gebunden, die vom heutigen
kritischen Text der Vulgata leicht abwich und seit Gutenberg (1452/54) mehrfach

gedruckt wurde.

1 Brief an Erasmus vom 11.12.1516 (Desiderius Erasmus: Opvs epistolarvm Des. Erasmi
Roterodami Bd. 2. 1514-1517, hg.v. P.S. Allen et al., Oxford 1910, ep. 501); vgl. I. Höß:

Georg Spalatin. 1484- 1545; ein Leben in der Zeit des Humanismus und der Reformation,
Weimar 1956, 67f.

2 Spuren der Benutzung finden sich in Luthers Römerbriefvorlesung 1515/16 bei Rom 8,15
und Rom 9,8: H. Volz: Anhang zu: ders. (unter Mitarbeit von H. Blanke und E Kur):
Martin Luther, Biblia. Das ist die gantze Heilige Schrift. Deudsch auffs new zugericht,
Wittenberg 1545, Bd. 3, München 1974, 44*.

3 Erasmus von Rotterdam: Novum Instrumentum [Basel 1516], Faksimile-Neudruck mit
einer historischen, textkritischen und bibliographischen Einleitung von H. Holeczek,
Stuttgart-Bad Cannstatt 1986; kritische Edition A.J. Brown (Hg.): Novum Testamentum
ab Erasmo recognitum, Leiden I/II 2001, III 2004, IV 2013.

4 Vgl. die Erörterungen zu «instrumentum» bei A. von Harnack: Die Entstehung des Neuen
Testaments und die wichtigsten Folgen der neuen Schöpfung, Leipzig 1914, 137-144.

ThZ 3/73 (2017) S. 299-324



300 Martin Karrer

Luther freilich besass 1516 lediglich erste Griechischkenntnisse und dachte

noch nicht an eine Ubersetzung. Zudem war er, gemessen an damaligen

Erwartungen an Gelehrte, jung. In Rücksicht darauf suchte er den Kontakt zum

prominenten Humanisten indirekt, über Spalatin.5 Der gab das im Dezember
weiter — nachdem Luther wenigstens 33 Jahre alt geworden war —, erwähnte

den Wittenberger Augustiner jedoch nur als Anonymus.6 Das verhallte. Erasmus

antwortete nicht.
Stefan Zweig machte daraus eine verlorene Sternstunde der Weltgeschichte.

Erasmus überlas — kommentierte er — den Hinweis auf Luther «ahnungslos,
daß mit dieser Stunde eine Wende in seinem Leben und in der Welt begonnen.»7

Das ist sicherlich zu pathetisch. Gleichwohl war eine grosse Chance vertan.

II 1519 — das «Novum Testamentum omne»

und Luthers Kommentar %um Galaterbrief

Ein Privileg Maximilians sicherte die Rechte des Erasmus vier Jahre lang. Der
besorgte 1519, kurz bevor das Privileg ablief, eine erweiterte Zweitauflage. In
ihr änderte er den Titel, vielleicht unter Einfluss des Druckers Froben, der

1514 im Druck der Vulgata vor die Evangelien den Hinweis gesetzt hatte «Hier

beginnt das Neue Testament» («Incipit Novum Testamentum»); ein Zwischenblatt

«Neues Testament» gab es vor unserer Zeit nicht.8 Aus dem «Novum
Instrumentum» von 1516 wurde das «Novum Testamentum omne», «Das ganze

Neue Testament», gerichtet «auf die griechische Wahrheit» («ad Graecam

veritatem»).9

5 Brief an Spalatin vom 19.10.1516, Nr. 27; WA.B 1, bes. 70,4-40. Luther wählte ein augus-
tinisches Thema, Sünde und Gerechtigkeit, wohl weil Erasmus früh Regularkanoniker bei

Augustiner-Chorherren geworden war. Erst im Nachhinein wirkt das wie ein Vorklang der

Reformation.
6 Spalatin im erwähnten Brief vom 11.12.1516 (Opvs epist. Erasmi ed. Allen [s. Anm. 1], ep.

501 S. 415-418, Z. 49—72); vgl. A. Visser: Reading Augustine Through Erasmus' Eyes.
Humanist Scholarship and Paratextual Guidance in the Wake of the Reformation, Erasmus

of Rotterdam Society Yearbook 28 (2008) 67-90 (74).
7 S. Zweig: Triumph und Tragik des Erasmus von Rotterdam (1938), Frankfurt am Main

1992, Kap. 7, 103.

8 Genauerhin stellte Froben diese Zeile über den Brief des Hieronymus, durch den die Bi¬

bel herkömmlich gegliedert wurde: Vulgata 1514, fol. 278 (Digitalisât unter http://daten.
digitale-sammlungen.de/~db/bsb00001920/images/index.html?id=00001920&groesser
=&fip=193.174.98.30&no=&seite=587, abgerufen am 20.06.2017).

9 S. die Angabe auf dem Titelblatt (dort in längerem Text) und kürzer («Novum Testamen-



Das Neue Testament des Erasmus und Luthers 301

Unverändert war die Edition zweisprachig. In der rechten Spalte befand

sich der korrigierte lateinische Text, um die Vulgata mithilfe der neuen
Erkenntnisse zu verbessern.10 Die Erklärungen des Erasmus (Annotationen), die

1516 im Textband Platz gefunden hatten, wurden erweitert und als eigener
Band gedruckt.11 Das Titelblatt erhielt einen antikisierenden Bildrahmen,
gestaltet von Ambrosius Holbein.12 Keine einzige biblische Szene fand sich dort,
dafür die Welt der antiken Götter und Mythen, Apoll mit der Lyra und Merkur,

Cupido und Venus, Daphnis aus dem Liebesroman des Longos usw. Das Neue

Testament sei — teilten Erasmus und Froben graphisch mit — höchste Literatur
und brauche die Konkurrenz weder Apolls noch der schönsten antiken

Liebeserzählung zu scheuen.

So fremd dieses Titelblatt Luther erscheinen musste, so wenig nahm er

dazu Stellung. Das wurde ihm leicht, da er in unseren Jahren lediglich
einzelne Stellen der Bibel übertrug.13 Für die ihn in dieser Zeit beschäftigenden

Auslegungen bedurfte er vor allem der Annotationen. Zu diesen hatte er bei

der wichtigsten dieser Auslegungen, seiner lateinischen Galaterbriefvorlesung
1516/17 zunächst über die Erstedition gegriffen (das Novum Instrumentum).
Nun kam die zweite Auflage rechtzeitig zur Endphase der Drucklegung 1519.14

tum, ad Graecam veritatem») über dem Beginn des Mt; Digitalisât des letzteren Blattes in
http://reader.digitale-sammlungen.de/de/fsl/object/display/bsbl0196288_00127.html,
abgerufen am 02.06.2017.

10 Ziel des Erasmus war, den lateinischen Text zu verbessern: H.J. de Jonge: Novum Testa-

mentum a nobis versum. The Essence of Erasmus' Edition of the New Testament, JThS
35 (1984) 394-413 (395-407); ders.: Erasmus' Translation of the New Testament, Aim and

Method, BiTr 67 (2016) 29-41.
11 Digitalisate der zwei Bände (I Text, II Annotationen) unter http://reader.digitale-

sammlungen.de/de/fsl/object/display/bsbl0196288_00007.html und http://reader.
digitale-sammlungen.de/de/fsl/object/display/bsbl0142781_00005.html, abgerufen am
02.06.2017.

12 Abb. in http://www.ub.unibas.ch/cmsdata/spezialkataloge/gg/images/gg0380_001_tit.
jpg, abgerufen am 02.06.2017.

13 Vgl. W Delle: Luthers Septemberbibel und seine Zitate aus dem Neuen Testament bis

1522, LuJ 4, 1922, 66-96 und H. Volz (Hg. H. Wendland): Martin Luthers deutsche Bibel.

Entstehung und Geschichte der Lutherbibel, eingeleitet von F.W Kantzenbach, Hamburg
1978, 32-34 sowie Volz: Anhang (Anm. 2) 45£* (Nachweise für die Zeit ab 1517).

14 C. Augustijn: Erasmus. Der Humanist als Theologe und Kirchenreformer, Leiden 1996,
53-60 weist zu Recht darauf hin, dass die Vorlesung von Luther gehalten wurde, bevor
Erasmi 2. Auflage erschien. D.h. Luther arbeitete bei der Vorlesung mit der ersten Auflage
und erst in der letzten Phase der Bearbeitung zum Druck mit der zweiten Auflage.



302 Martin Karrer

Luther lobte Erasmus gleich bei der Erklärung von Gal 1,1 überschwänglich:
Alle Welt wisse dank dieses theologisch herausragenden Gelehrten, des «Eras-

mi Theologicissimi» (WA 2, 452,3), was das griechische Wort Apostel bedeute.

Das war nicht nur eine captatio benevolentiae, sondern brachte die humanistische

Strömung dieser Jahre zum Ausdruck, die Wittenberg wie das übrige

Europa erfasst hatte. Denn auch im Fortgang der Vorlesung gibt es zahlreiche

Erasmus-Referenzen.15

Freilich wirkte sich die Zweibändigkeit der Edition von 1519 aus. Luther
konnte die Annotationen getrennt vom Textband studieren. Ein Irrtum zeigt,
dass er den griechischen Text trotz seiner inzwischen fortgeschrittenen
Griechischkenntnisse tatsächlich nicht durchgängig verglich: Erasmus wies in
seinen Erläuterungen darauf hin, einzelne Handschriften läsen in Gal 1,6 «Gott»

statt «Christus».16 Er meinte damit lateinische Handschriften (griechisch ist die

Variante 0SOÙ im Vers nicht belegt). Luther aber bezog das auf den griechischen

Text; «Graecis pro <Christi> habetur <dei>», «von den Griechen wird statt
<Christi> geboten: <Gottes>», schreibt er (WA 2, 460,7).

Schlaglichtartig tritt zutage, dass Luther unter dem Druck seiner vielen

Aufgaben nicht den ganzen Erasmus beizuziehen vermochte. Erasmus seinerseits

verfuhr noch selektiver. Er äusserte sich 1519 zu Luthers Leben brieflich

freundlich, allerdings ohne — wie er zugleich angab — Luthers Bücher zu lesen.17

Der Abstand, der sich 1516 angedeutet hatte, war auf diese Weise nicht zu
schliessen.

15 Vgl. bes. J. Kunze: Erasmus und Luther. Der Einfluss des Erasmus auf die Kommentie¬

rung des Galaterbriefes und der Psalmen durch Luther 1519-1521, Münster 2000 und K.-
H. zur Mühlen: Reformatorische Prägungen. Studien zur Theologie Martin Luthers und

zur Reformationszeit, Göttingen 2011, 74f. Der Wunsch nach einer Unterstützung durch
Erasmus kam hinzu; vgl. Th. Jacobi: «Christen heißen Freie». Luthers Freiheitsaussagen in
den Jahren 1515-1519, Tübingen 1997, 174-176.

16 «quidam codices pro Christo, Deum habent» (annot. 1516 [fol. 509] und 1519 [fol. 447] zu
Gal 1,6).

17 S. seinen Brief an Melanchthon vom 22.4.1519. Dieser und weitere reformationsgcschicht-
lich interessante Briefe des Erasmus sind in der ldeinen Ausgabe Erasmus von Rotterdam:
Briefe. Verdeutscht und hg. v. W. Köhler, Wiesbaden 1947, 230-275 leicht zugänglich.



Das Neue Testament des Erasmus und Luthers 303

III 1521/22 — Gerbeis «Novum Testamentum Graece»

und «Das Nene Testament deutsch»

1518 kam Melanchthon nach Wittenberg. Luthers Griechischkenntnisse

vervollständigten sich allmählich. Daraufhin drängte Melanchthon ihn 1521 zur
Übersetzung des ganzen Neuen Testaments.18 Kein Dritter sollte ihm im grossen

Schritt zuvorkommen, den lateinischen Text des Mittelalters in der grossen
volkssprachlichen Öffentlichkeit durch den griechischen Grundtext abzulösen.

Nach dem Reichstag von Worms zu seinem Schutz auf die Wartburg entführt,
fand Luther die nötige Musse. Er erstellte die Übersetzung im Winter 1521/22
auf der Wartburg19 und kontrollierte sie ab März 1522 in Wittenberg mit
Melanchthon und anderen Gelehrten,20 bevor er sie im September 1522

veröffentlichte.

Grundlage dieses sog. Septembertestaments war nun endlich der griechische

Text des Erasmus, jedoch mit einer wesentlichen Komplikation. 1520

lief nämlich das Privileg des Erasmus ab. Der oberdeutsche Nikolaus Gerbel

(latinisiert Gerbelius), der Ende 1515 an der Vorbereitung des Novum Instru-
mentum bei Froben in Basel mitgewirkt hatte,21 nützte diese Gelegenheit. Er
brachte 1521 einen Nachdruck des Textes aus Erasmi griechischer Spalte von
1519 unter seinem Namen, dem «niedrigen Namen des Gerbelius» heraus22

18 Tischrede WA 48, 448, 2-5 / WA Tischreden 1, 487, 11-16.

19 «Non solum Iohannis euangelion, sed totum testamentum nouum in pathmo mea ver-

teram», «auf meinem Patmos [sei. exiliert auf die Wartburg wie Johannes einst auf Patmos]
hatte ich [...] das ganze Neue Testament übersetzt», schrieb er Spalatin am 30.3.1522 (WA-

Briefe 2, 490, 8-9).
20 S. den Briefwechsel Melanchthons, bes. Regesten online Nr. 219, 224 und 226; http://

www.haw.uni-heidelberg.de/forschung/forschungsstellen/melanchthon/mbw-online.
de.html, abgerufen am 02.06.2017. Eine Auseinandersetzung mit dem Erasmustext ist in
den Briefwechseln über die Korrektur nicht dokumentiert. Weiteres bei Volz: Anhang,
(Anm. 2) 52f*

21 Eine Notiz des Gerbel(l)ius findet sich in der Handschrift Basel AN III 11 (fol. 314r), einer
der für das Erasmus-NT grundlegenden Handschriften; Abb. in P. Andrist: Structure and

History of the Biblical Manuscripts Used by Erasmus for His 1516 Edition, in: M. Wall-
raff / S. Seidel Menchi / K. von Greyerz (Hg.): Basel 1516: Erasmus' Edition of the New
Testament, Tübingen 2016, 81-124 (118).

22 Nicolaus Gerbelius: Novum Testamentum Graece, Hagenau 1521 (Digitalisât unter

http:// reader.digitale-sammlungen.de/de/fsl/object/display/bsbl 111609 8_00593.
html?, abgerufen am 02.06.2017); Name über der Salutatio (Blatt i) und auf Blatt iii (dort
Zitat «humile Gerbeiii nomen»).



304 Martin Karrer

und sandte ihn an Luther. Der dankte ihm von der Wartburg (WA. Briefe II
Nr. 435, vgl. Nr. 410-411).23 Das sichert, dass Luther auf der Wartburg den

Nachdruck Gerbeis benutzte.

Dagegen weist keine Quelle nach, dass Luther die von Erasmus verantwortete

Auflage von 1519 oder beide Auflagen des Erasmus, die von 1516 und 1519,

auf die Wartburg geschickt wurden.24 Etwaige Indizien in Luthers Übersetzung
aber sind eo ipso mehrdeutig:23 Übereinstimmungen mit der lateinischen Spalte
des Erasmus lassen sich ebenso über die von Luther und Erasmus benützte

Vulgata erklären.26 Solche zur 1. Auflage des Erasmustextes können auf

Erinnerungen, vermengt mit theologischen Interessen Luthers zurückgehen,27 und

die meisten Konvergenzen mögen überhaupt erst bei Luthers Kontrolle der

Übersetzung ab März 1522 in Wittenberg entstanden sein.28

23 Vgl. D.O. Albrecht in WA.DB 6, p. XL.
24 Kein Brief Luthers weist darauf hin. Ein Verzeichnis über die Bibliothek Luthers auf der

Wartburg und ein Autograph von Luthers dortiger Ubersetzung erhielten sich nicht.
25 Die verbreitete Meinung, Luther habe (auch) den Erasmustext selbst zur Verfügung ge¬

habt, wird unzulässig dadurch gestützt, dass die älteren Spezialstudien (einschliesslich S.

Widmann: Die Wartburgpostille. Untersuchungen zu ihrer Entstehung und zu Luthers

Umgang mit dem Text, Diss, masch. Tübingen 1969, bes. 23f.40-42.61) nicht zwischen den

Textformen der Ausgaben unterschieden.
26 Ich nenne als prägnantestes Beispiel Joh 8,39: Dort schrieb Erasmus 1516/19 griechisch

wohl versehentlich in der Selbstaussage der jüdischen Gesprächspartner Jesu ô 7taTT)p

ÛgCûV («euer Vater»; Brown: Novum Testamentum [Anm. 3], ord. 6, II, 104 und Bemerkung

ebd. 105 z.St.). Luther emendierte das in der Ubersetzung richtig zu «unser Vater»

analog zur lateinischen Spalte des Erasmus (1516/19 «Pater noster»). Aber das besagt keine

Benützung des lateinischen Erasmus-Textes durch Luther; denn beide können in gleicher
Weise von der Vulgata abhängig sein.

27 Ich nenne Apk 21,3: Griechisch schrieb dort Erasmus ab 1516 kaoi («Völker»; dito 1519

und Gerbel 1521), lateinisch aber 1516 noch «populus», erst ab 1519 den Plural. Luther
wählt in der Übersetzung 1521/22 den Singular. Scheinbar folgt er also dem alten lateinischen

Text des Erasmus gegen dessen Korrektur. Einfacher fällt jedoch die Erklärung über
die eigene Vulgatakenntnis Luthers - die mittelalterliche Vulgata enthielt stets den Singular
— und sein zielsprachliches Interesse; «Volk» konnte pluralisch «alles Volk» meinen. Luther
verband mittelalterlichen und zielsprachlichen Text in eigener (von der Revision der
Lutherbibel 2017 korrigierter) Weise.

28 Wie schwierig der Befund ist, zeigen zwei auffällige Textstellen, auf die mich H.-J. de Jonge
im Juli und September 2016 aufmerksam machte:

a. In Mt 15,19 haben Erasmus 1516 und Gerbel tpGövoi, Erasmus 1519 dagegen tpövoi.
Luther übersetzt laut dem Septembertestament letzteres, «mord». D.h. hier bleibt Gerbel
beim Erasmustext von 1516, während Luther die Korrektur des Erasmus von 1519

vollzieht. Das spricht auf den ersten Blick dafür, dass Luther auf der Wartburg der Erasmus-



Das Neue Testament des Erasmus und Luthers 305

Die Befassung mit dieser Frage ist relevanter, als auf den ersten Blick
scheint. Vergegenwärtigen wir das an der Gestalt der Ausgabe (1), einem

theologischen Akzent (2) und der Textform (3):

1. Gerbel druckte, wie notiert, ausschliesslich den griechischen Text des

Erasmus nach. Entsprechend nannte er sein Werk nicht mehr «Novum Testa-

mentum omne», sondern «Novum Testamentum Graece», «Das Neue Testament

Griechisch». Ausserdem verzichtete er auf dem Titelblatt gegen Erasmus auf
Bilder lateinischer Mythen (und antiker Mythen überhaupt).29 Erst sein Text
vollendete insofern den humanistischen Schritt «ad fontem», zur griechischen

Quelle, die aus sich selbst sprechen und nicht einem verbesserten lateinischen

Text dienen sollte.

Dieser Schritt wurde zum Ausgangspunkt für die bis heute gültige
Bezeichnung der kritischen griechischen Textausgaben (des heutigen «Novum
Testamentum Graece») und für die Arbeit Luthers. Dieser orientierte sich im

Septembertestament nicht an der Vorgabe des Erasmus (Novum Testamentum

omne...), sondern imitierte die Struktur von Gerbeis Titel. Er bewahrte

text von 1519 vorlag. Aber mindestens ebenso möglich ist, dass Luther die Korrektur zu
«mord» erst bei der Redaktion 1522 in Wittenberg vornahm. Wir kommen also nicht über
ein non liquet hinaus.

Interessant ist nebenbei, dass Gerbel den für die Lesart von Mt 15,19 im Novum
Instrumentant 1516 benützten Codex Basel UB AN IV 2 GA min. 1) kannte. Blieb Gerbel

also an dieser Stelle aufgrund einer von Erasmus abweichenden Einschätzung dieser

Handschrift beim Text von 1516 (zur Haltung des Erasmus vgl. Andrist: Structure [Anm.
21] 87 Anm. 18)? Dann würde Gerbel die ihm bekannte Handschrift bevorzugen (gestützt
von der ihm bekannten Aldina, die der Lesart <p06voi aus Erasmus 1516 folgt). Erasmus
stünde dieser Handschrift jedoch zu Recht kritisch gegenüber; der Erasmustext von 1519,
nicht der von 1516 wird sich als kritischer Text bewähren.
b. In Apg 21,3 liest Erasmus 1516 und 1519 àvcupâvavtEÇ 5è xf]v Ktmpov, Gerbel dagegen

konjiziert àvatpavévroç 8è rfjç Ktijipou. Luther schreibt im Septembertestament «Als wyr
aber Cypern yns gesicht kamen». Er folgt also Erasmus 1516 oder Erasmus 1519 gegen
Gerbel. Allerdings ist wiederum keineswegs sicher, ob die Abweichung auf die (verlorene)
Erstübersetzung auf der Wartburg zurückgeht. Ebenso gut kann Luther seine

Wartburgübersetzung auch hier nachträglich in Wittenberg korrigiert haben.

Luther oder seine Wittenberger Gesprächspartner bewiesen im Übrigen an beiden Stellen

textkritisches Gespür, als sie Erasmus mehr trauten als Gerbel. Denn beide Male wird sich

der Erasmustext von 1519 als kritischer Text bis heute bewähren. Gerbeis Konjektur in
Apg 21,3 dagegen ist seit langem vergessen.

29 S. das Digitalisât http://reader.digitale-sammlungen.de/de/fsl/object/display/
bsbllll6098_00003.html, abgerufen am 02.06.2017.



306 Martin Karrer

«Testament» als Lehnwort und verdeutschte die Sprachangabe. So entstand in

Analogie zu Gerbel der Titel «Das Newe Testament Deutzsch».

Desgleichen wie Gerbel entsagte Luther jedem antik-mythologischen
Bildschmuck. Er billigte dem Drucker (Melchior Lotter in Wittenberg) lediglich
kalligraphische Schönheit der Buchstaben zu.30 Der heute fast unbekannte

Gerbelius brach der Lektüre der Bibel in sich — ohne Seitenblicke auf die

Literatur der Griechen und Römer — über Erasmus hinaus die Bahn.

2. Der Rückgriff allein auf den griechischen Text hatte erhebliche Auswirkungen

auf die Ubersetzung bis in die Theologie hinein. Kein Gelehrter des 16.

Jh. konnte sich von seinem lateinischen Wissen freimachen; deshalb finden
sich bei Luther weiter Latinismen und Reminiszenzen der lateinischen Vulgata.
Aber spezielle Hinweise, die Erasmus in seiner lateinischen Spalte und seinen

Annotationen gab, gingen verloren.

Das prominenteste Paradigma dessen bildet der Logos in Joh 1,1: Erasmus

diskutierte schon in den Annotationen von 1516, ob dieser Begriff durch die

Ubersetzung «verbum» («Wort») angemessen wiedergegeben werde. 1519

entschied er, «Rede» sei sprachlich «richtiger als >Wort<» («sermo rectius, quam
verbum») und werde zudem durch Väter unterstützt, die Christus «sermo pat-
ris» (in etwa: des Vaters redende Vergegenwärtigung) nennen.31 Er korrigierte
daher die lateinische Spalte von «verbum» (Vulgata und Novum Instrumentum

1516) zu «sermo».32

Tatsächlich sprach die altlateinische Überlieferung für seine Lösung33 und

war sie auch nach mittelalterlicher Theologie vertretbar.34 Doch in Luthers

Übersetzung zeitigte sie keinen Effekt. Er entschied sich nach der griechischen

Vorlage Xôyoç, die bei Gerbel stand, weil Erasmus sie nicht antastete, für

30 S. das Digitalisât unter https://mediaevistinnen.wordpress.com/2U12/05/22/luthers-sep-
tembertestament-unter-kunsthistorischen-gesichtspunkten, abgerufen am 02.06.2017.

31 Erasmus: Annotationes 1519, 184 (Digitalisât s. Anm. 11).

32 Vgl. P. Schierl: Die lateinische Ubersetzung. Erasmus' Revision der Vulgata, in: U. Dill / P.

Schierl (Hg.): Das bessere Bild Christi. Das Neue Testament in der Ausgabe des Erasmus

von Rotterdam, Basel 2016, 111-119 (113).
33 «Logos» in Joh 1,1 wurde im ältesten aldateinischen Text vorzugsweise durch «sermo»

übersetzt; Belege bei M. Kamptner: Paulinus von Nola. Carmen 18. Text, Einleitung und

Kommentar, Wien 2005, 67.

34 S. Christus als «sermo Patris plenus potestate» bei Bonaventura, SermTheol 4,4, zitiert bei
A. Elsässer: Christus, der Lehrer des Sittlichen. Die christologischen Grundlagen für die

Erkenntnis des Sitdichen nach der Lehre Bonaventuras, München 1968, 221, Anm. 1.



Das Neue Testament des Erasmus und Luthers 307

«Wort».35 Das sollte eine der Grundlagen für das autonome Nachdenken über
das Wort in der Moderne legen. Denn Luther wies so den Weg dazu, nicht im
Maskulinum («sermo») von einem Christus vor aller Zeit zu sprechen,
sondern die grundlegende Reflexion über Gott und Christus beim Abstraktum des

Wortes zu beginnen (Jesus wird erst in Joh 1,17 erwähnt). Er legitimierte all das

nach ihm kommende Nachdenken über das «wesentliche Wort».36

Man wird überlegen dürfen, ob Luther an dieser Stelle bewusst auf eine

Berücksichtigung des Erasmus verzichtete, da dessen Interpretation von Joh
1,1 1519/20 auf energischen franziskanischen und karmelitischen Widerstand

gestossen war und Erasmus in seiner Antwort darauf 1520 eine «Apologia de

In principio erat sermo» veröffentlicht hatte.37 Aber eine solche Kenntnis würde

nur das Profil der Ubersetzung 1521/22 schärfen: Selbst wo die lateinische

Spalte des Erasmus wissenschaftlich in aller Munde war, ignorierte Luther sie

auf der Wartburg, falls sie ihm dort vorlag.
3. Der Nachdruck Gerbeis repräsentierte den griechischen Textstand von 1519.

Einerseits übersetzte Luther so den besten verfügbaren Text38 und war ein

lateinischer Irrtum Luthers wie der oben geschilderte aus der Galaterbriefvor-

lesung nicht mehr möglich; Luther korrigierte in Gal 1,6 stillschweigend seine

Fehllesung von Erasmi Annotationen und schrieb 1521/22 korrekt nach dem

Griechischen «durch die gnad Christi» (év x&ptti Xptaioû).
Andererseits enthielt dieser Text Konjekturen*9 und entgingen Luther Hin-

35 Die Forschung optiert bei dieser Differenz zu Erasmus gerne für Luther: s. bes. J. Ringle¬
ben: Gott im Wort, Tübingen 2010, 409f., Anm. 783.

36 Diese Reflexion begann lange vor dem deutschen Idealismus: s. nur das Gedicht über «Das

wesentliche Wort» von Andreas Gryphius, das gelegentlich in Aufführungen von Bachs

Weihnachtsoratorium vorgetragen wird.
37 Nachweise bei Schierl: Übersetzung (Anm. 32), 114.

38 Z.B. gibt Luther 1521/22 das jwxkiv von Joh 6,15 wieder, das erst bei Erasmus 1519 /
Gerbel 1521 in den Text gelangte, heute aber allgemein kritischer Text ist (Septembertestament:

«abermal»). Schwieriger zu sagen ist, ob Luther auch den Gebrauch der häufigen
Partikeln genau beachtete. Z.B. eliminierten Erasmus 1519 / Gerbel 1521 in Mt 6,1 das 5s

nach 7tpoas%STS, und Luther 1521/22 verzichtet analog auf eine Partikel; mir scheint das

etwas mehr der Vorlage als der Stilistik in der Zielsprache verdankt.
39 Editorenrechte waren im 16. Jh. weit umfangreicher als heute. Selbst griechische Worte

durfte Erasmus neu bilden: In Apk 17,4 benützte er mit àKâflapxrixoç ein bis heute
griechisch nicht nachgewiesenes Wort. Das Problem ist spätestens seit EH.A. Scrivener: A
Plain Introduction to the Criticism of the New Testament for the Use of Biblical Students.

Vol. II, ed. by E. Miller, London / New York / Cambridge 41894, 184 bekannt.



308 Martin Karrer

weise dazu aus den Annotationen. Wo Erasmus durch die spätere Editionsgeschichte

Recht bekommen sollte, fällt das nicht auf, z.B. in Joh 8,59. Dort strich

Erasmus 1519 eine lange partizipiale Ergänzung, die er 1516 noch nach seiner

handschriftlichen Vorlage wiedergegeben hatte (5ie?i0d)v ôià péoou aùicbv, Kai

Tiapfjysv oikcoç),40 weil sie Referenzen bei den Kirchenvätern und der inneren

Brüchigkeit des Textes zufolge «anderswoher eingefügt» sei («Additum
aliquid aliunde»).41 Gerbel 1521 und Luther 1521/22 verwendeten den Kurztext
und schlössen das Kapitel mit «Aber Jesus verbarg sich und ging zum Tempel
hinaus».42 Luthers Erstübersetzung bietet daher dank einer gelungenen
Konjektur des Erasmus bereits den Textstand, der sich nach einigen Irrungen43 als

heutiger kritischer Text durchsetzen sollte.

Problematisch dagegen wirkten sich Konjekturen des Erasmus aus, die nicht
auf Dauer bestehen sollten. Z.B. fehlte ein berühmter Passus aus der Erzählung

über die Bekehrung des Paulus, Apg 9,5c-6b in den Basler griechischen
Handschriften. Erasmus vermerkte das in den Annotationen,44 nicht jedoch im
Text selbst. Diesen (re-)konstruierte er aus dem Lateinischen, was schon
damals nicht selbstverständlich war; die Complutensis beschied sich mit dem

vorliegenden griechischen Text (und hat nur in der Vulgataspalte die Langform).
Über Gerbel wurde die Konjektur zur Vorlage Luthers. Dieser schuf in der

Übersetzung das geflügelte Wort «Es wird dir schwer werden, wider den
Stachel zu locken»,45 das wegen der notwendigen Nachkorrektur heute (2016/17)

nur noch über die Parallele aus Apg 26,14, nicht mehr in Apg 9 zu finden ist.

Zugleich ist zu vermuten, dass spätestens bei der Korrektur in Wittenberg
ab März 1522, wenn nicht schon durch vorher eingeholte Auskünfte Luthers,
eine Prüfung von Erasmusangaben an ausgewählten Stellen stattfand. Ein für

40 Brown: Novum Testamentum (Anm. 3), ord. 6, II, 108.109.

41 Erasmus: Annotationen 1519, 210 z.St. (Digitalisât s. Anm. 11).
42 Rechtschreibung von 1522 hier und bei den folgenden Zitaten normalisiert.
43 Nach 1519 / 1521 setzte sich vorübergehend der Langtext durch; Luther 1545 wird ihn

halb, die King James Version vollständig bieten (Luther 1545 ergänzt «mitten durch sie

hinstreichend», King James «going through the midst of them, and so passed by»).
44 Erasmus: Novum Instrumentum (Anm. 3), 385 z.St.; vgl. J. Krans: Beyond What is Writ¬

ten. Erasmus and Beza as Conjectural Critics of the New Testament, Leiden 2006, 58-62

und J.K. Elliott, The Text of the New Testament, in: A.J. Hauser / D.F. Watson (Hg.): A
History of Biblical Interpretation, Bd. II, The Medieval Through the Reformation Periods,
Grand Rapids 2009, 227-253 (233Q.

45 Ich normalisiere wieder die Rechtschreibung von 1533.



Das Neue Testament des Erasmus und Luthers 309

die biblische Textgeschichte bis heute relevantes Beispiel bietet Jak 4,2. Erasmus

war überzeugt, das in den Handschriften enthaltene «ihr tötet» (cpovsüsxE)

sei ein Schreibfehler für «ihr neidet» ((pOovehexs), und berichtete dies 1516 in
der Annotation zur Stelle, ohne den Text anzupassen; im Textteil des Novum
Instrumentum bietet er griechisch cpovehexe, lateinisch «occiditis». In der zweiten

Auflage korrigierte er den griechischen Text, so dass Luther über Gerbel
die Konjektur cpflovsüsxs vorlag (in der lateinischen Textspalte «inuidetis»).46

Luther wählte die Umschreibung des Halbverses gemäss der Konjektur, d.h.

mit «ihr eifert und hasset».47 Da in Wittenberg das Novum Instrumentum
verglichen werden konnte, mag dort eine Prüfung der lateinischen Annotationen
des Erasmus stattgefunden und Luthers Entscheidung gestützt haben (sicher
nachweisbar freilich ist die Uberprüfung nicht). Den Siegeszug des handschriftlichen

Textes (gegen Erasmus, Gerbel und Luther) hielt das nicht auf. Er ging
in die King James Version («ye kill») und über die Revisionen des 20. Jh. in die

Lutherbibel ein. Luthers Grundlage in einer Konjektur des Erasmus ist heute

nicht einmal mehr in der kritischen griechischen Handausgabe erkennbar, da

die Konjektur in Nestle-Aland28aus dem Apparat gestrichen wurde.48

Fügen wir die Facetten zusammen, ergibt sich folgendes Bild: Luther
übersetzte 1521/22 den Gerbeltext und kontrollierte ihn — sei es auf der Wartburg
oder, wahrscheinlicher, in Wittenberg ab März 1522 und im Austausch mit
Gesprächspartnern — an einzelnen Stellen durch einen Vergleich mit den Werken

des Erasmus.49

46 Weiteres bei Krans: Beyond (Anm. 44), 125-127.

47 So 1522; 1545 «ihr hasstet und neidet» (Rechtschreibung von 1545 hier und bei den folgen¬
den Zitaten normalisiert).

48 Weitere Beispiele für folgenreiche Konjekturen des Erasmus nennt J.K. Elliott: «Novum
Testamentum editum est»: The Five-Hundredth Anniversary of Erasmus's New Testament,

BiTr 67 (2016) 9-28 (17f.): s. bes. Mt 14,12; Mk 1,16; Apg 8,37.
49 Nennen wir noch ein Beispiel dafür, wie sich texdiche und theologische Interessen Luthers

überschnitten und ihn das zu einem eigenen Weg neben dem Erasmustext führt:
Erasmus schrieb 1516 in Mt 16,19 öaa &v Sijcrriç und in Mt 18,18 analog öaa éàv Sijar|T£;

Petrus und die anderen Jünger erhielten im Novum Instrumentum die gleiche Binde- und
Lösevollmacht («alles, was du / was ihr bindet»). 1519 dagegen korrigierte Erasmus; die

zweite Stelle, 18,18, beliess er unverändert. Die Vollmacht des Petrus war weniger eindeutig
formuliert als die der Jünger; der neue Text von Mt 16,19, ö éàv ôijaTiç, war übersetzbar mit
«was (statt >alles was<) du bindest».

Gerbeis Nachdruck entspricht dem Erasmustext von 1519. Luther jedoch schuf eine eigene

dritte Linie. Er folgte im Septembertestament bei Mt 16,19 dem Text des Erasmus von



310 Martin Karrer

Da dieser punktuelle Beizug des Erasmus die Bedeutung der Gerbel-Vorlage

für die Grundübersetzung nicht tangierte, erklärt sich nun eine markante

weitere Beobachtung: Luther sah sich nicht bemüssigt, 1521/22 in Briefen
oder Drittveröffentlichungen auf die Bedeutung des Erasmus für seine

Ubersetzung hinzuweisen. Könnten wir nicht feststellen, dass Gerbel den Erasmustext

nachdruckte, müssten wir dem Eindruck erliegen, Luthers Neues Testament

sei entscheidend von Gerbel abhängig und die Bedeutung des Erasmus

minderen Ranges.

Nehmen wir hinzu, dass Gerbel in seinem Nachdruck zwar angab, die Fro-
bensche Ausgabe zu benützen, jedoch Erasmus nicht erwähnte50 (weil er seinen

Namen nicht durch die Autorität des Erasmus in den Schatten stellen lassen

wollte?), wird der Schluss unausweichlich: Obwohl das Neue Testament des

Erasmus die entscheidende Voraussetzung für Luthers Bibelübersetzung bildete,

erfolgte Luthers Rückgriff aus der Distanz. Eine tragfähige Brücke für eine

theologische Begegnung entstand durch die an sich aufeinander beziehbare

Arbeit beider am Neuen Testament nicht.

IIA /522/23 — Unsicherheiten über den Text des Neuen Testaments

und der «Affe der Erasmus»

Luthers Schweigen über die Bedeutung des Erasmus für sein Neues

Testament besass nebenbei einen diplomatischen Aspekt. Denn dessen Edition

hatte weit über den Disput zu Joh 1,1 hinaus Kontroversen ausgelöst,
namentlich mit Edward Lee und dem zu den Editoren der Complutensis
gehörigen Kardinal Stunica.51 Luther hielt sich aus diesem Streit heraus. Seine

1516 und hielt fest, «alles», was (öca) Petrus binde, werde auch im Himmel gebunden sein

etc. In Mt 18,18 dagegen verzichtete er auf das Wörtchen «alles», als ob dort ö stünde.

Luthers Differenz zu Gerbel ist also nur halb aus dem Erasmustext von 1516 zu erklären.

Auch wenn Luther diesen Text noch in Erinnerung hatte, folgte er ihm nicht ganz, sondern
einem theologischen Interesse: An Petrus, dem zentralen JüngerJesu, zeige das Evangelium
die umfassende Kraft der Vergebung (vgl. M. Karrer: Die Revision der Lutherübersetzung
zum Reformationsjubiläum und der biblische Kanon, KuD 62 (2016) 212-235 [229f.]).
Übrigens bestätigte sich in Mt 16,19 der Erasmustext von 1519. Er ist heute der kritische
Text, so dass die Revision der Lutherbibel 2017 Luther korrigiert.

50 Gerbel: Novum Testamentum (Anm. 22), Anhang p. 279.

51 Vgl. W.W Combs: Erasmus and the Textus Receptus, Detroit Baptist Seminary Journal 1

(1996) 35—53 (41.48f.) und die Quellen in der Erasmus-Edition IX 2, Leiden 1983; IX 8,

Leiden 2015 usw.



Das Neue Testament des Erasmus und Luthers 311

textliche Abhängigkeit von Erasmus war jedoch offenkundig und es daher

nur eine Frage der Zeit, wann ein Kritiker sie beide gemeinsam ins Visier
nehmen würde.

Zunächst indes sind dritte Ereignisse zu berichten. 1518 war der erste

Druck der ganzen Bibel erschienen, die Aldina, deren Drucker Zugang zu
den griechischen Handschriften Venedigs besass.52 Er machte allerdings im
Neuen Testament von dieser Chance wenig Gebrauch und gab den
Erasmus-Text mit nur geringen Abweichungen wieder.53

Die Aldina diskutierte die verwendeten Handschriften nicht in Annotationen,

und ihre Abhängigkeit von Erasmus war schwer erkennbar. Zudem
erschien sie zu knapp vor der Erasmus-Edition von 1519, um dort mehr
als punktuell beigezogen werden zu können. Deshalb übernahm Froben

lediglich einzelne Abweichungen. Noch nicht einmal in der dritten Auflage
1522 sahen sich Froben und Erasmus beim Text der Apk, für die in Basel

lediglich eine einzige Handschrift mit manchen Problemen zur Verfügung
stand (die min. 2814, der unter anderem die letzten Verse der Apk fehlten),

zu grösseren Korrekturen genötigt.54

Die Aldina bremste somit durch ihre unzureichend durchschaute

Übereinstimmung mit der Erasmus-Ausgabe im Effekt Korrekturen, statt
sie zu fördern. Das ist zu beachten, wenn wir uns einem weiteren Ereignis
des Jahres 1522 zuwenden: Die bereits mehrfach erwähnte Complutensis
wurde ausgeliefert, die nun tatsächlich von Erasmus unabhängig war (Band

zum Neuen Testament fertiggestellt 1514). Vielleicht erreichte der neutes-
tamentliche Band Erasmus, als er an den Fahnen für die Auflage für 1522

arbeitete. Einzelne Varianten dieser Auflage würden zur Complutensis pas-

52 Venedig war ein Zentrum der Exilgriechen und die Bibliothek Bessarions, eines grossen
Mitders zwischen Ost und West aus dem 15. Jh., dank seines Legats in der Stadt.

53 Ihre eigentliche Bedeutung liegt in der Ersterschliessung des griechischen Alten Testa¬

ments, der Septuaginta.
54 Brown: Novum Testamentum (Anm. 3), ord. 6, IV, 13-17. In Vorbereitung ist M. Karrer:

Der Codex Reuchüni (Minuskel 2814 GA), Erasmus und die Textgeschichte der Apokalypse.

55 I. Garcia Pinilla: Reconsidering the Relationship Between the Complutensian Polyglot Bi¬

ble and Erasmus' Novum Testamentum, in: Erasmus: Novum Instrumentum (Anm. 3),
59-77 (76) (Vergleich der 31 Änderungen zum Joh aus der Auflage von 1522 mit Aldina
und Complutensis).



312 Martin Karrer

Aus der Ferne waren die Handschriften der Complutensis schwer zu

kontrollieren^6 und der Band enthielt beim Vaterunser eine Provokation. Die
Editoren notierten in margine, in den griechischen Handschriften («exempla-
ribus graecis») finde sich die Schlussdoxologie zum Vaterunser (on aoß sativ f|

ßaaiksla..«Denn dein ist das Reich...» Mt 6,13); aber der lateinische Bibeltext
stelle sie infrage. Daraufhin entschieden sie sich im Haupttext gegen die
griechischen Handschriften.37

Von heute aus gesehen, verrät das ein Gespür dafür, dass die damalige
griechische Fassung jung war (und nebenbei, dass den Bearbeitern der Complutensis

keine älteren Handschriften als Erasmus zur Verfügung standen); denn
der von der Complutensis bevorzugte Kurztext sollte der heutige kritische Text
werden. Doch im 16. jh. musste sich die Anmerkung als ein Hinweis darauf

lesen, die Edition misstraue oft und womöglich öfter als erforderlich den

griechischen Vorlagen. Zum Vergleich mit der Aldina, die Erasmus stützte, kam die

Unsicherheit hinzu, wie gut der Text der Complutensis wirklich sei.

Angesichts dessen verwundert es nicht, dass Erasmus seine Änderungen
1527 und 1535 (bes. in der lateinischen Spalte) zwar deudich vermehrte, doch
die Zahl der Änderungen58 nicht täuschen darf. Meist waren sie geringfügig,59

und nur ein Teil setzte sich bis zum Textus receptus durch. Ihre meist geringe
Relevanz und Ausstrahlung führte dazu, dass Luther sie in den Neuauflagen
seiner Bibel oft nicht berücksichtigte,60 obwohl er seine Ubersetzung mit einem

Team bis zu seinem Tod fortwährend kontrollierte.61

56 Die Handschriften der Complutensis sind für die Septuaginta heute weitgehend identifi¬

ziert, fürs Neue Testament aber nur bis 1526 nachverfolgbar (J.H. Bendey: Humanists and

Holy Writ. New Testament Scholarship in the Renaissance, Princeton 1983, 93 mit Anm.
54). Seither sind sie verschollen. Daher gilt das Dilemma in der Überprüfung bis heute

(während die Basler Handschriften des Erasmus vorhanden und nachprüfbar sind).
57 Vgl. Bendey: Humanists (Anm. 56), 95f.

58 In der am umfangreichsten betroffenen Apk waren es 1527 immerhin 144 Änderungen:
Brown: Novum Testamentum (Anm. 3), ord. 6, IV, 12.

59 Selbst in Apk 22,16-21, wo Erasmus den Text ohne griechische Vorlage hergestellt hatte.

Vgl. J. Krans: Erasmus and the Text of Revelation 22:19. A Critique of Thomas Holland's
Crowned With Glory, A Journal of Textual Criticism 16 (2011) 1-19 (17f.).

60 Z.B. trug er bis zu seiner Bibel letzter Hand (1545) in Joh 2,22 das aÙTOÏç (Jesus habe das

«ihnen» den Jüngern gesagt) nicht nach, das im Erasmustext ab 1522 der Complutensis
entsprach. Er bewies darin textkritisches Gespür: Das orôxoîç wurde nicht kritischer Text.

61 Die Protokolle der Revisionsarbeit durch Georg Rörer blieben erhalten (WA.DB 3 und 4

und vgl. WA.DB 8, S. LXXVII-LXXXIV). Dazu S. Michel, Die Revision der Lutherbibel



Das Neue Testament des Erasmus und Luthers 313

Die Complutensis war im Übrigen im Neuen Testament wie die Edition
des Erasmus zweisprachig gehalten, beanspruchte aber nicht, die Vulgata zu

verbessern, und bot in der lateinischen Spalte den herkömmlichen Text, wo
Erasmus modernisierte. Von aussen gesehen neigte sich die Waage daher an

strittigen Stellen noch einmal zur herkömmlichen Vulgata als massgeblichem
kirchlichem Text. Ob Luther das wahrnahm und die Complutensis neben dem

Erasmustext zu Rate zog, ist unbekannt. Wenn ja, hätte er in ihr eine paradoxe

Stütze für die bis heute bekannteste seiner Abweichungen von Erasmus

gewahren können: Erasmus schrieb in Phil 4,7 (dem sog. Kanzelgruss)
griechisch «Der Friede Gottes [...] wird eure Herzen [...] bewahren» ((ppoupijcsi

Futur). Die griechische Spalte der Complutensis bestätigte das (dort ebenso

(ppot>pf|G£i). Allein, deren lateinische Spalte bestätigte den Konjunktiv «möge

bewahren», der Luther vertrauter war («custodiat»). Luther traute nicht beim

Vaterunser, wohl indes hier, der lateinischen Überlieferung mehr als dem
griechischen Text und schrieb den Konjunktiv «bewahre eure Herzen und Sinne»,

den bis einschliesslich 1984 keine Lutherrevision anzutasten wagte (2017 wurde

er zum Futur korrigiert).

zwischen 1531 und 1545. Beobachtungen an den Protokollen von Georg Rörer, in: M.

Lange / M. Rösel Hg: «Was Dolmetschen für Kunst und Arbeit sei». Die Lutherbibel und
andere deutsche Bibelübersetzungen, Leipzig u. Stuttgart 2014, 83-106.



314 Martin Karrer

Tabelle 1: 1Petr 3,18 Christus litt, damit er zu Gott führe / für Gott darbrächte

(XpioTÔç [...] ëîtaOsv [...] ïva [...] Tipoaayayri râ 0sà>)

Erasmus Lat. Spalte Emser Luther Nestle- Vulgata

(alle Auflagen 1522 Aland28 Clementina

ab 1516)
(und krit.

Compluten- Edition
sis griechische sowie Nova

Spalte Vulgata)

ÇcpO7ioir|0Elç Erasmus62 vivifica(Christus Çcpo7ioir|0elç vivificatus

(er Christus, vivificatus tos (uns, ist) lebendig (wie Erasmus) (wie Erasder

lebendig wie griedie wir gemacht mus)

gemacht -wurchisch; lebendig

de)
Compluten-
sis (nos...)
vivificatos

gemacht

sind)

Die Lage war textkritisch 1522/23 also reichlich komplex. Wo die Bibelausgaben

differierten, waren Entscheidungen schwer, und selbst an Stellen, an

denen sie übereinstimmten, das Lateinische nicht ohne Gewicht. In dieser

komplexen Situation trat der gelehrte Sekretär des Herzogs Georg des Bärtigen

von Sachsen, Hieronymus Emser, in Aktion, der später eine Luther
korrigierende Bibelübersetzung schaffen sollte.63 Er versuchte 1523 an IPetr 3,18

(Tabelle 1) zu beweisen, dass Luther des Erasmus Affe sei («Lutherus Eras-

mi simia»); die Vulgata vertrete hier nämlich einen Akkusativ Plural statt des

Nominativ Singulars von Erasmus.64 Der Vers spräche demnach nicht davon,
dass Christus lebendig gemacht wurde — was Erasmus und Luther vertraten —,

62 Brown: Novum Testamentum (Anm. 3), ord. 6, IV, 416 und 417.

63 Hieronymus Emser: Das new testament 1528.

64 Hieronymus Emser: Auß was grund vnnd vrsach Luthers dolmatschung / vber das nawe

testament / dem gemeinen man billich vorbotten worden sey, Leipzig 1523, CXXIII/2
(https://books.google.de/books?id=5rJiAAAAcAAJ&pg=PT248&lpg=PT248&dq=em
ser+luther+erasmi+simia&source=bl&ots=90I ivnmheWC&sig-51 WlC260x2wDWbpx
14pIuTJcmUM&hl=de&sa=X&ved=0ahUKEwj29ZezkbLNAhUBUhQKHQTmCCIQ
6AEIOzAD#v=onepage&q=emser%201uther%20erasmi%20simia&f=false, abgerufen
am 02.06.2017).



Das Neue Testament des Erasmus und Luthers 315

sondern davon, das s er uns Gott darbringe, die wir nach dem Geist lebendig

gemacht seien.

Emser hatte sein Beispiel schlecht gewählt. Griechisch bestätigte die

Complutensis von vornherein den Text des Erasmus, und lateinisch wurde der

Vulgatatext, den Emser und die Complutensis boten, binnen Kürze überholt;
die Vulgata Clementina wird im späten 16. Jh. auch lateinisch zum Nominativ

Singular wechseln. Der Siegeszug des griechischen Textes, für den Erasmus

und Luther standen, war durch die Polemik vom «Affen des Erasmus» nicht
aufhaltbar. Eine Annäherung zwischen Erasmus und Luther freilich resultierte

nicht aus der gemeinsamen Gegnerschaft. Vielmehr zerstritten sie sich 1524

über der Frage, ob der menschliche Wille vor Gott frei sei, vollends.

V1527128 — befangene Kontrahenten

und das «Comma ]ohanneum»

Die Konflikte beeinträchtigten das Interesse der Öffentlichkeit am Neuen

Testament nicht. Erasmus legte 1527 eine vierte Ausgabe vor. Da wichtige seiner

Entscheidungen unverändert strittig waren,65 edierte er den Text nun dreispaltig;
neben das Griechische (links) stellte er seinen eigenen lateinischen Vorschlag

(die «Erasmis Versio»; in der Mitte) und die Vulgata (rechts), um durch die

unmittelbare Vergleichsmöglichkeit für die Qualität seines Textes zu werben. Die
Annotationen erweiterte er nochmals (auf 710 Seiten zuzüglich Indices); in dem

Exemplar, das 152866 zu Luther kam, wurden sie an die Textausgabe angebunden.67

Editorisch sollte Erasmi abgewogene Darstellung des Textes Schule

machen. Nach seinem Tod wird der Drucker Stephanus (Etienne) sie aufgreifen
und seine Ausgabe des Neuen Testaments von 1551, in der er die heutige Vers-

65 Bes. in Spanien erfuhr er schwere Widerstände: A. Coroleu: Anti-Erasmianism in Spain,
in: E. Rummel (ed.): Biblical Humanism and Scholasticism in the Age of Erasmus, Leiden
2008, 73-92 und ders.: On the Reception of Erasmus's Latin Version of the New Testament

in Sixteenth Century Spain, BiTr 67 (2016) 56-68.

66 Datierung nach A. Visser: Erasmus, Luther and the Margins of Biblical Misunderstanding,
in: A. Blair / A.-S. Goeing (ed.): For the Sake of Learning, FS A. Grafton, 2 vol., Leiden
2016, 232-250 (235); vgl. WA 60,193.

67 Das Exemplar liegt heute in der Universitätsbibliothek Groningen (Hs. 494); Digitalisât
unter http://abo.annotatedbooksonline.eom/#binding-52-2, abgerufen am 02.06.2017

(die Annotationen beginnen mit Scan 617).



316 Martin Karrer

einteilung schafft, gleichfalls dreispaltig anlegen. Er wird anders als Froben /
Erasmus 1527 den griechischen Text in die Mitte stellen und den lateinischen

Vorschlag des Erasmus mit dem Sigel E. aussen wiedergeben68 sowie Varianten
der Complutensis in etwas grösserer Zahl notieren; aber grundsätzlich wird er

nicht erst in der lateinischen E(rasmus)-Spalte, sondern schon im griechischen
Text von Erasmus ausgehen.

Auf diese Weise wird die Edition des Erasmus (mit textkritischen Änderungen

nach der Complutensis und allmählich hinzukommenden weiteren

Handschriften) auf die Dauer zum allgemeinen Text der Neuzeit (dem «Textus recep-
tus») werden. Erasmus und Froben hatten — zeigt sich — ein bemerkenswertes

Gespür dafür, das s ein editorisches Plus die Marktchancen erheblich erhöhte;
die Complutensis war ihrem Text gegenüber zu teuer und wurde nicht über ihre

Anfangsauflage von ca. 600 Exemplaren hinaus distribuiert.

Luther allerdings überzeugte das Vorgehen des Erasmus nicht. Wahrscheinlich

prüfte er die Edition paradigmatisch am Eph; jedenfalls trug er lediglich
beim Eph Notizen zur Textausgabe in sein Exemplar ein.69 Das Briefende
irritierte ihn textkritisch. 1516 hatte Erasmus nämlich den heute überholten Langtext

von Eph 6,24 benutzt (àpf|v. 7tpèç Etpeciouç èypd(pr| ÙTtô 'Pcopriç 8ià tuxikoù)
und 1519 lediglich outö 'Pd)pr|ç an den Anfang gestellt. Luther hatte diesen Langtext

1521/22 übersetzt («AMEN. Geschrieben von Rom zu den Ephesern durch

Tychicon»). Jetzt aber bezweifelte Erasmus das Amen etc. unter Verweis auf

Ambrosius, ohne auszuschliessen, dass Ambrosius eine verlorene Textfassung
verwendet habe. Luther kommentierte «[...] also wissen wir nicht, was wir lesen

sollen» («Et per consequens nescimus, quid sit, ergo nescimus, quid legamus»).70

Aufgrund des textkritischen Zweifels hielt er bis einschliesslich 1545 an seiner

alten Ubersetzung fest, während Erasmus in der Edition zum Kurztext wechselte.

Verständlich wird, dass Luther von der Neuauflage keine wesentlichen neuen

Erkenntnisse für den griechischen Text erwartete.71 Aber auch in der Be-

68 J. Krans: Der griechische Text des Neuen Testaments von Erasmus bis heute, in Dill /
Schierl, Bild Christi (Anm. 32), 191-200, hier 196 (dort Abb.).

69 Sie galten meist der lateinischen Spalte und waren durchweg kritisch, fast muss man sagen
überkritisch. Z.B. lehnte er den Versuch des Erasmus ab, das Bild des Gürtens aus Eph 4,6

(7tspiÇcocsâ|revot) unter Zuhilfenahme des Nomens «baltheus» (Gürtel, Wehrgehenk) zu
umschreiben (Annotationen 1527, 413; im Digitalisât von Anm. 67 ist das Scan 473).

70 Annotation S. 552; Scan 1168 im Digitalisât von Anm. 67.

71 Dass seine Bedenken keineswegs aus der Luft gegriffen waren, zeigt die erwähnte Stelle



Das Neue Testament des Erasmus und Luthers 317

mühung um Verbesserungen der Übersetzung sah er sich enttäuscht. Markant
brach das beim weihnachtlichen Gloria Lk 2,14 hervor. Die Vulgata sprach

dort von Menschen guten Willens («hominibus bonae voluntatis»). Der
griechische Text enthielt aber nicht den Genitiv «guten Willens», sondern den

Nominativ sùôoKla (Erasmus und dito Complutensis z.St.). Luther entschied

sich 1521/22 für eine Deutung dieses neuen Textes auf den Willen, der sich

alles gut widerfahren lasse,72 und übersetzte «den Menschen ein Wohlgefallen»

(1522/45). Erasmus dagegen hielt von 1516 bis 1527 (und zu seiner Ausgabe
letztere Hand) in der lateinischen Spalte am Ausdruck «bona voluntas» («guter

Wille») fest,73 der wie die mittelalterliche Tradition deutbar war (die Complutensis

zitierte ohnehin das herkömmliche «bonae voluntatis»).
Bessere Handschriften, die das Problem später durch eine dritte Gestalt

der Syntax lösen sollten, nämlich durch «bei den Menschen seines Gottes)

Wohlgefallens» (èv àv0pti)7ioiç eùûoKlaç), waren noch nicht bekannt (nebenbei
wieder ein Indiz, dass Erasmus und Complutensis gleichermassen von jungen

griechischen Textformen abhängig waren). Luther und Erasmus stritten
deshalb über einen kaum lösbaren Sachverhalt. Luther notierte an den Rand

der Annotation hellsichtig: «Ich bin kein unbefangener Leser, und du bist kein

unbefangener Schreibe») («Ego non sum Candidus lector, Nec tu Candidus

scripto»)).74

Joh 8,59. Er erlag dort, als er sich zur Teilkorrektur durchrang, dem schlechteren Text (s.o.

Anm. 43).
72 Vgl. seine Auslegung in E. Mülhaupt (Hg.): D. Martin Luthers Evangelien-Auslegung I,

Göttingen '1984, 200.

73 In der Edition von 1527 ist das Blatt 114 (Digitalisât Anm. 67, Scan 174).
74 Annotationen von 1527, 156 (Digitalisât Anm. 67, Scan 772); Visser: Erasmus (Anm. 66),

233.



318 Martin Karrer

Tabelle 2: ljoh 5,7f.

Heutiger grieLuther 1522 Korrektur des Ausgaben der Luther
chischer Text Erasmus ab Lutherbibel 1984/2017
und Erasmus 1522 und bes. von
wahr1516/19, Ger- 1527; Textus scheinlich
bel 1521: reeeptus 1581 bis ans

Ende des 19.

Jh.

öxi xpeîç Denn drey xpeîç eiaiv oi Denn drei Denn drei
eiaiv oi sind die da papxupoùvxeç sind, die da sind, die das

papxupoùvxeç, zeugen, der ëv xcû oùpavà), zeugen im bezeugen: der
xö Ttvsüpa Kai geyst, vnd das ö 7iaxrip, ö Himmel: der Geist und das

xö üScop Kai Wasser, vnd Xôyoç, Kai Vater, das Wasser und
xö aipa, Kai oi das blut, vnd xö 'Ayiov Wort und der das Blut; und

xpeîç eiç xö ëv die drey sind Hvcùpa- Kai Heilige Geist; die drei
stimeiaiv. eynis. oûxoi oi xpeîç und diese drei men überein.

ëv eiaiv. sind eins.

Befangenheit birgt manchmal Chancen. In unserem Fall bewahrten die
Vorbehalte gegen textkritische Fortschritte des Erasmus Luther davor, die einzige

grosse Änderung nachzuvollziehen, die Erasmus seinen Kritikern zugestand

(Tabelle 2):

1516 / 1519 hatte Erasmus korrekt nach den Flandschriften einen kurzen,
freilich schwer verständlichen Text von ljoh 5,7f. geboten, der erheblich von
der Vulgata abwich. Die Complutensis hatte in ihren griechischen Handschriften

von ljoh 5,7f. den aus der Vulgata vertrauten Hinweis auf die Trinität zwar

gleichfalls vermisst, jedoch anders unter Berufung auf Thomas von Aquin
eine Rückübersetzung des lateinischen Wordauts ins Griechische vorgenommen

(on xpsîç eiaiv oi papTUpoôvxeç év reo oüpavcp, ô 7tairjp Kai ô Xoyoç Kai xö

ayiov Ttvsüpa, Kai oi xpeîç eiç tô ëv eiai; Referenz auf den Sanctus Thomas in der

Marginalie).75 Dieser Begründung hätte Erasmus textkritisch gut widerstehen

können. Aber in England tauchte eine griechische Handschrift mit einem

längeren, trinitarischen Wortlaut der Stelle vor, der in etwa der Vulgata
entsprach.76 Erasmus traute dem Neufund nicht und berücksichtigte ihn trotzdem

75 Vgl. Bentley: Humanists (Anm. 56), 95f.

76 Der sog. Codex Montfortianus (heute min. 61). Dieser Codex ist nach gegenwärtigem
Wissensstand sehr jung, wurde jedoch wahrscheinlich nicht um der Korrektur des Erasmus



Das Neue Testament des Erasmus und Luthers 319

widerwillig in seinen Neuauflagen.77 Luther las die Annotation 152778 — und

vollzog die Korrektur nicht mit. Er bewahrte die Intention des frühen Erasmus

und hielt bis einschliesslich 1545 am Kurztext fest.

Gewiss, Luther vermochte nicht aufzuhalten, dass die in dem jungen Langtext

enthaltene, durch die lateinische Uberlieferung seit langem vertraute
Schilderung der Trinität die Theologen faszinierte und nach seinem Tod im
reformatorischen Christentum wie im römischen volkstümlich wurde. Da der

korrigierte Erasmustext zum Textus receptus wurde, drang das in Nachdrucke
der Lutherbibel bis zum Ende des 19. Jh. ein (Tabelle 2). Doch dann gab eine

neue Prüfung der Handschriften Luthers Bedenken recht. Text und Auslegung
kehrten gegen das Zugeständnis des späten Erasmus und die Epigonen
Luthers zum frühen Erasmus und Luther zurück.

VI1533 bis 1546/48 — Ausklang
und derAufl)au des Neuen Testaments

Schon 1521 fragte Erasmus in der Vatikanischen Bibliothek nach, welchen

Text ein dortiger, weder von ihm noch der Complutensis beigezogener Codex

in ljoh 5,7f. und ljoh 4,379 enthalte. Aber er unterschätzte die Auskunft, die

ihm geschickt wurde, und das wiederholte sich, als Juan Ginés de Sepülveda
ihm eine lange Liste mit abweichenden Lesarten dieses Codex schickte. Er
erkannte nicht, dass hier eine bessere Handschrift des Neuen Testamentes

zutage kam, der heute berühmte Codex Vaticanus (B), sondern vermutete

Anpassungen an den Text der Vulgata.80 Die Liste ging verloren, und die eine

Korrektur, die er aus ihr mit hoher Wahrscheinlichkeit in die letzte von ihm

verantwortete Auflage seines Neuen Testaments (1535) übernahm, betraf

willen geschaffen. Weiteres bei Brown: Novum Testamentum (Anm. 3), ord. 6, IV, 35-41

und G. McDonald: Biblical Criticism in Early Modern Europe. Erasmus, the Johannine
Comma and Trinitarian Debate, Cambridge 2016, 35-37 und passim.

77 Er verbesserte dabei den griechischen Text der Handschrift .7iaTf|p, ^.oyoç, Kai jtveüpa

ä.yiov...) durch Änderung der Wortstellung beim dritten Zeugen und 1527 ausserdem

durch Einfügung der Artikel.
78 Das beweist eine Randnotiz bei der Annotation z.St. (S. 696 Digitalisât von Anm. 67,

Scan 1312).
79 ljoh 4,3 ist eine weitere textkritisch schwierige Stelle. Heute ist dort gegen Erasmus und

die Ubersetzung Luthers (sowie N) mit dem Codex Vaticanus (B) die Aussage gelöscht,
Christus sei im Fleisch gekommen (Xpioxov èv aapxi £Ä,r|Xu06Ta).

80 Opus epistolarum Des. Erasmi Roterodami (RS. Allen Hg.), ep. 2905,1. 39-45.



320 Martin Karrer

lediglich einen Ortsnamen: Kauda in Apg 27,16 (Korööa) statt Klaudê.81

Luther ignorierte sie.

Müssig ist, sich vorzustellen, was wäre, wenn Erasmus wenigstens eine

wesentliche Korrektur ein Kapitel weiter in der Apg übernommen hätte: Dort,
wo sein Text aufgrund der von ihm benutzten byzantinischen Vorlage der Ver-

stockung Israels im Zitat von Jes 6,9f. keine Heilung widerfahren lässt (gf|7toi£

[...] iàacùgai 28,27), stünde im Vaticanus am Ende ein Umbruch zum Indikativ
Futur. Möglich würde, das durch «und ich (Gott) werde sie heilen» zu
übersetzen und der Apg so einen Ausklang in der Hoffnung für Israel zu geben82

(Kai iâaopai aùxoijç). Diese heute massgebliche Variante hätte sich als Bollwerk

gegen antijüdische Rezeptionen des Neuen Testaments geeignet; das Detail

zwingt zum Bedauern über den Stand des kritischen Textes im 16. Jh., ohne
dass wir Erasmus und Luther ahistorische Vorwürfe machen dürften.83

Erasmus starb 1536, Luther ein Jahrzehnt später, ein Jahr nach seiner

Ausgabe letzter Hand (1545). Beide erlebten daher eine Diskussion nicht mehr mit,
für die sie indirekt Pate standen: die um den Aufbau des Neuen Testaments

1546-1548. Um diesen Nachklang zu verstehen, müssen wir kurz zurückgehen:
Die Bücher des Neuen Testaments wurden im Mittelalter nach Sammlungen

angeordnet (Evangelien, Paulinen, Sammlung der Apg und katholischen

Briefe Praxapostolos). Ganz verfestigt war dieser Aufbau nicht. Aber von
der Pariser Bibel des Mittelalters über die Gutenberg-Bibel bis zur Complu-
tensis dachte niemand daran, Apg und katholische Briefe zu trennen. Die Apg
folgte daher in den genannten Ausgaben und allen deutschen Bibeln vor
Luther auf den Hebr Abschluss der Paulus Sammlung) und stand vor dem Jak.

81 Elliott: Novum Testamentum (Anm. 48), 19 vor 22 (Lit.).
82 Diesen Vorschlag notiert die Lutherbibel bei der Revision 2017 in Fussnote zur Stelle.

83 Notieren wir, um Erasmus nicht Unrecht zu tun, eine andere Stelle, an der er einen mög¬
lichen Antijudaismus vermied: Er gab Hebr 3,16 als Aussage wieder xtvèç yàp àKOÙoavxsç

jtapETtlKpavav àXK' où tkxvxeç ot eÇeXGôvxeç èi; Aiyùjtxot) Sià Mcoaéaiç (1516/19). Gerbel
übernahm das 1521, und Luther übersetzte «Denn ettliche die sie (sei. die Stimme Gottes) ho-

reten, verbitterten yhn, aber nicht alle, die von Egypten aus giengen durch Mosen» (1522,
ausnahmsweise nicht normalisiert). Später änderten die kritischen Editionen die Syntax
und schufen die rhetorische Frage (so auch Nestle-Aland28) >Waren die, die sich verbitterten,

nicht alle, die von Ägypten auszogen mit Mose?<). Aus der differenzierten Kritik
wurde ein scharfer Vorwurf an das ganze Volk des Exodus. Revisionen der Lutherbibel
folgten dem vorübergehend; der Text 2017 bietet wieder die Aussage des Erasmus und
Luthers.



Das Neue Testament des Erasmus und Luthers 321

Von dieser Praxis der Skriptorien und Drucker unterschied sich nun freilich
die Reflexion der Gelehrten. Lorenzo Valla, auf den Erasmus mit Sicherheit zu-

rückgriff, änderte die lateinische Abfolge in seinen Erläuterungen zum Neuen
Testament.84 Die Lyoneser Vulgata, die wie die 2. Erasmus-Auflage 1519 erschien,

parallelisierte auf einem Vorblatt die Schriften des Alten und Neuen Testaments,

die das Leben regeln («Legales»; Bücher Mose / Evangelien), von der Geschichte

sprechen (Geschichtsbücher / Apg), weise reflektieren (Weisheitsschriften Israels

/ Briefe der Apostel) und prophetisch künden (Propheten / Apk). Beides drängte

dazu, die Apg neu zu bewerten, ohne dass irgendeine Bibelausgabe vor Erasmus

das in ihrem Textaufbau umgesetzt hätte (die Lyoneser Vulgata 1519 behielt trotz
ihres geschilderten Vorblatts im Text den klassischen Aufbau bei).

Erasmus vollzog den Umbruch 1516. Er stellte die Apg zwischen Joh und

Rom. Auf eine explizite Begründung verzichtete er. Daher muss offenbleiben,
ob er der wissenschaftlichen Debatte folgte, einen neuen eigenen Akzent setzen

wollte (die Apg gelangt durch seine Umstellung näher an das Lk, so dass wir
das lukanische Doppelwerk ahnen können), oder ob eine Basler Handschrift ihn

anregte; der Codex UB Basel AN IV 5 min. 2816 bietet die von ihm favorisierte

Abfolge Apg — Paulusbriefe — Katholische Briefe (letztere angebunden aus

einer ursprünglich zweiten Handschrift).85 So oder so feierte sein Aufbau einen

Siegeszug. Gerbel und Luther folgten der zentralen Entscheidung über den Ort
der Apg

Luther ging allerdings noch einen Schritt weiter. Er überlegte einen nicht nur

sammlungsgeschichtlichen und philologischen, sondern entscheidend theologischen

«Prüfstein» für den Aufbau und schlug als solchen die Relevanz der soterio-

logischen Aussagen vor, d.h. ob die Schriften den rettenden «Christum treiben».86

Bei vier Schriften, Hebr, Jak, Jud und Apk sah er hier in unterschiedlicher Weise

Probleme; er stellte Hebr und Jak gegen Erasmus um, damit diese vier Schriften

ans Ende des Neuen Testaments gerieten.

1546, bei Luthers Tod, gab es damit drei grosse Möglichkeiten zum Aufbau
des Neuen Testaments, den der Vulgatadrucke (Apg vor jak), der Korrektur

84 Er schuf die Abfolge Evangelien - Apg - Paulusbriefe bis Hebr — katholische Briefe (Edi¬
tion durch A. Perosa [Hg.]: Lorenzo Valla. Collatio Novi Testamenti, Firenze 1970).

85 Ich danke H.J. de Jonge für eine intensive mündliche Diskussion über diese Frage 2016, in
der er die Souveränität des Erasmus und ich die Bedeutung der Handschrift stark machte.

86 Vorrede zu Jak und Jud (1522 / 1545), WA.DB 7, 384,25-27.



322 Martin Karrer

des Erasmus (Apg zwischen Joh und Rom) sowie der grösseren Korrektur
Luthers (Ort der Apg wie bei Erasmus, aber zusätzlich Umstellung von Hebr und

Jak). Ein Detail Luthers, die Umstellung des theologisch faszinierenden Hebr,
überzeugte relativ wenig. Selbst im entstehenden Protestantismus zeichnete

sich ab, dass er an seinen angestammten Platz, das Ende der Paulussammlung
zurückkehren könnte; die Froschauer Bibel (Zürcher Bibel) wird das 1548

vollziehen (Hebr steht in ihr wieder hinter Phlm).87

Die Vorlage für die Kanonsdiskussion im Tridentinum stellte andererseits

den Ort der Apg noch schärfer zur Debatte und fragte, ob diese nicht am Besten

erst hinter den katholischen Briefen stünde.88 Am Ende einigte man sich

1546 auf die Linie, die quer über die unterschiedlichen Lager hin in der Luft
lag: Die Apg kam in der Liste der neutestamentlichen Bücher mit Erasmus

zwischen Joh und Rom, der Hebr ans Ende der Paulinen und der Jak wie bei

Luther vor den Jud (Konzilsbeschluss 1546, DH 1503).

Wieder ist müssig zu überlegen, was wäre wenn — und dennoch reizt es:

Hätte Luther beim Aufbau des Neuen Testaments 1548 auf die Linie der
Froschauer Bibel eingelenkt? Dann wäre nach Erasmus und Luther eine neue mittlere

Linie über den Aufbau des Neuen Testaments entstanden. Die Differenz
beider wäre gleichsam in ein Drittes aufgehoben. Nun, bekanntlich scheiterte

das. Die Umstellung des Hebr und Jak wurde ein Proprium der Lutherbibel,
und die römische Bibel schloss sich in der Neufassung der Sixto-Clementina

gegen die Liste des Tridentinums dem Aufbau des Erasmus an. Bis über den

Tod hinaus kam es zu keinem Ausgleich der Zugänge des Erasmus und Luthers

zum Neuen Testament.

VII Schluss

Ziehen wir das Fazit, so stossen wir auf dem langen Weg von der ersten
Kontaktaufnahme zwischen Luther und Erasmus bis zu den Ereignissen nach

Luthers Tod, von 1516 bis 1548, ebenso auf das Bild einer gescheiterten

Beziehung wie auf einen Höhepunkt in der Geschichte der Edition des Neuen
Testaments:

87 Im Internet unter http://www.e-rara.ch/zuz/content/titleinfo/6522795., abgerufen am
04.06.2017.

88 S. Ehses: Concilii Tridentini Actorum Pars Altera. Acta post sessionem tertiana usque ad

concilium bononiam translatum, Freiburg 1911, 70f.



Das Neue Testament des Erasmus und Luthers 323

Die persönliche Beziehung zwischen Erasmus und Luther vermochte von
1516 bis 1519 — den Jahren der Edition von Novum Instrumentum und

Novum Testamentum — nicht zu wachsen und scheiterte später, weil es ihnen

weder über eine Mittelsperson noch direkt gelang, eine tragfähige Brücke über

die Unterschiede ihres Lebensalters, ihrer Mentalität und Lebenshorizonte zu
errichten (I, II).

Aber theologisch wurde das auf seine Weise fruchtbar. Luther zog bei

seiner Bibelübersetzung den griechischen Nachdruck des Gerbelius der

zweisprachigen Edition des Erasmus vor (III). Das bedeutete einen Schritt in der

Quellenwahrnehmung über Erasmus hinaus. Denn Erasmus wollte noch
primär die Verbesserung des lateinischen Textes. Luther gab dieses Ziel auf und

konzentrierte sich nach Gerbel auf die griechische Quelle. Sein Abschied vom
lateinischen Mittelalter ging unbeschadet seiner tiefen Prägungen durch lateinisches

Denken über den des Erasmus hinaus.

Beide, Erasmus und Luther, litten unter dem ungenügenden Textstand des

16. Jh. Das führte zu Konflikten (IV). Allein, im Konflikt brachten beide die

Texterkenntnis voran. Erasmus würdigte die Kirchenväter in der Herstellung
des Textes zum Zorne Luthers manchmal sehr unscharf und dennoch mit

Gespür (z.B. beim Schluss des Eph). Luther umgekehrt erspürte durch seine

Abneigung, wo Erasmus einer Kontroverse sachlich falsch nachgab (vor allem

bei ljoh 5,7£, dem «Comma johanneum»; V).
Beide scheuten sie schliesslich grosse Texteingriffe nicht. Erasmus gab dem

Neuen Testament einen neuen Aufbau und würde, nach den Gründen gefragt,

vor allem literarische Argumente genannt haben. Luther dagegen stellte die

theologische Beweisführung höher. Am Ende sahen Dritte Grenzen beider

Argumentationsansätze und erwogen Alternativen, ihrerseits darin wieder nach

einigen Jahren überholt (VI).
Wissenschaftlich wurde die literarische Begegnung beider auf diese Weise

überaus fruchtbar. Der heutige Titel und Text des Neuen Testaments sind

direkt und indirekt — über Gerbelius vermittelt — weit stärker von Erasmus

geprägt, als weithin bekannt ist. Luther aber trieb durch seine Ubersetzung nicht

nur die Konzentration auf den griechischen Text und die Verbreitung der Bibel

im Volk über Erasmus hinaus voran, sondern legte den Finger in viele offene

Wunden von Fragen des Textes bis solchen des Aufbaus und der Theologie des

Neuen Testaments. Die Anstösse beider gingen in die Wissenschaftsgeschichte

ein, und von beiden ist bis heute zu lernen.



324 Martin Karrer

Abstract
Erasmus veröffentlichte 1516 bei Froben den ersten Druck des griechischen Neuen
Testaments. Luther legte seiner Ubersetzung des Neuen Testaments auf der Wartburg
(1521/22) jedoch nicht den Erasmustext zugrunde, sondern Gerbeis Nachdruck von
dessen zweiter Auflage (1519). Gerbel (1521) bot — anders als Erasmus, der nur die

Vulgata verbessern wollte — allein den griechischen Text. Das verlieh dem Griechischen
mehr Gewicht. Ausserdem konnte Luther so die Diskussion um Erasmus' Übersetzung

von Xôyoq zu sermo in Joh 1,1 umgehen. Luther übernahm überdies nur wenige
Korrekturen aus den Folgeauflagen des Erasmustextes (1522/27/35). Die Korrektur von
ljoh 5,7f. (Comma Johanneum) übernahm Luther nicht. Textgeschichtlich und
theologisch erwiesen sich die Entscheide der beiden Gelehrten als gleichermassen anregend.

Martin Karrer, Wuppertal


	Das Neue Testament des Erasmus und Luthers

