
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 73 (2017)

Heft: 3

Artikel: Der Humanist und die Scholastiker : alte Reaktionen auf ein Neues
Testament?

Autor: Zahnd, Ueli

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877624

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877624
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Humanist und die Scholastiker

Alte Reaktionen auf ein Neues Testament?

Traditionsbrüche werden üblicherweise nicht widerspruchslos hingenommen.
Sie provozieren Gegenreaktionen und mobilisieren die Verteidiger des

Gewohnten und Selbstverständlichen, was umso mehr gilt, wenn der Bruch an

einem so heiklen (wenn nicht heiligen) Gegenstand wie dem Bibeltext vollzogen

wird. Als Erasmus seine Erstausgabe des Neuen Testaments von 1516

programmatisch ein Novum Instrumentum nannte, verzichtete er auf den erwartbaren

Begriff Testamentum^ und machte damit schon auf dem Titelblatt deutlich, dass

er mit diesem Werk genau solches zu tun vorhatte: mit etwas Herkömmlichem,
mit einer Tradition zu brechen. Entsprechend heftig fielen die Reaktionen aus,

die diese erste Veröffentlichung des Novum Instrumentum begleiteten und die

auch die zahlreichen weiteren Ausgaben und sonstigen Schriften, die Erasmus

zum Bibeltext herausgab, wie der bedrohliche Gesang eines ganzen Chors von
Mahnern und Verteidigern des Herkömmlichen untermalen sollten.2

Wir wissen heutzutage um das Verdienst dieser Erstausgabe, um ihre

Signalwirkung, ihren kritischen Geist und um die Modernität, die sie letztlich

mitzubegründen im Stande war und die auch die unsrige noch ist.3 Um so

schwieriger dürfte es daher aus heutiger Perspektive fallen, die damaligen
Kritiker, Mahner und Gegner von Erasmus' Werk zu verstehen. Dass Erasmus

mit seinen Anliegen richtig lag, beweist ja gleichsam sein historischer Erfolg,
während entsprechend all die Nörgler und geistig eingerosteten Bewahrer des

1 D. Erasmus: Novum Intrumentum omne, diligenter recognitum et emendatum, una cum
Annotationibus, Basel 1516. Ab der zweiten Ausgabe von 1519 wurde der Titel in das

herkömmlichere «Novum Testamentum omne» geändert. Vgl. dazu V. Sebasdani: Die Ausgaben

von 1519 bis 1535: Vom 'Novum Instrumentum zum Novum Testamentum, in: Das bessere

Bild Christi. Das Neue Testament in der Ausgabe des Erasmus von Rotterdam, hg.v. U. Dill
/ P. Schierl, Basel 2016 (Publikationen der Universitätsbibliothek Basel 44), 129-141.

2 Zu den Reaktionen auf Erasmus vgl. grundlegend E. Rummel: Erasmus and his Catho¬

lic Critics, 2 Bde., Nieuwkoop 1989 (Bibliotheca humanistica & reformatorica 45); dies.

(Hg.): Biblical Humanism and Scholasticism in the Age of Erasmus, Leiden 2008 (Brill's
Companions to the Christian Tradition 9), sowie nun auch U. Dill: Kontroversen. Erasmus

verteidigt seine Ausgabe, in: Das bessere Bild Christi (Anm. 1), 167-179.

3 Vgl. C. Christ-von Wedel: Erasmus von Rotterdam — Anwalt eines neuzeitlichen Christen¬

tums, Münster 2003.

ThZ 3/73 (2017) S. 275-298



276 Ueli Zahnd

Herkömmlichen falsch gelegen haben müssen. Dem rückblickenden Betrachter

drängen sich gleichsam zwei Töpfe auf, in die sich die zahlreichen Akteure
der damaligen Debatten einsortieren lassen: hier die kritischen und

unvoreingenommenen Bibelleser, aus denen sich die Reformation speisen sollte, dort
die dogmatisch bornierten Altgläubigen, die mit scholastischen Spitzfindigkeiten

eine wacklige Tradition zu legitimieren suchten; hier also die Humanisten,
dort die Scholastiker; hier die Neuzeit, dort das Mittelalter.

Dass solche Schematisierungen höchst problematisch sind und in einer

Weise zu Vereinfachungen verführen, die der Komplexität historischer
Sachverhalte keinesfalls gerecht zu werden vermögen, ist unbestritten. Das zeigt
sich schon daran, dass Erasmus selbst ja im Zuge der Reformation sich dezi-

diert für die altgläubige Seite entschieden hat, ohne an seinen humanistischen

Idealen im geringsten zu rütteln; das zeigt sich aber auch daran, dass ein nicht
unbedeutender Teil der Kritik an Erasmus' Projekt von Akteuren kam, die

selbst in der humanistischen Tradition tief verwurzelt waren4 — einer davon soll

gleich ausführlicher vorgestellt werden. Zur Vorsicht mahnt schliesslich, dass

die Informationen, die wir über diese Debatten haben, weitgehend aus Beiträgen

zu den Debatten selbst stammen und damit nicht nur nicht unvoreingenommen

sind, sondern sehr dezidiert Partei ergreifen und oft mit allen

rhetorischen Mitteln versuchen, die Gegenpartei zu desavouieren. Dass der Verlauf
der Geschichte einer der involvierten Parteien offensichtlich recht gegeben hat,

macht nun aber deren Einschätzung der Debatte nicht weniger parteiisch. Es

ist ein bekanntes Diktum, dass es die Sieger seien, welche die Geschichte schreiben,

was auch mentalitätsgeschichtlich zumindest bedenkenswert ist. Denn
mithin wird eine ganze historiographische Tradition, so vorherrschend sie sein

mag, zur Partei; was im Rückblick aus ihr heraus selbstverständlich erscheint,

muss es in der betrachteten Zeit überhaupt nicht gewesen sein.

Als Erasmus sein Novum Instrumentum bei Froben drucken Hess, sah die Welt
tatsächHch noch ganz anders aus, die vorherrschende Partei war — wenn schon

— die <andere>, und damit war auch die Selbstverständlichkeit, aus der heraus

auf Erasmus' Pubükation reagiert wurde, grundverschieden von unserem
heutigen BHck.5 Nun war Erasmus rhetorisch (und auch polemisch) versiert genug,

4 Dazu grundelgend R. Rex: Humanist Bible Controversies, in: The New Cambridge History
of the Bible, hg.v. Euan Cameron, Cambridge 2016, 61-81.

5 Für ein Stimmungsbild der Scholastik des ausgehenden Mittelalters gerade auch mit Blick



Der Humanist und die Scholastiker 277

um sich nicht nur ausrechnen zu können, dass er an Selbstverständlichkeiten
anecken würde mit dieser Publikation, vielmehr schien er ganz bewusst mit
Erwartungshaltungen und mit deren Enttäuschung und Fehlleitung zu spielen.
So sehr er das bis heute völlig plausible Argument vorbringen sollte, dass er ja

gar nichts eigentlich Neues biete mit seinem Novum Instrumentum, sondern bloss

zum richtig alten Text, zum Urtext eben zurückzukehren versuche, und so sehr

er damit insinuierte, dass eben gar nicht er der Neuerer sei, sondern alle

anderen, die nicht einsehen würden, dass es der inzwischen etablierte lateinische

Text der Bibel war, jener der Vulgata also, der auf Neuerungen beruhe;6 dem

allem zum Trotz war sich Erasmus der Neu-Artigkeit seines Ansatzes doch

voll bewusst und auch des Bruchs, den er damit vollzog. Denn seine Ausgabe

nannte er eben ein <instrumentum> und wählte damit einen Begriff, der für die

Selbstverständlichkeit damaliger Ohren provokanter nicht hätte sein können
und der direkt zum Kern der ganzen nachfolgenden Debatten führen sollte.

Denn auch wenn Erasmus vor dem Hintergrund seines grossartigen
humanistischen Lateins argumentieren konnte, dass <instrumentum> im klassischen

Latein auch ein schriftliches Beweisstück in einem Prozess meinen könne und
daher (besser als der Testament-Begriff) dafür geeignet sei, die schriftliche

Festhaltung des Neuen Bundes zu signalisieren,7 war ihm doch zweifelsohne

klar, dass seinen scholastischen Zeitgenossen diese semantische Finesse

unbekannt sein musste und sie mit dem Instrumenten-Begriff vielmehr die

geläufigere Bedeutung der <Gerätschaft>, des <Hilfsmittels>, des <Werkzeugs>
verbanden. Die Logik des Aristoteles wurde seit jeher unter dem Titel des Orga-

non, dem griechischen Pendant zum lateinischen <instrumentum> überliefert, da

auf den Bibelgebrauch vgl. U. Zahnd: Der Schulstreit und die Bibel. Acht Thesen zur
akademischen Theologie des ausgehenden Mittelalters, erscheint in: Renaissance-Humanismus,

Bibel und Reformbewegungen des 15. und 16. Jahrhunderts und ihre Bedeutung
für das Werden der Reformation, hg.v. H. Selderhuis, Göttingen 2018 (Refo500 Academic
Studies).

6 Vgl. die Diskussion unten, S. 288.

7 So noch 1527 in einem Brief an Robert Aldrige, (Nr. 1858 in: D. Erasmus: Opus episto-
larum, hg.v. P. Allen et al., Oxford 1906-1965, Bd. 7, 128-141, hier 140, Z. 519-536; vgl.
dazu U. Dill: Das Novum Instrumentum von 1516, in: Das bessere Bild Christi [Anm. 1],

67-97, hier 67). Entsprechend hielt Erasmus an jenen Stellen seiner Übersetzung, die auf
nichts Schriftliches verwiesen, am Begriff Testamentum fest, vgl. ders.: Novum Instrumentum

(Anm. 1), 1.182 (zu Lk 22,20), 11.46 (zu I Kor 11,25); 11.60 (zu II Kor 3,6); 11.144 (zu
Heb 9,15).



278 Ueli Zahnd

sie die Handhabe und das philosophische Rüstzeug bot, das Wahre aus dem

Falschen herauszuarbeiten.8 Was Erasmus bei den Scholastikern suggerierte,

wenn er nun seine Bibel-Ausgabe ein <instrumentum> nannte, war, dass mit
diesem zweisprachigen Hilfsmittel, mit diesem Werkzeug der Text der Bibel

nicht einfach besser belegt sei, wie dies in seinem elitären Humanisten-Latein
verstanden werden konnte, sondern dass sich der biblische Text damit bearbeiten

und überarbeiten lasse, dass damit im biblischen Text neben Wahrheiten
auch Falschheiten gefunden werden konnten, so dass sich die ganze Theologie,
die in der Bibel ihren Grund fand, neu überprüfen lasse — als könne mit dem

geeigneten Instrument an und mit der Heiligen Schrift einfach so herumge-
werkelt werden.

Das musste Widerspruch provozieren, zumal sich die scholastische Geisteswelt

in ganz grundlegender Weise als eine Tradition verstand, die zwar durchaus

konstruktiv mit ihrem Erbe umzugehen wusste, es analysierte, aktualisierte,

adaptierte und verfügbar hielt, ohne aber dabei die Grundbestände dieses

Erbes anzutasten oder in Frage zu stellen. Und zu diesen Grundbeständen

gehörte — so sehr das manchmal gerade in reformierter Perspektive vergessen

zu gehen droht9 — natürlich und zu allererst die Bibel, aber eben in der Form,
wie sie in der Perspektive eines Scholastikers am Beginn des 16. Jahrhunderts
seit jeher verwendet worden war, nämlich in der Form der <versio vulgata>, der

«gemeinhin geläufigen Version». Dass mit dieser «Version» ein ganzer
Uberlieferungsstrang gemeint war, dass es die Vulgata, wie sie das Trienter Konzil später

veranlassen sollte, noch gar nicht gab, sondern dass auch im scholastischen

Milieu Varianten kursierten und diskutiert wurden,10 das war dem Vertrauen

auf die Gültigkeit dieses geläufigen Grundbestands in keiner Weise abträglich.
Denn weil sie sich selbst als Teil einer Tradition verstanden, ohne deswegen

8 Vgl. dazu die Vorrede des Simon Grynaeus zu einer der ersten Basler Ausgaben dieses

Organon: Est enim non instrumentant solum, et veluti securis haec quaedam, nodum in istis

naturae rebus quemvis dividendi, sed ipsa ferri, ipsa mentis oculorum acies est Dialectica

(in: Aristoteles: Organon, Basel 1536, fol. a2r).
9 Eine rühmliche Ausnahme ist C. Ocker: Biblical Poetics Before Humanism and Reforma¬

tion, Cambridge 22008.

10 Vgl. G. Dahan: La méthode critique dans l'étude de la Bible (xiic-xiiie siècles), in: ders.: Lire
la Bible au moj'en âge. Essais d'herméneutique médiévale, Genf 2009, 161-195; sowie M.

Böhl / W Reinhard / P. Walter (Hg.): Hermeneutik. Die Geschichte der abendländischen

Textauslegung von der Antike bis zur Gegenwart, Wien 2013, 172.



Der Humanist und die Scholastiker 279

mit allen über alles einig zu sein, wussten scholastische Denker um die Vielfalt,
die eine Tradition ausmachte und lebendig hielt, solange nur das grundsätzliche
Vorhaben blieb, diese Tradition zu wahren, statt mit ihr zu brechen — wie es

Erasmus mit seinem Titel nun aber zu tun insinuierte.

Es ist der Hintergrund dieser scholastischen Vielfalt, der im folgenden
etwas näher beleuchtet werden soll, gerade weil er eben auch den Hintergrund
von Erasmus' Veröffentlichung des Novum Instrumentum darstellt. Es ist eine

Vielseitigkeit, die in der heutigen Perspektive allerdings oft unbeachtet bleibt
und zu verkürzten Urteilen führt, weil unsere heutige Perspektive eine

Retrospektive ist und die bisweilen sehr parteiischen Äusserungen der siegreichen
Humanisten für allzu bare Münze nimmt. Es sollen daher etwas eingehender
zwei Reaktionen betrachtet werden, die Erasmus Bibel-Werk bei den wie auch

immer gearteten Traditionalisten provoziert hat und die, weil sie seinem

humanistischen Ansatz skeptisch gegenüber stehen, gemeinhin als Reaktion der

Alten, als die typische scholastische Antwort verstanden werden. Zum einen

soll es um den Löwener Theologen Maarten van Dorp gehen, der mit Erasmus

schon im Vorfeld der Erstausgabe um dieses Projekt eines Novum Instrumentum

gestritten hat; zum anderen um John Mair, einen schottischen Theologen, der
als dezidierter Scholastiker an der Pariser Universität wirksam war und der sich

zwar nie direkt mit Erasmus stritt, der aber gerade in den fraglichen Jahren
mehrfach Bibelkommentare veröffentlichte und damit ein indirektes Zeugnis
für den Umgang mit Erasmus' Werk (und für die Vielfalt dieses Umgangs) gab.

1. Maarten van Dorp
Der holländische Gelehrte Maarten van Dorp sollte seine Kritik an Erasmus
als frischgebackener Magister der theologischen Fakultät der Universität
Löwen äussern, was ihm immer schon — gleichsam ex officio — den Ruch des

Scholastikers anhaften liess.11 Geboren in der Nähe von Rotterdam, immatrikulierte

Maarten van Dorp Ende 1501 an der Löwener Universität und durchlief

dort tatsächlich erst einmal das übliche scholastische Curriculum eines

spätmittelalterlichen Artes-Studiums. Die Universität Löwen war eine relativ

11 Vgl. C. Asso: Martin Dorp and Edward Lee, in: Rummel: Biblical Humanism and Scho¬

lasticism (Anm. 2), 167-196; L. Jardine: Erasmus, Man of Letters: The Construction of
Charisma in Print, Princeton '2015, 100-131 (vgl. allerdings unten, Anm. 29); Rummel:
Catholic Critics (Anm. 2), 1-13.



280 Ueli Zahnd

junge Universität, die erst um 1430 nicht zuletzt auch als Gegenpol zur
Universität von Paris gegründet worden war, ein Gegensatz, der sich im Zuge des

aufkommenden Gallikanismus im Frankreich des 15. Jahrhunderts verstärkte:

Weil Paris als verlässlicher Partner in der Sicherung des Absolutheitsanspruchs
des Papsttums auszuscheiden drohte, sollte Löwen nunmehr die

theologischdogmatische Verteidigung kurialer Ansprüche gegen Konziliaristen und sonstige

Kritiker des päpstlichen Primats übernehmen.12 Löwen, so könnte man

meinen, war insofern eine konservative Universität, was sie nun aber nicht
hinderte, als eine der ersten nördlich der Alpen den humanistischen Studien die

Tore zu öffnen: Genau aufgrund dieses günstigen Klimas sollte Erasmus selbst

ein Jahr nach erscheinen des Novum Instrumentum in Löwen das sogenannte

Collegium Trilingue eröffnen, ein den drei klassischen Sprachen Griechisch,
Lateinisch und Hebräisch verpflichtetes Universitätsinstitut mit
humanistischphilologischer Ausrichtung — während erst 13 Jahre später das krichenpolitisch
progressivere Paris mit dem Collège Royal (dem heutigen Collège de France)
ein ähnliches Institut gründen sollte. Bereits aus solch institutioneller Perspektive

wird daher deutlich, wie vielfältig und auch komplex das gemeinhin als

«traditionell-scholastisch» verstandene Umfeld war, aus dem erste Reaktionen

auf Erasmus' Bibel-Ausgabe erfolgen sollten: Spätmittelalterliche Universitäten

waren keineswegs alle gleich, und konservativ war nicht gleich konservativ.

Maarten van Dorp sollte sich denn auch von Anfang an für das humanistische

Flair an der Löwener Universität interessieren, was ihn aber nicht hinderte,

nach Abschluss seiner philosophischen Studien in ganz klassischer Weise

scholastische Philosophie zu unterrichten und parallel dazu ein konventionelles

Theologiestudium zu beginnen.13 Dieser konventionelle Weg war es nach äus-

serlichen Gesichtspunkten auch, den Dorp weiter verfolgte: Nach Abschluss

12 Grundlegend zur Universität Löwen (und Erasmus) ist H. de Jongh: L'ancienne faculté
de théologie de Louvain au premier siècle de son existence (1432-1540): ses débuts, son

organisation, son enseignement, sa lutte contre Erasme et Luther, Louvain 1911. Wertvolle
Informationen zur Stellung Löwens im kirchenpolitischen Streit finden sich in H. Keussen:

Die Stellung der Universität Köln im grossen Schisma und zu den Reformkonzilien des

15. Jahrhunderts, AHVNRh 115 (1929) 225-254. Vgl. auch A.G. Weiler: Les universités
de Louvain et de Cologne au xv® siècle, in: Les universités à la fin du Moyen Age, hg.v. J.

Paquet / J. Ijsewijn, Louvain 1980, 49-81, hier 62f.

13 Vgl. J. Ijsewijn: Maarten van Dorp of Naaldwijk, in: Contemporaries of Erasmus. A Bio¬

graphical Register of the Renaissance and Reformation, 3 Bde., hg.v. P.G. Bietenholz / T.B.

Deutscher, Toronto 22003,1.398-404.



Der Humanist und die Scholastiker 281

seiner Studien Anfang 1514 wurde er Professor der Theologie und verblieb in
dieser Funktion eines theologischen Scholastikers zeitlebens an der Löwener
Universität. Dass er gleichzeitig auch als Humanist wirkte, etwa Werke von
Rudolf Agricola herausgab, in einer Vielzahl von Reden die Eloquenz und das

klassische Latein pries und den Wert der humanistischen Studien beschwor,14

hat in der modernen Perspektive immer wieder dazu geführt, von einer Art
Zweigleisigkeit in Dorps Leben zu sprechen, als sei er professionell und um
seinen Lebensunterhalt zu verdienen Scholastiker gewesen, in seiner Freizeit
aber habe er sich humanistischen Fragen gewidmet.15 Diese Sichtweise setzt

allerdings bereits ein klares historiographisches Schema voraus, dass man
nämlich am Beginn des 16. Jahrhunderts entweder als Humanist, oder aber

als Scholastiker habe agieren können — als seien dies zwei sich ausschliessende

Lebens- und Denkformen. Jedoch dürfte das Beispiel von Dorp vielmehr
belegen, dass die Realität offensichtlich eine komplexe war und selbst einer, der

das so überkommene Amt eines theologischen Scholastikers inne hatte, vom
Humanismus tief geprägt sein konnte, ohne sich selbst verleugnen zu müssen;

es zeigt dieses Beispiel gar, dass einer mit lebendigem humanistischem Hintergrund

sich schliesslich selbst gegen den grossen Erasmus stellen konnte.

Denn das tat dieser Dorp, der sich als junger Student bereits mit Erasmus

angefreundet hatte und diesem so wichtig wurde, dass Erasmus ihn 1514

anlässlich eines Aufenthalts in Löwen unbedingt treffen wollte, wobei wohl
auch die Pläne zur Herausgabe einer griechischen Originalsversion des Neuen
Testaments zur Sprache kamen.16 Dorp, der im Zuge dieses Treffens auch als

Lektor einer Ausgabe von Erasmus-Schriften in Löwen engagiert wurde (es

herrschte also Eintracht zwischen den beiden), schrieb anlässlich der Drucklegung

dieser Schriften einen langen Brief an Erasmus zurück, in dem der

knappe 30 jährige frisch gebackene Theologieprofessor dem rund 50 jährigen
etablierten Humanisten einige Ratschläge erteilen wollte — wie dies in
humanistischen Briefwechseln so üblich war. Dieser Brief, die viel diskutierte Epi-

14 Dazu W François: Maarten van Dorp, the Oratio Paulina (1516/1519), and the Biblical-
Humanist Voice among the Louvain Theologians, Lias 39 (2012) 163-193.

15 Rummel: Catholic Critics (Anm. 2), 3; vgl. nun aber D. Verbeke: Maarten van Dorp (1485-
1525) and the Teaching of Logic at the University of Leuven, Humanistica Lovaniensia 62

(2013), 225-246.
16 Ijsewijn: Maarten van Dorp (Anm. 13), 400.



282 Ueli Zahnd

stola 304 aus der Erasmus-Korrespondenz, hatte zwei Themen: zum einen

Erasmus' Tob der Torheit, das auch die Theologen ins Visier nahm, so dass sich

Dorp entsprechend angegriffen fühlte und verteidigen wollte;17 zum anderen

nun aber Erasmus' Pläne bezüglich einer Neu-Ausgabe des Neuen Testaments.

Es ist dieser zweite Teil, der uns im folgenden interessiert.

Von Vornherein ist zu sagen, dass es nicht etwa Dorps Ziel war, mit seinem

Brief Erasmus völlig davon abzubringen, das Neue Testament neu herauszugeben.

Vielmehr wollte er ihm empfehlen, keine grundlegend neue Ubersetzung

zu präsentieren, sondern bloss die Vulgata stellenweise zu überarbeiten

und deren grobschlächtigen Stil etwas zu polieren — mehr Eloquenz mochte in
Ordnung sein, grundsätzliche Kritik allerdings nicht.18 Dorp führte für diese

Empfehlung einige Argumente ins Feld, die in der weiteren Debatte dann zu
einer Art Standard-Geschütz werden sollten, mit dem auch harschere Kritiker
auf Erasmus zielen und die Verwerflichkeit seines Unternehmens aufzuzeigen
versuchen sollten — wie gleich zu verdeutlichen sein wird, war Erasmus an dieser

Zuspitzung selbst in entscheidender Weise beteiligt.19

Im Bemühen um einen freundschaftlichen Ton rühmte Dorp denn erst

einmal die bahnbrechenden Korrekturarbeiten, die Erasmus als Philologe mit
Blick auf eine Vielzahl anderer Texte unternommen habe, doch brachte er aus

solch philologischer Perspektive gleich ein erstes Bedenken zum Ausdruck, ob

tatsächlich solche Korrekturarbeit auch auf den Text der Bibel zu übertragen
sei.2" Denn, so hoffte Dorp Erasmus überzeugen zu können, wenn es ihm

gelinge zu zeigen,

17 In den Disput um um das Tob der Torheit sollte sich umgehend auch Thomas More einschal¬

ten, vgl. Jardine: Erasmus, Man of Letters (Anm. 11), 117f.

18 Zur verbreiteten Ansicht der stilistischen Unzulänglichkeit der Vulgata vgl. P. Schierl: Die
Humanisten und die Bibel, in: Dill / Schierl: Das bessere Bild Christi (Anm. 1), 35-43,
sowie unten, Anm. 57.

19 S.u., S. 287.

20 Maarten van Dorp: Brief an Erasmus vom September 1514, Nr. 304 in: Opus epistolarum
(Anm. 7), Bd. 2, 10-16, hier 14, Z. 82-92: Audio te divi Hieronimi Epistolas a mendis,

quibus hactenus scatebant, repurgasse, adulterina obelis iugulasse, obscura élucidasse; rem

profecto fecisti te dignam et qua de theologis optime sis meritus, iis potissimum qui sac-

ris litteris policiem elegantiamque volent connectere. Sed Novum quoque Testamentum
te castigasse intelligo, et supra mille locos annotasse, non sine fructu theologorum. [...]
Verum cuiusmodi istud sit litteras sacras castigare, idque ex Grecis Latinos codices, dispi-
ciendum est.



Der Humanist und die Scholastiker 283

dass die lateinische Übersetzung nichts Falsches oder Irriges hat, das ihr beigemischt
worden ist, wirst Du dann nicht zugestehen, dass die Mühe all jener überflüssig ist,
die sie zu verbessern versuchen, ausser dass sie wiederholt in Erinnerung rufen, dass

allenfalls der Übersetzer ein wenig treffender hätte formulieren können?21

Dorp war von der Korrektheit der Vulgata überzeugt, davon also, dass sie gar
keiner Korrektur bedurfte und Erasmus' Unternehmen überflüssig war; was er

nun aber nicht einfach nur behauptete, sondern auch zu begründen versuchte

— und zwar mit ziemlicher Selbstüberzeugung:

Jedoch ich, ich lege nun die Wahrheit und Integrität dar und sichere sie unserer
so verbreiteten Fassung (aedicionipervulgatae) zu. Denn es ergibt keinen Sinn, dass

die universelle Kirche schon so viele Jahrhunderte geirrt habe, die diese Fassung
immer schon genutzt hat und auch heute bald billigt, bald nutzt. Und es ist auch

nicht wahrscheinlich, dass so viele heilige Väter falsch gelegen haben, so viele
vollkommenste Männer, die — unter Abstützung auf sie — die schwierigsten Fragen
an den allgemeinen Konzilien bestimmten, den Glauben verteidigten und erhellten
und die Kanones erliessen, denen sich selbst die Könige beugten. Doch dass diese

Konzilien, wenn sie rechtmässig einberufen werden, niemals irren, insofern sie den
Glauben betreffen, das wird von den meisten Theologen ebenso wie den Juristen
zugestanden.22

In der Vulgata sah Dorp Grundlage und Rückgrat der abendländisch-christlichen

Tradition; auf ihr basierten die wichtigsten, nicht nur die Religion,
sondern auch die Politik betreffenden Entscheidungen, so dass die Sakralität dieser

Entscheidungen und Beschlüsse sich gleichsam auch auf die Sakralität und
Unfehlbarkeit der genutzten Bibelversion übertrug. Dorp fuhr in seinem
Schreiben fort:

21 Ebd., Z. 92-96: Nam si ostendam Latinam translationem nihil habere falsi errorisve admix-

tum, nonne fateberis supervacaneam esse operam omnium qui earn emendare conantur,
nisi subinde admoneant sicubi significances quippiam vertere potuisset interpres?

22 Ebd., Z. 96-106: Sed ego nunc de veritate integritateque disputo eamque nostra pervul¬

gatae aedicioni assero. Non enim est consentaneum universam ecclesiam tot iam seculis

errasse, quae et usa est semper et nunc quoque mm probat tum utitur hac aeditione. Neque
verisimile est falsos fuisse tot sanctos patres, tot viros consummatissimos, qui eidem innixi
arduissima quaeque in conciliis generaübus definierunt, fidem defenderunt elucidaruntque
ac canones aediderunt, quibus et reges suos fasces submiserunt. Et huiusmodi concilia rite

congregata nunquam errare, quatenus fidem contingunt, apud plurimos tum theologos
tum iureconsultos in confesso est.



284 Ueli Zahnd

Entweder muss man also zugestehen, dass die alten Väter in verwegener Weise
gehandelt haben und handeln werden, wenn sie dieser Fassung und Ubersetzung folgen,
oder aber dass sie wahr und integer ist. Was nun? Ob du wohl glaubst, dass die griechischen

Handschriften besser sind als die lateinischen? War die Sorgfalt jener etwa grösser

als die der Lateiner im integren Umgang mit den heiligen Schriften - die Sorgfalt
jener, bei denen die christliche Religion so häufig ins Wanken geraten ist, [...] während
bei den Lateinern die Kirche, die Braut Christi, stets unversehrt erhalten blieb?23

Dorp warf nicht nur die abendländisch-lateinische Tradition in die Waagschale,

um den Wert der Vulgata zu beurteilen, sondern er bezog auch die griechische
Tradition mit ein, die gerade aus abendländisch-lateinischer Perspektive nun
allerdings verdächtig war, da sich das orthodoxe Christentum doch in eine spürbar

andere Richtung bewegt hatte als das lateinische, was selbstverständlich

auch, so Dorps Unterstellung, auf deren Bibeltext abgefärbt haben musste. Es

sprach daher nichts für eine Bevorzugung griechischer Handschriften. So

polemisch diese Argumentationsweise von Dorp uns scheinen mag, ist sie doch in
einer Hinsicht sehr interessant: Denn was er damit betrieb, war Quellenkritik
(wenn auch nicht unseren heutigen Standards entsprechend); Dorp versuchte

den Wert von Textzeugen historisch zu gewichten, womit er nicht einfach nur
als Verteidiger der Tradition um der Tradition willen argumentierte, sondern
als humanistischer Philologe.

Schon eher um blosse Bewahrung der Tradition ging es Dorp bei einem

letzten Argument, das er in seinem Brief an Erasmus anführte. Denn was
legitimierte eigentlich diesen Erasmus, an den Grundfesten der Theologie zu
rütteln und aus einer bloss philologischen Perspektive Änderungen vorzuschlagen,

die von theologischer Tragweite waren? Worin lag Erasmus' Berechtigung,
solches zu tun? Auch hier lohnt es sich, einen Blick auf die spätmittelalterliche
Universitätslandschaft zu werfen: Denn so sehr sich einzelne Universitäten von
ihrer politischen Ausrichtung her unterschieden, hatten sie am Beginn des 16.

Jahrhunderts noch weitgehend gleiche Strukturen und unterteilten sich in vier
Fakultäten mit einer klaren Hierarchie.24 Zuunterst stand als eine Art propädeu-

23 Ebd. 15, Z. 108-116: Aut ergo fatendum est temere fecisse patres temereque facturos, si

hanc edicionem interpretacionemque sequantur, aut eam veram et integram esse. Quid
autem? An libros Graecos credis esse Latinis emendaciores? Nunquid maior illis fuit quam
Latinis cura integre servandi libros sacros, apud quos religio Christiana sepenumero sit la-
befactata [...], quum apud Latinos semper inviolata perseveraverit sponsa Christi ecclesia?

24 So wurden bei Neugründungen jeweils Statuten anderer Universitäten übernommen und
allenfalls leicht modifiziert, vgl. (auch für das folgende) A. Gieysztor: Organisation und



Der Humanist und die Scholastiker 285

tischer Fakultät die philosophische, in der die Artes liberales gelehrt wurden;
und erst wer das philosophische Curriculum durchlaufen hatte, durfte an einer

der drei höheren Fakultäten Medizin, Jura oder eben auch Theologie studieren.

Theologen hatten daher eine philosophische Bildung und kannten sich mit
den Belangen der niederen Fakultät aus — nicht aber umgekehrt. Entsprechend
durften sich Theologen durchaus ein Urteil in philosophischen Fragen erlauben,

nicht aber Philosophen ein theologisches, denn solches überstieg
notgedrungen ihren Horizont. Aber damit nicht genug: Auch die Philosophische
Fakultät selbst kannte eine Hierarchie der philosophischen Teildisziplinen, was

sich zumindest darin äusserte, dass gewisse Fächer wie Grammatik und Logik
früher, andere wie Physik und Metaphysik erst ganz am Schluss des Studiengangs

unterrichtet wurden.25

Allein, was Philologen taten, was Menschen taten, die sich gleichsam um
die historische Adäquatheit von Ausdrücken und Formulierungen kümmerten
und die an alten Handschriften überprüften, ob gewisse Aussagen schon seit

jeher genau so formuliert worden waren, das gehörte aus der Perspektive der

mittelalterlichen Universität höchstens in den Bereich der Grammatik und
damit zu einer Disziplin, mit denen sich die absoluten Anfänger herumschlugen:

Philologische Probleme waren Probleme für Grünschnäbel, um Fragen des

korrekten sprachlichen Ausdrucks ging es in den allerersten Semesterkursen.

Ignoranz war denn auch eine gängige Weise, wie man an spätmittelalterlichen
Universitäten auf humanistische Anliegen reagierte — allein war das, was Erasmus

mit seinem Novum Instrumentum vorhatte, zu problematisch, um einfach

ignoriert zu werden. Denn hier ging es nicht mehr bloss um Fragen der etwas

eloquenteren oder historisch etwas adäquateren Ausdrucksweise, mit der man
sich in den elitären Zirkeln humanistischer Netzwerke ein paar spöttische Briefe

hin und her schob; hier ging es substantiell um den Stellenwert der Bibel,
auf der die Religion, der Glaube, die öffentliche Moral aufbaute. Wie aber

sollten aus der Perspektive eines Philologen nun plötzlich Fragen der höchsten

Fakultät, der nur den wirklich Fortgeschrittenen zugänglichen Theologie erör-

Ausstattung, in: Geschichte der Universität in Europa. Bd. I: Mittelalter, hg.v. W. Rüegg,
München 1993, 109-138, hier 110-114.

25 Vgl. S. Lorenz: Lahr/ ordinarie legendi. Eine Skizze zum Lehrplan der mitteleuropäischen
Artistenfakultäten um die Wende vom 14. zum 15. Jahrhundert, in: Argumente und Zeugnisse,

hg.v. W. Hogrebe, Frankfurt a.M. 1985, 204-258.



286 Ueli Zahnd

tert werden? Das war ein System-Bruch ohne Vergleich, weil diesen Grammatikern

gemäss den vorherrschenden Strukturen entsprechende Kompetenzen

gar nicht zukommen konnten.26 Entsprechend versuchte Dorp, Erasmus in
seinem Brief klar zu machen, dass er sich nicht hinter seiner Arbeit als blosser

Philologe verstecken könne:

Du wirst sagen: <Ich will gar nicht, dass du in deiner Bibel-Ausgabe irgendetwas
veränderst oder dass du glaubst, dass die lateinische Fassung falsch sei; ich zeige doch
bloss auf, was ich in den griechischen Bänden entdeckt habe, das von den lateinischen
abweicht — was soll das schon schaden?) — Bei Herkules, Erasmus, es schadet. Denn
über die Integrität der heiligen Schriften werden einige zu disputieren beginnen, und
schon werden viele zweifeln. Ob sie aus deinem Werken je lernen, dass ein kleinstes

Detail in den Heiligen Schriften falsch sei, das sage ich gar nicht, aber sie werden
zumindest irgendwen davon reden hören, und es wird geschehen, was Augustin dem

Hieronymus schrieb: (Wenn in die heiligen Schriften auch nur nützliche Lügen
aufgenommen worden wären, was würde in ihnen an Autorität verbleiben?)27

Es ist die Autorität der Bibel selbst, die Dorp in Frage gestellt sieht, weil mit
Erasmus' Unterfangen angedacht wird, dass wir ihren verlässlichen Text gar
nicht richtig kennen. Auch dies muss man sich sehr genau vor Augen halten:

Denn insbesondere auch den reformierten Philologen wird es später um genau
dasselbe gehen, nämlich um Rettung der Autorität der Bibel. Es ist ein und
dasselbe Motiv, der Wunsch nach einem verlässlichen Text, was sowohl diesen

Kritiker von Erasmus als später auch die Bibelphilologen antreibt — nur sieht

Dorp diese Verlässlichkeit genau durch das in Frage gestellt, womit die Philologen

sie überhaupt erst wieder werden herstellen wollen, weil sie die Tradition

26 Entsprechend sollte Erasmus daran liegen zu betonen, dass er in Paris einige Semester

Theologie studiert und in Turin zum Doktor der Theologie promoviert hatte, vgl. Rummel:

Catholic Critics (Anm. 2), 11.68; zum späteren Grammatiker-Vorwurf an Erasmus vgl.

v.a. C. del Valle Rodriguez: Antonio Nebrija's Biblical Scholariship, in: Rummel: Biblical
Humanism and Scholasticism (Anm. 2), 57-72.

27 Dorp: Brief an Erasmus (Anm. 20), 15, Z. 131-140: Sed dices: <Nolim in tuo codice

quicquam immutes, neque credas falsam esse Latinam aeditionem; solum ostendo quid
in Graecis voluminibus deprehenderim, quod discrepet a Latinis; et hoc quid officiet?) —

Officiet mehercle, Erasme. Nam de sacrarum litterarum integritate disputabunt plurimi,
ambigent multi, si vel tantillum in iis esse falsi, non dico ex tua opera didicerint, sed narran-
tem duntaxat quempiam audierint; et fiet quod ad Hieronimum scribit Augustinus: <Si ad

scripturas sacras admissa fuerint vel officiosa mendacia, quid in eis remanebit autoritatis?)

Vgl. Augustin: Epistula 40, hg.v. A. Goldbacher, CSEL 34.2, Wien 1898, 71, Z. 13.



Der Humanist und die Scholastiker 287

nicht mehr als Garant ihrer Legitimität, sondern als Ursache für deren

Untergrabung verstehen.

Damit lagen Dorps Argumente auf dem Tisch, und mit ihnen waren gleichsam

die Weichen gestellt. Denn so sehr in den weiteren Debatten das Personal

wechselte, drehten sich die Diskussionen über die Legitimität von Erasmus'

Unterfangen um diese drei Bereiche: um die Vorrangstellung und Adelung des

Vulgata-Texts wegen seiner Schlüsselrolle in der gesamten abendländischen

Kultur, um die Zweitrangigkeit griechischer Handschriften als Zeugnissen der

tendenziell verdächtigen Ostkirche, und um den Stellenwert philologischer
Arbeit für die Theologie.28 Dass es im Grossen und Ganzen immer wieder

um diese drei Fragekomplexe gehen sollte, lag allerdings weniger an der

Verbreitung von Dorps Brief, als vielmehr an Erasmus' Edition: Denn weil Dorp
seinen Brief schrieb, bevor Erasmus seine Ausgabe überhaupt vollendet und

in Druck gegeben hatte, blieb diesem die Möglichkeit, in den ausführlichen

Vorreden seines Novum Instrumentum auf genau diese Punkte bereits im Rahmen

der Erstausgabe einzugehen, so dass in Zukunft jeder, der sich mit dem

Novum Instrumentum auseinandersetzte, von Anbeginn an aus dem Werk selbst

darüber informiert war, dass insbesondere diese drei zu den streitbaren Fragen

gehörten.29

Erasmus wies die drei Kritiken aus ganz unterschiedlichen Blickwinkeln in
der Apologia, im methodologischen Vorwort und in späteren Ausgaben auch

in den Capita in immer neuen Anläufen zurück, was für die Ernsthaftigkeit
spricht, mit der er Dorps Anwürfe aufgriff.30 Im Kern lassen sich seine Ausführungen

auf folgende Punkte zusammenfassen, die sich bereits auch in einem

Antwortschreiben des Erasmus an Dorp finden: Was erstens die zentrale

Autorität der Vulgata betreffe, so sei sie gar nicht so zentral, weil die lateinischen

28 Vgl. Rummel: Catholic Critics (Anm. 2), 1.5.

29 Ebd., 1.15, spricht Rummel denn auch von Erasmus' «pre-emptive strikes» in diesen Pro¬

legomena. Dass es sich gar um eine inszenierte Debatte zwischen Erasmus, Dorp und auch

Thomas More gehandelt habe, wie Jardine: Erasmus, Man of Letters (Anm. 11), 111-118,
und in ihrem Gefolge Rex: Humanist Bible Controversies (Anm. 4), 67-70, sowie
zurückhaltender Asso, Dorp and Lee (Anm. 2), 173£, andenken, scheint erneut einer allzu klaren

historiographischen Dichotomie zwischen Humanismus und Scholastik geschuldet — nur
weil Dorp auch Humanist war, heisst das nicht, dass er sich nicht dennoch mit eher
konservativen Argumenten ernsthaft gegen Erasmus stellen konnte.

30 Rummel: Catholic Critics (Anm. 2), 1.7 und 15f.



288 Ueli Zahnd

Kirchenväter selbst, wie aus ihren zahlreichen Bibel-Zitaten ersichtlich wird,
nicht den Text der Vulgata nutzten. Als die grössten Konzilien stattfanden und

die wichtigsten Väter schrieben, war die Vulgata daher noch gar nicht Standard,

so dass sie auch nicht als Rückgrat der lateinischen Christenheit betrachtet werden

konnte.31 Zudem betonte Erasmus, dass es auch gar keinen kirchlichen
Erlass gebe, der die Vulgata zum Standard-Text erhoben hätte, denn ein
solcher Erlass wäre völlig widersinnig gewesen. Es stand ja nicht einmal fest, wer
der Urheber der Vulgata-Version gewesen sei — dass es Hieronymus nicht sein

konnte, wurde erneut aus den Differenzen zwischen dessen Bibel-Zitaten und
dem im Spätmittelalter geläufigen Vulgata-Text deutlich. Erasmus persiflierte

daher, wie ein solcher Erlass zur Autorisierung der Vulgata hätte aussehen

müssen:

Ist etwa in solchen Worten ein Dekret von den Vätern erlassen worden: «Von dieser

Fassung wissen wir zwar nicht, wer der Autor sei, aber dennoch erkennen wir sie an,
und wir wollen auch nicht, dass dem entgegensteht, wenn die griechischen Codices

etwas anderes haben, so akkurat es auch sein mag, oder wenn Chrysostomus oder
Basilius oder Athanasius oder Hieronymus etwas anderes lesen, auch wenn dies dem

Sinn der Evangelien viel mehr entspricht; aber dennoch heissen wir diese selben

Autoren im übrigen durch und durch gut. Was auch immer aber später auf irgendeine
Art sei es durch Halbgelehrte und Möchtegerne oder durch ahnungslose, betrunkene
und schlafwandelnde Bücherverwalter verfälscht, verdorben, ergänzt, übersprungen
worden ist, billigen wir mit derselben Autorität, und niemandem wollen wir mehr
erlauben zu verändern, was einmal in die Schrift eingeführt worden ist.» Ein lächerliches

Dekret, wirst Du sagen.32

31 D. Erasmus: Brief an Dorp vom Mai 1515, Nr. 337 in: Opus epistolarum (Anm. 7), Bd.

2, 90-114, hier 109: Obsecro te, si vera scribis, eruditissime Dorpi, cur frequenter aliter
citât Hieronymus, aliter Augustinus, aliter Ambrosius quam nos legimus? Cur Hieronymus
multa reprehendit et corrigit nominatim, quae tarnen in hac habentur aeditione?

32 Ebd., 11 Of., Z. 778-787: Num huiusmodi verbis conceptum fuit decretum a patribus?
<Haec aeditio cuius sit autoris nescimus, sed tarnen earn approbamus; nec obstare volumus,
si quid secus habent Graeci codices, quantumvis emendati; si quid secus legit Chrysostomus

aut Basilius aut Athanasius aut Hieronymus, etiam si illud magis quadraverit ad

sensum evangelicum: et tarnen hos ipsos autores in caeteris magnopere comprobamus.
Quin etiam quicquid in posterum quocunque modo vel a semidoctis et audaculis vel ab im-

peritis, ebriis, oscitantibus librariis fuerit viciatum, depravatum, additum, omissum, eadem

probamus autoritate; neque cuiquam volumus licere mutare scripturam semel inductam.)
Ridiculum decretum, inquis.



Der Humanist und die Scholastiker 289

Erasmus berührte natürlich einen wunden Punkt: Die Vulgata war nachweislich

und für jeden gelehrten Theologen in einfach überprüfbarer Weise kein

seit jeher gültiger Standard-Text, so dass auch nichts verloren ging, wenn man
diese Fassung der Kritik unterzog. Dass der Text allenfalls in den letzten
Jahrhunderten zu einem Standard-Text mutierte, war daher ohne Belang, denn
ohnehin handelte es sich bei diesen Jahrhunderten ja bloss um das Zeitalter der

Wissensverwalter, der Scholastik. Und damit stand plötzlich das Verhältnis von
Humanismus und Scholastik auf dem Spiel, wie auch aus Erasmus' Umgang
mit den weiteren Argumenten deutlich werden sollte.

Dass Erasmus zweitens nämlich als Philologe den Bibel-Text kritisieren

durfte, stand ausser Frage, denn von all denen, die den Urtext in den Vulgata-
Text korrumpiert hatten, hatte schliesslich auch keiner um Erlaubnis gefragt.
Wenn man daher ohne Ermächtigung diesen Text verfalschen durfte, dann

sollte es umso weniger der Ermächtigung bedürfen, um ihn wieder herzustellen.33

Doch Erasmus sah sich durchaus ermächtigt: Denn nicht nur hatte er

ja in frühen Jahren in Paris selbst einige Semester Theologie studiert und in
Turin sogar zum Doktor der Theologie promoviert, so dass er auch nach den

Regeln des alten Systems die Kompetenz hatte zu wissen, wovon er sprach;34

vielmehr betonte er in späteren Ausgaben auch, wie viel Unterstützung er in
seinem Unterfangen europaweit von Papst und Kardinälen bis hin zu den

Königen von England und Frankreich erfahren habe, und entsprechend scheute

er sich nicht, ganze Listen von Unterstützern in die Prolegomena seiner Edition
mit aufzunehmen.35 Diese Edition verstand er aber weiterhin als dezidiert

philologisches Unternehmen, so dass er mit dem Rückhalt seiner Unterstützer den

strukturellen Bruch, den er ins scholastische Wissenschaftsgefüge eingeführt
hatte, aufrecht zu erhalten beabsichtigte.

33 Dieses Argument brachte Erasmus auch im Geleitbrief zu seiner fast zeitgleich erschiene¬

nen Hieronymus-Edition vor (März 1515), vgl. den Brief an den Leser, Nr. 327 in: Opus
epistolarum (Anm. 7), Bd. 2, 54-59, hier 57, Z. 69-72: O rem preposteram! Non indignan-
tur impostori qui citra ullius autoritatem viciavit sacros libros; in eos stomachantur qui
citra totius ecclesie autoritatem que viciata sunt corrigunt. Dazu Rummel: Catholic Critics

(Anm. 2), 17.

34 S.o., Anm. 26.

35 So liess er bereits in der zweiten Ausgabe von 1519 auf der Rückseite des Titelblatts eine

Empfehlung Leos X. Drucken; entsprechende «Ruhmeslisten» fügte er ans Ende der Capita

ein (ebd. 81 f.; in der letzten Ausgabe von 1535 dann auf fol. ylr-v).



290 Ueli Zahnd

Was schliesslich die Autorität der griechischen Handschriften betraf, zog
Erasmus das Argument einfach weiter: Denn würde das Argument stimmen

und wäre Rechtgläubigkeit ein ausschlaggebendes Kriterium für die Brauchbarkeit

eines Schriftstücks, dann hätte sich auch Hieronymus nie auf hebräische —

und das heisst hier: auf jüdische — Handschriften stützen dürfen. Doch gerade

Hieronymus hielten die Scholastiker ja weiterhin für den Urheber der Vulgata,
so dass es für sie selbst, wenn sie das Argument für gültig hielten, ein Argument

gegen die Vulgata werden musste.36 Hinzu kam, dass die Scholastiker dann

ohnehin seit jeher die Finger von Aristoteles hätten lassen müssen — wenn
überhaupt, steckte der Wurm daher in der Scholastik.

Erasmus erweiterte damit den Horizont der Diskussion und spitzte zugleich
ihre Stossrichtung zu, denn er nahm nicht mehr eine philologische Diskussion,
sondern die Scholastik an sich ins Visier — wie dann eben auch der Titel des

Novum Instrumentum deutlich machen sollte. Dass in der Folge gerade auch des

inszenierten Autorisierungs-Erlasses für die Vulgata dezidierte Scholastiker
vehement versuchen sollten, gegen Erasmus anzukämpfen, war in dessen gleichsam

proaktiver Verteidigungsstrategie selbst angelegt und beabsichtigt. Denn
mit ihr wurde die Diskussion kompromisslos: Wer in der scholastischen Tradition

gross geworden war, dem musste es mit dieser Umkehr und Engführung
der Argumentationslast schwer fallen, Erasmus' grundsätzliches Unterfangen
gutzuheissen, da es nicht einfach nur um sein philologisches Unternehmen,
sondern zugleich um seine Deligitmation der Scholastik ging. Der Streit wurde

damit mehr und mehr zu einem Disput zweier klar geschiedener Lager, nämlich
nunmehr tatsächlich zu einem Streit zwischen Scholastik und Humanismus.

Es bleibt aber sehr bezeichnend, dass vor dieser Erasmischen Engführung
und Inszenierung der Ursprung der Kritik bei Maarten van Dorp noch durchaus

auch humanistisch inspiriert und aus einem nicht ungewöhnlichen
humanistisch gelehrten Briefwechsel zwischen zwei Freunden entstanden war. Denn
freundschaftlich gesinnt blieben sich Erasmus und Dorp, und nach Klärung
einiger Missverständnisse bezüglich des Briefwechsels im Vorfeld der Publikation

des Novum Instrumentum blieben sie sich auch im weiteren zugeneigt. Aus

36 Erasmus: Brief an Dorp (Anm. 31), 110: Quid ais? non legemus eorum libros qui desci-

verunt a fide Christiana? Cur igitur Aristoteli tantum autoritatis tribuunt ethnico, cui nihil

unquam fuerit cum fide commercii? Tota Iudaeorum gens a Christo descivit; nihil igitur
ponderis habebunt apud nos Psalmi et Prophetae suo sermone scripti?



Der Humanist und die Scholastiker 291

Erasmus' Löwener Zeit ab 1517 sind zahlreiche Besuche und Kontakte
zwischen den beiden belegt, Dorp dürfte entscheidend dazu beigetragen haben,
dass Erasmus sich überhaupt mit den Löwener Theologen versöhnte, und als

Dorp 1525 starb, verfasst Erasmus selbst den Epitaph, der auf Dorps Grabstein

eingemeisselt wurde.37 Es wäre daher verkürzt, hinter der kritischen

Haltung eines Theologen an einer konventionellen Institution gleich den

unversöhnlichen Scholastiker zu sehen, der sich gegen den Humanismus und daher

gegen Erasmus stellt; denn so so klar scheinen sich die beiden Lager zumindest

in der Person von Dorp nicht trennen zu lassen.

2. John Mair
Bei der zweiten Gestalt, deren Reaktion auf Erasmus' Bibelwerk hier vorgestellt

werden soll, scheint eine Zuordnung erneut bloss auf einen ersten Blick

eindeutig. Es handelt sich, wie bereits erwähnt, um John Mair, einen schottischen

Philosophen und Theologen, der seit 1496 grösstenteils an der Universität

Paris wirkte und dort auch Erasmus während dessen Pariser Studienzeit

begegnet sein dürfte.38 Anders als Erasmus nahm John Mair den humanistischen

Geist zwar durchaus wahr, blieb aber ganz bewusst den scholastischen

Gepflogenheiten verpflichtet und argumentierte auch immer wieder gegen die

Ansinnen der Humanisten, ohne deswegen gleich eine klare Dichotomie
aufzubauen.39 Denn in diesen Argumentationen vertrat er das übliche elitäre Bild
des Theologen, der dank seiner langen Studien und des institutionellen Rückhalts

als einziger in der Lage sei, in Glaubensfragen ein Lirteil zu fällen; in seine

Schriften schleuste er aber immer auch Zitate aus der klassischen Literatur der

Antike ein, die er offensichtlich recht gut kannte und mit denen er seinen

humanisierenden Kollegen zeigte, dass er kein konservativer Ignorant war. Zwar

pflegte er in seinen Lehrbüchern ein betont scholastisches Latein und den be-

37 Ijsewijn: Maarten van Dorp (Anm. 13), 403f.

38 Beide waren in den Jahren 1496-99 am Collège de Montaigu; historisch verbürgt ist ein

direkter Kontakt allerdings nicht, weswegen Mair in Bietenholz / Deutscher, Contemporaries

of Erasmus (Anm. 13), keinen Eingang gefunden hat (vgl. aber ebd. 1.118, 288 und

342).
39 Vgl. U. Zahnd: Terms, Signs, Sacraments: The Correlation between Logic and Theology

and the Philosophical Context of Book iv of Mair's Sentences Commentary, in: A Companion

to the Theology of John Mair, hg.v. J.T. Slotemaker / J.C. Witt, Leiden 2014, 241-287,
hier 261-268 und 283-286.



292 Ueli Zahnd

kannten, auf Logik insistierenden und von den Humanisten so verspotteten
Stil, doch wusste er selbst diesen Stil zu verteidigen, und zwar mit einem sehr

unerwarteten Argument, das er in demselben Jahr vorbrachte, als auch Erasmus'

Novum Instrumentum erschien:

Wer in der Argumentationsform schreibt, wie es die Späteren [d.h., die Scholastiker]

tun, schreibt ebenso klar, ja sogar sachlicher als die Alten [d.h., die Kirchenväter]
gemäss dem Lauf der Natur, die vom Unvollkommenen zum Vollkommenen oder vom
Vollkommenen zum noch Vollkommeneren fortschreitet. [...] Es schwärzt die Autorität

der Väter nicht an, wenn einer in eindeutigerer Weise spricht als sie und wenn viel
anderes berührt wird, worauf sie nicht gestossen sind — so wie auch, wenn wir einmal

beerdigt sind, die Nachfahren noch auf vieles stossen werden. Hat denn nicht auch

in unserer Zeit Amerigo Vespucci Länder gefunden, die Ptolemäus, Plinius und den

übrigen Ivosmographen vor diesem Zeitalter unbekannt waren?40

Nichts geringeres als die Entdeckung Amerikas ist für John Mair ein Argument
für die Scholastik, denn sie belegt, was wissenschaftlicher Fortschritt ist, den

man mit einer Rückkehr zum Alten, wie es die Humanisten propagieren, nicht
erreiche. Entsprechend scholastisch ging Mair grundsätzlich auch mit der Bibel

um, die er nun aber in den Jahren der allgemeinen Auseinandersetzung mit
Erasmus' Bibelwerk mehrfach kommentierte. Insbesondere Mairs Kommentar

zum Matthäusevangelium erschien 1518 ein erstes Mal und dürfte daher noch
kaum ein Wissen um Erasmus' Edition reflektieren, doch publizierte Mair
1529 eine zweite Fassung dieses Kommentars,41 nachdem er sich nachweislich

mit Erasmus' Paraphrase zum Matthäusevangelium auseinandergesetzt hatte.

Ohnehin waren es an der Pariser Universität nicht so sehr das Novum

Instrumentum, das für Aufregung sorgte, als vielmehr diese erasmischen Paraphrasen

zum Neuen Testament, die er seit 1517 sukzessive veröffentlichte und die — als

40 Das Argument stammt aus dem Prolog von Mairs Kommentar zum vierten Sentenzen¬

buch: In quartum Sententiarum, Paris 1516, foi. Iva: Scribentes in forma arguendi uti
posteriores fecere ita clare, immo enucleativus quam antiqui scripserunt, more naturae quae
ab imperfecto ad perfectum vel a perfecto ad magis perfectum procedit. [...] Non patrum
auctoritates dénigrât si quis lucidius dicat quam ipsi, et multa alia tanguntur quae ipsis non
occurrebant, quemadmodum nobis sepultis multa posterioribus occurrent. Numquid in
hac tempestate Americus Vespusius terras repperit Ptolemaeo, Plinio et reüquis cosmogra-
phis ante haec saecula incognitas?

41 J. Mair: In Mattheum ad literam expositio, Paris 1518, und ders.: In quattuor evangelia

expositiones, Paris 1529.



Der Humanist und die Scholastiker 293

Ergänzung der Nnnotationes im Novum Instrumentum, die für ein gelehrtes
Publikum gedacht waren, — nun eher einem gebildeten Laienpublikum (bzw. dem

niederen Klerus) in einem freieren, stilistisch wohlklingenden Latein den Inhalt
des Neuen Testaments nahe bringen sollten.42 In Paris war es insbesondere

Noël Beda, langjähriger Rektor der theologischen Fakultät und mithin eine der

einflussreichsten Gestalten der Universität, dem diese Paraphrasen ein Dorn
im Auge waren, weil Erasmus sich mit ihnen anmasse, die Dinge klarer und

schöner als der Heilige Geist selbst sagen zu können.44 Seit 1524 fuhr Beda

daher ein Kampagne gegen Erasmus, die deswegen zwischenzeitlich absurde

Züge annahm, weil Erasmus kompromisslos dagegenhielt, so dass in einer

langen Serie von Schriften und Gegenschriften und Entgegnungen der
Gegenschriften die kleinsten und inhaltlich oft belanglosesten exegetischen Details

ausgeschlachtet wurden.

Auch kämpften die beiden nicht nur mit der Feder gegeneinander.
Vielmehr ging Erasmus gerichtlich gegen Beda vor und setzte durch, dass eine von
dessen Gegenschriften nicht verbreitet werden dürfe44 — was allerdings
wirkungslos blieb, denn zum Zeitpunkt des Urteils waren die meisten Exemplare
der Schrift bereits verkauft; aber es zeigt, dass nicht nur bornierte Scholastiker,
sondern auch der Humanistenfürst selbst vom Mittel der Zensur Gebrauch

zu machen bereit war. Und dieses Mittel zu gebrauchen versuchte schliesslich

auch Beda: Er setzte 1527 an der Pariser Universität eine Kommission
ein, die sämtliche Paraphrasen durchgehen und auf möglicherweise häretische

Irrtümer absuchen sollte, wobei Mair bei diesem Unternehmen — wohl weil

er selbst bereits einen Kommentar zu Matthäus publiziert hatte — Erasmus'

Matthäus-Paraphrase zugewiesen bekam. Es lässt sich nicht mehr eruieren,

was Mair im einzelnen an dieser Matthäus-Paraphrase auszusetzen hatte; die

Verurteilung gegen Erasmus, welche die Pariser Fakultät im Dezember 1527

schliesslich erliess,45 lässt keine Rückschlüsse auf einzelne Beiträge mehr zu —

42 Vgl. J. Bloemendal: Erasmus' Paraphrases on the New Testament, ErasSt 36 (2016) 105-

122.

43 Zur Auseinandersetzung mit Beda vgl. bereits Rummel: Catholic Critics (Anm. 2), 11.29-59;

nun aber v.a. E. Rabbie: Long and Useless. The Polemic between Erasmus and Béda, Erasmus

of Rotterdam Society Yearbook 30 (2010) 7-21, sowie M. Crane: Competing Visions
of Christian Reform. Noël Béda and Erasmus, ebd. 25 (2005) 39-57.

44 Rabbie: Long and Useless (Anm. 43), 18.

45 Publik gemacht wurde sie allerdings erst 1531 in ziemlich beiläufiger Weise, wohl weil Eras-



294 Ueli Zahnd

es fällt allerdings auf, dass mutmassliche Fehler aus der Matthäus-Paraphrase

überproportional gut vertreten sind.46

Vergleicht man nun aber die beiden Matthäus-Kommentare des John Mair

miteinander, dann begegnen doch einige Auffälligkeiten. Mairs erster
Kommentar von 1518 ist ein ganz klassisches scholastisches Schriftstück, wie schon

rein aus einigen Äusserlichkeiten ersichtlich wird:47 Der Kommentar ist in zwei

engen Spalten in traditionellen gotischen Lettern gesetzt, das Schriftbild ist

geprägt von zahlreichen bloss abgekürzt geschriebenen Wörtern; der Bibeltext
selbst wird nicht mitgedruckt, sondern mitten im fortlaufenden Kommentartext

bloss mit zwei-drei Worten anzitiert. Doch interessieren sich die

Kommentarabschnitte inhaltlich gar nicht so sehr für den Bibel-Text, als vielmehr

für die dogmatischen und spekulativen Fragen, die sich in mehr oder weniger
nachvollziehbarer Weise mit ihm in Verbindung bringen lassen, so dass das

Werk nicht einfach Bibelkommentar, sondern mehr noch dogmatisches Lehrbuch

ist. Dazu passt, dass der Kommentar abgesehen von einem Widmungsbrief

an den Bischof von Glasgow keinerlei Vorreden oder einleitende

Erläuterungen kennt, die etwas zum historischen Umfeld, zum Autor oder aber zu
Mairs Vorgehensweise und Methodik gesagt hätten; was dafür geboten wird,
sind zwei Indizes, ein alphabetischer, mit dem sich aufspüren lässt, wo welches

dogmatische Thema behandelt wird, und ein topographischer, der der Reihe

nach jede von Mairs dogmatischen Fragen auflistet und der mit der stolzen

Feststellung endet, dass in diesem Kommentar insgesamt 308 solche Dubia

behandelt würden.48 So macht etwa die Erörterung von 8 Dubia, die zu Mt 4

aufgeworfen werden, mehr als zwei Drittel des entsprechenden Kommentarteils

aus.49

mus auch in Paris längst eine anerkannte Persönlichkeit war; vgl. Rummel: Catholic Critics

(Anm. 2), 11.49.

46 Von 104 kritisierten Aussagen sind 61 einer Schrift von Erasmus zugeordnet, davon stam¬

men immerhin 17 aus der Mt-Paraphrase, vgl. den Abdruck der Verurteilung in C. Duples-
sis d'Argentré: Collectio judiciorum de novis erroribus, Bd. 2, Paris 1728, 53-74.

47 Ein Digitalisât des Mt-Kommentars von 1518 ist zugänglich unter der URN nbn:de:bvb: 12-

bsbl0142881-2.
48 Mair: In Mattheum (Anm. 41), fol. b2v.

49 Ebd. fol 14v-17r. Die Dubia lauten: Utrum Deus possit pascere hominem nihil dando ei

ad comedendum; qualiter demon incorporeus poterat movere corpus Christi; super illo
verbo <non temptabis Dominum Deum>; an vocatio in Luce 5 sit alia ab ilia in littera; quare
Christus vocavit viros simplices in suos discipulos; quomodo Apostoli et discipuli ita cito



Der Humanist und die Scholastiker 295

In der zweiten Fassung aber, die Mair nach seiner Auseinandersetzung mit
Erasmus' Paraphrase 1529 publiziert, ändert sich zumindest das äusserliche

Erscheinungsbild radikal.5" Der Text ist nunmehr einspaltig in einer lockeren

Antiqua mit viel weniger Abkürzungen gesetzt; der Bibeltext wird in voller Länge
in optisch klar ausgezeichneter Weise zitiert, in den Marginalien finden sich

bloss noch Zeilennummern, und auch der Kommentar selbst ist stark umgearbeitet.

Zwar finden sich weiterhin auch theologische Dubia — im Kommentar

zu Matthäus 4 sind es sogar mehr als in der ersten Version51 — doch nimmt die

Behandlung dieser Dubia bloss noch knapp ein Drittel des Textraums ein. Dies

ist nicht nur eine relative Umgewichtung, da ein Grossteil dieser Dubia, die im

ersten Kommentar noch Lang und Breit diskutiert wurden, nun in wenigen
Sätzen abgehandelt oder sogar explizit für irrelevant erklärt werden. Einen viel
breiteren Raum nimmt hingegen die Erklärung des Texts selbst ein; Mair
bemüht sich zudem um ein einigermassen geschliffenes Latein, und er untermalt
seine Ausführungen nicht mehr nur mit biblischen, patristischen und
scholastischen Verweisen, sondern viel lieber mit Verweisen auf die Literatur der

klassischen Antike.52 Dazu passt, dass auch die Begleittexte dieses Kommentars

geändert sind. Auf ein Verzeichnis der Dubia verzichtet Mair, und neben einem

neuen Widmungsbrief (nunmehr an den Erzbischof von St. Andrews) findet

crediderunt et Christo adheserunt; quid est Synagoga et quomodo se habet cum Ecclesia;

quae patria est Syria et quae Decapolis.
50 Ein Digitalisât des Kommentars von 1529 ist zugänglich unter https://books.google.ch/

books?id=Klgo2h6hGrEC. Es ist hier nicht der Platz, auch eingehend auf inhaltliche
Änderungen zwischen den Versionen einzugehen. Dass sich Mairs Auseinandersetzung mit
Erasmus' Paraphrase niederschlägt, zeigt sich etwa an seinem Umgang mit dem Gleichnis

vom Unkraut im Acker (Mt 13,24-30). Erasmus hatte den Befehl, mit dem Ausreissen des

Unkrauts bis zur Ernte zuzuwarten, als Absage an Todesurteile gegen Häretiker gelesen

(In Evangelium Matthaei Paraphrasis, Basel 1522, fol. n7r). In Mairs Kommentar von 1518

war eine solche Auslegung noch kein Thema (vgl. In Mattheum [Anm. 41], fol. 52vb£);
nachdem die Auslegung aber in der Verurteilung von 1527 aufgegriffen wurde (Duplessis
d'Argentré: Collectio judiciorum [Anm. 46], 69), fand sie als Dnbium auch in Mairs
Kommentar von 1529 Eingang (In quattuor evangelia [Anm. 41], fol. 56v).

51 Mair: In quattuor evangelia (Anm. 41), fol. 15v-20r. Die zusätzlichen Dubia lauten: An
superbus demon uno tentamine victus secundo victurus accedit; an quadragenarium ieiu-
nium vemo tempore indictum divini sit iuris an humani; quas ob res daemones deceptionis
cuniculos ante homines struunt; quanam via Daemon esuriem Christi agnoverit.

52 Allein im Kommentar zu Mt 4 begegnen Protagoras, Demokrit, Zeno, Aristoteles, De¬

mosthenes, Hippokrates, Cicero, Plinius, Diogenes Laërtius, sowie Krösus und Marcus
Crassus.



296 Ueü Zahnd

sich auch ein Brief an den Leser, sowie eine allgemeine Einleitung zu den vier

Evangelien, ebenso wie eine spezifische zu Matthäus.

Der Kommentar wirkt damit merklich «humanisiert» — und dennoch bleibt

Mair seiner scholastischen Herkunft treu. Bereits im eröffnenden Widmungsschreiben

an den Erzbischof von St. Andrews setzt sich Mair als Ziel, zum
einen den Einklang der vier Evangelien sowohl je mit sich selbst als auch

untereinander aufzuzeigen, zum anderen aber

der alten Überlieferung zu dienen und den katholischen Traditionen, die der Lehre
der römischen Kirche entsprechen und durch die anerkannten Doktoren verbürgt
sind. Und deswegen haben wir die Evangelien-Erklärung des Theophylakts, des

Bischofs der Bulgaren, zurückgewiesen, wo sie von der Meinung der Katholiken abzuirren

scheint.53

Mair sieht sich ganz als Verteidiger der katholischen Tradition, was 1529 auch

mit dem Aufkommen der Reformation zu erklären ist,54 doch scheint es

darüber hinaus auch ein Votum für die Vulgata zu sein, wenn Mair an so prominenter

Stelle mit seiner Absage an Theophylakt gleich die griechisch-orthodoxe
Tradition diskreditiert.35

Wie sehr er am traditionellen Bibel-Text festhalten wolle, erklärt Mair dann

ausführlicher im Geleitbrief an seine Leser, in den er mit folgenden Worten

einsteigt:

Auf einiges möchten wir dich hingewiesen haben, Leser. Allem voran, wenn im Bibeltext

irgendeine Variation auftauchen sollte, dann gehe davon aus, dass dies geschehen
ist, ohne von mir so gemeint zu sein. Denn den überliefertesten Brauch der Kirche im
biblischen Kontext zu verändern, das stehe mir fern. Solches ziehe ich nicht einmal in
den Kommentaren in Betracht. [...] Dennoch habe ich nicht durchgehend dasselbe

Wort im Kommentar verwendet, so habe ich beispielsweise docilis statt docibilis ge-

53 Mair: In quattuor evangelia (Anm. 41), fol. Aa2r: Conati [...] antiquam praeterea servare

tralationem, et catholicas iuxta Romanae ecclesiae doctrinam per doctores receptos tradi-
tiones. Quocirca Theophilacti Bulgarorum episcopi Evangeliorum explanationes ubi ab

orthodoxorum sententia aberrare visae sunt, refellimus.
54 Zu Mair's grundsätzlich ablehnendem Verhältnis zur Reformation vgl. jüngst P. Kärkkäi-

nen: Nominalism and the Via Moderna in Luther's Theological Work, in: Oxford Research

Encyclopedia of Religion, hg.v.J. Barton, Oxford 2017.

55 Gemeint ist Theophylakt von Ohrid (ca. 1055-ca. 1107), ein bekannter byzantinisch-bulga¬
rischer Bibelausleger.



Der Humanist und die Scholastiker 297

schrieben, oder «Kirche» für die Versammlung der Menschen und nicht für das heilige
Gebäude genommen. Denn so machen es Valla und die Menschen der schmuckhafteren

Rede. Immer aber waren wir besorgt, dass mehr dem Sinn als der Glätte der Rede

gefolgt wird. Denn anderen kommt es zu, ihre Meinungen mit einem Schwall von
Eloquenz zu schmücken, uns aber genügt es, unter Vernachlässigung des Reizes der
Rede so gut es geht die Barbarei zu vermeiden.56

In einem Latein, das nicht mehr wirklich scholastisch ist, ohne deswegen
bereits klassisch zu sein, spricht sich Mair dezidiert gegen jegliche gröbere
Korrektur der Vulgata aus. Doch immerhin gesteht er zu, was bereits Maarten van

Dorp dem Erasmus empfohlen hat: dass es zwar nicht darum gehen könne, die

Vulgata zu korrigieren, aber doch darum, einige holprige Formulierungen
eleganter — oder eben weniger barbarisch — auszudrücken.57 So klar sich Mair
damit hinter die mittelalterliche Text-Tradition stellt, zeigte er sich den humanistischen

Anliegen gegenüber doch nicht völlig verschlossen; so scholastisch seine

Kommentare mit ihren Dubia auch in der verkürzten Version bleiben, sehen sie

sich nun doch durch Reflexionen ergänzt, die Mair im humanistischen Umfeld

kennengelernt hat. Was Mair mit der zweiten Fassung seines Kommentars zu

präsentieren versuchte, war damit nichts weniger als eine Art Brückenschlag
über jenen Graben zwischen Scholastik und Humanismus, der in der Frage des

Bibeltexts mit Erasmus' Novum lnstrumentum überhaupt erst aufgebrochen war.

3. Schluss

Erasmus' Novum lnstrumentum und auch die Paraphrasen des Neuen Testaments,
die er nachreichen sollte, führten an ganz unterschiedlichen Orten zu
kritischen Reaktionen und zu bisweilen zähen Debatten, die insbesondere von
Repräsentanten der traditionellen theologischen Fakultäten initiiert wurden. An
den Beispielen von Maarten van Dorp und John Mair wird aber deutlich, dass

56 Mair: In quattuor evangelia (Anm. 41), fol. Bb6v: In nonnullis te admonitum lector esse

cupimus. Ante omnia si in bibliaca scriptura aliqua variatio evenerit id praeter meam opi-
nionem contigisse arbitreris. Receptissimum enim ecclesiae usum in contextu bibliaco
mutare alienum censui. Hoc non semel in commentariis insinuo. [...] Non tarnen eadem

vocabula in commentario assumpsi ut verbi causa <docilis> pro <docibilis> scripsi, <ecclesiam>

pro hominum consessu et non pro aede sacra cepi. Ita enim Valla et ornatioris eloquii
homines faciunt. Semper tarnen potius sententias quam sermonis politiam assequi curavimus.
Aliorum est eloquentiae flumine sua asserta ornare, nobis sat est venere dicendi neglecta,
barbariem utcumque devitare.

57 Dazu s.o., Anm. 18.



298 Ueli Zahnd

man diese «alten» Reaktionen nicht einfach unter dem einen Sammelbegriff der

Scholastik fassen kann. Die historiographischen Kategorien der Scholastik und
des Humanismus, die wir im Rückblick so bereitwillig verwenden, scheinen bei

genauerem Hinsehen zu kurz zu greifen, weil sich die gelebte Vielfalt damaliger

Individuen nur sehr bedingt in sie einordnen lässt. In den vorliegenden
Diskussionen um den Bibeltext, die von einem Humanistenfreund von Erasmus

angezettelt worden waren, war es denn wenn schon Erasmus selbst, der
das Verhältnis von Humanismus und Scholastik als zwei sich auschliessenden

Haltungen inszenierte, weil er Maarten van Dorps Argumente dahingehend

zuspitzte, dass man nur entweder für Erasmus und gegen die Scholastik, oder
aber für die Scholastik und damit gegen Erasmus sein konnte. So sehr diese

Dichotomie in traditionellen Milieus dann aufgegriffen und verfestigt wurde,

gab es, wie John Mair zeigt, doch selbst auch unter entschiedenen Scholastikern

und in aller Kritik an Erasmus' Unternehmen den Versuch von Brückenschlägen

und damit den Versuch, nicht nur alte, sondern auch neue Reaktionen auf
dieses Neue Testament zu präsentieren.

Abstract
Erasmus' Novum Instrumentum provozierte vielfaltigen Widerspruch. Obwohl Erasmus

selbst die Opposition gegen sein Werk als einen Widerstreit zwischen Humanismus

und Scholastik zu inszenieren versuchte, lassen sich die Reaktionen seiner Kritiker
keineswegs in ein solch simples Schema einordnen. Am Beispiel der beiden Theologen
Maarten van Dorp und John Mair, die an den Universitäten von Löwen und Paris

tätig waren und sich aus ganz unterschiedlicher Perspektive kritisch zu Erasmus' Werk

äusserten, zeigt der Beitrag, wie vielfaltig (und durchaus auch humanistisch) die Motive

waren, aus denen sich ihre Kritik und ihre Reaktionen auf Erasmus' Werk speisten.

The Opposition to Erasmus' Novum Instrumentum was manifold. While Erasmus

himself tried to present the debate about his work as an antagonism between humanism

and scholasticism, the real reactions did not blend in such a simple scheme. Taking
as an example the two theologians Maarten van Dorp and John Mair who were working

at the universities of Louvain and Paris and who criticized Erasmus' work from

very different perspectives, this article illustrates the complexity of the (sometimes
even humanist) motifs that stimulated their criticisms and reactions to Erasmus' work.

Ueli Zahnd, Basel


	Der Humanist und die Scholastiker : alte Reaktionen auf ein Neues Testament?

