Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 73 (2017)

Heft: 3

Artikel: Der Humanist und die Scholastiker : alte Reaktionen auf ein Neues
Testament?

Autor: Zahnd, Ueli

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877624

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877624
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Humanist und die Scholastiker

Alte Reaktionen auf ein Neues Testament?

Traditionsbriiche werden tiblicherweise nicht widerspruchslos hingenommen.
Sie provozieren Gegenreaktionen und mobilisieren die Verteidiger des Ge-
wohnten und Selbstverstindlichen, was umso mehr gilt, wenn der Bruch an
einem so heiklen (wenn nicht heiligen) Gegenstand wie dem Bibeltext vollzo-
gen wird. Als Erasmus seine Erstausgabe des Neuen Testaments von 1516 pro-
grammatisch ein Novum Instrumentum nannte, verzichtete er auf den erwartbaren
Begrtiff Testamentun' und machte damit schon auf dem Titelblatt deutlich, dass
er mit diesem Werk genau solches zu tun vorhatte: mit etwas Herkémmlichem,
mit einer Tradition zu brechen. Entsprechend heftig fielen die Reaktionen aus,
die diese erste Verottentlichung des Novum Instrumentum begleiteten und die
auch die zahlreichen weiteren Ausgaben und sonstigen Schriften, die Erasmus
zum Bibeltext herausgab, wie der bedrohliche Gesang eines ganzen Chors von
Mahnern und Verteidigern des Herkémmlichen untermalen sollten.?

Wir wissen heutzutage um das Verdienst dieser Erstausgabe, um ihre Si-
gnalwirkung, ihren kritischen Geist und um die Modernitit, die sie letztlich
mitzubegrinden im Stande war und die auch die unsrige noch ist.” Um so
schwieriger durfte es daher aus heutiger Perspektive fallen, die damaligen Kiri-
tiker, Mahner und Gegner von Erasmus’ Werk zu verstehen. Dass Erasmus
mit seinen Anliegen richtig lag, beweist ja gleichsam sein historischer Erfolg,
wihrend entsprechend all die Norgler und geistig eingerosteten Bewahrer des

1 D. Erasmus: Novum Intrumentum omne, diligenter recognitum et emendatum, una cum
Annotationibus, Basel 1516. Ab der zweiten Ausgabe von 1519 wurde der Titel in das her-
kémmlichere «Novum Testamentum omne» gedndert. Vgl. dazu V. Sebastiani: Die Ausga-
ben von 1519 bis 1535: Vom Nowvum Instrumentum zam Novum Testamentum, in: Das bessetre
Bild Christi. Das Neue Testament in der Ausgabe des Erasmus von Rotterdam, hg.v. U. Dill
/ P. Schierl, Basel 2016 (Publikationen der Universititsbibliothek Basel 44), 129-141.

2 Zu den Reaktionen auf Erasmus vgl. grundlegend E. Rummel: Erasmus and his Catho-
lic Critics, 2 Bde., Nieuwkoop 1989 (Bibliotheca humanistica & reformatorica 45); dies.
(Hg.): Biblical Humanism and Scholasticism in the Age of Erasmus, Leiden 2008 (Brill’s
Companions to the Christian Tradition 9), sowie nun auch U. Dill: Kontroversen. Erasmus
verteidigt seine Ausgabe, in: Das bessere Bild Christi (Anm. 1), 167-179.

3 Vgl. C. Christ-von Wedel: Erasmus von Rotterdam — Anwalt eines neuzeitlichen Christen-
tums, Minster 2003.

ThZ 3/73 (2017) S. 275-298



276 Ueli Zahnd

Herkémmlichen falsch gelegen haben missen. Dem rtckblickenden Betrach-
ter dringen sich gleichsam zwei Topfe auf, in die sich die zahlreichen Akteure
der damaligen Debatten einsortieren lassen: hier die kritischen und unvorein-
genommenen Bibelleser, aus denen sich die Reformation speisen sollte, dort
die dogmatisch bornierten Altglaubigen, die mit scholastischen Spitzfindigkei-
ten eine wacklige Tradition zu legitimieren suchten; hier also die Humanisten,
dort die Scholastiker; hier die Neuzeit, dort das Mittelalter.

Dass solche Schematisierungen héchst problematisch sind und in einer
Weise zu Vereinfachungen verfihren, die der Komplexitit historischer Sach-
verhalte keinesfalls gerecht zu werden vermdgen, ist unbestritten. Das zeigt
sich schon daran, dass Erasmus selbst ja im Zuge der Reformation sich dezi-
diert fir die altgldubige Seite entschieden hat, ohne an seinen humanistischen
Idealen im geringsten zu ritteln; das zeigt sich aber auch daran, dass ein nicht
unbedeutender Teil der Krittk an Erasmus’ Projekt von Akteuren kam, die
selbst in der humanistischen Tradition tief verwurzelt waren® — einer davon soll
gleich ausfihrlicher vorgestellt werden. Zur Vorsicht mahnt schliesslich, dass
die Informationen, die wir tiiber diese Debatten haben, weitgehend aus Beitra-
gen zu den Debatten selbst stammen und damit nicht nur nicht unvoreinge-
nommen sind, sondern sehr dezidiert Partei ergreifen und oft mit allen rheto-
rischen Mitteln versuchen, die Gegenpartei zu desavouieren. Dass der Verlauf
der Geschichte einer der involvierten Parteien offensichtlich recht gegeben hat,
macht nun aber deren Einschatzung der Debatte nicht weniger parteiisch. Es
ist ein bekanntes Diktum, dass es die Sieger seien, welche die Geschichte schrei-
ben, was auch mentalititsgeschichtlich zumindest bedenkenswert ist. Denn
mithin wird eine ganze historiographische Tradition, so vorherrschend sie sein
mag, zur Partei; was im Rickblick aus ihr heraus selbstverstindlich erscheint,
muss es in der betrachteten Zeit tiberhaupt nicht gewesen sein.

Als Erasmus sein Novumz Instrumentum bei Froben drucken liess, sah die Welt
tatsdchlich noch ganz anders aus, die vorherrschende Partei war — wenn schon
— die @ndere>, und damit war auch die Selbstverstindlichkeit, aus der heraus
auf Erasmus’ Publikation reagiert wurde, grundverschieden von unserem heu-
tigen Blick.” Nun war Erasmus rhetorisch (und auch polemisch) versiert genug,

4 Dazu grundelgend R. Rex: Humanist Bible Controversies, in: The New Cambridge History
of the Bible, hg.v. Euan Cameron, Cambridge 2016, 61-81.
5 Fir ein Stimmungsbild der Scholastik des ausgehenden Mittelalters gerade auch mit Blick



Der Humanist und die Scholastiker 277

um sich nicht nur austechnen zu konnen, dass er an Selbstverstindlichkeiten
anecken wiirde mit dieser Publikation, vielmehr schien er ganz bewusst mit
Erwartungshaltungen und mit deren Enttiuschung und Fehlleitung zu spielen.
So sehr er das bis heute vollig plausible Argument vorbringen sollte, dass er ja
gar nichts eigentlich Neues biete mit seinem Novum Instrumentum, sondern bloss
zum richtig alten Text, zum Urtext eben zurtickzukehren versuche, und so sehr
er damit insinuierte, dass eben gar nicht er der Neuerer sei, sondern alle an-
deren, die nicht einsehen wiirden, dass es der inzwischen etablierte lateinische
Text der Bibel war, jener der Vulgata also, der auf Neuerungen beruhe;® dem
allem zum Trotz war sich Erasmus der Neu-Artigkeit seines Ansatzes doch
voll bewusst und auch des Bruchs, den er damit vollzog, Denn seine Ausgabe
nannte er eben ein dnstrumentum und wihlte damit einen Begriff, der fur die
Selbstverstindlichkeit damaliger Ohren provokanter nicht hitte sein kénnen
und der direkt zum Kern der ganzen nachfolgenden Debatten fithren sollte.
Denn auch wenn Erasmus vor dem Hintergrund seines grossartigen huma-
nistischen Lateins argumentieren konnte, dass dnstrumentumy im klassischen
Latein auch ein schriftliches Beweisstiick in einem Prozess meinen kénne und
daher (besser als der Testament-Begriff) dafiir geeignet sei, die schriftliche
Festhaltung des Neuen Bundes zu signalisieren,” war ihm doch zweifelsoh-
ne klar, dass seinen scholastischen Zeitgenossen diese semantische Finesse
unbekannt sein musste und sie mit dem Instrumenten-Begriff vielmehr die
geliufigere Bedeutung der «Geritschaft, des Hilfsmittels, des (Werkzeugs) ver-
banden. Die Logik des Aristoteles wurde seit jeher unter dem Titel des Orga-
non, dem griechischen Pendant zum lateinischen dnstrumentun iberliefert, da

auf den Bibelgebrauch vgl. U. Zahnd: Der Schulstreit und die Bibel. Acht Thesen zur
akademischen Theologie des ausgehenden Mittelalters, erscheint in: Renaissance-Huma-
nismus, Bibel und Reformbewegungen des 15. und 16. Jahrhunderts und ihre Bedeutung
fiir das Werden der Reformation, hg.v. H. Selderhuis, G6ttingen 2018 (Refo500 Academic
Studies).

6 Vgl. die Diskussion unten, S. 288.

7 So noch 1527 in einem Brief an Robert Aldrige, (Nr. 1858 in: D. Erasmus: Opus episto-
larum, hg.v. P. Allen et al., Oxford 1906-1965, Bd. 7, 128-141, hier 140, Z. 519-536; vgl.
dazu U. Dill: Das Novam Instrumentum von 1510, in: Das bessere Bild Christi [Anm. 1],
67-97, hier 67). Entsprechend hielt Erasmus an jenen Stellen seiner Ubersetzung, die auf
nichts Schriftliches verwiesen, am Begrift Testamentum fest, vgl. ders.: Novum Instrumen-
tum (Anm. 1), L182 (zu Lk 22,20), I1.46 (zu I Kor 11,25); I1.60 (zu 11 Kor 3,6); 11.144 (zu
Heb 9,15).



278 Ueli Zahnd

sie die Handhabe und das philosophische Riistzeug bot, das Wahre aus dem
Falschen herauszuarbeiten.® Was Erasmus bei den Scholastikern suggerierte,
wenn er nun seine Bibel-Ausgabe ein dnstrumentumy nannte, war, dass mit
diesem zweisprachigen Hilfsmittel, mit diesem Werkzeug der Text der Bibel
nicht einfach besser belegt sei, wie dies in seinem elitiren Humanisten-Latein
verstanden werden konnte, sondern dass sich der biblische Text damit bearbei-
ten und Uberarbeiten lasse, dass damit im biblischen Text neben Wahrheiten
auch Falschheiten gefunden werden konnten, so dass sich die ganze Theologie,
die in der Bibel ihren Grund fand, neu iiberpriifen lasse — als kénne mit dem
geeigneten Instrument an und mit der Heiligen Schrift einfach so herumge-
werkelt werden.

Das musste Widerspruch provozieren, zumal sich die scholastische Geistes-
welt in ganz grundlegender Weise als eine Tradition verstand, die zwar durch-
aus konstruktiv mit ihrem Erbe umzugehen wusste, es analysierte, aktualisier-
te, adaptierte und verfiigbar hielt, ohne aber dabei die Grundbestinde dieses
Erbes anzutasten oder in Frage zu stellen. Und zu diesen Grundbestinden
gehorte — so sehr das manchmal gerade in reformierter Perspektive vergessen
zu gehen droht” — natirlich und zu allererst die Bibel, aber eben in der Form,
wie sie in der Perspektive eines Scholastikers am Beginn des 16. Jahrhunderts
seit jeher verwendet worden war, ndmlich in der Form der «wersio vulgata, der
«gemeinhin geliufigen Version». Dass mit dieser «Version» ein ganzer Ubetlie-
ferungsstrang gemeint war, dass es die Vulgata, wie sie das Trienter Konzil spi-
ter veranlassen sollte, noch gar nicht gab, sondern dass auch im scholastischen

10

Milieu Varianten kursierten und diskutiert wurden,'" das war dem Vertrauen

auf die Giltigkeit dieses geldufigen Grundbestands in keiner Weise abtriglich.
Denn weil sie sich selbst als Teil einer Tradition verstanden, ohne deswegen

8 Vgl dazu die Vorrede des Simon Grynaeus zu einer der ersten Basler Ausgaben dieses
Organon: Est enim non instrumentum solum, et veluti securis haec quaedam, nodum in istis
naturae rebus quemvis dividendi, sed ipsa ferri, ipsa mentis oculorum acies est Dialectica
(in: Aristoteles: Organon, Basel 1536, fol. a2r).

9 Eine rihmliche Ausnahme ist C. Ocker: Biblical Poetics Before Humanism and Reforma-
tion, Cambridge *2008.

10 Vgl. G. Dahan: La méthode critique dans I’étude de la Bible (xii*-xiii® siécles), in: ders.: Lire
la Bible au moyen age. Essais d’herméneutique médiévale, Genf 2009, 161-195; sowie M.
Béhl / W, Reinhard / P. Walter (Hg.): Hermeneutik. Die Geschichte der abendlindischen
Textauslegung von der Antike bis zur Gegenwart, Wien 2013, 172.



Der Humanist und die Scholastiker 279

mit allen Gber alles einig zu sein, wussten scholastische Denker um die Vielfalt,
die eine Tradition ausmachte und lebendig hielt, solange nur das grundsitzliche
Vorhaben blieb, diese Tradition zu wahren, statt mit ihr zu brechen — wie es
Erasmus mit seinem Titel nun aber zu tun insinuierte.

Es ist der Hintergrund dieser scholastischen Vielfalt, der im folgenden et-
was niher beleuchtet werden soll, gerade weil er eben auch den Hintergrund
von Erasmus’ Verofttentlichung des Novum Instrumentum darstellt. Es ist eine
Vielseitigkeit, die in der heutigen Perspektive allerdings oft unbeachtet bleibt
und zu verkurzten Urteilen fuhrt, weil unsere heutige Perspektive eine Retro-
spektive ist und die bisweilen sehr parteiischen Ausserungen der siegreichen
Humanisten fiir allzu bare Munze nimmt. Es sollen daher etwas eingehender
zwei Reaktionen betrachtet werden, die Erasmus Bibel-Werk bei den wie auch
immer gearteten Traditionalisten provoziert hat und die, weil sie seinem hu-
manistischen Ansatz skeptisch gegeniiber stehen, gemeinhin als Reaktion der
Alten, als die typische scholastische Antwort verstanden werden. Zum einen
soll es um den Lowener Theologen Maarten van Dorp gehen, der mit Erasmus
schon im Vorfeld der Erstausgabe um dieses Projekt eines Novuwmz Instrumentun:
gestritten hat; zum anderen um John Mair, einen schottischen Theologen, der
als dezidierter Scholastiker an der Pariser Universitit wirksam war und der sich
zwar nie direkt mit Erasmus stritt, der aber gerade in den fraglichen Jahren
mehrfach Bibelkommentare veréffentlichte und damit ein indirektes Zeugnis
fir den Umgang mit Erasmus’ Werk (und fiir die Vielfalt dieses Umgangs) gab.

1. Maarten van Dorp
Der hollindische Gelehrte Maarten van Dorp sollte seine Kritik an Erasmus
als frischgebackener Magister der theologischen Fakultit der Universitit L6-
wen dussern, was ihm immer schon — gleichsam ex officio — den Ruch des
Scholastikers anhaften liess.!" Geboren in der Nihe von Rotterdam, immatri-
kulierte Maarten van Dorp Ende 1501 an der Lowener Universitat und durch-
lief dort tatsichlich erst einmal das tbliche scholastische Curriculum eines
spatmittelalterlichen Artes-Studiums. Die Universitit Léwen war eine relativ

11 Vgl C. Asso: Martin Dorp and Edward Lee, in: Rummel: Biblical Humanism and Scho-
lasticism (Anm. 2), 167-196; L. Jardine: Frasmus, Man of Letters: The Construction of
Charisma in Print, Princeton *2015, 100-131 (vgl. allerdings unten, Anm. 29); Rummel:
Catholic Critics (Anm. 2), 1-13.



280 Ueli Zahnd

junge Universitit, die erst um 1430 nicht zuletzt auch als Gegenpol zur Uni-
versitit von Paris gegriindet worden war, ein Gegensatz, der sich im Zuge des
aufkommenden Gallikanismus im Frankreich des 15. Jahrhunderts verstirkte:
Weil Paris als verldsslicher Partner in der Sicherung des Absolutheitsanspruchs
des Papsttums auszuscheiden drohte, sollte Lowen nunmehr die theologisch-
dogmatische Verteidigung kurialer Anspriiche gegen Konziliaristen und sons-
tige Kritiker des papstlichen Primats tbernehmen.'”” Lowen, so konnte man
meinen, war insofern eine konservative Universitit, was sie nun aber nicht hin-
derte, als eine der ersten nordlich der Alpen den humanistischen Studien die
Tore zu 6ffnen: Genau aufgrund dieses glinstigen Klimas sollte Erasmus selbst
ein Jahr nach erscheinen des Novum Instrumentum in Lowen das sogenannte
Collegium Trilingue er6ffnen, ein den drei klassischen Sprachen Griechisch,
Lateinisch und Hebriisch verpflichtetes Universititsinstitut mit humanistisch-
philologischer Ausrichtung — wihrend erst 13 Jahre spiter das krichenpolitisch
progressivere Paris mit dem College Royal (dem heutigen College de France)
ein dhnliches Institut gritnden sollte. Bereits aus solch institutioneller Perspek-
tive wird daher deutlich, wie vielfiltig und auch komplex das gemeinhin als
«traditionell-scholastisch» verstandene Umfeld war, aus dem erste Reaktionen
auf Erasmus’ Bibel-Ausgabe erfolgen sollten: Spatmittelalterliche Université-
ten waren keineswegs alle gleich, und konservativ war nicht gleich konservativ.

Maarten van Dorp sollte sich denn auch von Anfang an fiir das humanisti-
sche Flair an der Lowener Universitat interessieren, was ihn aber nicht hinder-
te, nach Abschluss seiner philosophischen Studien in ganz klassischer Weise
scholastische Philosophie zu unterrichten und parallel dazu ein konventionelles
Theologiestudium zu beginnen.” Dieser konventionelle Weg war es nach dus-
serlichen Gesichtspunkten auch, den Dorp weiter verfolgte: Nach Abschluss

12 Grundlegend zur Universitit Lowen (und Erasmus) ist H. de Jongh: L’ancienne faculté
de théologie de Louvain au premier siecle de son existence (1432-1540): ses débuts, son
organisation, son enseignement, sa lutte contre Erasme et Luther, Louvain 1911. Wertvolle
Informationen zur Stellung Léwens im kirchenpolitischen Streit finden sich in H. Keussen:
Die Stellung der Universitit Koln im grossen Schisma und zu den Reformkonzilien des
15. Jahrhunderts, AHVNRh 115 (1929) 225-254. Vgl. auch A.G. Weiler: Les universités
de Louvain et de Cologne au xv* siécle, in: Les universités a la fin du Moyen Age, hg.v. |.
Paquet / J. Ijsewijn, Louvain 1980, 49-81, hier 62f.

13 Vgl J. Ijsewijn: Maarten van Dorp of Naaldwijk, in: Contemporaries of Erasmus. A Bio-
graphical Register of the Renaissance and Reformation, 3 Bde., hg.v. PG. Bietenholz / T.B.
Deutscher, Toronto 2003, 1.398-404.



Der Humanist und die Scholastiker 281

seiner Studien Anfang 1514 wurde er Professor der Theologie und verblieb in
dieser Funktion eines theologischen Scholastikers zeitlebens an der Lowener
Universitit. Dass er gleichzeitig auch als Humanist wirkte, etwa Werke von
Rudolf Agricola herausgab, in einer Vielzahl von Reden die Eloquenz und das
klassische Latein pries und den Wert der humanistischen Studien beschwor,'
hat in der modernen Perspektive immer wieder dazu gefiihrt, von einer Art
Zweigleisigkeit in Dorps Leben zu sprechen, als sei er professionell und um
seinen Lebensunterhalt zu verdienen Scholastiker gewesen, in seiner Freizeit
aber habe er sich humanistischen Fragen gewidmet.”” Diese Sichtweise setzt
allerdings bereits ein klares historiographisches Schema voraus, dass man
nimlich am Beginn des 16. Jahrhunderts entweder als Humanist, oder aber
als Scholastiker habe agieren kbnnen — als seien dies zwei sich ausschliessende
Lebens- und Denkformen. Jedoch diirfte das Beispiel von Dorp vielmehr be-
legen, dass die Realitit offensichtlich eine komplexe war und selbst einer, der
das so iberkommene Amt eines theologischen Scholastikers inne hatte, vom
Humanismus tief geprigt sein konnte, ohne sich selbst verleugnen zu miissen;
es zeigt dieses Beispiel gar, dass einer mit lebendigem humanistischem Hinter-
grund sich schliesslich selbst gegen den grossen Erasmus stellen konnte.
Denn das tat dieser Dorp, der sich als junger Student bereits mit Eras-
mus angefreundet hatte und diesem so wichtig wurde, dass Erasmus ihn 1514
anlisslich eines Aufenthalts in Lowen unbedingt treffen wollte, wobei wohl
auch die Pline zur Herausgabe einer griechischen Originalsversion des Neuen

Testaments zur Sprache kamen.'®

Dorp, der im Zuge dieses Treffens auch als
Lektor einer Ausgabe von Erasmus-Schriften in Lowen engagiert wurde (es
herrschte also Eintracht zwischen den beiden), schrieb anlisslich der Druck-
legung dieser Schriften einen langen Briet an Erasmus zurtck, in dem der
knappe 30 jihrige frisch gebackene Theologieprofessor dem rund 50 jahrigen
etablierten Humanisten einige Ratschlage erteilen wollte — wie dies in huma-

nistischen Briefwechseln so tblich war. Dieser Brief, die viel diskutierte Epi-

14 Dazu W. Frangois: Maarten van Dorp, the Oratio Paulina (1516/1519), and the Biblical-
Humanist Voice among the Louvain Theologians, Lias 39 (2012) 163-193.

15 Rummel: Catholic Critics (Anm. 2), 3; vgl. nun aber D. Verbeke: Maarten van Dorp (1485-
1525) and the Teaching of Logic at the University of Leuven, Humanistica Lovaniensia 62
(2013), 225-246.

16 Ijsewijn: Maarten van Dorp (Anm. 13), 400.



282 Ueli Zahnd

stola 304 aus der Erasmus-Korrespondenz, hatte zwei Themen: zum einen
Erasmus’ [Lob der Torheit, das auch die Theologen ins Visier nahm, so dass sich
Dorp entsprechend angegriffen fuhlte und verteidigen wollte;'” zum anderen
nun aber Erasmus’ Pline beziiglich einer Neu-Ausgabe des Neuen Testaments.
Es ist dieser zweite Teil, der uns im folgenden interessiert.

Von Vornherein ist zu sagen, dass es nicht etwa Dorps Ziel war, mit seinem
Briet Erasmus vollig davon abzubringen, das Neue Testament neu herauszu-
geben. Vielmehr wollte er ihm empfehlen, keine grundlegend neue Uberset-
zung zu prasentieren, sondern bloss die Vulgata stellenweise zu tberarbeiten
und deren grobschlichtigen Stil etwas zu polieren — mehr Eloquenz mochte in
Ordnung sein, grundsitzliche Kritik allerdings nicht.'® Dorp fiihrte fiir diese
Empfehlung einige Argumente ins Feld, die in der weiteren Debatte dann zu
einer Art Standard-Geschutz werden sollten, mit dem auch harschere Kritiker
auf FErasmus zielen und die Verwerflichkeit seines Unternehmens aufzuzeigen
versuchen sollten — wie gleich zu verdeutlichen sein wird, war Erasmus an die-
ser Zuspitzung selbst in entscheidender Weise beteiligt.”

Im Bemthen um einen freundschaftlichen Ton rithmte Dorp denn erst
einmal die bahnbrechenden Korrekturarbeiten, die Erasmus als Philologe mit
Blick auf eine Vielzahl anderer Texte unternommen habe, doch brachte er aus
solch philologischer Perspektive gleich ein erstes Bedenken zum Ausdruck, ob
tatsachlich solche Korrekturarbeit auch auf den Text der Bibel zu tibertragen
sel.”” Denn, so hoffte Dorp Erasmus tiberzeugen zu koénnen, wenn es thm
gelinge zu zeigen,

17 Inden Disput um um das Lob der Torbeit sollte sich umgehend auch Thomas More cinschal-
ten, vgl. Jardine: Erasmus, Man of Letters (Anm. 11), 117f.

18  Zur verbreiteten Ansicht der stilistischen Unzuldnglichkeit der Vulgata vgl. P. Schierl: Die
Humanisten und die Bibel, in: Dill / Schierl: Das bessere Bild Christi (Anm. 1), 35-43
sowie unten, Anm. 57.

19 8.u,8.287.

20 Maarten van Dorp: Brief an Erasmus vom September 1514, Nr. 304 in: Opus epistolarum
(Anm. 7), Bd. 2, 10-16, hier 14, Z. 82-92: Audio te divi Hieronimi Epistolas a mendis,
quibus hactenus scatebant, repurgasse, adulterina obelis iugulasse, obscura clucidasse; rem
profecto fecisti te dignam et qua de theologis optime sis meritus, iis potissimum qui sac-
ris litteris policiem elegantiamque volent connectere. Sed Novum quoque Testamentum
te castigasse intelligo, et supra mille locos annotasse, non sine fructu theologorum. |...|

>

Verum cuiusmodi istud sit litteras sacras castigare, idque ex Grecis Latinos codices, dispi-
ciendum est.



Der Humanist und die Scholastiker 283

dass die lateinische Ubersetzung nichts Falsches oder Irriges hat, das ihr beigemischt
worden ist, wirst Du dann nicht zugestehen, dass die Muhe all jener tiberflissig ist,
die sie zu verbessern versuchen, ausser dass sie wiederholt in Erinnerung rufen, dass
allenfalls der Ubersetzer ein wenig treffender hitte formulieren kénnen??!

Dorp war von der Korrektheit der Vulgata iiberzeugt, davon also, dass sie gar
keiner Korrektur bedurfte und Erasmus’ Unternehmen tiberfliissig war; was er
nun aber nicht einfach nur behauptete, sondern auch zu begriinden versuchte
— und zwar mit ziemlicher Selbstiiberzeugung:

Jedoch ich, ich lege nun die Wahrheit und Integritit dar und sichere sie unserer
so verbreiteten Fassung (aedicioni pervulgatae) zu. Denn es ergibt keinen Sinn, dass
die universelle Kirche schon so viele Jahrhunderte geirrt habe, die diese Fassung
immer schon genutzt hat und auch heute bald billigt, bald nutzt. Und es ist auch
nicht wahrscheinlich, dass so viele heilige Viter falsch gelegen haben, so viele voll-
kommenste Minner, die — unter Abstiitzung auf sie — die schwierigsten Fragen
an den allgemeinen Konzilien bestimmten, den Glauben verteidigten und erhellten
und die Kanones erliessen, denen sich selbst die Konige beugten. Doch dass diese
Konzilien, wenn sie rechtmissig einberufen werden, niemals irren, insofern sie den
Glauben betreffen, das wird von den meisten Theologen ebenso wie den Juristen
zugestanden.”

In der Vulgata sah Dorp Grundlage und Rickgrat der abendlindisch-christli-
chen Tradition; auf ihr basierten die wichtigsten, nicht nur die Religion, son-
dern auch die Politik betreffenden Entscheidungen, so dass die Sakralitit dieser
Entscheidungen und Beschlisse sich gleichsam auch auf die Sakralitit und
Unfehlbarkeit der genutzten Bibelversion iibertrug. Dorp fuhr in seinem Sch-

reiben fort:

21 Ebd., Z. 92-96: Nam si ostendam Latinam translationem nihil habere falsi errorisve admix-
tum, nonne fateberis supervacaneam esse operam omnium qui eam emendare conantur,
nisi subinde admoneant sicubi significancius quippiam vertere potuisset interpres?

22 Ebd., Z. 96-106: Sed ego nunc de veritate integritateque disputo eamque nostra pervul-
gatae aedicioni assero. Non enim est consentaneum universam ecclesiam tot iam seculis
errasse, quac et usa est sempet et nunc quoque tum probat tum utitur hac aeditione. Neque
verisimile est falsos fuisse tot sanctos patres, tot viros consummatissimos, qui eidem innixi
arduissima quaeque in conciliis generalibus definierunt, fidem defenderunt elucidaruntque
ac canones aediderunt, quibus et reges suos fasces submiserunt. Et huiusmodi concilia rite
congregata nunquam errare, quatenus fidem contingunt, apud plurimos tum theologos
tum iureconsultos in confesso est.



284 Ueli Zahnd

Entweder muss man also zugestehen, dass die alten Viter in verwegener Weise ge-
handelt haben und handeln werden, wenn sie dieser Fassung und Ubersetzung folgen,
oder aber dass sie wahr und integer ist. Was nun? Ob du wohl glaubst, dass die griechi-
schen Handschriften besser sind als die lateinischen? War die Sorgfalt jener etwa gros-
ser als die der Lateiner im integren Umgang mit den heiligen Schriften — die Sorgfalt
jener, bei denen die christliche Religion so hiufig ins Wanken geraten ist, |...] wihrend
bei den Lateinern die Kirche, die Braut Christi, stets unversehrt erhalten blieb?*

Dorp warf nicht nur die abendlidndisch-lateinische Tradition in die Waagschale,
um den Wert der Vulgata zu beurteilen, sondern er bezog auch die griechische
Tradition mit ein, die gerade aus abendlindisch-lateinischer Perspektive nun al-
lerdings verdachtig war, da sich das orthodoxe Christentum doch in eine spiir-
bar andere Richtung bewegt hatte als das lateinische, was selbstverstindlich
auch, so Dorps Unterstellung, auf deren Bibeltext abgefarbt haben musste. Es
sprach daher nichts fiir eine Bevorzugung griechischer Handschriften. So pole-
misch diese Argumentationsweise von Dorp uns scheinen mag, ist sie doch in
einer Hinsicht sehr interessant: Denn was er damit betrieb, war Quellenkritik
(wenn auch nicht unseren heutigen Standards entsprechend); Dorp versuchte
den Wert von Textzeugen historisch zu gewichten, womit er nicht einfach nur
als Verteidiger der Tradition um der Tradition willen argumentierte, sondern
als humanistischer Philologe.

Schon eher um blosse Bewahrung der Tradition ging es Dorp bei einem
letzten Argument, das er in seinem Brief an Erasmus anfihrte. Denn was legi-
timierte eigentlich diesen Erasmus, an den Grundfesten der Theologie zu riit-
teln und aus einer bloss philologischen Perspektive Anderungen vorzuschla-
gen, die von theologischer Tragweite waren? Worin lag Erasmus’ Berechtigung,
solches zu tun? Auch hier lohnt es sich, einen Blick auf die spatmittelalterliche
Universitiatslandschaft zu werfen: Denn so sehr sich einzelne Universititen von
ithrer politischen Ausrichtung her unterschieden, hatten sie am Beginn des 16.
Jahrhunderts noch weitgehend gleiche Strukturen und unterteilten sich in vier
Fakultiten mit einer klaren Hierarchie.** Zuunterst stand als eine Art propadeu-

23 Ebd. 15, Z. 108-116: Aut ergo fatendum est temere fecisse patres temereque facturos, si
hanc edicionem interpretacionemque sequantur, aut eam veram et integram esse. Quid
autem? An libros Graecos credis esse Latinis emendaciores? Nunquid maior illis fuit quam
Latinis cura integre servandi libros sacros, apud quos religio Christiana sepenumero sit la-
befactata [...], quum apud Latinos semper inviolata perseveraverit sponsa Christi ecclesia?

24 So wurden bei Neugriindungen jeweils Statuten anderer Universititen ibernommen und
allenfalls leicht modifiziert, vgl. (auch fur das folgende) A. Gieysztor: Organisation und



Der Humanist und die Scholastiker 285

tischer Fakultit die philosophische, in der die Artes liberales gelehrt wurden;
und erst wer das philosophische Curriculum durchlaufen hatte, durfte an einer
der drei hoheren Fakultaten Medizin, Jura oder eben auch Theologie studieren.
Theologen hatten daher eine philosophische Bildung und kannten sich mit
den Belangen der niederen Fakultit aus — nicht aber umgekehrt. Entsprechend
durften sich Theologen durchaus ein Urteil in philosophischen Fragen erlau-
ben, nicht aber Philosophen ein theologisches, denn solches tiberstieg notge-
drungen ihren Horizont. Aber damit nicht genug: Auch die Philosophische
Fakultit selbst kannte eine Hierarchie der philosophischen Teildisziplinen, was
sich zumindest darin dusserte, dass gewisse Ficher wie Grammatik und Logik
friher, andere wie Physik und Metaphysik erst ganz am Schluss des Studien-
gangs untertichtet wurden.”

Allein, was Philologen taten, was Menschen taten, die sich gleichsam um
die historische Addquatheit von Ausdriicken und Formulierungen kiimmerten
und die an alten Handschriften tiberpriiften, ob gewisse Aussagen schon seit
jeher genau so formuliert worden waren, das gehorte aus der Perspektive der
mittelalterlichen Universitat hochstens in den Bereich der Grammatik und da-
mit zu einer Disziplin, mit denen sich die absoluten Antinger herumschlugen:
Philologische Probleme waren Probleme fir Griinschnibel, um Fragen des
korrekten sprachlichen Ausdrucks ging es in den allerersten Semesterkursen.
Ignoranz war denn auch eine gingige Weise, wie man an spitmittelalterlichen
Universititen auf humanistische Anliegen reagierte — allein war das, was Fras-
mus mit seinem Novum Instrumentum vorhatte, zu problematisch, um einfach
ignotiert zu werden. Denn hier ging es nicht mehr bloss um Fragen der etwas
eloquenteren oder historisch etwas adiquateren Ausdrucksweise, mit der man
sich in den elitdren Zirkeln humanistischer Netzwerke ein paar spottische Brie-
fe hin und her schob; hier ging es substantiell um den Stellenwert der Bibel,
auf der die Religion, der Glaube, die 6ffentliche Moral aufbaute. Wie aber
sollten aus der Perspektive eines Philologen nun plétzlich Fragen der hochsten
Fakultit, der nur den wirklich Fortgeschrittenen zuginglichen Theologie erér-

Ausstattung, in: Geschichte der Universitit in Europa. Bd. I: Mittelalter, hg.v. W, Riiegg,
Minchen 1993, 109-138, hier 110-114.

25 Vgl S. Lorenz: Libri ordinarie legendi. Eine Skizze zum Lehrplan der mitteleuropiischen
Artistenfakultiten um die Wende vom 14. zum 15. Jahrhundert, in: Argumente und Zeug-
nisse, hg.v. W. Hogrebe, Frankfurt a.M. 1985, 204-258.



286 Ueli Zahnd

tert werden? Das war ein System-Bruch ohne Vergleich, weil diesen Gramma-
tikern gemass den vorherrschenden Strukturen entsprechende Kompetenzen
gar nicht zukommen konnten.” Entsprechend versuchte Dorp, Erasmus in
seinem Brief klar zu machen, dass er sich nicht hinter seiner Arbeit als blosser
Philologe verstecken konne:

Du wirst sagen: dch will gar nicht, dass du in deiner Bibel-Ausgabe irgendetwas ver-
inderst oder dass du glaubst, dass die lateinische Fassung falsch sei; ich zeige doch
bloss auf, was ich in den griechischen Binden entdeckt habe, das von den lateinischen
abweicht — was soll das schon schaden? — Bei Herkules, Erasmus, es schadet. Denn
tber die Integritat der heiligen Schriften werden einige zu disputieren beginnen, und
schon werden viele zweifeln. Ob sie aus deinez Werken je lernen, dass ein kleinstes
Detail in den Heiligen Schriften falsch sei, das sage ich gar nicht, aber sie werden
zumindest irgendwen davon reden héren, und es wird geschehen, was Augustin dem
Hieronymus schrieb: <Wenn in die heiligen Schriften auch nur nuitzliche Ligen aufge-
nommen worden wiren, was wiirde in ihnen an Autoritit verbleiben??’

Es ist die Autoritat der Bibel selbst, die Dorp in Frage gestellt sicht, weil mit
Erasmus’ Unterfangen angedacht wird, dass wir ihren verlisslichen Text gar
nicht richtig kennen. Auch dies muss man sich sehr genau vor Augen halten:
Denn insbesondere auch den reformierten Philologen wird es spater um genau
dasselbe gehen, nimlich um Rettung der Autoritit der Bibel. Es ist ein und
dasselbe Motiv, der Wunsch nach einem verlisslichen Text, was sowohl diesen
Kritiker von Erasmus als spiter auch die Bibelphilologen antreibt — nur sieht
Dorp diese Verlisslichkeit genau durch das in Frage gestellt, womit die Philo-
logen sie iberhaupt erst wieder werden herstellen wollen, weil sie die Tradition

26 Entsprechend sollte Erasmus daran liegen zu betonen, dass er in Paris einige Semester
Theologie studiert und in Turin zum Doktor der Theologie promoviert hatte, vgl. Rum-
mel: Catholic Critics (Anm. 2), I1.68; zum spiteren Grammatiker-Vorwurf an Erasmus vgl.
va. C. del Valle Rodriguez: Antonio Nebrija’s Biblical Scholariship, in: Rummel: Biblical
Humanism and Scholasticism (Anm. 2), 57-72.

27 Dorp: Brief an Erasmus (Anm. 20), 15, Z. 131-140: Sed dices: (Nolim in tuo codice
quicquam immutes, neque credas falsam esse Latinam aeditionem; solum ostendo quid
in Graecis voluminibus deprehenderim, quod discrepet a Latinis; et hoc quid officiet?y —
Officiet mehercle, Erasme. Nam de sacrarum litterarum integritate disputabunt plurimi,
ambigent mult, si vel tantillum in iis esse falsi, non dico ex tua opera didicerint, sed narran-
tem duntaxat quempiam audierint; et fiet quod ad Hieronimum scribit Augustinus: i ad
scripturas sacras admissa fuerint vel officiosa mendacia, quid in eis remanebit autoritatis?
Vgl. Augustin: Epistula 40, hg.v. A. Goldbacher, CSEL 34.2, Wien 1898, 71, Z. 13.



Der Humanist und die Scholastiker 287

nicht mehr als Garant ihrer Legitimitit, sondern als Ursache fiir deren Unter-
grabung verstehen.

Damit lagen Dorps Argumente auf dem Tisch, und mit thnen waren gleich-
sam die Weichen gestellt. Denn so sehr in den weiteren Debatten das Personal
wechselte, drehten sich die Diskussionen tber die Legitimitit von Erasmus’
Unterfangen um diese drei Bereiche: um die Vorrangstellung und Adelung des
Vulgata-Texts wegen seiner Schlisselrolle in der gesamten abendlindischen
Kultur, um die Zweitrangigkeit griechischer Handschriften als Zeugnissen der
tendenziell verdachtigen Ostkirche, und um den Stellenwert philologischer
Arbeit fur die Theologie.” Dass es im Grossen und Ganzen immer wieder
um diese drei Fragekomplexe gehen sollte, lag allerdings weniger an der Ver-
breitung von Dotps Brief, als vielmehr an Erasmus’ Edition: Denn weil Dorp
seinen Brief schrieb, bevor Frasmus seine Ausgabe tberhaupt vollendet und
in Druck gegeben hatte, blieb diesem die Mdglichkeit, in den ausfihrlichen
Vorreden seines Novum Instrumentum auf genau diese Punkte bereits im Rah-
men der Erstausgabe einzugehen, so dass in Zukunft jeder, der sich mit dem
Novum Instrumentum auseinandersetzte, von Anbeginn an aus dem Werk selbst
dartber informiert war, dass insbesondere diese drei zu den streitbaren Fragen
gehorten.”

Erasmus wies die drei Kritiken aus ganz unterschiedlichen Blickwinkeln in
der Apologia, im methodologischen Vorwort und in spiteren Ausgaben auch
in den Capifa in immer neuen Anldufen zurick, was fur die Ernsthaftigkeit
spricht, mit der er Dorps Anwiirfe aufgriff.”” Im Kern lassen sich seine Ausfiih-
rungen auf folgende Punkte zusammenfassen, die sich bereits auch in einem
Antwortschreiben des Erasmus an Dorp finden: Was erstens die zentrale Au-
toritit der Vulgata betreffe, so sei sie gar nicht so zentral, weil die lateinischen

28 Vgl Rummel: Catholic Critics (Anm. 2), I.5.

29 Ebd,, 115, spricht Rummel denn auch von Erasmus’ «pre-emptive strikes» in diesen Pro-
legomena. Dass es sich gar um eine inszenierte Debatte zwischen Erasmus, Dorp und auch
Thomas More gehandelt habe, wie Jardine: Erasmus, Man of Letters (Anm. 11), 111-118,
und in ihrem Gefolge Rex: Humanist Bible Controversies (Anm. 4), 67-70, sowie zuriick-
haltender Asso, Dorp and Lee (Anm. 2), 173f,, andenken, scheint erneut einer allzu klaren
historiographischen Dichotomie zwischen Humanismus und Scholastik geschuldet — nur
weil Dorp auch Humanist war, heisst das nicht, dass er sich nicht dennoch mit eher kon-
servativen Argumenten ernsthaft gegen Erasmus stellen konnte.

30  Rummel: Catholic Critics (Anm. 2), 1.7 und 15f.



288 Ueli Zahnd

Kirchenviter selbst, wie aus ihren zahlreichen Bibel-Zitaten ersichtlich wird,
nicht den Text der Vulgata nutzten. Als die grossten Konzilien stattfanden und
die wichtigsten Viiter schrieben, war die Vulgata daher noch gar nicht Standard,
so dass sie auch nicht als Riickgrat der lateinischen Christenheit betrachtet wer-
den konnte.”’ Zudem betonte Erasmus, dass es auch gar keinen kirchlichen
Erlass gebe, der die Vulgata zum Standard-Text erhoben hitte, denn ein sol-
cher Erlass wire vollig widersinnig gewesen. Hs stand ja nicht einmal fest, wer
der Urheber der Vulgata-Version gewesen sei — dass es Hieronymus nicht sein
konnte, wurde erneut aus den Differenzen zwischen dessen Bibel-Zitaten und
dem im Spitmittelalter geliufigen Vulgata-Text deutlich. Erasmus persiflier-
te daher, wie ein solcher Erlass zur Autorisierung der Vulgata hitte aussehen
mussen:

Ist etwa in solchen Worten ein Dekret von den Vitern erlassen worden: «Von dieser
Fassung wissen wir zwar nicht, wer der Autor sei, aber dennoch erkennen wir sie an,
und wir wollen auch nicht, dass dem entgegensteht, wenn die griechischen Codices
etwas anderes haben, so akkurat es auch sein mag, oder wenn Chrysostomus oder
Basilius oder Athanasius oder Hieronymus etwas anderes lesen, auch wenn dies dem
Sinn der Evangelien viel mehr entspricht; aber dennoch heissen wir diese selben Au-
toren im Gbrigen durch und durch gut. Was auch immer aber spiter aut irgendeine
Art sei es durch Halbgelehrte und Méchtegerne oder durch ahnungslose, betrunkene
und schlafwandelnde Blicherverwalter verfilscht, verdorben, erginzt, Gbersprungen
worden ist, billigen wir mit derselben Autoritit, und niemandem wollen wir mehr er-
lauben zu verindern, was einmal in die Schrift eingefiihrt worden ist.» Ein licherliches
Dekret, wirst Du sagen.”

31 D. Erasmus: Brief an Dorp vom Mai 1515, Nr. 337 in: Opus epistolarum (Anm. 7), Bd.
2, 90-114, hier 109: Obsecro te, si vera scribis, eruditissime Dorpi, cur frequenter aliter
citat Hieronymus, aliter Augustinus, aliter Ambrosius quam nos legimus? Cur Hieronymus
multa reprehendit et corrigit nominatim, quae tamen in hac habentur aeditione?

32 Ebd., 110f, Z. 778-787: Num huiusmodi verbis conceptum fuit decretum a patribus?
Haec aeditio cuius sit autoris nescimus, sed tamen eam approbamus; nec obstare volumus,
si quid secus habent Graeci codices, quantumvis emendati; si quid secus legit Chrysos-
tomus aut Basilius aut Athanasius aut Hieronymus, etiam si illud magis quadraverit ad
sensum evangelicum: et tamen hos ipsos autores in caeteris magnopere comprobamus.
Quin etiam quicquid in posterum quocunque modo vel a semidoctis et audaculis vel ab im-
peritis, ebriis, oscitantibus librariis fuerit viciatum, depravatum, additum, omissum, eadem
probamus autoritate; neque cuiquam volumus licere mutare scripturam semel inductam.
Ridiculum decretum, inquis.



Der Humanist und die Scholastiker 289

Erasmus bertihrte naturlich einen wunden Punkt: Die Vulgata war nachweis-
lich und fiir jeden gelehrten Theologen in einfach tiberpriifbarer Weise kein
seit jeher giiltiger Standard-Text, so dass auch nichts verloren ging, wenn man
diese Fassung der Kritik unterzog, Dass der Text allenfalls in den letzten Jahr-
hunderten zu einem Standard-Text mutierte, war daher ohne Belang, denn oh-
nehin handelte es sich bei diesen Jahrhunderten ja bloss um das Zeitalter der
Wissensverwalter, der Scholastik. Und damit stand plétzlich das Verhaltnis von
Humanismus und Scholastik auf dem Spiel, wie auch aus Erasmus’ Umgang
mit den weiteren Argumenten deutlich werden sollte.

Dass Erasmus zweitens namlich als Philologe den Bibel-Text kritisieren
durfte, stand ausser Frage, denn von all denen, die den Urtext in den Vulgata-
Text korrumpiert hatten, hatte schliesslich auch keiner um Erlaubnis gefragt.
Wenn man daher ohne Ermichtigung diesen Text verfilschen durfte, dann
sollte es umso weniger der Ermichtigung bediirfen, um ihn wieder herzustel-
len.” Doch Erasmus sah sich durchaus ermichtigt: Denn nicht nur hatte er
ja in frihen Jahren in Paris selbst einige Semester Theologie studiert und in
Turin sogar zum Doktor der Theologie promoviert, so dass er auch nach den
Regeln des alten Systems die Kompetenz hatte zu wissen, wovon er sprach;™
vielmehr betonte er in spiteren Ausgaben auch, wie viel Unterstiitzung er in
seinem Unterfangen europaweit von Papst und Kardinidlen bis hin zu den Ko-
nigen von England und Frankreich erfahren habe, und entsprechend scheute
er sich nicht, ganze Listen von Unterstiitzern in die Proegomena seiner Edition
mit aufzunehmen.” Diese Edition verstand er aber weiterhin als dezidiert phi-
lologisches Unternehmen, so dass er mit dem Riickhalt seiner Unterstiitzer den
strukturellen Bruch, den er ins scholastische Wissenschaftsgefuge eingefihrt
hatte, aufrecht zu erhalten beabsichtigte.

33 Dieses Argument brachte Erasmus auch im Geleitbrief zu seiner fast zeitgleich erschiene-
nen Hieronymus-Edition vor (Mdrz 1515), vgl. den Brief an den Leser, Nr. 327 in: Opus
epistolarum (Anm. 7), Bd. 2, 54-59, hier 57, Z. 69-72: O rem preposteram! Non indignan-
tur impostori qui citra ullius autoritatem viciavit sacros libros; in eos stomachantur qui
citra totius ecclesie autoritatem que viciata sunt corrigunt. Dazu Rummel: Catholic Critics
(Anm. 2), 17.

34  S.o., Anm. 26.

35  So liess er bereits in der zweiten Ausgabe von 1519 auf der Rickseite des Titelblatts eine
Empfehlung Leos X. Drucken; entsprechende «Ruhmeslisten» fgte er ans Ende der Capi-
ta ein (ebd. 81f,; in der letzten Ausgabe von 1535 dann auf fol. ylr-v).



290 Ueli Zahnd

Was schliesslich die Autoritit der griechischen Handschriften betraf, zog
Erasmus das Argument einfach weiter: Denn wiirde das Argument stimmen
und wire Rechtgliubigkeit ein ausschlaggebendes Kriterium fiir die Brauchbar-
keit eines Schriftstiicks, dann hitte sich auch Hieronymus nie auf hebriische —
und das heisst hier: auf jiidische — Handschriften stiitzen dirfen. Doch gerade
Hieronymus hielten die Scholastiker ja weiterhin fiir den Urheber der Vulgata,
so dass es fiir sie selbst, wenn sie das Argument fiir gultig hielten, ein Argument
gegen die Vulgata werden musste.” Hinzu kam, dass die Scholastiker dann
ohnehin seit jeher die Finger von Aristoteles hitten lassen missen — wenn
tberhaupt, steckte der Wurm daher in der Scholastik.

Erasmus erweiterte damit den Horizont der Diskussion und spitzte zugleich
ihre Stossrichtung zu, denn er nahm nicht mehr eine philologische Diskussion,
sondern die Scholastik an sich ins Visier — wie dann eben auch der Titel des
Novum Instrumentum deutlich machen sollte. Dass in der Folge gerade auch des
inszenierten Autorisierungs-Erlasses fiir die Vulgata dezidierte Scholastiker ve-
hement versuchen sollten, gegen Erasmus anzukampfen, war in dessen gleich-
sam proaktiver Verteidigungsstrategie selbst angelegt und beabsichtigt. Denn
mit ihr wurde die Diskussion kompromisslos: Wer in der scholastischen Tradi-
tion gross geworden war, dem musste es mit dieser Umkehr und Engfiihrung
der Argumentationslast schwer fallen, Erasmus’ grundsitzliches Unterfangen
gutzuheissen, da es nicht einfach nur um sein philologisches Unternehmen,
sondern zugleich um seine Deligitmation der Scholastik ging. Der Streit wurde
damit mehr und mehr zu einem Disput zweier klar geschiedener Lager, nimlich
nunmehr tatsachlich zu einem Streit zwischen Scholastik und Humanismus.

Es bleibt aber sehr bezeichnend, dass vor dieser Erasmischen Engfiihrung
und Inszenierung der Ursprung der Kritik bei Maarten van Dorp noch durch-
aus auch humanistisch inspiriert und aus einem nicht ungewohnlichen huma-
nistisch gelehrten Briefwechsel zwischen zwei Freunden entstanden war. Denn
freundschaftlich gesinnt blieben sich Erasmus und Dorp, und nach Klirung
einiger Missverstandnisse beztiglich des Briefwechsels im Vorfeld der Publika-
tion des Novum Instrumentum blieben sie sich auch im weiteren zugeneigt. Aus

36 Erasmus: Brief an Dorp (Anm. 31), 110: Quid ais? non legemus eorum libros qui desci-
verunt a fide Christiana? Cur igitur Aristoteli tantum autoritatis tribuunt ethnico, cui nihil
unquam fuerit cum fide commercii? Tota Iudacorum gens a Christo descivit; nihil igitur
ponderis habebunt apud nos Psalmi et Prophetae suo sermone scripti?



Der Humanist und die Scholastiker 291

Erasmus’® Lowener Zeit ab 1517 sind zahlreiche Besuche und Kontakte zwi-
schen den beiden belegt, Dorp diirfte entscheidend dazu beigetragen haben,
dass Erasmus sich Gberhaupt mit den Lowener Theologen versohnte, und als
Dorp 1525 starb, verfasst Hrasmus selbst den Epitaph, der auf Dorps Grab-
stein eingemeisselt wurde.”” Es wire daher verkiirzt, hinter der kritischen Hal-
tung eines Theologen an einer konventionellen Institution gleich den unver-
s6hnlichen Scholastiker zu sehen, der sich gegen den Humanismus und daher
gegen Erasmus stellt; denn so so klar scheinen sich die beiden Lager zumindest
in der Person von Dorp nicht trennen zu lassen.

2. John Mair
Bei der zweiten Gestalt, deren Reaktion auf Erasmus’ Bibelwerk hier vorge-
stellt werden soll, scheint eine Zuordnung erneut bloss auf einen ersten Blick
eindeutig. Es handelt sich, wie bereits erwiahnt, um John Mair, einen schotti-
schen Philosophen und Theologen, der seit 1496 grosstenteils an der Univer-
sitit Paris wirkte und dort auch Erasmus wihrend dessen Pariser Studienzeit
begegnet sein durfte.”® Anders als Erasmus nahm John Mair den humanisti-
schen Geist zwar durchaus wahr, blieb aber ganz bewusst den scholastischen
Gepflogenheiten verpflichtet und argumentierte auch immer wieder gegen die
Ansinnen der Humanisten, ohne deswegen gleich eine klare Dichotomie aut-
zubauen.” Denn in diesen Argumentationen vertrat er das tibliche elitire Bild
des Theologen, der dank seiner langen Studien und des institutionellen Rick-
halts als einziger in der Lage sei, in Glaubensfragen ein Urteil zu fillen; in seine
Schriften schleuste er aber immer auch Zitate aus der klassischen Literatur der
Antike ein, die er offensichtlich recht gut kannte und mit denen er seinen hu-
manisierenden Kollegen zeigte, dass er kein konservativer Ignorant war. Zwar
pflegte er in seinen Lehrbichern ein betont scholastisches Latein und den be-

37 Ijsewijn: Maarten van Dorp (Anm. 13), 4031,

38  Beide waren in den Jahren 1496-99 am College de Montaigu; historisch verbiirgt ist ein
direkter Kontakt allerdings nicht, weswegen Mair in Bietenholz / Deutscher, Contempora-
ries of Erasmus (Anm. 13), keinen Eingang gefunden hat (vgl. aber ebd. 1.118, 288 und
342).

39 Vgl U. Zahnd: Terms, Signs, Sacraments: The Correlation between Logic and Theology
and the Philosophical Context of Book iv of Mair’s Sentences Commentary, in: A Compa-
nion to the Theology of John Mair, hg.v. ].T. Slotemaker / J.C. Witt, Leiden 2014, 241-287,
hier 261-268 und 283-286.



292 Ueli Zahnd

kannten, auf Logik insistierenden und von den Humanisten so verspotteten
Stil, doch wusste er selbst diesen Stil zu verteidigen, und zwar mit einem sehr
unerwarteten Argument, das er in demselben Jahr vorbrachte, als auch Eras-
mus’ Novum Instrumentum erschien:

Wer in der Argumentationsform schreibt, wie es die Spateren [d.h., die Scholastiker]
tun, schreibt ebenso klar, ja sogar sachlicher als die Alten [d.h., die Kirchenviter] ge-
maiss dem Lauf der Natur, die vom Unvollkommenen zum Vollkommenen oder vom
Vollkommenen zum noch Vollkommeneren fortschreitet. [...] Es schwirzt die Auto-
ritdt der Viter nicht an, wenn einer in eindeutigerer Weise spricht als sie und wenn viel
anderes beriihrt wird, worauf sie nicht gestossen sind — so wie auch, wenn wir einmal
beerdigt sind, die Nachfahren noch auf vieles stossen werden. Hat denn nicht auch
in unserer Zeit Amerigo Vespucci Lander gefunden, die Ptolemaus, Plinius und den
tbrigen Kosmographen vor diesem Zeitalter unbekannt waren?*

Nichts geringeres als die Entdeckung Amerikas ist fiir John Mair ein Argument
fiir die Scholastik, denn sie belegt, was wissenschaftlicher Fortschritt ist, den
man mit einer Ruckkehr zum Alten, wie es die Humanisten propagieren, nicht
erreiche. Entsprechend scholastisch ging Mair grundsitzlich auch mit der Bibel
um, die er nun aber in den Jahren der allgemeinen Auseinandersetzung mit
Erasmus’ Bibelwerk mehrfach kommentierte. Insbesondere Mairs Kommentar
zum Matthdusevangelium erschien 1518 ein erstes Mal und diirfte daher noch
kaum ein Wissen um FErasmus’ Edition reflektieren, doch publizierte Mair
1529 eine zweite Fassung dieses Kommentars,*' nachdem er sich nachweislich
mit Erasmus’ Paraphrase zum Matthiusevangelium auseinandergesetzt hatte.
Ohnehin waren es an der Pariser Universitit nicht so sehr das Novum Instru-
mentum, das tir Aufregung sorgte, als vielmehr diese erasmischen Paraphrasen
zum Neuen Testament, die er seit 1517 sukzessive veroffentlichte und die — als

40  Das Argument stammt aus dem Prolog von Mairs Kommentar zum vierten Sentenzen-
buch: In quartum Sententiarum, Paris 1516, fol. 1va: Scribentes in forma arguendi uti pos-
teriores fecere ita clare, immo enucleativus quam antiqui scripserunt, more naturae quac
ab imperfecto ad perfectum vel a perfecto ad magis perfectum procedit. [...] Non patrum
auctoritates denigrat si quis lucidius dicat quam ipsi, et multa alia tanguntur quae ipsis non
occurrebant, quemadmodum nobis sepultis multa posterioribus occurrent. Numquid in
hac tempestate Americus Vespusius terras repperit Ptolemaeo, Plinio et reliquis cosmogra-
phis ante haec saecula incognitas?

41 ] Mair: In Mattheum ad literam exposidb, Paris 1518, und ders.: In quattuor evangelia
expositiones, Paris 1529.



Der Humanist und die Scholastiker 293

Erginzung der Annotationes i Novum Instrumentum, die fir ein gelehrtes Pub-
likum gedacht waren, — nun cher einem gebildeten Laienpublikum (bzw. dem
niederen Klerus) in einem freieren, stilistisch wohlklingenden Latein den Inhalt
des Neuen Testaments nahe bringen sollten.*” In Paris war es insbesondere
Noé¢l Beda, langjihriger Rektor der theologischen Fakultit und mithin eine der
einflussreichsten Gestalten der Universitit, dem diese Paraphrasen ein Dorn
im Auge waren, weil Erasmus sich mit ihnen anmasse, die Dinge klarer und
schoner als der Heilige Geist selbst sagen zu kénnen.” Seit 1524 fuhr Beda
daher ein Kampagne gegen Erasmus, die deswegen zwischenzeitlich absur-
de Ziige annahm, weil Erasmus kompromisslos dagegenhielt, so dass in einer
langen Serie von Schriften und Gegenschriften und Entgegnungen der Gegen-
schriften die kleinsten und inhaltlich oft belanglosesten exegetischen Details
ausgeschlachtet wurden.

Auch kimpften die beiden nicht nur mit der Feder gegeneinander. Viel-
mehr ging Erasmus gerichtlich gegen Beda vor und setzte durch, dass eine von
dessen Gegenschriften nicht verbreitet werden durfe™ — was allerdings wir-
kungslos blieb, denn zum Zeitpunkt des Urteils waren die meisten Exemplare
der Schrift bereits verkauft; aber es zeigt, dass nicht nur bornierte Scholastiker,
sondern auch der Humanistenfirst selbst vom Mittel der Zensur Gebrauch
zu machen bereit war. Und dieses Mittel zu gebrauchen versuchte schliess-
lich auch Beda: Er setzte 1527 an der Pariser Universitit eine Kommission
ein, die simtliche Paraphrasen durchgehen und auf moglicherweise hiretische
Irrtiimer absuchen sollte, wobei Mair bei diesem Unternehmen — wohl weil
er selbst bereits einen Kommentar zu Matthius publiziert hatte — Erasmus’
Matthidus-Paraphrase zugewiesen bekam. Es ldsst sich nicht mehr eruieren,
was Mair im einzelnen an dieser Matthdus-Paraphrase auszusetzen hatte; die
Verurteilung gegen Erasmus, welche die Pariser Fakultit im Dezember 1527
schliesslich erliess,” ldsst keine Ruckschlisse auf einzelne Beitrdge mehr zu —

42 Vgl J. Bloemendal: Erasmus’ Paraphrases on the New Testament, ErasSt 36 (2016) 105-
122.

43 Zur Auscinandersetzung mit Beda vgl. bereits Rummel: Catholic Critics (Anm. 2), 11.29-59;
nun aber v.a. E. Rabbie: Long and Useless. The Polemic between Erasmus and Béda, Eras-
mus of Rotterdam Society Yearbook 30 (2010) 7-21, sowie M. Crane: Competing Visions
of Christian Reform. Noél Béda and Erasmus, ebd. 25 (2005) 39-57.

44 Rabbie: Long and Useless (Anm. 43), 18.

45 Publik gemacht wurde sie allerdings erst 1531 in ziemlich beildufiger Weise, wohl weil Eras-



294 Ueli Zahnd

es fillt allerdings auf, dass mutmassliche Fehler aus der Matthius-Paraphrase
tberproportional gut vertreten sind.*

Vergleicht man nun aber die beiden Matthius-Kommentare des John Mair
miteinander, dann begegnen doch einige Auffilligkeiten. Mairs erster Kom-
mentar von 1518 ist ein ganz klassisches scholastisches Schriftstick, wie schon
rein aus einigen Ausserlichkeiten ersichtlich wird:"” Der Kommentar ist in zwei
engen Spalten in traditionellen gotischen Lettern gesetzt, das Schriftbild ist
gepragt von zahlreichen bloss abgekiirzt geschriebenen Wértern; der Bibeltext
selbst wird nicht mitgedruckt, sondern mitten im fortlaufenden Kommentar-
text bloss mit zwei-drei Worten anzitiert. Doch interessieren sich die Kom-
mentarabschnitte inhaltlich gar nicht so sehr fiir den Bibel-Text, als vielmehr
fiir die dogmatischen und spekulativen Fragen, die sich in mehr oder weniger
nachvollziehbarer Weise mit ihm in Verbindung bringen lassen, so dass das
Werk nicht einfach Bibelkommentar, sondern mehr noch dogmatisches Lehr-
buch ist. Dazu passt, dass der Kommentar abgesehen von einem Widmungs-
brief an den Bischof von Glasgow keinerlei Vorreden oder einleitende Erldu-
terungen kennt, die etwas zum historischen Umfeld, zum Autor oder aber zu
Mairs Vorgehensweise und Methodik gesagt hatten; was daftr geboten wird,
sind zwei Indizes, ein alphabetischer, mit dem sich aufspuren lisst, wo welches
dogmatische Thema behandelt wird, und ein topographischer, der der Reihe
nach jede von Mairs dogmatischen Fragen auflistet und der mit der stolzen
Feststellung endet, dass in diesem Kommentar insgesamt 308 solche Dubia
behandelt wirden.® So macht etwa die Erorterung von 8 Dubia, die zu Mt 4
aufgeworfen werden, mehr als zwei Drittel des entsprechenden Kommentar-

teils aus.*’

mus auch in Paris lingst eine anerkannte Personlichkeit war; vgl. Rummel: Catholic Critics
(Anm. 2), 11.49.

46 Von 104 kritisierten Aussagen sind 61 einer Schrift von Erasmus zugeordnet, davon stam-
men immerhin 17 aus der Mt-Paraphrase, vgl. den Abdruck der Verurteilung in C. Duples-
sis d’Argentré: Collectio judiciorum de novis erroribus, Bd. 2, Paris 1728, 53-74.

47  Ein Digitalisat des Mt-Kommentars von 1518 ist zuginglich unter der URN nbn:de:bvb:12-
bsb10142881-2.

48 Mair: In Mattheum (Anm. 41), fol. b2v.

49 Ebd. fol 14v-17r. Die Dubia lauten: Utrum Deus possit pascere hominem nihil dando ei
ad comedendum; qualiter demon incorporeus poterat movere corpus Christi; super illo
verbo @on temptabis Dominum Deumy; an vocatio in Luce 5 sit alia ab illa in littera; quare
Christus vocavit viros simplices in suos discipulos; quomodo Apostoli et discipuli ita cito



Der Humanist und die Scholastiker 295

In der zweiten Fassung aber, die Mair nach seiner Auseinandersetzung mit
Erasmus’ Paraphrase 1529 publiziert, indert sich zumindest das dusserliche Er-
scheinungsbild radikal.”” Der Text ist nunmehr einspaltig in einer lockeren An-
tiqua mit viel weniger Abkiirzungen gesetzt; der Bibeltext wird in voller Linge
in optisch klar ausgezeichneter Weise zitiert, in den Marginalien finden sich
bloss noch Zeilennummern, und auch der Kommentar selbst ist stark umgear-
beitet. Zwar finden sich weiterhin auch theologische Dwubia — im Kommentar
zu Matthius 4 sind es sogar mehr als in der ersten Version® — doch nimmt die
Behandlung dieser Dubia bloss noch knapp ein Drittel des Textraums ein. Dies
ist nicht nur eine relative Umgewichtung, da ein Grossteil dieser Dubia, die im
ersten Kommentar noch Lang und Breit diskutiert wurden, nun in wenigen
Satzen abgehandelt oder sogar explizit fiir irrelevant erklirt werden. Einen viel
breiteren Raum nimmt hingegen die Erklirung des Texts selbst ein; Mair be-
mitht sich zudem um ein einigermassen geschliffenes Latein, und er untermalt
seine Ausfihrungen nicht mehr nur mit biblischen, patristischen und scho-
lastischen Verweisen, sondern viel lieber mit Verweisen auf die Literatur der
klassischen Antike.”” Dazu passt, dass auch die Begleittexte dieses Kommentars
geandert sind. Auf ein Verzeichnis der Dubia verzichtet Mair, und neben einem
neuen Widmungsbrief (nunmehr an den Erzbischof von St. Andrews) findet

crediderunt et Christo adheserunt; quid est Synagoga et quomodo se habet cum Ecclesia;
quae patria est Syria et quae Decapolis.

50  Ein Digitalisat des Kommentars von 1529 ist zuginglich unter https://books.google.ch/
books?id=K1go2h6hGrEC. Es ist hier nicht der Platz, auch eingehend auf inhaltliche An-
derungen zwischen den Versionen einzugehen. Dass sich Mairs Auseinandersetzung mit
Erasmus’ Paraphrase niederschligt, zeigt sich etwa an seinem Umgang mit dem Gleichnis
vom Unkraut im Acker (Mt 13,24-30). Erasmus hatte den Befehl, mit dem Ausreissen des
Unkrauts bis zur Ernte zuzuwarten, als Absage an Todesurteile gegen Hiretiker gelesen
(In Evangelium Matthaei Paraphrasis, Basel 1522, fol. n7r). In Mairs Kommentar von 1518
war eine solche Auslegung noch kein Thema (vgl. In Mattheum [Anm. 41], fol. 52vbf.);
nachdem die Auslegung aber in der Verurteilung von 1527 aufgegriffen wurde (Duplessis
d’Argentré: Collectio judiciorum [Anm. 46], 69), fand sie als Dubzum auch in Mairs Kom-
mentar von 1529 Eingang (In quattuor evangelia [Anm. 41], fol. 56v).

51 Mair: In quattuor evangelia (Anm. 41), fol. 15v-20r. Die zusitzlichen Duwbia lauten: An
superbus demon uno tentamine victus secundo victurus accedit; an quadragenarium ieiu-
nium verno tempore indictum divini sit iuris an humani; quas ob res daemones deceptionis
cuniculos ante homines struunt; quanam via Daemon esuriem Christi agnoverit.

52 Allein im Kommentar zu Mt 4 begegnen Protagoras, Demokrit, Zeno, Aristoteles, De-
mosthenes, Hippokrates, Cicero, Plinius, Diogenes Laértius, sowie Krosus und Marcus
Crassus.



296 Ueli Zahnd

sich auch ein Brief an den Leser, sowie eine allgemeine Einleitung zu den vier
Evangelien, ebenso wie eine spezifische zu Matthius.

Der Kommentar wirkt damit merklich «humanisiert» — und dennoch bleibt
Mair seiner scholastischen Herkunft treu. Bereits im eréffnenden Widmungs-
schreiben an den Erzbischof von St. Andrews setzt sich Mair als Ziel, zum
einen den Einklang der vier Evangelien sowohl je mit sich selbst als auch un-
tereinander aufzuzeigen, zum anderen aber

der alten Ubetlieferung zu dienen und den katholischen Traditionen, die der Lehre
der romischen Kirche entsprechen und durch die anerkannten Doktoren verbiirgt
sind. Und deswegen haben wir die Evangelien-Erklirung des Theophylakts, des Bi-
schofs der Bulgaren, zuriickgewiesen, wo sie von der Meinung der Katholiken abzu-
irren scheint.”

Mair sieht sich ganz als Verteidiger der katholischen Tradition, was 1529 auch
mit dem Aufkommen der Reformation zu erkliren ist,>* doch scheint es dar-
Uber hinaus auch ein Votum fiir die Vulgata zu sein, wenn Mair an so promi-
nenter Stelle mit seiner Absage an Theophylakt gleich die griechisch-orthodoxe
Tradition diskreditiert.”

Wie sehr er am traditionellen Bibel-Text festhalten wolle, erklart Mair dann
ausfihrlicher im Geleitbrief an seine Leser, in den er mit folgenden Worten

einsteigt:

Auf einiges mochten wir dich hingewiesen haben, Leser. Allem voran, wenn im Bibel-
text irgendeine Variation auftauchen sollte, dann gehe davon aus, dass dies geschehen
ist, ohne von mir so gemeint zu sein. Denn den Gbetliefertesten Brauch der Kirche im
biblischen Kontext zu verindern, das stehe mir fern. Solches ziehe ich nicht einmal in
den Kommentaren in Betracht. [...] Dennoch habe ich nicht durchgehend dasselbe
Wort im Kommentar verwendet, so habe ich beispielsweise docilis statt docibilis ge-

53 Mair: In quattuor evangelia (Anm. 41), fol. Aa2r: Conati [...] antiquam practerea servare
tralationem, et catholicas iuxta Romanae ecclesiae doctrinam per doctores receptos tradi-
tiones. Quocirca Theophilacti Bulgarorum episcopi Evangeliorum explanationes ubi ab
orthodoxorum sententia aberrare visae sunt, refellimus.

54 Zu Mair’s grundsitzlich ablechnendem Verhiltnis zur Reformation vgl. jiingst P. Karklii-
nen: Nominalism and the Via Moderna in Luther’s Theological Work, in: Oxford Research
Encyclopedia of Religion, hg.v. J. Barton, Oxford 2017.

55  Gemeint ist Theophylakt von Ohrid (ca. 1055-ca. 1107), ein bekannter byzantinisch-bulga-
rischer Bibelausleger.



Der Humanist und die Scholastiker 297

schrieben, oder «Kirche» fiir die Versammlung der Menschen und nicht fiir das heilige
Gebiude genommen. Denn so machen es Valla und die Menschen der schmuckhafte-
ren Rede. Immer aber waren wir besorgt, dass mehr dem Sinn als der Glitte der Rede
gefolgt wird. Denn anderen kommt es zu, ihre Meinungen mit einem Schwall von
Eloquenz zu schmiicken, uns aber gentigt es, unter Vernachlissigung des Reizes der
Rede so gut es geht die Barbarei zu vermeiden.®

In einem Latein, das nicht mehr wirklich scholastisch ist, ohne deswegen be-
reits klassisch zu sein, spricht sich Mair dezidiert gegen jegliche grébere Kor-
rektur der Vulgata aus. Doch immerhin gesteht er zu, was bereits Maarten van
Dorp dem Erasmus empfohlen hat: dass es zwar nicht darum gehen konne, die
Vulgata zu korrigieren, aber doch darum, einige holprige Formulierungen ele-
ganter — oder eben weniger barbarisch — auszudricken.” So klar sich Mair da-
mit hinter die mittelalterliche Text-Tradition stellt, zeigte er sich den humanisti-
schen Anliegen gegeniiber doch nicht véllig verschlossen; so scholastisch seine
Kommentare mit ihren D#bia auch in der verkiirzten Version bleiben, sehen sie
sich nun doch durch Reflexionen erginzt, die Mair im humanistischen Umfeld
kennengelernt hat. Was Mair mit der zweiten Fassung seines Kommentars zu
prasentieren versuchte, war damit nichts weniger als eine Art Briickenschlag
tber jenen Graben zwischen Scholastik und Humanismus, der in der Frage des
Bibeltexts mit Erasmus’ Novumz Instrumentum iberhaupt erst aufgebrochen war.

3. Schluss
Erasmus’ Novum Instrumentum und auch die Paraphrasen des Neuen Testaments,
die er nachreichen sollte, fithrten an ganz unterschiedlichen Orten zu kriti-
schen Reaktionen und zu bisweilen zahen Debatten, die insbesondere von Re-
prasentanten der traditionellen theologischen Fakultiten initiiert wurden. An
den Beispielen von Maarten van Dorp und John Mair wird aber deutlich, dass

56  Mair: In quattuor evangelia (Anm. 41), fol. Bb6v: In nonnullis te admonitum lector esse
cupimus. Ante omnia si in bibliaca scriptura aliqua variatio evenerit id practer meam opi-
nionem contigisse arbitreris. Receptissimum enim ecclesiae usum in contextu bibliaco
mutare alienum censui. Hoc non semel in commentariis insinuo. [...] Non tamen eadem
vocabula in commentario assumpsi ut verbi causa «docilis) pro «docibilis scripsi, «ccclesiamy
pro hominum consessu et non pro aede sacra cepi. Ita enim Valla et ornatioris eloquii ho-
mines faciunt. Semper tamen potius sententias quam sermonis politiam assequi curavimus.
Aliorum est eloquentiae flumine sua asserta ornare, nobis sat est venere dicendi neglecta,
barbariem utcumque devitare.

57  Dazu s.o., Anm. 18.



298 Ueli Zahnd

man diese «alten» Reaktionen nicht einfach unter dem einen Sammelbegriff der
Scholastik fassen kann. Die historiographischen Kategorien der Scholastik und
des Humanismus, die wir im Ruckblick so bereitwillig verwenden, scheinen bei
genauerem Hinsehen zu kurz zu greifen, weil sich die gelebte Vielfalt dama-
liger Individuen nur sehr bedingt in sie einordnen lisst. In den vorliegenden
Diskussionen um den Bibeltext, die von einem Humanistenfreund von Eras-
mus angezettelt worden waren, war es denn wenn schon Erasmus selbst, der
das Verhiltnis von Humanismus und Scholastik als zwei sich auschliessenden
Haltungen inszenierte, weil er Maarten van Dorps Argumente dahingehend
zuspitzte, dass man nur entweder fir Erasmus und gegen die Scholastik, oder
aber fur die Scholastik und damit gegen Erasmus sein konnte. So sehr diese
Dichotomie in traditionellen Milieus dann aufgegriffen und verfestigt wurde,
gab es, wie John Mair zeigt, doch selbst auch unter entschiedenen Scholastikern
und in aller Kritik an Erasmus’ Unternehmen den Versuch von Briickenschli-
gen und damit den Versuch, nicht nur alte, sondern auch neue Reaktionen auf
dieses Neue Testament zu prasentieren.

Abstract

Erasmus’ Novum Instrumentum provozierte vielfiltigen Widerspruch. Obwohl Eras-
mus selbst die Opposition gegen sein Werk als einen Widerstreit zwischen Humanis-
mus und Scholastik zu inszenieren versuchte, lassen sich die Reaktionen seiner Kritiker
keineswegs in ein solch simples Schema einordnen. Am Beispiel der beiden Theologen
Maarten van Dorp und John Mair, die an den Universititen von Lowen und Paris
titig waren und sich aus ganz unterschiedlicher Perspektive kritisch zu Erasmus” Werk
dusserten, zeigt der Beitrag, wie vielfiltig (und durchaus auch humanistisch) die Motive
waren, aus denen sich ihre Kritik und ihre Reaktionen auf Erasmus’ Werk speisten.

The opposition to Erasmus’ Novum Instrumentum was manifold. While Erasmus
himself tried to present the debate about his work as an antagonism between human-
ism and scholasticism, the real reactions did not blend in such a simple scheme. Taking
as an example the two theologians Maarten van Dorp and John Mair who were work-
ing at the universities of Louvain and Paris and who criticized Erasmus’ work from
very different perspectives, this article illustrates the complexity of the (sometimes
even humanist) motifs that stimulated their criticisms and reactions to Erasmus’ work.

Ueli Zahnd, Basel



	Der Humanist und die Scholastiker : alte Reaktionen auf ein Neues Testament?

