
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 73 (2017)

Heft: 3

Artikel: Erasmus und die Basler Reformation

Autor: Christ-von Wedel, Christine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877623

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erasmus und die Basler Reformation1

Am 26. Mai 1521 verabschiedete der Reichstag das Wormser Edikt gegen Martin

Luther. Es ächtete den bereits am 3. Januar von der Kirche Gebannten
als Häretiker und verbot seine Schriften zu verbreiten und zu lesen. Umsonst
hatte sich Erasmus im Vorfeld dezidiert gegen eine Häretisierung Luthers

ausgesprochen.2 Nicht nur wegen dieser Parteinahme, sondern auch mit guten
theologischen Gründen behaupteten Erasmusgegner, er habe das Ei gelegt,
das Luther dann ausgebrütet habe. Tatsächlich fanden sich in dem in Basel

erschienenen Neuen Testament von Erasmus3 im griechischen Text und

entsprechend auch in Erasmus' Übersetzung ins Lateinische nicht nur Varianten,
die überkommene Dogmen angriffen, sondern auch zahlreiche kirchenkritische

Anmerkungen und viele Erklärungen, die Luthers Theologie stützten.

Die reformatorische Partei, benutzte sie nicht nur für gelehrtes Bibelstudium,
sie brachte auch manche kirchenkritische Anmerkung von Erasmus in
aufreizenden Übersetzungen unter das Volk. Im kaiserlichen Brabant konnte sich

Erasmus nicht mehr sicher fühlen. Hier wurde das Wormser Edikt rigoros
durchgesetzt, Luthers Schriften brannten bereits auf den Scheiterhaufen. Zwei
Jahre später, im Sommer 1523, Hessen die ersten Lutheranhänger ihr Leben.

Erasmus hatte allen Grund aus dieser Atmosphäre zu fliehen. Basel, als Teil
der Eidgenossenschaft nur noch lose mit dem Reich verbunden, bot sich an.

Hier hatte er sich schon 1514 mit dem tüchtigen Drucker Froben befreundet,
der ihn gastfreundlich einlud, in Basel selbst die dritte Auflage seines Neuen
Testamentes zu überwachen. Hier hatte er seither, angefangen mit dem Novum

instrumentum, dem Neuen Testament, und der Hieronymusausgabe, seine wich-

1 Dieser Beitrag enthält den Text des von der Verfasserin am 12. November 2016 in Basel

gehaltenen Vortrags. Der Text wurde leicht bearbeitet und mit Anmerkungen ausgestattet.
2 Zu Erasmus vgl. C. Christ-von Wedel: Erasmus von Rotterdam. Ein Porträt, Basel

2016/20172 (im Folgenden abgekürzt mit: Christ-von Wedel [2016]). Zur Basler Reformation

immer noch R. Wackernagel: Geschichte der Stadt Basel, 3 Bde., Basel 1907-1954 (im
Folgenden abgekürzt mit: Wackernagel), Bd. III. Die Schreibende gibt im Oktober 2017
einen ersten Band zu den Jahren 1514-1529 heraus, in dem das hier bis 1529 Behandelte
breiter dargelegt wird.

3 1. Auflage 1516, 2. erstmals, insbesondere in der Übersetzung überarbeitete Auflage 1519,
weitere jeweils im Anmerkungsteil stark erweiterte 1522, 1527 und 1535

ThZ 3/73 (2017) S. 253-274



254 Christine Christ-von Wedel

tigsten Werke publiziert. Hier hatte er im Kreise von jugendlichen Verehrern

zwei Jahre fröhlich gelebt, vielleicht die glücklichsten Jahre seines Lebens. Der
bis 1519 regierende Kaiser Maximilian war den neuen studia humanitatis günstig

gesinnt. In Spanien, in England, in Frankreich sassen jugendliche Fürsten auf
den Thronen und schienen ein Zeitalter des Friedens einzuläuten. Der neue

Mediceer Papst, Leo X, hatte die Widmung des Novum instrumentum angenommen

und unter ihm schien das Laterankonzil endlich die erhofften Reformen

in der Kirche anzupacken. Erasmus selbst galt als das Haupt der neuen geistigen

Bewegung, die vereint mit den jungen Herrschern ein goldenes Zeitalter
heraufführen sollte. Er hatte sich nach Löwen begeben, wo er eine ganz neue

revolutionäre Ausbildungsstätte für Theologen mit konzipieren konnte. Dort
trieben die Professoren nicht mehr dogmatische Scholastik, sondern lasen mit
den Studenten die biblischen Texte in den Ursprachen und legten sie für die

eigene Zeit aus, nicht nur im gelehrten Latein, sondern auch in volkssprachlichen

Vorlesungen für alle Interessierten. Ein glänzender Anfang für die von
Erasmus erhoffte Reform der Kirche. Aber die allgemeine Lage verschlimmerte

sich zusehends. Die Hoffnungen auf ein goldenes Zeitalter zerrannen
Erasmus schnell. Die jugendlichen Fürsten erlagen imperialistischen Gelüsten

und hielten keinen Frieden. Die Konzilsväter hatten sich im Lateran nur zu

wenigen Reformbeschlüssen durchringen können, und auch diese setzt Leo X.
nicht konsequent durch. Dagegen schrieb er finanziell höchst lukrative Ablässe

aus, um seiner Leidenschaft für Kunst und Repräsentation frönen zu können.

Dass Martin Luther die Ablässe so breitenwirksam anprangerte, war Erasmus

hoch willkommen. Aber auch Luthers Erfolge weckten die Kurie nicht auf.

Sie antwortete völlig uneinsichtig mit Verurteilungsbullen. Statt Luther und
seinen Anhängern in ihren berechtigten Forderungen entgegen zu kommen,

griff sie Luther frontal an. So radikalisierte sie Luther und seine Anhänger, die

Lutheraner, wie sie eher abfällig genannt wurden. Im Reich wuchs eine

antirömische nationale Bewegung, die die alte Ordnung und mit ihr auch die

kaiserliche Macht bedrohte. Angesichts dieser Entwicklung hatte Erasmus wohl
ab Spätherbst 1519 Froben geraten nichts mehr von Luther zu drucken.4 Die

4 In der Literatur wird schon Mai 1518 angegeben. Das ist sehr unwahrscheinlich, druckte
Froben doch noch im Herbst 1519 ein Lutherwerk und ahnten die Basler Freunde zuvor
kaum etwas von einer Distanzierung des Rotterdamers von Luther. Vgl. Opus epistolarum
Desiderii Erasmi Roterodami, hg.v. P.S. Allen, 12 Bde., Oxford 1906-1958. (Im Folgenden



Erasmus und die Basler Reformation 255

Türkengefahr band dem Kaiser die Hände. Seit 1519 regierte der junge Karl
V., unter dem Erasmus das Ehrenamt eines Ratgebers innehatte. Das war keine

sehr einflussreiche Stellung, eher eine Art Unterstützung für den Gelehrten.

Erasmus hatte sich ein Netzwerk am Hofe geschaffen und fühlte sich dem

Kaiser verpflichtet. Das erschwerte seine Stellung zwischen den Glaubensparteien.

Die theologische Nähe von Erasmus zu Luther war den konservativen

Professoren an der Universität Löwen nicht verborgen geblieben. Sie und
Vertreter der Bettelorden polemisierten von den Kathedern und Kanzeln gegen
Erasmus. Seine Stellung in Löwen wurde immer prekärer. Erasmus floh aus

Brabant nach Basel. Er fürchtete nicht nur für seine Person. Er sorgte sich um
die Zukunft Europas:

Eben in Basel angekommen, Ende November 1521, klagte er bei seinem

Freund Willibald Pirckheimer über Luthers antipäpstliche Polemik und über

die vielen Pamphlete, die den guten Studien schadeten und alle, die das

Evangelium favorisierten in Gefahr brächten: Sie spalten die ganze Welt. Das wird
wohl Jahre andauern, seufzte er, und immer schlimmer werden. Der Versuch

Freiheit zu fördern, verdoppelt die Knechtschaft. Der Adel bedroht den Reichtum

des Klerus. So treiben sie alle religiösen Institutionen in die Arme der

Gegner. Man will mich dazu bringen, gegen Luther zu schreiben. Für mich ist
es das Beste, meine Zunge im Zaum zu haltend

Im Januar 1522 ist er noch düsterer. Wahrscheinlich aufgrund der Vorgänge
in Wittenberg während Luthers Abwesenheit. Dazu gehörte ein erster Bildersturm,

Abschaffung aller Sondermessen, Neugestaltung des Gottesdienstes

und Einzug aller kirchlichen Abgaben in einen neugegründeten Gemeinen

Kasten, der nicht von der Kirche, sondern von Rats- und Gemeindegliedern
verwaltet wurde.6 Das bedeutete die völlige Loslösung von der überkommenen

abgekürzt mit: Allen), Ep. 1167; 904; 967:68-104; 938; D. Martin Luthers Werke. Kritische

Gesamtausgabe, 80 Bde., Weimar 1883-2009 (im Folgenden abgekürzt mit: WA) II, 240:1;
Die Amerbachkorrespondenz, hg. im Auftrag der Kommission für die Öffentliche Bibliothek

der Universität Basel von A. Hartmann und B.R.Jenny u.a., 11 Bde., Basel 1942-2010,

II, Ep. 686; 705:30-34; 706.

5 Allen, Ep. 1244.

6 Ordnung der Stadt Wittenberg in: A. Laube (Hg.): Flugschriften der frühen Reformations¬

bewegung, Bd. 2, Vaduz 1983, 1033-1037. Vgl. E. Wolgast: Die Einführung der Reformation

und das Schicksal der Klöster im Reich und in Europa, Göttingen 2014, 27-29. Dass

Luther nach seiner Rückkehr im März 22 einige Beschlüsse wieder aufhob, änderte nichts

an der grundsätzlichen völligen Loslösung von der alten Kirche.



256 Christine Christ-von Wedel

Institution Kirche. Voll Entsetzen prophezeite Erasmus: Das läuft auf einen

«seditiosum exitum», auf einen aufrührerischen Ausgang, hinaus.7

Für sich persönlich konnte Erasmus in Basel aufatmen. An der Universität

gab es keine ernstzunehmenden Gegner und mit dem Bischof hatte er sich

schon bei seinem ersten Aufenthalt angefreundet. Der Bund mit der Eidgenossenschaft

gewährte Basel Spielraum und die Basler Ratsherren waren offenbar

grosszügig. Als Ende 1520 über eine Zensur von lutherischen Büchern verhandelt

worden war, da zuckten die Basler nur mit den Achseln. Jeder solle drucken

und kaufen, was er will.8 Erasmus kam tatsächlich in eine freiere Atmosphäre,
aber nicht in eine ruhigere. Die Geldnot und Schwäche des Bischofs, der bis

dahin nominell immer noch der Stadtherr war, ausnutzend, hatte Basel gerade

einseitig das alte Bischofsrecht ausgesetzt. Niemand, beschloss der Rat, brauche

mehr dem Bischof zu schwören und er verweigerte ihm jede tatsächliche

und auch nur informelle Mitsprache bei der Ämterbesetzung.9 Das galt nicht

nur für die weltlichen Ämter, der Rat begann Pfründen auch im Papstmonat

eigenmächtig zu besetzen, mischte sich ins geistliche Gericht ein und engte auf

Druck der Zünfte die sie konkurrenzierenden wirtschaftlichen Tätigkeiten der

Klöster ein.1"

Nach dem Rat des Erasmus hatte der befreundete Wolfgang Capito auf
der Basler Münsterkanzel begonnen, fortlaufend aus dem Evangelium nach

Matthäus zu predigen. Andere taten es ihm nach. War es eine Frucht der

evangelischen Predigt, dass der Rat die Korruption und das Pensionenwesen
abstellen konnte?11 Leider berichten die Quellen nicht nur von solch erfreulicher

Entwicklung. Die Basler Söldner, die in Mailand auf verschiedenen Seiten, der

päpstlichen und der französischen, gekämpft hatten, waren zerstritten und

aufmüpfig.12 Nun kamen Streitereien zwischen den Glaubensparteien hinzu.

7 Allen, Ep. 1252:7.

8 Aktensammlung zur Geschichte der Basler Reformation in den Jahren 1519 bis Anfang
1534, im Auftrage der historischen und antiquarischen Gesellschaft zu Basel, hg.v. E. Dürr
/ P. Roth, 6 Bde., Basel 1921-1950 (im Folgenden abgekürzt mit: BRA), I, Nr. 57 (4. Nov
1520).

9 Vgl. Wackernagel, III, 301.

10 Urkundenbuch der Stadt Basel, hg. von der historischen und antiquarischen Gesellschaft

zu Basel; bearb. von R. Wackernagel und R. Thommen, 11 Bde. Basel 1890-1910 (im
Folgenden abgekürzt mit: BUB), IX, Nrn. 506; 509; 539; BRA I, Nrn. 73; 166; 261; 299; 300.

11 Vgl. BRA I, Nrn. 70; 76; 78; 80-83.

12 Basler Chroniken, hg. von der Historischen und Antiquarischen Gesellschaft zu Basel, 7



Erasmus und die Basler Reformation 257

Der Rat musste immer wieder gotteslästerliche und aufrührerische Reden

bestrafen. Kleriker wurden beleidigt. Es blieb nicht bei Beschimpfungen, Bürger
belästigten nachts einen Geistlichen und seine Magd in ihrem Haus.13

Ende März 1522 schrieb Erasmus: Er wisse nicht, zu welcher Partei er sich

halten solle. Die Päpstlichen verstärkten die Lasten noch und viele lutherische

Verteidiger der evangelischen Freiheit missbrauchten die erlangte Freiheit. Die
christliche Liebe verflüchtige sich.14

Auf der Basler Landschaft und in der Stadt pesteten mutige Priester gegen
die überkommene Messform und kirchliche Bräuche.15 Angesehene Humanisten

und beliebte Prediger verschmausten am Palmsonntag ein Spanferkel.
Der Rat und das Domkapitel intervenierten. Die Fastenbrecher beriefen sich

auf Erasmus. Der antwortete mit einer Schrift: Darin scheint er zunächst ganz
lutherisch zu votieren. Er forderte aus seelsorgerlichen Gründen, die Fastengebote

zu lockern und die Priesterehe freizugeben, und aus sozialen Gründen,
die Feiertage zu verringern. Aber anders als Luther und jetzt auch Zwingli in
Zürich wollte er nicht alle menschlichen Gebote in geistlichen Belangen
verdammen. Auch sie könnten der Frömmigkeit dienen. Alle Gebote seien am

Liebesgebot zu messen und danach auszurichten.16

Das konnte die Wogen nicht glätten. Auch in Basel laufe jetzt alles auf
einen Aufruhr hinaus, schrieb Erasmus am 22. Juni 1522.17

Mehr und mehr vermischte sich die Reformsache mit nationalen und
sozialen Fragen. Ulrich von Hutten, ein begabter Humanist, den Erasmus seit

Jahren selbstlos gefördert hatte, jetzt ein glühender Anhänger Luthers, erklärte

mit Bezug auf den Befreiungskampf des Germanen Arminius Rom und seinen

Pfaffen den Krieg. Im Herbst 1522 griff sein Verbündeter Franz von Sickingen
das Erzbistum Trier an. Die Belagerung misslang und der geächtete Ulrich von
Hutten floh nach Basel. Am 17. November 1522, war schon ein Verwandter

Bde., Basel und Leipzig 1872-1915 (im Folgenden abgekürzt mit: Basler Chroniken), I, 29.

13 BRA I, Nr. 99, 37.

14 Allen, Ep. 1268.

15 Basler Chroniken I, 33; 36.

16 Wackernagel III, 327£; Opera omnia Desiderii Erasmi Roterodami, Amsterdam/Leiden
1969 ff. (im Folgenden abgekürzt mit ASD) IX-1, 35; 477-478. Vgl. C. Christ-von Wedel:

Erasmus of Rotterdam. Advocate of a New Christianity, Toronto 2013 (im Folgenden
abgekürzt mit: Christ-von Wedel (2013)), 221-223.

17 Allen, Ep 1293.



258 Christine Christ-von Wedel

Sickingens, Hartmut von Kronberg, in Basel eingetroffen und mit ihm Johannes

Oekolampad.

Oekolampad war 1514 kurz nach Erasmus erstmals nach Basel gekommen.

Erasmus hatte ihn mit offenen Armen empfangen und zur Mitarbeit am

Neuen Testament herangezogen. Oekolampad gefiel ihm. Noch nie habe er

von einem Menschen so viel gehalten, gestand er 1524, als er von ihm
bereits enttäuscht war.18 Oekolampad galt als hoch gelehrt, aber ängsdich und

dogmatisch verzagt.19 Nach Erasmus' Wegzug hatte er Basel verlassen und sah

sich als Domprediger in Augsburg mit einer starken lutherischen Bewegung
konfrontiert. Der Streit der Glaubensparteien wühlte ihn auf. Er zog sich in ein

Kloster zurück. Dort war er bald mit seinen erasmischen und lutherischen Ideen

nicht mehr haltbar. Er floh und fand als Burgkaplan auf der sickingenschen

Ebernburg Zuflucht. Nun waren die drei «Sickinger» mittellos in Basel und

klopften bei Erasmus an. Erasmus bat den kranken und geächteten Ulrich von
Hutten, ihn nicht zu besuchen. Ein Treffen würde ihn kompromittieren.
Daraufhin und empört über einen Brief, in dem Erasmus seine neutrale Stellung
zwischen den Glaubensparteien verteidigt hatte, verunglimpfte Hutten Erasmus

als Wendehals. Erasmus verweigere aus niedrigstem Opportunismus und

aus Feigheit Luther und ihm seine Unterstützung. Erasmus litt schwer unter
den Vorwürfen des ehemaligen Freundes und reagierte mit einer sarkastischen

Gegenschrift.20 Anders gestalteten sich die Beziehungen zu Oekolampad und
auch zu Kronberg. Sie empfing Erasmus und äusserte sich wie über Oekolampad,

so auch über Kronberg lobend, dessen bescheidene Weisheit habe ihm
sehr gefallen.21 Dass der erklärte Lutheranhänger geächtet war, hinderte ihn
nicht daran. Bestand doch ein grosser Unterschied zu Hutten. Hutten rief zum
bewaffneten Kampf gegen den «antichristlichen» Papst und all seine Anhänger

auf.22 Er hatte den Vernichtungskampf bereits begonnen, ein missglück-
ter Uberfall auf päpstliche Legaten machte den Anfang, eine Fehde mit den

Strassburger Kartäusern, die bis nach Basel Staub aufwarf, folgte und Aktionen

18 Allen, Ep. 1523:104.

19 Allen, Ep. 2445:104-106.
20 Vgl. Zu Hutten und Erasmus immer noch die Schrift meines verehrten Lehrers W. Kaegi:

Hutten und Erasmus. Ihre Freundschaft und ihr Streit, Dresden 1924.

21 Allen, Ep. 1342:696-699.
22 Ulrichi Hutteni equitis Germani opera quae reperiri potuerunt omnia, hg.v. E. Böcking, 5

Bde., Leipzig 1859-1869, IV, 249.



Erasmus und die Basler Reformation 259

gegen Frankfurt und Worms, lauter Versuche, einen Feuerbrand in Deutschland

zu entfachen.23 Auch Kronberg bekämpfte mit Flutten das päpstliche Ab-
lass- und Pfründenwesen, sowie das kanonische Recht als antichristlich. Eine

Schrift war so scharf, dass die altgläubigen Luzerner wenig später gegen den

Basler Drucker klagten.24 Aber Kronberg rief nicht zum bewaffneten Kampf,
sondern zum Gebet auf. Es könne nicht um Rache am Papsttum gehen,
vielmehr sei Barmherzigkeit gefordert.25

Flutten musste Basel bald wieder verlassen, Kronberg und Oekolampad
konnten bleiben. Oeklampad fing mit dem bereits wirkungsvollen Reformator

Zürichs, Huldrych Zwingli, einen Briefwechsel an. Beide waren schon als Hä-

retiker verschrien und sahen sich in der Tradition frühchristlicher Märtyrer als

Zeugen der Wahrheit.26

Oekolampad blieb zunächst zurückhaltender als Zwingli. Er warnte gut eras-

misch vor Zwingiis geplanter Disputation. Disputationen führten nur zu Streit.27

Aber die erste Zürcher Disputation vom 29. Januar 1523 wurde politisch ein voller

Erfolg. Der Zürcher Rat bekannte sich zu den 67 Schlussreden von Zwingli
und erliess ein erstes Predigtmandat, das nicht schriftgemässe Predigt unter

Strafe stellte. Der Zürcher Rat übernahm damit die lehrmässige Hoheit über

die Kirche. Noch war freilich das alte Kirchenwesen nicht überwunden. Aber

Oekolampad gratulierte Zwingli begeistert. Der Zürcher Leutpriester schütze

die Wahrheit gegen den Ansturm der Hölle.28 Im April folgte ein Brief, in dem er

auf eine Klage Zwingiis über Angriffe von ehemaligen humanistischen Mitstreitern

aus dem Erasmuskreis reagierte. Daraufhin schrieb Oekolampad:

23 Vgl. Eckhard Bernstein, Ulrich von Hutten, Reinbek 1988, 117-118; zur Kartause: Basler

Chroniken I, 382-383.

24 BRA I, Nr. 139.

25 H. von Cronberg: Christliche vermanung an die Eydgnossen, o. O. 1522, Aiijv-Aiijjr und
ders.: Ein trewe vermanung an alle stende unnd geschickten auff dem Reichstage yetzundt
zu Nürnberg / von einem armen veriagten vom Adel mit beger solich vermanung und
treüwen radt zu hören bedencken und anzünemen von aller Edlen wegen die keinen standt
im Reich haben, Basel 1522, B 1 r-v.

26 Huldreich Zwingiis sämdiche Werke, in: Corpus Reformatorum, 21 Bde., Berlin u.a. 1905-

2015 (im Folgenden abgekürzt mit: Z), VII, Ep. 151, 341-345, bes. 344:21 und Z VII,
Ep. 229, 565:1-10; Briefe und Akten zum Leben Oekolampads, hg.v. E. Staehelin, 2 Bde.,

Leipzig 1927/1934 (im Folgenden abgekürzt mit: Oek.-Br.), I, Nr. 124.

27 Z VIII, Ep. 269.

28 Z VIII, Ep. 280.



260 Christine Christ-von Wedel

«Glücklich [preise ich ] dich in Christus, mein Zwingli, der du die Vergeltung der
stolzen und elenden Tochter Babylons zurückgibst. [...] Glücklich du, der du mit
frommem Eifer ihre Kinder am Felsen zerschmetterst [Ps 137,9], Der Sieg ist sicher,

so oft der Krieg unter den Auspizien und der Leitung Christi angefangen und geführt
wird. Der gepriesene Gott selbst leite deine Hände an zum Kriegführen [2. Sa. 22, 35]
und deine Finger zum Kampf!
Von Ferne legen auch wir nun unsere Hand an den Pflug und kommen jetzt bedeutend

gewissenhafter dem Ziel näher. Viele Gegner sind ausgemacht [...] Gott [...]
zeigt auf verschiedene Weise, dass der Angriff gegen jene unerschrocken zu führen
ist und keineswegs zurückgeblickt werden soll. Gute Hoffnung besteht, dass der Tag
auf unerwartete Weise heraufgeführt ist, an dem alle zertreten werden, die das heilige
Israel lästern [Jes 1,4].

Inzwischen, weil wir in diese Aufgabe gestellt sind, soll es weit von uns sein, dass wir
uns fürchten, damit wir die Drohungen, die Verleumdungen, die Beschimpfungen
und Verleumdungen, und was sie uns entbieten, nicht nur verlachen, sondern auch als

Beweis für Segnungen nehmen. Gestärkt von jenem, der uns glücklich nennt, wenn
sie jedes schlechte Wort gegen uns um Christi willen sprechen, sofern sie lügen [Mat
5, 11].»29

In diesem Brief springen sofort die rachsüchtigen Kampfparolen ins Auge.

Auch wenn wir sie übertragen als Kampf mit dem Schwert des Geistes verstehen,

lassen sie keinen Raum zu einer Verständigung mit den Gegnern. Auffällig
ist auch, wie Oekolampad die Missbilligung — immerhin von alten Freunden —

nicht als Aufforderung zur Selbstkritik, sondern gerade als Versicherung bewertet,

auf dem richtigen Weg zu sein. Was war geschehen? Oekolampads Stellung
als entlaufener Mönch und Autor einer von Johannes Eck als häretisch verschrie-

29 «Beatum te in Christo, mi Zwingli, qui reddis retributionem superbae et miserae Babylonis
filiae [...] Beatum te, qui pio zelo ad petram parvulos eius allidis! Certa est victoria, quoties

auspiciis et ductu Christi adversus incircumcisos et alienigenas bellum suscipitur et geritur.
Benedictas ipse deus, doceat manus tuas ad bellum, et digitos tuos ad prelium! Porro et

nos nuper manum ad aratum aliquanto diligentius admovimus, inventique sunt adversa-

rii multi [...] Bene vertit deus negocium variisque modis ostendit impressionem in illos

impavide faciendam et neutiquam respiciendum. Bona spes fulsurum diem more insolito
quoad obterantar omnes, qui blasphémant sanctum Israel. Interim quoniam in hunc usum

positi sumus, tantam absit, ne nobis timeamus, ut et minas et maledictiones et opprobria et
calumnias, et quicquid id genus nobis oggerunt, non solum non rideamus, sed et benedic-

tionum loco suscipiamus, confirmât! ab eo, qui beatos nos dixit, si omne malum verbum
adversus nos dixerint, mentientes propter Christum.» Z VIII, Ep. 301.



Erasmus und die Basler Reformation 261

nen Beichtschrift war äusserst prekär.30 Er überlegte, aus Basel wegzuziehen.31

Am gleichen Tag wie dieser Brief an Zwingli ging einer an den alten Freund

Wolfgang Capito ab mit der Bitte, in Rom einen Dispens vom Mönchsgelübde
zu erwirken,32 einen Dispens, wie ihn etwa Erasmus besass. Ob Basel weiterhin
Sicherheit bieten konnte, war offen. Der Papst hatte Ende März den Basler Rat

dringend aufgefordert, gegen die lutherische Sekte in seiner Stadt vorzugehen.33

Nun hatte Zwingli noch von Angriffen geschrieben ausgerechnet von Humanisten,

die sie bisher gefördert hatten und von denen die beiden Freunde sich

weiterhin Unterstützung erhofft hatten.

Und wie stand es mit Erasmus? Der Papst drängte ihn, gegen Luther zu

schreiben, so könnte er sich gegen gefährliche Häresievorwürfe verteidigen und

zugleich der Kirche dienen.34 Seine neutrale Stellung wurde immer prekärer.
Umsonst hatte er versucht, Luther und Zwingli von ihren immer radikaler werdenden

Schriften gegen Papstkirche und Bischof zurückzuhalten und ebenso

umsonst beschwor er den Papst, keine Gewalt gegen die Lutheraner anzuwenden.35

Jetzt veröffentlichte er den Brief, der für Hutten ein Verrat an der Luthersache
war.30 Und für Oekolampad? Wir wissen es nicht.

Sicher ist nur, dass Oekolampad auf seine prekäre Situation ganz anders

reagierte als Erasmus auf die seinige. Oekolampad legte nun die Hand an den

Pflug. Er war jetzt bereit, nicht nur gelehrt für die ersehnte Reform zu schreiben,

sondern auch im öffentlichen Amt dafür einzustehen und, wenn nötig, die

Reform auch mit politischem Druck und gegen die kirchliche Hierarchie
durchzusetzen. Kurz, er wurde vom Reformer zum Reformator, während Erasmus

sich mehr denn je vornehm zurückhielt und nur aus dem Hintergrund seine

Ratschläge erteilte.

Oekolampad begann von Ostern 1523 an zunächst unbesoldet an der LTni-

versität über Jesaja zu lesen. Ganz im erasmischen Sinne las er nach dem Vorbild
des Collegiums trilingue einen Text zunächst hebräisch, zog die alte griechische

30 Oek.-Br. I, Nr. 148.

31 Z VIII, Ep. 296.

32 Oek.-Br. I Nr. 150.

33 BRA I, Nr. 142.

34 Allen, Ep. 1324.

35 Zu Zwingli: Allen, Ep. 1315 und 1327; zu Luther: Allen, Ep. 980 und 1202, zu Hadrian Ep.
1329.

36 Allen, Ep. 1342.



262 Christine Christ-von Wedel

Übersetzung des alttestamentlichen Textes, die Septuaginta hinzu und legte
zunächst lateinisch für die Gelehrten und dann auf deutsch für die Stadtbevölkerung

aus. Das schlug ein, bis 400 Hörer soll Oekolampad gehabt haben.37 Bald

wurde er fest an der Universität angestellt und auch als Vikar nach St. Martin
berufen. Hier hielt er seine mitreissenden Predigten. Er drang auf eine innere

Wandlung, statt auf äussere, fromme Werke auf ein Reifen und Wachsen im
Glauben. Die Laien fühlten sich neu als Menschen und Gläubige ernst genommen.

In der Art seiner Exegese lehnte sich Oekolampad an die von Erasmus

propagierte Methode an. Er ging in seiner Jesajavorlesung sorgfältig mit grosser
philologischer Kompetenz auf die Texte ein, stellte sie in den historischen

Zusammenhang und legte sie dann auf Christus hin aus. Er verachtete Allegorien nicht,
versuchte aber, sie massvoll anzuwenden. Dabei entfaltete er eine siegesgewisse

Theologie: Für die Christen sei «jetzt die Zeit zu siegen, durch Glauben, durch

Geduld und Wohltaten, nicht durch eiserne Waffen, sondern durch geistige.»38

In solch geistigem Kampf setzte er starke reformatorische Akzente: Die Klöster
mit ihrer Pracht und ihrer Härte gegen die Armen wollten das heilige Jerusalem

sein, seien aber das verworfene Sodom.39 Die Heiligen seien Götzen, es sei denn,

wir erkennten in ihnen Gott. Die Bilder seien ganz abzulehnen, Gott schrecke

vor ihnen zurück.40

Am 1. Juni 1523 erliess der Basler Rat ein Predigtmandat, ein halbes Jahr
nach dem des Zürcher Rates und drei Monate nach dem des Kaisers. Es war
sein zweites. Schon ein Jahr zuvor im Juni 1522 hatte der Rat zusammen mit
dem Bischof ein Mandat ausgehen lassen, dass noch ganz dem des Kaisers vom
März 1523 entsprach.41 Der gegen die Türken auf die Lutheraner angewiesene

Kaiser hatte mit den Reichsständen beschlossen, bis zu einem im folgenden Jahr
einzuberufenden Konzil die Reformfrage aufzuschieben. Bis dahin seien keine

neuen Lutherschriften zu dulden und Schmähschriften von beiden Seiten zu

37 Oek.-Br. I, Nr. 151.

38 «Nunc tempus est uincendi fide, patientia et beneficiis, non armis ferreris.» J. Oekolampad:
In Iesaiam prophetam Hypomnematön, hoc est, Commentariorum, Libri VI, Basel 1525

(im Folgenden abgekürzt mit: In Jesaiam), 25v. Vgl. E. Staehelin, Das theologische
Lebenswerkjohannes Oekolampad, Leipzig 1939 (im Folgenden abgekürzt mit: Staehelin), 199.

39 Vgl. Staehelin, 196.

40 In Jesaiam, f. 230v.

41 BRA I, Nr. 105.



Erasmus und die Basler Reformation 263

unterdrücken. Gepredigt werden solle nur nach der Bibel im Sinne der
approbierten kirchlichen Lehre.42

Nun forderten die Basler Ratsherren, diesmal in alleiniger Kompetenz,
erneut, es dürfe nur nach den Schriften des Alten und Neuen Testamentes

gepredigt werden. Aber jetzt bezogen sie sich nicht mehr auf die überkommene

kirchliche Lehre. Das neue Mandat verbot kurzerhand alle anderen Schriften.

Es sei bei Strafe verboten, andere Schriften heranzuziehen, sie seien von
Luther oder anderen Doktoren.41

Der Rat versuchte die Stadt neutral zu halten. Basel sollte sich weder auf die

approbierte kirchliche Lehre noch auf die neue lutherische fesdegen.
So sehr Erasmus selbst forderte, es solle aus und nach der Schrift gepredigt

werden, so sehr wird er gezweifelt haben, dass dies Mandat die Zwietracht
überwinden werde. War ihm doch klar, wie widersprüchlich die Theologen die

Heilige Schrift auslegten.

Die Parteien trafen denn auch immer härter aufeinander. Im August 1523

lud Oekolampad alle Verächter seiner Lehre zu einer Disputation ein. In vier
Thesen verteidigte er sich: Das Wort vom Kreuz sei das wahrste und heilsamte

Evangelium. Im Glauben an Jesus Christus finde der Mensch Heil und Vergebung,

nicht durch gute Werke. Auch den grössten Sündern stehe der Weg zu
Chrisms offen, dazu benötigten sie keine Heiligen. Gott habe den Menschen

in Chrisms alles gegeben. Darum stehe der Christ nicht mehr unter dem Alten

Gesetz. Das hebe aber durchaus nicht die staatliche Gesetzgebung auf.

So in den Thesen 2-4.44 Erasmus hat gleich nach der Disputation an Zwingli
geschrieben, Oekolampad habe glücklich disputiert.45 War das nur freundlich

dahergeredet oder waren er selbst oder ein Gewährsmann an die Disputation
zu spät gekommen? Denn im Gegensatz zu den anderen dürfte die erste These

Erasmus kaum gepasst haben. Darin spielte Oekolampad die Worte Christi
und der Apostel so gegen menschliche Weisheit aus: «Alle weltliche Philosophie,

alle [auf die Apostel] folgenden Traditionen der Pharisäer und schließlich

alle menschliche Gelehrsamkeit sind Fleisch. Sie nützen nicht nur nichts, son-

42 Deutsche Reichstagsakten, Jüngere Reihe — Deutsche Reichstagsakten unter Kaiser Karl V.

(RTA), Bd. 3, Gotha 1901, 447-52.

43 BRAI, Nr. 151.

44 Oek.-Br. I, Nr. 166.

45 Allen, Ep. 1384:86.217-223.



264 Christine Christ-von Wedel

dern sind äußerst schädlich. [...] Wie in den Schulen und Kirchen der Christen

das ganze Lehramt allein Christus zustehen soll, so soll die Autorität der

heidnischen Philosophen und aller anderen Doktoren, wie angesehen sie auch

immer seien, verachtet werden.»46 Dem Parteienkampf gegen die angeprangerten

menschlichen Satzungen fielen 1523 die studia humanitatis und alle

Wissenschaften zum Opfer und das auch bei Oekolampad, dem hochgebildeten, der

sich wie kein anderer in der Väterliteratur auskannte und sie auch nutzte.

Im gleichen Brief, in dem Erasmus Zwingü über die für Oekolampad
erfolgreiche Disputation berichtete, beklagte er sich, Luther versuche, ihn, Erasmus,

bei Oekolampad anzuschwärzen. Luther behaupte fälschlich, Erasmus

habe sich missbilligend über Oekolampad geäussert. Auch habe Luther erklärt,
in Sachen des Geistes sei Erasmus, nicht zu trauen. Er habe nur wie Mose das

Volk Israel aus Ägypten geführt, würde aber in der Wüste zurückbleiben. Als

ob Luther selbst Josua wäre, der alle in das verheissene Land führe, empörte
sich Erasmus. Das waren keine Gerüchte, der Brief von Luther ist erhalten.

Erasmus fragte nun Zwingli: «Wer denn jener Geist sei. Denn es scheint mir,
dass ich alles gelehrt habe, was Luther lehrt. Allerdings nicht so trotzig und

ich hielt mich von gewissen Widersprüchen und Paradoxen zurück.» Davon
erhoffe er sich grösseren Nutzen.47

Die Glaubensspaltung liess Erasmus nicht zur Ruhe kommen, auch die

gelehrte Arbeit an den Kirchenvätereditionen konnte ihn nicht davon ablenken.

So kam er auch in seiner Hilarius-Ausgabe darauf zurück:

Hilarius, so Erasmus, habe im vierten Jahrhundert den Heiligen Geist nicht

göttlich genannt. Die Trinitätslehre sei bei ihm, dem die Kirche wichtige chris-

tologische Erkenntnisse verdanke, noch nicht voll ausgebildet gewesen. «Einst»,

so schloss Erasmus daraus, «bestand der Glaube mehr in der Lebensweise als

46 «Sicut verba, quae Christus vel benedicto ore suo vel per prophetarum et apostolorum

Organa locutus est, spiritus sunt ac vita [foh 6,35] [...], ita omnis mundana philosophia,
omnes Pharisaeorum sequundariae traditiones, omnis denique humana eruditio caro sunt,
et non solum nihil prosunt, sed et multum nocivae sunt [...]. Igitur ut in scholis et templis
christianorum solus Christi omne magisterium est, ita ethnicorum philosophorum et
omnium aliorum, quanticunque sunt, doctorum contemptibilis sit authoritas.» Ibid. Oek.-Br.

I, Nr. 166.

47 «Velim hoc ex te discere, doctissime Zwingli, quis sit ille Spiritus. Nam videor mihi fere om¬
nia docuisse que docet Lutherus, nisi quod non tarn atrociter, quodque abstinui a quibus-
dam enigmatis et paradoxis: vnde cupiam plurimum denique fructum enasci, [...]» Allen,

Ep. 1384:88-92.217-223.



Erasmus und die Basler Reformation 265

im Bekenntnis von Artikeln. Später wurde es nötig, Artikel vorzuschreiben,
aber zunächst nur wenige und mit apostolischer Zurückhaltung. Erst die

Ruchlosigkeit der Häretiker trieb dazu, die Heilige Schrift genauer zu durchforschen,
und der Eigensinn der Abtrünnigen erzwang, manches mit synodaler Autorität

festzulegen.»48 Mit anderen Worte: Für Erasmus unterlagen die christlichen

Dogmen in ihrer Ausformung dem Wandel der Zeit und waren entsprechend

hinterfragbar und in seiner Zeit, in der so viele Dogmen und synodale
Konzilsbeschlüsse umstritten waren, unbedingt zu hinterfragen. Er erklärte: «Das

wichtigste unserer Religion ist Friede und Einigkeit. Das wird kaum erhalten

bleiben, außer wenn wir, möglichst wenig definieren und in vielem jedem sein

Urteil frei überlassen. Schon deswegen, weil in den meisten Fragen eine große
Dunkelheit herrscht und weil den Menschen diese Krankheit angeboren ist,
dass sie nicht nachzugeben wissen, sobald es zu einem Streit kommt. Ist er

erst richtig entbrannt, dann scheint jedem absolut wahr, was er unüberlegt zu

verteidigen unternahm.»49

Noch deutlicher wird Erasmus in seiner Willensschrift. Bedrängt von Kaiser

und Papst konnte er seine Neutralität im Sommer 1524 nicht mehr
aufrechterhalten. In dem gegen Luther gerichteten Werk schreibt er seitenlang
über die Dunkelheit der Schrift, um schliesslich zu erklären: «So wenig freue ich
mich an festen Behauptungen, dass ich mich lieber der Meinung der Skeptiker
anschließe, wo immer es nach der unverletzlichen Autorität der Heiligen Schrift
und den kirchlichen Dekreten erlaubt ist.»511

48 «Olim fides erat in vita magis quam in articulorum professione. Mox nécessitas admonuit

vt articuü praescriberentur, sed pauci, et Apostolicae sobrietas. Deinde haereticorum im-

probitas adegit ad exactiorem diuinorum voluminum excussionem, peruicacia compulit vt
quaedam ex autoritate synodorum definirentur.» Allen, Ep. 1334:362-367.

49 Summa nostrae religionis pax est et vnanimitas. Ea vix constare poterit, nisi de quam
potest paucissimis definiamus, et in multis liberum relinquamus suum cuique iudicium;

propterea, quod ingens sit rerum plurimarum obscuritas, et hoc morbi fere innatum sit
hominum ingeniis, vt cedere nesciant, simul atque res in contentionem vocata est, quae

postquam incaluit, hoc cuique videtur verissimum quod temere tuendum susceperit.»
Allen, Ep 1334:217-223.

50 «Et adeo non delector assertionibus, ut facile Scepticorum sententiam pedibus discessurus

sim, ubicunque per divinarum Scripturaum inviolabilem auctoritatem et Ecclesiae décréta

liceat [...]. Desiderii Erasmi Roterodami opera omnia, hg. von Johannes Clericus, 11 Bde.,
Leiden 1703-1706 (im Folgenden abgekürzt mit: LB), IX, c. 1215 D. Vgl C. Christ-von
Wedel: Das Nichtwissen bei Erasmus von Rotterdam, Basel 1981, 101-111. E: Rummel:
The Confessionaüszation of Humanism in Reformation Germany, Oxford 2000, 50-74.



266 Christine Christ-von Wedel

Auch Luther dachte nicht hoch von der menschlichen Vernunft, aber er

behauptete, die biblischen Texte seien klar und ein gewöhnlicher Hausverstand

genüge, um auch in der Willensfrage und sonst eindeutige Antworten in Gottes

Wort zu finden.51 So klar und eindeutig waren die Bibeltexte für die Anführer
der reformatorischen Bewegungen, dass sie aufgrund ihrer Auslegungen die

Kirchenspaltung von Rom und im Sakramentsstreit auch untereinander mit
allen Konsequenzen in Kauf nahmen. Für Erasmus dagegen war die Schrift
oft nicht eindeutig. Darum war er bereit, sich im Zweifelsfall der kirchlichen
Lehrautorität anzuvertrauen, die auf dem Konsens der Mehrheit über die

Jahrhunderte hin beruhe.'12

Derweil agierten die Glaubensparteien in Basel immer aggressiver
gegeneinander und nicht nur mit dem Schwert des Geistes. Messpriester, verspottet
als «Eselsmelche»> und «Herrgottsfresser», konnten sich nachts kaum mehr

auf die Strasse trauen. Zeremonien wurden verhöhnt, ein Priester habe einem

Kind auf den Kopf uriniert, statt es zu taufen, behauptete ein Gegner. Richter

und Gefängniswärter hatten alle Hände voll zu tun mit Zinsverweigerern,
Gotteslästerern, Aufrührern und Herausgebern von Pamphleten.53 Erasmus
versuchte mit seiner Schrift Inquisitio de fide, die Gemüter zu beruhigen. In diesem

Colloquium befragt der Altgläubige den Anhänger der neuen Lehre zunächst

höchst misstrauisch über seinen Glauben und stellt dann erstaunt fest, dass sie

doch auf dem gleichen christlichen Boden stehen. Am Ende versetzt sich der

eine in den anderen, der Altgläubige vertritt eine neugläubige, der Neugläubige
eine altgläubige Position. Versöhnt gehen sie zusammen essen.54 Solch em-

pathischer, gut nachbarschaftlicher Umgang blieb utopisch. Dem Rat fiel es

immer schwerer, Ruhe und Ordnung in der Stadt und auf dem Land aufrecht

zu erhalten und noch schwerer, in der Glaubensfrage zu entscheiden.

Er hatte sich mit Erfolg von letzten Resten der bischöflichen politischen
Herrschaft befreit und griff nun, auf die eigene Macht bedacht, auch in geistliche

Rechte, wie Pfründenvergabe oder die Ehegesetzgebung ein.55 Aber er

51 Vgl. LB IX, c. 1215 D. Vgl. Christ-von Wedel (2016), 105-107; auch Zwingli verfocht schon
1522 die claritas scriptum?. Z I, 143.

52 Vgl. dazu den Aufsatz von Erika Rummel in diesem Heft, S. 237-252.
53 Vgl. in BRA I unter den Nummern des Jahres 1524: 192; 193; 199; 209; 223; 229; 235; 241;

251; 256; 259; 262; 269; 271; 276; 304; 307; 308; 313.

54 ASD 1-3, 363-374, bes. 374:339-348.
55 BRA I, Nrn. 129; 190, 93; 232.



Erasmus und die Basler Reformation 267

fühlte sich nicht kompetent, als Glaubensrichter aufzutreten. Derweil forderte
Kaiser Karl, das Wormser Edikt durchzuführen und die Tagsatzung drängte,

eindeutig Stellung zu beziehen zu den Vorgängen in Zürich.56 Der Rat war un-
eins, einig waren die Ratsherren nur, dass in diesen schwierigen Zeiten die

Obrigkeit nach Aussen geeint auftreten müsse. Wer konnte sie einen? Seine

Prediger und Universitätslehrer waren parteiisch in diesen Fragen, strikt dagegen
oder strikt dafür. Für den Rat kam aber eigentlich nur weiterhin seine mittlere,
neutrale Linie in Frage, wie er sie bisher klug in der über der Glaubensfrage
fast auseinanderbrechenden Eidgenossenschaft verfolgte. Die Basler liessen

sich weder auf die Zürcher, noch auf die Innerschweizer Seite ziehen. Mit
Zürich verbanden Basel viele Interessen, mit den zum alten Glauben haltenden

Flabsburgern, die die Innerschweizer unterstützten, wollte die Räte sich nicht

anlegen. Die Stadt grenzte unmittelbar ans Reich. Das Elsass, die Kornkammer
Basels, war österreichisch. Man musste unbedingt neutral bleiben.57 Was aber

hiess nun neutral in diesen Glaubensfragen, was christlich?

In seiner Not wandte der Rat sich an seinen berühmtesten Gast, an Erasmus.

Im erbetenen Gutachten äusserte sich Erasmus zu den damals aktuellen

Fragen, zu den Fastengeboten und zu den Klöstern und zu auch heute wieder
aktuellen Fragen wie dem Zölibat und der Druckzensur. Er kam zu grundsätzlichen

Antworten. «Nie werden die Verhältnisse unter Menschen so glücklich
sein, dass nicht bei vielem ein Auge zuzudrücken wäre, wandeln sie sich doch

wie auch immer in verschiedene Richtungen.»58 Darum kann und will Erasmus

kein abschliessendes Urteil zu den Neuerungen abgeben. Er plädiert dafür, die

jeweiligen Umstände zu berücksichtigen und hält eine freiheitliche Position für
die beste.

Die Zensur soll sich nur auf Persönlichkeitsverletzungen und Aufrührerisches

beschränken. Erasmus rät keineswegs, alle Lutherschriften zu verbieten.

Da würde nämlich viel Nützliches verloren gehen. Die Klöster seien nicht
aufzuheben, aber Mönche und Nonnen sollten das Kloster verlassen dürfen.

Priestern sei die Heirat zu erlauben. Es gehe aber nicht an, die zöübatäre Le-

56 BRA I, Nrn. 213 und 319.

57 Vgl. z.B.: BRA I, Nrn. 122; 143; 253; 295.

58 «[...] quum numquam erit rerum humanarum tarn felix status quin ad multa sit conniuen-
dum, vtcunque metentur in diversam.» Allen, Ep. 1539: 88-90.



268 Christine Christ-von Wedel

bensweise als unhaltbar zu verunglimpfen. Die Fastengesetze seien freizugeben.

«Hier würde ich jeden seinem Gewissen überlassen und niemanden behelligen,

es sei denn er handle aufrührerisch und rufe andere dazu auf, allgemeine
Rechtsbräuche zu verachten.»59

Mit anderen Worten: Erasmus forderte Gewissensfreiheit. Jeder solle nach

seinem Gewissen entscheiden können, wie er seinen Glauben leben wolle,
solange er die öffentliche Ordnung und Sicherheit nicht störe, die nach Erasmus

durch das Gewohnheitsrecht zusammengehalten wird.
Erasmus konnte den Rat überzeugen. Die Mandate bis 1528 übernahmen

seine Vorschläge, jedenfalls soweit sie die Macht des Rates nicht einschränkten.

Die Herren gingen allerdings darüber hinaus, wenn sie damit ihren Einfluss

ausweiten und Einnahmen vermehren konnten. So entzog der Rat den Geistlichen

ihre Privilegien. Sie mussten den Bürgereid schwören und den bürgerlichen

Wachdienst mit Geld ablösen.60 Ganz im Sinne von Erasmus aber wurden

Priester, die heirateten, nicht mehr entlassen. Der Rat legte die Hand auf die

Klostergüter und förderte Austritte, löste aber die Klöster nicht auf. Aber er

verbot bald, durchaus nicht im Sinne von Erasmus, Neueintritte. So mussten
die Klöster auf die Dauer eingehen.61 Fastenbrecher bestrafte er nicht mehr. In
der Zensur hielt er sich zurück.

Ruhe kehrte jedoch nicht ein. Die Bauern rotteten sich auf der Landschaft

bewaffnet zusammen, und in der Stadt kam es zu konspirativen Zusammenkünften.

Durch kluges Nachgeben gegenüber den Bauern und entschiedenes

Durchgreifen in der Stadt konnte der Rat in seiner Herrschaft Blutvergies-

sen verhindern, aber trotz zahlreicher Mediationsversuche nicht im Elsass und

nicht in der Markgrafschaft.62 Moralisch unterstützt von Luther, unterdrückten
die Fürsten im Reich die Revolte der sozial ausgenutzten Bauern mit grausamem

Gemetzel. Aber auch gegen die neue Glaubensrichtung, in der sie trotz
Luthers Einrede den Grund für den Aufstand sahen, gingen die Gegner nun
erst recht gewaltsam vor.

59 Hie vnumquemque relinquerem suae conscientiae, nec quenquam vexarem: nisi qui sedi-

tiose iacteret, et alios hortaretur ad contemptum publicae consuetudinis.» Allen, Ep. 1539:

111-113.

60 BRA 1, Nr. 395.

61 BUB X, Nrn. 34; 72. BRA I, Nrn. 348; 349; 372. BRA 2, Nrn. 101; 124.

62 Vgl. immer noch: P. Burckhardt: Die Politik der Stadt Basel im Bauernkrieg des Jahres

1525, Basel 1896.



Erasmus und die Basler Reformation 269

Erasmus versuchte weiterhin zu vermitteln. Im April 1526 gab er über

dessen Ratgeber König Ferdinand Ratschläge, die von übereilten Schritten

gegen die Lutheraner abhalten sollen. Dabei erklärte er: «Es ist Zeit, vernünftig
zu werden, jeden privaten Vorteil hintanzusetzen und das allgemeine Wohl im

Auge zu haben, eingedenk, dass wir alle im gleichen Boot sitzen, das nicht
sinken kann, ohne uns alle ins Verderben zu ziehen.»63

Und weiter: «In den Städten, in denen das Übel schon eingerissen ist, wird

es wohl das Beste sein, beiden Parteien ihren Platz zu schaffen und jeden nach

seinem Gewissen handeln zu lassen.»64 Verschiedene Richtungen sollen in einer

Stadt nebeneinander existieren können.

Das ist m. W. seit der konstantinischen Wende das erste Plädoyer nicht

nur für eine Gewissensfreiheit, sondern auch für eine Kultusfreiheit. Statt cuius

regio, eius religio oder: eine Herrschaft, ein Glaube, propagierte Erasmus die

Freiheit, verschiedene Glaubensbekenntnisse im selben Staatswesen nicht nur
heimlich oder privat, sondern auch öffentlich nach eigenem Glauben und
Gewissen leben zu dürfen.

Tatsächlich liess der Rat in Basel bald verschiedene Gottesdienstformen

zu, vier Kirchen bestimmte er für die reformatorische Lehre und liess in ihnen

nach kleineren Bilderstürmen die Bilder wegräumen oder übertünchen.65

Oekolampad wurde mehr und mehr in Kontroversen verstrickt. Insbesondere

sein symbolisches Abendmahlsverständnis entfremdete ihn nicht nur von
den Altgläubigen, sondern auch von den Lutheranern und nicht zuletzt von
Erasmus, auf den er sich in guten Treuen berufen konnte. Erasmus hatte in
seinen Paraphrasen das Abendmahl symbolisch ausgelegt, allerdings ohne gegen
die Wandlung zu polemisieren. Dass Zwingli und Oekolampad sich auf ihn

beriefen, machte ihn vollends verdächtig bei Kaiser und Papst, und er verbat

sich von ihnen jede weitere Bezugnahme.66 Sie haben sich daran gehalten. Erst
nach seinem Tod bekannten sich die Nachfolger Zwingiis wieder bedingungs-

63 «Tempus est vt sapiamus et nos, ac seposito priuati commodi studio, reip. negocium aga-

mus ex animo; memores nos omnes in eadem esse naui, quae perire sine communi omnium

exitio non potest.» Allen, Ep 1690:81-84.

64 «Et fortasse praestiterit a ciuitatibus vbi malum inualuit, hoc impetrare, vt uttique parti
suus sit locus, et suae quisque conscientiae reliquatur, [...]. Allen, Ep. 1690:106-109.

65 BRA II, Nr. 728; BRA III, Nrn. 86 und 87.

66 Allen, Ep. 1538.



270 Christine Christ-von Wedel

los zu ihm.67 Die Sakraments frage beherrschte die Badener Disputation, von
der der Basler Rat sich lange eine Lösung der Streitfragen erhofft hatte.68 Als

es soweit war, glaubte er nicht mehr daran, die Disputation könne die wahre

Lehre herausfinden. Aber er erhoffte sich einen friedlichen Kompromiss, der

die zerstrittene Eidgenossenschaft wieder einen könnte.69 Er forderte Erasmus

und Oekolampad zur Teilnahme auf. Erasmus weigerte sich, Oekolampad

ging, hatte aber einen schweren Stand gegen Johannes Eck, seinen erfahrenen

und brillanten Gegner. Eck verwies mit Erfolg auf den innerreformatorischen

Sakramentsstreit. Der mache doch klar, auf wie schwachen Füssen ihr angeblich

klares Schriftprinzip stehe.70

Weiter beschäftigten Oekolampad die Täufer, die er zu seiner

obrigkeitsfreundlichen Lehre und zur Kindertaufe zu bekehren versuchte. Er begründete
die Kindertaufe mit Gottes Gnade, die niemand vorbehalten sein sollte.

Selbstverständlich wollten auch die Täufer niemanden von Gottes Gnade ausschlössen.

Aber sie konnten nur für ihre Glaubenstaufe klare Schriftbeweise finden,

für die Kindertaufe aber gebe es keine. Die Täufer forderten also vermeintlich
klare Schriftbeweise für kirchliche Riten, die auch Oekolampad nicht beibringen

konnte. Ihnen gegenüber blieb nur, ihnen Starrköpfigkeit zu unterstellen:

« [...] ihr versteht die Kraft und den Inhalt der Worte nicht, ja, ihr wollt sie

zum Teil nicht verstehen.» Und schliesslich die Drohung: «Sei gewiss, dass wir
dank der Gnade Gottes solche Geister gut prüfen, erkennen und abwehren

mögen.»71 Die Täufer beharrten auf ihrem Wahrheitsverständnis. Oekolampad
überliess sie dem Rat zur Bestrafung und Ausweisung.72

67 Vgl. C. Christ-von Wedel: Erasmus und die Zürcher Reformatoren. Huldrych Zwingli,
Leo Jud, Konrad Pellikan, Heinrich Bullinger und Theodor Bibliander, in: Dies. / U. Leu

(Hgg.): Erasmus in Zürich. Eine verschwiegene Autorität, Zürich 2007, 77-166.

68 BRA I, 253.

69 BRA II, Nr. 282, 221 -224
70 Vgl. Die Disputation von 1526. Kommentierte Edition des Protokolls, hg. von A. Schind¬

ler und W Schneider-Lastin unter Mitarbeit von R. Jörg et al., Zürich 2015, bes. 82.

71 «Das ist der schein, under welchem ir die menschen in fünsternüsz infierend, so ir wort der

gschrifft brauchend, und aber ein letzen verstand gantz wider die meinung gottes infürend;
dann ir die krafft unnd inhalt der wort nit verstönd, ir wellend sie auch zum teil nit verstan.

[...] Ich will dich und die deinen treüwlich gewarnet haben [...]. Bisz gewisz, das wir ausz

der gnad gottes solche geister wol briefen, erkennen und beweren mögen.» BRA II, Nr.
676, 556.

72 BRA II, Nrn. 681; 687; 689-691; 751.



Erasmus und die Basler Reformation 271

Heftige Polemiken löste in Basel der Streit um die Messe aus. Oekolam-

pad hielt die traditionelle Messe für überformt von Menschensatzungen, also

für Satzungen, die nicht mit Schriftbeweisen zu belegen seien. Darum sei die

überkommene Messfeier ein Gräuel vor Gott. Er feierte das Abendmahl mit
Brot und Wein und führte eine neue deutsche Liturgie ein, in die seit August
1526 die Gemeinde auch mit deutschen Liedern aus Strassburg einstimmte.73

Der Streit über die Messe eskalierte im Mai 1527 so, dass der Rat von beiden

Parteien Gutachten anforderte.74 Wie weit die Herren sich durch die ausführlichen

auf beiden Seiten reich mit Schriftworten begründeten Stellungnahmen
durcharbeiteten, bleibe dahingestellt.75 Sie beliessen alles beim Alten. Sie

verpflichteten Messpfründer, Messen zu lesen, ausgenommen die Priester in der

Martins-, Leonhards- und Augustinerkirche, dort konnten die Messen weiterhin

ausfallen. Messstiftungen durften indes nicht zurückgefordert werden. Die
Einnahmen kamen dort den neuen Predigtgottesdiensten zugute.76 Alles blieb

in der Schwebe. Zweierlei Gottesdienstformen bestanden weiter nebeneinander.

Weihnachten 1528 verlangten zwölf Handwerkerzünfte, Messfeiern seien

ganz abzuschaffen und «zwyspaltige gegensätzliche predig» abzustellen. Das

Argument, da nur Gott Glauben schenke, könne niemand zum rechten Glauben

gezwungen werden, lehnten sie ab. Denn so wenig wie eine Mutter sich

mit dem Hinweis auf Gottes Führung entschuldigen könne, wenn ihre Töchter
verwahrlosten, so wenig dürfe eine christliche Obrigkeit «falsche Propheten»
dulden. Auch, dass die Gelehrten in den zur Debatte stehenden Glaubensfragen

uneins seien, sei kein Argument, denn Christus habe sein Gesetz für alle

verständlich gepredigt.77

Der Rat lavierte, erst ein bewaffneter Aufmarsch der Neugläubigen und ein

wüster Bildersturm zwang ihn, alle nicht der Reformation Zugeneigten aus dem

Rat auszuschliessen und eine Reformationsordnung mit Gottesdienstzwang,

73 J. Oekolampad: Form und gstalt wie der kinder tauff, Des herren Nachtmal, und der Rran-
cken heymsuochung, jetz zuo Basel von etlichen Predicanten gehalten werden, [Basel]
1526. Z VIII, Epp. 466 und 518, 686. Vgl. C.J. Riggenbach: Der Kirchengesang in Basel

seit der Reformation, Basel 1870, bes. 11-19.

74 BRA II, Nr. 657.

75 Gutachten zur Messe: BRA II, Nrn. 675; 679; 688.

76 BRA II, Nr 728. Vgl. auch BRA III, Nr. 60.

77 BRA III, Nr. 291, bes. 199:1 und 201:1-24. Vgl. Christ-von Wedel (2016), 144.



272 Christine Christ-von Wedel

strengen Sittenmandaten und Unterdrückung anderer Glaubensrichtungen zu
verabschieden.78 Oekolampad hatte sich am Sturm nicht direkt beteiligt,
kommentierte aber: «Der Herr hat es zweifellos so gewollt.»79

Erasmus verliess Basel. Von Freiburg aus äusserte er sich in zwei grundsätzlichen

Schriften zur Reformation, in Contra Pseudevangelicos von 1529, einer an

die Reformatoren gerichteten Ermahnung zum Einlenken, und in De sarcienda

ecclesiae Concordia von 1533, einer beide Parteien zur Einigkeit aufrufenden

Auslegung von Psalm 83 (84), die in den erfolglosen Religionsgesprächen eine grosse

Rolle spielte. Heftig kritisierte er die neue Staatskirche, in der die Obrigkeit
über die Gewissen herrsche. Aber er hoffte immer noch auf eine Einigung in
der alten selbständigen, aber zu reformierenden Kirche. In den grundlegenden
Lehren sei man doch einig, alles andere könne den einzelnen Gewissen
überlassen bleiben. Beiden Seiten las er die Leviten und warf ihnen ihre Lieblosigkeit

und Intoleranz vor. Mit seinem historischen Ansatz versuchte er, die sich

bekämpfenden Parteien zur Vernunft zu bringen. Schon zur Zeit des Paulus

habe es Streitereien und Lehrunterschiede in den Gemeinden gegeben. Aber
sie hätten sich damals nicht getrennt. Die Kirche müsse nun einmal die Bösen

unter den Guten dulden. «Zeit und Umstände», erklärte er, «bringen Vieles

vom rechten Wege, Vieles verwandeln sie zum Besseren.»80 Mit Geduld und

ein wenig gutem Willen sei auch dieser Streit zu heilen. Vermittelnd Denkende

auf beiden Seiten begrüssten seine Vorschläge, aber weder die massgebenden

Reformatoren, noch die Kurie waren zu einem Entgegenkommen bereit.81

Derweil baute Oekolampad mit dem Rat das reformierte Staatskirchenwesen

in Basel auf, wie es in den Grundzügen bis ins 20. Jahrhundert hinein

weiter bestand. Sie formten für Basel eine neue protestantische Identität. Die
letzten Kanzelworte Oekolampads im November 1531 kurz nach der verlorenen

Schlacht von Kappel und kurz vor seinem Tod blieben für die Basler

Kirche programmatisch: «Der Herr möge uns in diesen gefährlichen Zeiten
seine Gnade gewähren, wodurch wir die christliche Freiheit aus dem Wort des

78 BRA III, Nr. 473.

79 «Multi fortasse varia crimina nostris imponent, sed falso; nulli enim vel obolum abstuler-

unt. Tantum in templis ulti sunt iniurias quaedam ita nimirum volente Domino.» Oek.-Br.

II, Nr. 636, 282.

80 «Multa secum defert tempus et rerum status, multa commutauit in melius.» ASD IX-1,
304:626.

81 Vgl. Zum ganzen Abschnitt: Christ-von Wedel (2013), 198f.



Erasmus und die Basler Reformation 273

Herrn lernen und nicht allein falsche Propheten und deren Lehren fliehen,
sondern auch Gottes von frommen und gläubigen Menschen gepredigtes Wort
im Herzen aufnehmen, damit wir in Gott Frucht tragen.»82

Die christliche Freiheit, die Oekolampad hier aufrief, war eine Freiheit von
den Zeremonien, dem Kirchenrecht und der Lehrautorität der alten Kirche,
und eine Freiheit von Gesetzlichkeit weg und hin zu Werken der Nächstenliebe.

Aber es war keine Gewissensfreiheit im Sinne von Erasmus. Oekolampad
forderte indes mit Erasmus eine selbständige Kirche: «Unerträglicher» schrieb

er an Zwingli, «als der Antichrist selbst wird eine Obrigkeit sein, die den

Kirchgemeinden ihre Machtvollkommenheit raubt.»83 Aber dagegen kämpfte er

umsonst. Der Rat behielt sich die letzten Entscheidungen auch über
innerkirchliche Belange vor, insbesondere über die Banngewalt und damit über die

Sittenzucht in den Gemeinden und die Kontrolle über ihre Pfarrer.84 Er hatte

nicht jahrzehntelang in mühevollem Ringen dem Bischof seine Herrschaftsrechte

entrissen, um sich jetzt in massgeblichen Fragen Geistlichen zu
unterstellen. In den ersten Jahren war das Regime hart und intolerant. Täufer wurden

hingerichtet. Aber Oekolampad konnte noch vor seinem Tod im Jahre 1531

wichtige Grundlagen legen für die 1532 neueröffnete Universität. Ihre Vertreter

wie die Drucker und Verleger konnten auch ohne rechtliche Absicherung
eine relative Freiheit erringen und bis etwa 1585 behaupten, kräftig unterstützt

vom Freund und Erben des Erasmus, Bonifacius Amerbach. Der überredete
1535 den schon vom Tode gezeichneten Erasmus in die wieder lockerere

Atmosphäre in Basel zurückzukehren. Nach dessen Tod 1536 erschien in Basel

nicht nur von 1540 an bei Froben das Gesamtwerk von Erasmus,85 auch Bi-
blianders Ausgabe des Koran, gedruckt von Oporin, passierte nach einigen

82 «Dominus nobis suam gratiam hoc periculoso tempore contribuât, quo veram christianam
libertatem ex verbo Domini discamus et non solum falsos prophetas et eorum doctrinam
fugiamus, sed etiam verbum Domini a piis et fidelibus hominibus praedicatum animo sus-

cipiamus, ut fructum Deo feramus. Amen» Lateinisch zitiert bei Staehelin, 496.
83 «Intolerabilior enim erit Antichristo ipso magistratus, qui ecclesiis authoritatem suam (sie!)

adimit.» Z XI, Ep. 1096:4-6.

84 Vgl. O. Kühr: Die Macht des Bannes und der Busse. Kirchenzucht und Erneuerung der
Kirche bei Johannes Oekolampad (1482-1531), Bern [1999],

85 Omnia opera Des. Erasmi Roterodami : quaequmque ipse autor pro suis agnovit novem
tomis distineta. Ex quibus hie primus ea continet, quae spectant ad Institutionem literarum

/ Cum praefatione Beati Rhenani Selestadiensis, ultam autoris describente autoris vitam
describente. Addito Indice copiosissimo, Basel 1540[-l541].



274 Christine Christ-von Wedel

Schwierigkeiten schliesslich die Zensur.86 Die Stadt zog Glaubensflüchdinge

an, die für eine offene, kreative Stimmung sorgten oder wie Sebastian Castellio

in einer Zeit grösster Intoleranz erasmische Duldsamkeit anmahnten.87

Abstract
Der Aufsatz behandelt die Reformationszeit aus der Sicht von Erasmus. Das Verhältnis

von Reformation und Humanismus erscheint damit in neuer Sicht. Insbesondere
wird deutlich, wie die Basler Ratspolitik der Jahre zwischen 1525 und Februar 1529

stark von Erasmus' Ruf nach Kultus- und Gewissensfreiheit geprägt wurde, während

Oekolampad und seine Anhänger eine einheitliche evangelische Kirche ohne
Heiligenverehrung und Messfeiern und unter Ausschluss von Täuferversammmlungen forderten.

Sie taten es zufolge ihres Schriftprinzipes, das auf der erasmischen, exegetischen
Methode aufbaute, sie aber aufgrund der Überzeugung, die Schrift sei klar, radikalis-
ierte. Dagegen setzte Erasmus seinen ebenfalls auf die Heilige Schrift gegründeten
skeptischen Bibelhumanismus.

Christine Christ-von Wedel, Basel

86 Vgl. G. Christ: Das Fremde verstehen, in: T. Bibliander. Ein Thurgauer im gelehrten Zü¬

rich der Reformationszeit, hg.v. C. Christ-von Wedel, Zürich 2005, 197-124 (110-112); M
Steinmann: Johannes Oporinus. Ein Basler Buchdrucker um die Mitte des 16. Jahrhunderts,

Basel 1966, 23-34.
87 Vgl. H.R. Guggisberg: Basel in the Sixteenth Century. Aspects of the city republic before,

during, and after the Reformation, St. Louis 1982; K. von Greyerz: Basel im 16. und 17.

Jahrhundert. Universität, Humanismus und Wissenschaft, in: M. Wallraff (Hg.): Gelehrte

zwischen Humanismus und Reformation. Kontexte der Universitätsgründung in Basel

1460, Berlin 2011,73-94.


	Erasmus und die Basler Reformation

