Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 73 (2017)

Heft: 3

Artikel: Erasmus und die Basler Reformation
Autor: Christ-von Wedel, Christine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877623

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Erasmus und die Basler Reformation!

Am 26. Mai 1521 verabschiedete der Reichstag das Wormser Edikt gegen Mar-
tin Luther. Es dchtete den bereits am 3. Januar von der Kirche Gebannten
als Hiretiker und verbot seine Schriften zu verbreiten und zu lesen. Umsonst
hatte sich Erasmus im Vorfeld dezidiert gegen eine Hiretisierung Luthers aus-
gesprochen.” Nicht nur wegen dieser Parteinahme, sondern auch mit guten
theologischen Griinden behaupteten Erasmusgegner, er habe das Ei gelegt,
das Luther dann ausgebriitet habe. Tatsichlich fanden sich in dem in Basel
erschienenen Neuen Testament von Erasmus® im griechischen Text und ent-
sprechend auch in Erasmus’ Ubersetzung ins Lateinische nicht nur Varianten,
die iberkommene Dogmen angriffen, sondern auch zahlreiche kirchenkriti-
sche Anmerkungen und viele Erklirungen, die Luthers Theologie stiitzten.
Die reformatorische Partei, benutzte sie nicht nur fur gelehrtes Bibelstudium,
sie brachte auch manche kirchenkritische Anmerkung von Erasmus in aufrei-
zenden Ubersetzungen unter das Volk. Im kaiserlichen Brabant konnte sich
Erasmus nicht mehr sicher fithlen. Hier wurde das Wormser Edikt rigoros
durchgesetzt, Luthers Schriften brannten bereits auf den Scheiterhaufen. Zwei
Jahre spiter, im Sommer 1523, liessen die ersten Lutheranhinger ihr Leben.
Erasmus hatte allen Grund aus dieser Atmosphire zu flichen. Basel, als Teil
der Eidgenossenschaft nur noch lose mit dem Reich verbunden, bot sich an.
Hier hatte er sich schon 1514 mit dem tiichtigen Drucker Froben befreundet,
der ihn gastfreundlich einlud, in Basel selbst die dritte Auflage seines Neuen
Testamentes zu tberwachen. Hier hatte er seither, angefangen mit dem Novu

instrumentum, dem Neuen Testament, und der Hieronymusausgabe, seine wich-

1 Dieser Beitrag enthilt den Text des von der Verfasserin am 12. November 2016 in Basel
gehaltenen Vortrags. Der Text wurde leicht bearbeitet und mit Anmerkungen ausgestattet.

2 Zu Erasmus vgl. C. Christ-von Wedel: Erasmus von Rotterdam. Ein Portrit, Basel
2016/20172 (im Folgenden abgekiirzt mit: Christ-von Wedel [2016]). Zur Basler Reforma-
tion immer noch R. Wackernagel: Geschichte der Stadt Basel, 3 Bde., Basel 1907-1954 (im
Folgenden abgekiirzt mit: Wackernagel), Bd. 111. Die Schreibende gibt im Oktober 2017
cinen ersten Band zu den Jahren 1514-1529 heraus, in dem das hier bis 1529 Behandelte
breiter dargelegt wird.

3 1. Auflage 1516, 2. erstmals, insbesondere in der Ubersetzung iiberarbeitete Auflage 1519,
weitere jeweils im Anmerkungsteil stark erweiterte 1522, 1527 und 1535

ThZ 3/73 (2017) S. 253-274



254 Christine Christ-von Wedel

tigsten Werke publiziert. Hier hatte er im Kreise von jugendlichen Verehrern
zwel Jahre frohlich gelebt, vielleicht die gliicklichsten Jahre seines Lebens. Der
bis 1519 regierende Kaiser Maximilian war den neuen st#dia humanitatis ginstig
gesinnt. In Spanien, in England, in Frankreich sassen jugendliche Firsten auf
den Thronen und schienen ein Zeitalter des Friedens einzulduten. Der neue
Mediceer Papst, Leo X, hatte die Widmung des Novum instrumentum angenom-
men und unter ihm schien das Laterankonzil endlich die erhofften Reformen
in der Kirche anzupacken. Erasmus selbst galt als das Haupt der neuen geisti-
gen Bewegung, die vereint mit den jungen Herrschern ein goldenes Zeitalter
herauffihren sollte. Er hatte sich nach Lowen begeben, wo er eine ganz neue
revolutionire Ausbildungsstitte fiir Theologen mit konzipieren konnte. Dort
trieben die Professoren nicht mehr dogmatische Scholastik, sondern lasen mit
den Studenten die biblischen Texte in den Ursprachen und legten sie fiir die
eigene Zeit aus, nicht nur im gelehrten Latein, sondern auch in volkssprach-
lichen Vorlesungen fiir alle Interessierten. Ein glinzender Anfang fir die von
Erasmus erhoffte Reform der Kirche. Aber die allgemeine Lage verschlim-
merte sich zusehends. Die Hoffnungen auf ein goldenes Zeitalter zerrannen
Erasmus schnell. Die jugendlichen Fursten erlagen imperialistischen Geltsten
und hielten keinen Frieden. Die Konzilsviter hatten sich im Lateran nur zu
wenigen Reformbeschlissen durchringen konnen, und auch diese setzt Leo X.
nicht konsequent durch. Dagegen schrieb er finanziell hochst lukrative Ablisse
aus, um seiner Leidenschaft fiir Kunst und Reprisentation fronen zu kénnen.
Dass Martin Luther die Ablisse so breitenwirksam anprangerte, war Erasmus
hoch willkommen. Aber auch Luthers Erfolge weckten die Kurie nicht auf.
Sie antwortete vollig uneinsichtig mit Verurteilungsbullen. Statt Luther und
seinen Anhingern in ihren berechtigten Forderungen entgegen zu kommen,
griff sie Luther frontal an. So radikalisierte sie Luther und seine Anhinger, die
Lutheraner, wie sie eher abfillig genannt wurden. Im Reich wuchs eine anti-
romische nationale Bewegung, die die alte Ordnung und mit ihr auch die kai-
serliche Macht bedrohte. Angesichts dieser Entwicklung hatte Erasmus wohl
ab Spitherbst 1519 Froben geraten nichts mehr von Luther zu drucken.® Die

4 In der Literatur wird schon Mai 1518 angegeben. Das ist sehr unwahrscheinlich, druckte
Froben doch noch im Herbst 1519 ein Lutherwerk und ahnten die Basler Freunde zuvor
kaum etwas von einer Distanzierung des Rotterdamers von Luther. Vgl. Opus epistolarum
Desiderii Erasmi Roterodami, hg.v. PS. Allen, 12 Bde., Oxford 1906-1958. (Im Folgenden



Erasmus und die Basler Reformation 255

Turkengefahr band dem Kaiser die Hande. Seit 1519 regierte der junge Karl
V., unter dem Erasmus das Ehrenamt eines Ratgebers innehatte. Das war keine
sehr einflussreiche Stellung, eher eine Art Unterstiitzung flir den Gelehrten.
Erasmus hatte sich ein Netzwerk am Hofe geschaffen und fuhlte sich dem
Kaiser verpflichtet. Das erschwerte seine Stellung zwischen den Glaubenspar-
teien. Die theologische Nihe von Erasmus zu Luther war den konservativen
Professoren an der Universitit Lowen nicht verborgen geblieben. Sie und Ver-
treter der Bettelorden polemisierten von den Kathedern und Kanzeln gegen
Erasmus. Seine Stellung in Lowen wurde immer prekirer. Erasmus floh aus
Brabant nach Basel. Er fiirchtete nicht nur fiir seine Person. Er sorgte sich um
die Zukunft Europas:

Eben in Basel angekommen, Ende November 1521, klagte er bei seinem
Freund Willibald Pirckheimer tiber Luthers antipipstliche Polemik und tber
die vielen Pamphlete, die den guten Studien schadeten und alle, die das Evan-
gelium favorisierten in Gefahr brichten: Sie spalten die ganze Welt. Das wird
wohl Jahre andauern, seufzte er, und immer schlimmer werden. Der Versuch
Freiheit zu fordern, verdoppelt die Knechtschaft. Der Adel bedroht den Reich-
tum des Klerus. So treiben sie alle religisen Institutionen in die Arme der
Gegner. Man will mich dazu bringen, gegen Luther zu schreiben. Fir mich ist
es das Beste, meine Zunge im Zaum zu halten.”

Im Januar 1522 ist er noch dusterer. Wahrscheinlich aufgrund der Vorginge
in Wittenberg wihrend Luthers Abwesenheit. Dazu gehorte ein erster Bilder-
sturm, Abschaffung aller Sondermessen, Neugestaltung des Gottesdienstes
und Einzug aller kirchlichen Abgaben in einen neugegriindeten Gemeinen
Kasten, der nicht von der Kirche, sondern von Rats- und Gemeindegliedern
verwaltet wurde.® Das bedeutete die vollige Loslosung von der iberkommenen

abgekiirzt mit: Allen), Ep. 1167; 904; 967:68-104; 938; D. Martin Luthers Werke. Kritische
Gesamtausgabe, 80 Bde., Weimar 1883-2009 (im Folgenden abgekiirzt mit: WA) II, 240:1;
Die Amerbachkorrespondenz, hg. im Auftrag der Kommission fiir die Offentliche Biblio-
thek der Universitit Basel von A. Hartmann und B.R. Jenny u.a., 11 Bde., Basel 1942-2010,
11, Ep. 686; 705:30-34; 706.

5  Allen, Ep. 1244.

6 Ordnung der Stadt Wittenberg in: A. Laube (Hg.): Flugschriften der frithen Reformations-
bewegung, Bd. 2, Vaduz 1983, 1033-1037. Vgl. E. Wolgast: Die Einfithrung der Reforma-
tion und das Schicksal der Kléster im Reich und in Europa, Géttingen 2014, 27-29. Dass
Luther nach seiner Rickkehr im Mirz 22 einige Beschliisse wieder aufhob, dnderte nichts
an der grundsitzlichen vélligen Loslésung von der alten Kirche.



256 Christine Christ-von Wedel

Institution Kirche. Voll Entsetzen prophezeite Erasmus: Das lauft auf einen
«seditiosum exitumm, auf einen aufrithrerischen Ausgang, hinaus.”

Fur sich personlich konnte Erasmus in Basel aufatmen. An der Universitit
gab es keine ernstzunehmenden Gegner und mit dem Bischof hatte er sich
schon bei seinem ersten Aufenthalt angefreundet. Der Bund mit der Eidgenos-
senschaft gewihrte Basel Spielraum und die Basler Ratsherren waren offenbar
grossziigig. Als Ende 1520 iiber eine Zensur von lutherischen Biichern verhan-
delt worden war, da zuckten die Basler nur mit den Achseln. Jeder solle drucken
und kaufen, was er will.” Erasmus kam tatsichlich in eine freiere Atmosphire,
aber nicht in eine ruhigere. Die Geldnot und Schwiche des Bischofs, der bis
dahin nominell immer noch der Stadtherr war, ausnutzend, hatte Basel gerade
einseitig das alte Bischofsrecht ausgesetzt. Niemand, beschloss der Rat, brau-
che mehr dem Bischof zu schwéren und er verweigerte thm jede tatsiachliche
und auch nur informelle Mitsprache bei der Amterbesetzung.’ Das galt nicht
nur fiir die weltlichen Amter, der Rat begann Pfriinden auch im Papstmonat
eigenmichtig zu besetzen, mischte sich ins geistliche Gericht ein und engte auf
Druck der Zinfte die sie konkurrenzierenden wirtschaftlichen Tatigkeiten der
Kloster ein.'

Nach dem Rat des Erasmus hatte der befreundete Wolfgang Capito auf
der Basler Miinsterkanzel begonnen, fortlaufend aus dem Evangelium nach
Matthdus zu predigen. Andere taten es ihm nach. War es eine Frucht der evan-
gelischen Predigt, dass der Rat die Korruption und das Pensionenwesen ab-
stellen konnte?'' Leider berichten die Quellen nicht nur von solch erfreulicher
Entwicklung. Die Basler S6ldner, die in Mailand auf verschiedenen Seiten, der
papstlichen und der franzésischen, gekdmpft hatten, waren zerstritten und
aufmipfig.'”” Nun kamen Streitereien zwischen den Glaubensparteien hinzu.

7 Allen, Ep. 1252:7.

8  Aktensammlung zur Geschichte der Basler Reformation in den Jahren 1519 bis Anfang
1534, im Auftrage der historischen und antiquarischen Gesellschaft zu Basel, hg.v. E. Drr
/ P. Roth, 6 Bde., Basel 1921-1950 (im Folgenden abgekiirzt mit: BRA), I, Nr. 57 (4. Nov
1520).

9 Vgl. Wackernagel, 111, 301.

10 Urkundenbuch der Stadt Basel, hg. von der historischen und antiquarischen Gesellschaft
zu Basel; bearb. von R. Wackernagel und R. Thommen, 11 Bde. Basel 1890-1910 (im Fol-
genden abgekiirzt mit: BUB), IX, Nrn. 506; 509; 539; BRA I, Nrn. 73; 166; 261; 299; 300.

11 Vgl. BRA I, Nrn. 70; 76; 78; 80-83.

12 Basler Chroniken, hg. von der Historischen und Antiquarischen Gesellschaft zu Basel, 7



Erasmus und die Basler Reformation 257

Der Rat musste immer wieder gotteslisterliche und aufrihrerische Reden be-
strafen. Kleriker wurden beleidigt. Es blieb nicht bei Beschimpfungen, Biirger
belastigten nachts einen Geistlichen und seine Magd in ihrem Haus."

Ende Mirz 1522 schrieb Erasmus: Er wisse nicht, zu welcher Partei er sich
halten solle. Die Pipstlichen verstarkten die Lasten noch und viele lutherische
Verteidiger der evangelischen Freiheit missbrauchten die erlangte Freiheit. Die
christliche Liebe verflichtige sich."

Auf der Basler Landschaft und in der Stadt pesteten mutige Priester gegen
die tberkommene Messform und kirchliche Briuche.” Angesehene Huma-
nisten und beliebte Prediger verschmausten am Palmsonntag ein Spanferkel.
Der Rat und das Dombkapitel intervenierten. Die Fastenbrecher beriefen sich
auf Erasmus. Der antwortete mit einer Schrift: Darin scheint er zunichst ganz
lutherisch zu votieren. Er forderte aus seelsorgerlichen Griinden, die Fasten-
gebote zu lockern und die Priesterehe freizugeben, und aus sozialen Griinden,
die Feiertage zu verringern. Aber anders als Luther und jetzt auch Zwingli in
Zirich wollte er nicht alle menschlichen Gebote in geistlichen Belangen ver-
dammen. Auch sie konnten der Frommigkeit dienen. Alle Gebote seien am
Liebesgebot zu messen und danach auszurichten.'

Das konnte die Wogen nicht glitten. Auch in Basel laufe jetzt alles auf ei-
nen Aufruhr hinaus, schrieb Erasmus am 22. Juni 1522."

Mehr und mehr vermischte sich die Reformsache mit nationalen und so-
zialen Fragen. Ulrich von Hutten, ein begabter Humanist, den Erasmus seit
Jahren selbstlos geférdert hatte, jetzt ein glithender Anhinger Luthers, erklirte
mit Bezug auf den Befreiungskampf des Germanen Arminius Rom und seinen
Pfaffen den Krieg. Im Herbst 1522 griff sein Verbiindeter Franz von Sickingen
das Erzbistum Trier an. Die Belagerung misslang und der geidchtete Ulrich von
Hutten floh nach Basel. Am 17. November 1522, war schon ein Verwandter

Bde., Basel und Leipzig 1872-1915 (im Folgenden abgekiirzt mit: Basler Chroniken), I, 29.

13 BRA L, Nr. 99, 37.

14 Allen, Ep. 1268.

15  Basler Chroniken I, 33; 36.

16 Wackernagel 111, 327f.; Opera omnia Desiderii Erasmi Roterodami, Amsterdam/Leiden
1969 ff. (im Folgenden abgekiirzt mit ASD) IX-1, 35; 477-478. Vgl. C. Christ-von Wedel:
Erasmus of Rotterdam. Advocate of a New Christianity, Toronto 2013 (im Folgenden
abgekiirzt mit: Christ-von Wedel (2013)), 221-223.

17 Allen, Ep 1293.



258 Christine Christ-von Wedel

Sickingens, Hartmut von Kronberg, in Basel eingetroffen und mit ihm Johan-
nes Oekolampad.

Oekolampad war 1514 kurz nach Erasmus erstmals nach Basel gekom-
men. Erasmus hatte ihn mit offenen Armen empfangen und zur Mitarbeit am
Neuen Testament herangezogen. Oekolampad gefiel ihm. Noch nie habe er
von einem Menschen so viel gehalten, gestand er 1524, als er von ihm be-
reits enttduscht war.'® Oekolampad galt als hoch gelehrt, aber dngstlich und
dogmatisch verzagt."” Nach Erasmus’ Wegzug hatte er Basel verlassen und sah
sich als Domprediger in Augsburg mit einer starken lutherischen Bewegung
konfrontiert. Der Streit der Glaubensparteien wiihlte ihn auf. Er zog sich in ein
Kloster zurtick. Dort war er bald mit seinen erasmischen und lutherischen Ide-
en nicht mehr haltbar. Er floh und fand als Burgkaplan auf der sickingenschen
Ebernburg Zuflucht. Nun waren die drei «Sickinger» mittellos in Basel und
klopften bei Erasmus an. Erasmus bat den kranken und geédchteten Ulrich von
Hutten, ihn nicht zu besuchen. Ein Treffen wiirde ihn kompromittieren. Da-
rauthin und empo6rt Gber einen Brief, in dem Erasmus seine neutrale Stellung
zwischen den Glaubensparteien verteidigt hatte, verunglimpfte Hutten Eras-
mus als Wendehals. Erasmus verweigere aus niedrigstem Opportunismus und
aus Feigheit Luther und ihm seine Unterstitzung. Erasmus litt schwer unter
den Vorwiirfen des ehemaligen Freundes und reagierte mit einer sarkastischen

20

Gegenschrift.”” Anders gestalteten sich die Beziehungen zu Oekolampad und
auch zu Kronberg, Sie empfing Erasmus und dusserte sich wie tiber Oekolam-
pad, so auch iber Kronberg lobend, dessen bescheidene Weisheit habe thm
sehr gefallen.*’ Dass der erklirte Lutheranhidnger geichtet war, hinderte ihn
nicht daran. Bestand doch ein grosser Unterschied zu Hutten. Hutten rief zum
bewaffneten Kampf gegen den «antichristlichen» Papst und all seine Anhin-
ger auf.” Er hatte den Vernichtungskampf beteits begonnen, ein missgliick-
ter Uberfall auf pipstliche Legaten machte den Anfang, eine Fehde mit den

Strassburger Kartdusern, die bis nach Basel Staub aufwarf, folgte und Aktionen

18 Allen, Ep. 1523:104.

19 Allen, Ep. 2445:104-1006.

20 Vgl. Zu Hutten und Erasmus immer noch die Schrift meines verchrten Lehrers W. Kaegi:
Hutten und Erasmus. Ihre Freundschaft und ihr Streit, Dresden 1924,

21 Allen, Ep. 1342:696-699.

22 Ulrichi Hutteni equitis Germani opera quae reperiri potuerunt omnia, hg.v. E. Bécking, 5
Bde., Leipzig 1859-1869, 1V, 249.



Erasmus und die Basler Reformation 259

gegen Frankfurt und Worms, lauter Versuche, einen Feuerbrand in Deutsch-
land zu entfachen.” Auch Kronberg bekimpfte mit Hutten das pipstliche Ab-
lass- und Pfrundenwesen, sowie das kanonische Recht als antichristlich. Eine
Schrift war so scharf, dass die altglaubigen Luzerner wenig spater gegen den
Basler Drucker klagten.** Aber Kronberg rief nicht zum bewaffneten Kampf,
sondern zum Gebet auf. Es konne nicht um Rache am Papsttum gehen, viel-
mehr sei Barmherzigkeit gefordert.”

Hutten musste Basel bald wieder verlassen, Kronberg und Oeckolampad
konnten bleiben. Ocklampad fing mit dem bereits wirkungsvollen Reformator
Zirichs, Huldrych Zwingli, einen Briefwechsel an. Beide waren schon als Ha-
retiker verschrien und sahen sich in der Tradition frithchristlicher Mirtyrer als
Zeugen der Wahrheit.”

Oekolampad blieb zunichst zuriickhaltender als Zwingli. Er warnte gut eras-
misch vor Zwinglis geplanter Disputation. Disputationen fithrten nur zu Streit.”’
Aber die erste Ziircher Disputation vom 29. Januar 1523 wurde politisch ein vol-
ler Exfolg. Der Zircher Rat bekannte sich zu den 67 Schlussreden von Zwing-
li und erliess ein erstes Predigtmandat, das nicht schriftgemisse Predigt unter
Strafe stellte. Der Ziircher Rat tibernahm damit die lehrmissige Hoheit tiber
die Kirche. Noch war freilich das alte Kirchenwesen nicht iberwunden. Aber
Ockolampad gratulierte Zwingli begeistert. Der Ziircher Leutpriester schiitze
die Wahrheit gegen den Ansturm der Holle.”® Im April folgte ein Brief, in dem er
auf eine Klage Zwinglis iber Angriffe von ehemaligen humanistischen Mitstrei-
tern aus dem Erasmuskreis reagierte. Darauthin schrieb Oekolampad:

23 Vgl Eckhard Bernstein, Ulrich von Hutten, Reinbek 1988, 117-118; zur Kartause: Basler
Chroniken I, 382-383.

24 BRAI, Nr. 139.

25  H. von Cronberg: Christliche vermanung an die Eydgnossen, o. O. 1522, Aiijv-Aiijjr und
ders.: Ein trewe vermanung an alle stende unnd geschickten auff dem Reichstage yetzundt
zu Nurnberg / von einem armen veriagten vom Adel mit beger solich vermanung und
tretiwen radt zu héren bedencken und anziinemen von aller Edlen wegen die keinen standt
im Reich haben, Basel 1522, B 1t-v.

26 Huldreich Zwinglis simtliche Werke, in: Corpus Reformatorum, 21 Bde., Berlin u.a. 1905-
2015 (im Folgenden abgektirzt mit: Z), VII, Ep. 151, 341-345, bes. 344:21 und 7 VII,
Ep. 229, 565:1-10; Briefe und Akten zum Leben Oekolampads, hg.v. E. Staehelin, 2 Bde.,
Leipzig 1927/1934 (im Folgenden abgekiirzt mit: Oek.-Br.), I, Nr. 124.

27 Z VIIL, Ep. 269.

28 7 VIII, Ep. 280.



260 Christine Christ-von Wedel

«Gliicklich [preise ich | dich in Christus, mein Zwingli, der du die Vergeltung der
stolzen und elenden Tochter Babylons zurtickgibst. [...] Glucklich du, der du mit
frommem Elifer ihre Kinder am Felsen zerschmetterst [Ps 137,9]. Der Sieg ist sicher,
so oft der Krieg unter den Auspizien und der Leitung Christi angefangen und gefiihrt
wird. Der gepriesene Gott selbst leite deine Hinde an zum Kriegfiihren [2. Sa. 22, 35]
und deine Finger zum Kampf!

Von Ferne legen auch wir nun unsere Hand an den Pflug und kommen jetzt bedeu-
tend gewissenhafter dem Ziel niher. Viele Gegner sind ausgemacht [...] Gott [...]
zeigt auf verschiedene Weise, dass der Angriff gegen jene unerschrocken zu fiihren
ist und keineswegs zurtickgeblickt werden soll. Gute Hoffnung besteht, dass der Tag
auf unerwartete Weise heraufgefihrt ist, an dem alle zertreten werden, die das heilige
Israel listern [Jes 1,4].

Inzwischen, weil wir in diese Aufgabe gestellt sind, soll es weit von uns sein, dass wir
uns furchten, damit wir die Drohungen, die Verleumdungen, die Beschimpfungen
und Verleumdungen, und was sie uns entbieten, nicht nur verlachen, sondern auch als
Beweis fiir Segnungen nehmen. Gestirkt von jenem, der uns glicklich nennt, wenn
sie jedes schlechte Wort gegen uns um Christi willen sprechen, sofern sie lugen [Mat
5, 11].»*

In diesem Brief springen sofort die rachstuchtigen Kampfparolen ins Auge.
Auch wenn wir sie Gbertragen als Kampf mit dem Schwert des Geistes verste-
hen, lassen sie keinen Raum zu einer Verstindigung mit den Gegnern. Auffallig
ist auch, wie Oekolampad die Missbilligung — immerhin von alten Freunden —
nicht als Aufforderung zur Selbstkritik, sondern gerade als Versicherung bewer-
tet, auf dem richtigen Weg zu sein. Was war geschehen? Oekolampads Stellung
als entlaufener Monch und Autor einer von Johannes Eck als hdretisch verschrie-

29 «Beatum te in Christo, mi Zwingli, qui reddis retributionem superbae et miserae Babylonis
filiae [...] Beatum te, qui pio zelo ad petram parvulos eius allidis! Certa est victoria, quoties
auspiciis et ductu Christi adversus incircumcisos et alienigenas bellum suscipitur et geritur.
Benedictus ipse deus, doceat manus tuas ad bellum, et digitos tuos ad prelium! Porro et
nos nuper manum ad aratum aliquanto diligentius admovimus, inventique sunt adversa-
ril muld [...] Bene vertit deus negocium variisque modis ostendit impressionem in illos
impavide faciendam et neutiquam respiciendum. Bona spes fulsurum diem more insolito
quoad obterantur omnes, qui blasphemant sanctum Israel. Interim quoniam in hunc usum
positi sumus, tantum absit, ne nobis timeamus, ut et minas et maledictiones et opprobria et
calumnias, et quicquid id genus nobis oggerunt, non solum non rideamus, sed et benedic-
tionum loco suscipiamus, confirmati ab eo, qui beatos nos dixit, si omne malum verbum
adversus nos dixerint, mentientes propter Christum.» Z VIII, Ep. 301.



Erasmus und die Basler Reformation 261

% Er lberlegte, aus Basel wegzuziehen.!

nen Beichtschrift war ausserst prekir.
Am gleichen Tag wie dieser Brief an Zwingli ging einer an den alten Freund
Wolfgang Capito ab mit der Bitte, in Rom einen Dispens vom Monchsgeltiibde
zu erwirken,” einen Dispens, wie ihn etwa Erasmus besass. Ob Basel weiterhin
Sicherheit bieten konnte, war offen. Der Papst hatte Ende Mirz den Basler Rat
dringend aufgefordert, gegen die lutherische Sekte in seiner Stadt vorzugehen.”
Nun hatte Zwingli noch von Angriffen geschrieben ausgerechnet von Huma-
nisten, die sie bisher geférdert hatten und von denen die beiden Freunde sich
weiterhin Unterstlitzung erhofft hatten.

Und wie stand es mit Erasmus? Der Papst dringte ihn, gegen Luther zu
schreiben, so kénnte er sich gegen gefihrliche Hiresievorwiirfe verteidigen und
zugleich der Kirche dienen.* Seine neutrale Stellung wurde immer prekirer. Um-
sonst hatte er versucht, Luther und Zwingli von ihren immer radikaler werden-
den Schriften gegen Papstkirche und Bischof zurlickzuhalten und ebenso um-
sonst beschwor er den Papst, keine Gewalt gegen die Lutheraner anzuwenden.”
Jetzt verotfentlichte er den Brief, der fir Hutten ein Verrat an der Luthersache
war. Und fiir Oekolampad? Wir wissen es nicht.

Sicher ist nur, dass Ockolampad auf seine prekire Situation ganz anders re-
agierte als Erasmus auf die seinige. Oekolampad legte nun die Hand an den
Pflug. Er war jetzt bereit, nicht nur gelehrt fiir die ersehnte Reform zu schrei-
ben, sondern auch im 6ffentlichen Amt dafiir einzustehen und, wenn nétig, die
Reform auch mit politischem Druck und gegen die kirchliche Hierarchie durch-
zusetzen. Kurz, er wurde vom Reformer zum Reformator, wihrend Erasmus
sich mehr denn je vornehm zurtickhielt und nur aus dem Hintergrund seine
Ratschlige erteilte.

Ocekolampad begann von Ostern 1523 an zundchst unbesoldet an der Uni-
versitit Uber Jesaja zu lesen. Ganz im erasmischen Sinne las er nach dem Vorbild
des Colleginms trilingue einen Text zunichst hebriisch, zog die alte griechische

30  Oeck.-Br. I, Nr. 148.

31 Z VI, Ep. 296.

32 Oek.-Br. I Nr. 150.

33  BRA Nr. 142,

34 Allen, Ep. 1324.

35  Zu Zwingli: Allen, Ep. 1315 und 1327; zu Luther: Allen, Ep. 980 und 1202, zu Hadrian Ep.

1329.
36 Allen, Ep. 1342.



262 Christine Christ-von Wedel

Ubersetzung des alttestamentlichen Textes, die Septuaginta hinzu und legte zu-
nichst lateinisch fir die Gelehrten und dann auf deutsch fir die Stadtbevolke-
rung aus. Das schlug ein, bis 400 Horer soll Ockolampad gehabt haben.” Bald
wurde er fest an der Universitit angestellt und auch als Vikar nach St. Martin
berufen. Hier hielt er seine mitreissenden Predigten. Er drang auf eine innere
Wandlung, statt auf dussere, fromme Werke auf ein Reifen und Wachsen im
Glauben. Die Laien fuhlten sich neu als Menschen und Glidubige ernst genom-
men.

In der Art seiner Exegese lehnte sich Ockolampad an die von Erasmus pro-
pagierte Methode an. Er ging in seiner Jesajavorlesung sorgfaltig mit grosser phi-
lologischer Kompetenz auf die Texte ein, stellte sie in den historischen Zusam-
menhang und legte sie dann auf Christus hin aus. Er verachtete Allegorien nicht,
versuchte aber, sie massvoll anzuwenden. Dabei entfaltete er eine siegesgewisse
Theologie: Fir die Christen sei jetzt die Zeit zu siegen, durch Glauben, durch
Geduld und Wohltaten, nicht durch eiserne Waffen, sondern durch geistige.»™
In solch geistigem Kampf setzte er starke reformatorische Akzente: Die Kloster
mit ihrer Pracht und ithrer Hirte gegen die Armen wollten das heilige Jerusalem
sein, seien aber das verworfene Sodom.” Die Heiligen seien Gotzen, es sei denn,
wir erkennten in ihnen Gott. Die Bilder seien ganz abzulehnen, Gott schrecke
vor ihnen zuriick.”

Am 1. Juni 1523 erliess der Basler Rat ein Predigtmandat, ein halbes Jahr
nach dem des Zircher Rates und drei Monate nach dem des Kaisers. Es war
sein zweites. Schon ein Jahr zuvor im Juni 1522 hatte der Rat zusammen mit
dem Bischof ein Mandat ausgehen lassen, dass noch ganz dem des Kaisers vom
Mirz 1523 entsprach.” Der gegen die Tturken auf die Lutheraner angewiesene
Kaiser hatte mit den Reichsstinden beschlossen, bis zu einem im folgenden Jahr
einzuberufenden Konzil die Reformfrage aufzuschieben. Bis dahin seien keine
neuen Lutherschriften zu dulden und Schmahschriften von beiden Seiten zu

37 Oek.-Br. I, Nr. 151.

38  «Nunc tempus est uincendi fide, patientia et beneficiis, non armis ferreris.» J. Ockolampad:
In lesaiam prophetam Hypomnematon, hoc est, Commentariorum, Libri VI, Basel 1525
(im Folgenden abgekiirzt mit: In Jesaiam), 25v. Vgl. E. Staehelin, Das theologische Lebens-
werk Johannes Ockolampad, Leipzig 1939 (im Folgenden abgekiirzt mit: Staehelin), 199.

39 Vgl. Stachelin, 196.

40 In Jesaiam, f. 230v.

41 BRAL Nr. 105.



Erasmus und die Basler Reformation 263

unterdriicken. Gepredigt werden solle nur nach der Bibel im Sinne der appro-
bierten kirchlichen Lehre.*

Nun forderten die Basler Ratsherren, diesmal in alleiniger Kompetenz, er-
neut, es durfe nur nach den Schriften des Alten und Neuen Testamentes ge-
predigt werden. Aber jetzt bezogen sie sich nicht mehr auf die tberkommene
kirchliche Lehre. Das neue Mandat verbot kurzerhand alle anderen Schriften.
Es sei bei Strafe verboten, andere Schriften heranzuziehen, sie seien von Lu-
ther oder anderen Doktoren.*

Der Rat versuchte die Stadt neutral zu halten. Basel sollte sich weder auf die
approbierte kirchliche Lehre noch auf die neue lutherische festlegen.

So sehr Erasmus selbst forderte, es solle aus und nach der Schrift gepredigt
werden, so sehr wird er gezweifelt haben, dass dies Mandat die Zwietracht
tberwinden werde. War ithm doch klar, wie widerspriichlich die Theologen die
Heilige Schrift auslegten.

Die Parteien trafen denn auch immer hirter aufeinander. Im August 1523
lud Ockolampad alle Verichter seiner Lehre zu einer Disputation ein. In vier
Thesen verteidigte er sich: Das Wort vom Kreuz sei das wahrste und heilsamte
Evangelium. Im Glauben an Jesus Christus finde der Mensch Heil und Verge-
bung, nicht durch gute Werke. Auch den grossten Stindern stehe der Weg zu
Christus offen, dazu benétigten sie keine Heiligen. Gott habe den Menschen
in Christus alles gegeben. Darum stehe der Christ nicht mehr unter dem Al-
ten Gesetz. Das hebe aber durchaus nicht die staatliche Gesetzgebung auf.
So in den Thesen 2-4.* Erasmus hat gleich nach der Disputation an Zwingli
geschrieben, Ockolampad habe gliicklich disputiert.*” War das nur freundlich
dahergeredet oder waren er selbst oder ein Gewihrsmann an die Disputation
zu spit gekommen? Denn im Gegensatz zu den anderen dirfte die erste These
Erasmus kaum gepasst haben. Darin spielte Ockolampad die Worte Christi
und der Apostel so gegen menschliche Weisheit aus: «Alle weltliche Philoso-
phie, alle [auf die Apostel] folgenden Traditionen der Pharisier und schliellich
alle menschliche Gelehrsamkeit sind Fleisch. Sie niitzen nicht nur nichts, son-

42 Deutsche Reichstagsakten, Jiingere Reihe — Deutsche Reichstagsakten unter Kaiser Karl V.
(RTA), Bd. 3, Gotha 1901, 447-52.

43  BRAL Nr. 151.

44 Ock.-Br. I, Nr. 166.

45  Allen, Ep. 1384:86.217-223.



264 Christine Christ-von Wedel

dern sind dullerst schadlich. [...] Wie in den Schulen und Kirchen der Chris-
ten das ganze Lehramt allein Christus zustehen soll, so soll die Autoritat der
heidnischen Philosophen und aller anderen Doktoren, wie angesehen sie auch
immer seien, verachtet werden.»* Dem Parteienkampf gegen die angepranget-
ten menschlichen Satzungen fielen 1523 die studia humanitatis und alle Wissen-
schaften zum Opfer und das auch bei Ockolampad, dem hochgebildeten, der
sich wie kein anderer in der Vaterliteratur auskannte und sie auch nutzte.

Im gleichen Brief, in dem Erasmus Zwingli tber die fiir Ockolampad er-
folgreiche Disputation berichtete, beklagte er sich, Luther versuche, ihn, FEras-
mus, bei Oekolampad anzuschwirzen. Luther behaupte filschlich, Erasmus
habe sich missbilligend tiber Ockolampad gedussert. Auch habe Luther erklirt,
in Sachen des Geistes sei Erasmus, nicht zu trauen. Er habe nur wie Mose das
Volk Israel aus Agypten gefiihrt, wiirde aber in der Wiiste zuriickbleiben. Als
ob Luther selbst Josua wire, der alle in das verheissene Land fithre, emporte
sich Erasmus. Das waren keine Geruchte, der Brief von Luther ist erhalten.
Erasmus fragte nun Zwingli: «Wer denn jener Geist sei. Denn es scheint mir,
dass ich alles gelehrt habe, was Luther lehrt. Allerdings nicht so trotzig und
ich hielt mich von gewissen Widerspriichen und Paradoxen zuriick.» Davon
erhoffe er sich grosseren Nutzen.*’

Die Glaubensspaltung liess Erasmus nicht zur Ruhe kommen, auch die ge-
lehrte Arbeit an den Kirchenvitereditionen konnte ihn nicht davon ablenken.
So kam er auch in seiner Hilarius-Ausgabe darauf zurtick:

Hilarius, so Erasmus, habe im vierten Jahrhundert den Heiligen Geist nicht
gottlich genannt. Die Trinitdtslehre sei bei ihm, dem die Kirche wichtige chris-
tologische Erkenntnisse verdanke, noch nicht voll ausgebildet gewesen. «Einst»,

so schloss Erasmus daraus, «bestand der Glaube mehr in der Lebensweise als

46 «Sicut verba, quae Christus vel benedicto ore suo vel per prophetarum et apostolorum
organa locutus est, spiritus sunt ac vita [Joh 6,35] [...], ita omnis mundana philosophia,
omnes Pharisacorum sequundariae traditiones, omnis denique humana eruditio caro sunt,
et non solum nihil prosunt, sed et multum nocivae sunt [...]. Igitur ut in scholis et templis
christianorum solus Christi omne magisterium est, ita ethnicorum philosophorum et om-
nium aliorum, quanticunque sunt, doctorum contemptibilis sit authoritas.» Ibid. Oek.-Br.
I, Nr. 166.

47 «Velim hoc ex te discere, doctissime Zwingli, quis sit ille spiritus. Nam videor mihi fere om-
nia docuisse que docet Lutherus, nisi quod non tam atrociter, quodque abstinui a quibus-
dam enigmatis et paradoxis: vinde cupiam plurimum denique fructum enasci, |...|» Allen,
Ep. 1384:88-92.217-223.



Erasmus und die Basler Reformation 265

im Bekenntnis von Artikeln. Spiter wurde es notig, Artikel vorzuschreiben,
aber zunichst nur wenige und mit apostolischer Zurtickhaltung, Erst die Ruch-
losigkeit der Haretiker trieb dazu, die Heilige Schrift genauer zu durchforschen,
und der Eigensinn der Abtriinnigen erzwang, manches mit synodaler Autori-
tit festzulegen.»® Mit anderen Worte: Fiir Erasmus unterlagen die christlichen
Dogmen in ihrer Ausformung dem Wandel der Zeit und waren entsprechend
hinterfragbar und in seiner Zeit, in der so viele Dogmen und synodale Kon-
zilsbeschlisse umstritten waren, unbedingt zu hinterfragen. Er erklirte: «Das
wichtigste unserer Religion ist Friede und Einigkeit. Das wird kaum erhalten
bleiben, auller wenn wir, méglichst wenig definieren und in vielem jedem sein
Urteil frei iiberlassen. Schon deswegen, weil in den meisten Fragen eine grofle
Dunkelheit herrscht und weil den Menschen diese Krankheit angeboren ist,
dass sie nicht nachzugeben wissen, sobald es zu einem Streit kommt. Ist er
erst richtig entbrannt, dann scheint jedem absolut wahr, was er untberlegt zu
verteidigen unternahm.»®

Noch deutlicher wird Erasmus in seiner Willensschrift. Bedringt von Kai-
ser und Papst konnte er seine Neutralitit im Sommer 1524 nicht mehr auf-
rechterhalten. In dem gegen Luther gerichteten Werk schreibt er seitenlang
tber die Dunkelheit der Schrift, um schliesslich zu erkliren: «So wenig freue ich
mich an festen Behauptungen, dass ich mich lieber der Meinung der Skeptiker
anschlieB3e, wo immer es nach der unverletzlichen Autoritit der Heiligen Schrift
und den kirchlichen Dekreten erlaubt ist.»™

48  «Olim fides erat in vita magis quam in articulorum professione. Mox necessitas admonuit
vt articuli praescriberentur, sed pauci, et Apostolicae sobrietas. Deinde haereticorum im-
probitas adegit ad exactiorem diuinorum voluminum excussionem, peruicacia compulit vt
quaedam ex autoritate synodorum definirentur» Allen, Ep. 1334:362-367.

49  Summa nostrac religionis pax est et vnanimitas. Ea vix constare poterit, nisi de quam
potest paucissimis definiamus, et in multis liberum relinquamus suum cuique iudicium;
propterea, quod ingens sit rerum plurimarum obscuritas, et hoc morbi fere innatum sit
hominum ingeniis, vt cedere nesciant, simul atque res in contentionem vocata est, quae
postquam incaluit, hoc cuique videtur verissimum quod temere tuendum susceperity» Al-
len, Ep 1334:217-223.

50  «Etadeo non delector assertionibus, ut facile Scepticorum sententiam pedibus discessurus
sim, ubicunque per divinarum Scripturaum inviolabilem auctoritatem et Ecclesiae decreta
liceat [...]. Desiderii Erasmi Roterodami opera omnia, hg, von Johannes Clericus, 11 Bde.,
Leiden 1703-1706 (im Folgenden abgekiirzt mit: LB), IX, c. 1215 D. Vgl C. Christ-von
Wedel: Das Nichtwissen bei Erasmus von Rotterdam, Basel 1981, 101-111. E: Rummel:
The Confessionaliszation of Humanism in Reformation Germany, Oxford 2000, 50-74.



266 Christine Christ-von Wedel

Auch Luther dachte nicht hoch von der menschlichen Vernunft, aber er
behauptete, die biblischen Texte seien klar und ein gewohnlicher Hausverstand
gentige, um auch in der Willensfrage und sonst eindeutige Antworten in Gottes
Wortt zu finden.” So klar und eindeutig waren die Bibeltexte fir die Anfihrer
der reformatorischen Bewegungen, dass sie aufgrund ihrer Auslegungen die
Kirchenspaltung von Rom und im Sakramentsstreit auch untereinander mit
allen Konsequenzen in Kauf nahmen. Far Erasmus dagegen war die Schrift
oft nicht eindeutig, Darum war er bereit, sich im Zweifelsfall der kirchlichen
Lehrautoritit anzuvertrauen, die auf dem Konsens der Mehrheit uber die
Jahrhunderte hin beruhe.”

Derweil agierten die Glaubensparteien in Basel immer aggressiver gegen-
einander und nicht nur mit dem Schwert des Geistes. Messpriester, verspottet
als «Eselsmelchem und «Herrgottsfresser», konnten sich nachts kaum mehr
auf die Strasse trauen. Zeremonien wurden verhohnt, ein Priester habe einem
Kind auf den Kopf uriniert, statt es zu taufen, behauptete ein Gegner. Richter
und Gefingniswirter hatten alle Hinde voll zu tun mit Zinsverweigerern, Got-
teslasterern, Aufrihrern und Herausgebern von Pamphleten.” Erasmus ver-
suchte mit seiner Schrift Inquisitio de fide, die Gemtter zu beruhigen. In diesem
Colloguinm befragt der Altgliubige den Anhinger der neuen Lehre zunichst
hochst misstrauisch tiber seinen Glauben und stellt dann erstaunt fest, dass sie
doch auf dem gleichen christlichen Boden stehen. Am Ende versetzt sich der
eine in den anderen, der Altgliubige vertritt eine neugldubige, der Neuglidubige
eine altgliubige Position. Verschnt gehen sie zusammen essen.” Solch em-
pathischer, gut nachbarschaftlicher Umgang blieb utopisch. Dem Rat fiel es
immer schwerer, Ruhe und Ordnung in der Stadt und auf dem Land aufrecht
zu erhalten und noch schwerer, in der Glaubensfrage zu entscheiden.

Er hatte sich mit Erfolg von letzten Resten der bischoflichen politischen
Herrschaft befreit und griff nun, auf die eigene Macht bedacht, auch in geist-
liche Rechte, wie Pfriindenvergabe oder die Ehegesetzgebung ein.” Aber er

51 Vgl LB IX, c. 1215 D. Vgl. Christ-von Wedel (2016), 105-107; auch Zwingli verfocht schon
1522 die claritas scripturae. 7. 1, 143.

52 Vgl dazu den Aufsatz von Erika Rummel in diesem Heft, S. 237-252.

53 Vgl in BRA I unter den Nummern des Jahres 1524: 192; 193; 199; 209; 223; 229; 235; 241;
251, 256; 259; 262; 269; 271; 276; 304; 307, 308; 313.

54  ASD I-3, 363-374, bes. 374:339-348,

55 BRAT, Nrn. 129; 190, 93; 232.



Erasmus und die Basler Reformation 267

fithlte sich nicht kompetent, als Glaubensrichter aufzutreten. Derweil forderte
Kaiser Karl, das Wormser Edikt durchzufiihren und die Tagsatzung dringte,
cindeutig Stellung zu beziehen zu den Vorgingen in Zurich.”® Der Rat war un-
eins, einig waren die Ratsherren nur, dass in diesen schwierigen Zeiten die Ob-
rigkeit nach Aussen geeint auftreten miisse. Wer konnte sie einen? Seine Pre-
diger und Universititslehrer waren parteiisch in diesen Fragen, strikt dagegen
oder strikt dafiir. Fiir den Rat kam aber eigentlich nur weiterhin seine mittlere,
neutrale Linie in Frage, wie er sie bisher klug in der tber der Glaubensfrage
fast auseinanderbrechenden Eidgenossenschaft verfolgte. Die Basler liessen
sich weder auf die Ziircher, noch auf die Innerschweizer Seite ziehen. Mit
Zurich verbanden Basel viele Interessen, mit den zum alten Glauben haltenden
Habsburgern, die die Innerschweizer unterstiitzten, wollte die Rite sich nicht
anlegen. Die Stadt grenzte unmittelbar ans Reich. Das Elsass, die Kornkammer
Basels, war osterreichisch. Man musste unbedingt neutral bleiben.”” Was aber
hiess nun neutral in diesen Glaubensfragen, was christlich?

In seiner Not wandte der Rat sich an seinen berihmtesten Gast, an Eras-
mus.

Im erbetenen Gutachten dusserte sich Erasmus zu den damals aktuellen
Fragen, zu den Fastengeboten und zu den Kloéstern und zu auch heute wieder
aktuellen Fragen wie dem Zolibat und der Druckzensur. Er kam zu grundsitz-
lichen Antworten. «Nie werden die Verhiltnisse unter Menschen so gliicklich
sein, dass nicht bei vielem ein Auge zuzudriicken wire, wandeln sie sich doch
wie auch immer in verschiedene Richtungen.»® Darum kann und will Erasmus
kein abschliessendes Urteil zu den Neuerungen abgeben. Er plidiert dafiir, die
jeweiligen Umstinde zu berticksichtigen und halt eine freiheitliche Position fiir
die beste.

Die Zensur soll sich nur auf Persénlichkeitsverletzungen und Aufrihre-
risches beschrinken. Erasmus rit keineswegs, alle Lutherschriften zu verbie-
ten. Da wiirde nimlich viel Niitzliches verloren gehen. Die Kl6ster seien nicht
aufzuheben, aber Monche und Nonnen sollten das Kloster verlassen diirfen.
Priestern sei die Heirat zu erlauben. Es gehe aber nicht an, die zolibatire Le-

56 BRATI, Nrn. 213 und 319,

57 Vgl z.B.: BRA I, Nrn. 122; 143; 253; 295.

58  «[...] quum numquam erit rerum humanarum tam felix status quin ad multa sit conniuen-
dum, vtcunque metentur in diversam.» Allen, Ep. 1539: 88-90.



268 Christine Christ-von Wedel

bensweise als unhaltbar zu verunglimpfen. Die Fastengesetze seien freizuge-
ben. «Hier wiirde ich jeden seinem Gewissen tiberlassen und niemanden behel-
ligen, es sei denn er handle aufrithrerisch und rufe andere dazu auf, allgemeine
Rechtsbriuche zu verachten.»”’

Mit anderen Worten: Erasmus forderte Gewissensfreiheit. Jeder solle nach
seinem Gewissen entscheiden kdnnen, wie er seinen Glauben leben wolle, so-
lange er die offentliche Ordnung und Sicherheit nicht store, die nach Erasmus
durch das Gewohnheitsrecht zusammengehalten wird.

Erasmus konnte den Rat iiberzeugen. Die Mandate bis 1528 tibernahmen
seine Vorschlige, jedenfalls soweit sie die Macht des Rates nicht einschrinkten.
Die Herren gingen allerdings dariiber hinaus, wenn sie damit ihren Einfluss
ausweiten und Einnahmen vermehren konnten. So entzog der Rat den Geist-
lichen ihre Privilegien. Sie mussten den Biirgereid schworen und den biirgerli-
chen Wachdienst mit Geld ablosen.®” Ganz im Sinne von Erasmus aber wurden
Priester, die heirateten, nicht mehr entlassen. Der Rat legte die Hand auf die
Klostergiiter und férderte Austritte, 16ste aber die Kloster nicht auf. Aber er
verbot bald, durchaus nicht im Sinne von Erasmus, Neueintritte. So mussten
die Kloster auf die Dauer eingehen.®! Fastenbrecher bestrafte er nicht mehr. In
der Zensur hielt er sich zurtick.

Ruhe kehrte jedoch nicht ein. Die Bauern rotteten sich auf der Landschaft
bewaffnet zusammen, und in der Stadt kam es zu konspirativen Zusammen-
kinften. Durch kluges Nachgeben gegentiber den Bauern und entschiedenes
Durchgreifen in der Stadt konnte der Rat in seiner Herrschaft Blutvergies-
sen verhindern, aber trotz zahlreicher Mediationsversuche nicht im Elsass und
nicht in der Markgrafschaft.”” Moralisch unterstiitzt von Luther, unterdriickten
die Firsten im Reich die Revolte der sozial ausgenutzten Bauern mit grausa-
mem Gemetzel. Aber auch gegen die neue Glaubensrichtung, in der sie trotz
Luthers Einrede den Grund fiir den Aufstand sahen, gingen die Gegner nun
erst recht gewaltsam vor.

59  Hic vnumquemgque relinquerem suae conscientiae, nec quenquam vexarem: nisi qui sedi-
tiose iacteret, et alios hortaretur ad contemptum publicae consuetudinis.» Allen, Ep. 1539:
111-113.

60 BRA 1, Nr. 395.

61 BUB X, Nrn. 34; 72. BRA 1, Nrn. 348; 349; 372. BRA 2, Nrn. 101; 124.

62  Vgl. immer noch: P. Burckhardt: Die Politik der Stadt Basel im Bauernkrieg des Jahres
1525, Basel 1896.



Erasmus und die Basler Reformation 269

Erasmus versuchte weiterhin zu vermitteln. Im April 1526 gab er Gber
dessen Ratgeber Konig Ferdinand Ratschlige, die von tbereilten Schritten ge-
gen die Lutheraner abhalten sollen. Dabei erklirte er: «Hs ist Zeit, verntinttig
zu werden, jeden privaten Vorteil hintanzusetzen und das allgemeine Wohl im
Auge zu haben, eingedenk, dass wir alle im gleichen Boot sitzen, das nicht sin-
ken kann, ohne uns alle ins Verderben zu ziehen.»®

Und weiter: «In den Stidten, in denen das Ubel schon eingerissen ist, wird
es wohl das Beste sein, beiden Parteien ihren Platz zu schaffen und jeden nach
seinem Gewissen handeln zu lassen.»®* Verschiedene Richtungen sollen in einer
Stadt nebeneinander existieren kénnen.

Das ist m. W. seit der konstantinischen Wende das erste Plidoyer nicht
nur fur eine Gewissensfreiheit, sondern auch fiir eine Kultusfreiheit. Statt czz-
us regio, eins religio oder: eine Herrschaft, ein Glaube, propagierte Erasmus die
Freiheit, verschiedene Glaubensbekenntnisse im selben Staatswesen nicht nur
heimlich oder privat, sondern auch 6ffentlich nach eigenem Glauben und Ge-
wissen leben zu diirfen.

Tatsachlich liess der Rat in Basel bald verschiedene Gottesdienstformen
zu, vier Kirchen bestimmte er fiir die reformatorische Lehre und liess in ihnen
nach kleineren Bilderstiirmen die Bilder wegriumen oder ubertinchen.®

Ockolampad wurde mehr und mehr in Kontroversen verstrickt. Insbeson-
dere sein symbolisches Abendmahlsverstindnis entfremdete ithn nicht nur von
den Altgldubigen, sondern auch von den Lutheranern und nicht zuletzt von
Erasmus, auf den er sich in guten Treuen berufen konnte. Erasmus hatte in
seinen Paraphrasen das Abendmahl symbolisch ausgelegt, allerdings ohne gegen
die Wandlung zu polemisieren. Dass Zwingli und Oeckolampad sich auf ihn
beriefen, machte ihn vollends verdichtig bei Kaiser und Papst, und er verbat
sich von ihnen jede weitere Bezugnahme.* Sie haben sich daran gehalten. Erst
nach seinem Tod bekannten sich die Nachfolger Zwinglis wieder bedingungs-

63 «Tempus est vt sapiamus et nos, ac seposito privati commodi studio, reip. negocium aga-
mus ex animo; memores nos omnes in eadem esse naui, quae perire sine communi omni-
um exitio non potest» Allen, Ep 1690:81-84.

64  «FEt fortasse praestiterit a ciuitatibus vbi malum inualuit, hoc impetrare, vt utrique parti
suus sit locus, et suae quisque conscientiae reliquatur, [...]. Allen, Ep. 1690:106-109.

65 BRAII, Nr. 728; BRA III, Nrn. 86 und 87.

66 Allen, Ep. 1538.



270 Christine Christ-von Wedel

los zu ihm.”” Die Sakramentsfrage beherrschte die Badener Disputation, von
der der Basler Rat sich lange eine Losung der Streitfragen erhofft hatte.”® Als
es soweit war, glaubte er nicht mehr daran, die Disputation kénne die wahre
Lehre herausfinden. Aber er erhoffte sich einen friedlichen Kompromiss, der
die zerstrittene Eidgenossenschaft wieder einen konnte.”” Er forderte Eras-
mus und Ockolampad zur Teilnahme auf. Erasmus weigerte sich, Ockolampad
ging, hatte aber einen schweren Stand gegen Johannes Eck, seinen erfahrenen
und brillanten Gegner. Eck verwies mit Erfolg auf den innerreformatorischen
Sakramentsstreit. Der mache doch klar, auf wie schwachen Fissen ihr angeb-
lich klares Schriftprinzip stehe.”

Weiter beschiftigten Ockolampad die Téufer, die er zu seiner obrigkeits-
freundlichen Lehre und zur Kindertaufe zu bekehren versuchte. Er begriindete
die Kindertaufe mit Gottes Gnade, die niemand vorbehalten sein sollte. Selbst-
verstindlich wollten auch die Taufer niemanden von Gottes Gnade ausschlies-
sen. Aber sie konnten nur fur ihre Glaubenstaufe klare Schriftbeweise finden,
fur die Kindertaufe aber gebe es keine. Die TéAufer forderten also vermeintlich
klare Schriftbeweise fiir kirchliche Riten, die auch Oekolampad nicht beibrin-
gen konnte. Thnen gegentiber blieb nur, thnen Starrképfigkeit zu unterstellen:
« [...] ihr versteht die Kraft und den Inhalt der Worte nicht, ja, ihr wollt sie
zum Teil nicht verstehen.» Und schliesslich die Drohung: «Sei gewiss, dass wir
dank der Gnade Gottes solche Geister gut priifen, erkennen und abwehren
mogen.»’' Die Tdufer beharrten auf ihrem Wahrheitsverstindnis. Ockolampad

Ubetliess sie dem Rat zur Bestrafung und AusweiSng.72

67 Vgl C. Christ-von Wedel: Erasmus und die Ziircher Reformatoren. Huldrych Zwingli,
Leo Jud, Konrad Pellikan, Heinrich Bullinger und Theodor Bibliander, in: Dies. / U. Leu
(Hgg): Erasmus in Zirich. Eine verschwiegene Autoritit, Zirich 2007, 77-166.

68 BRA I, 253.

69 BRATI, Nr. 282, 221-224

70 Vgl. Die Disputation von 1526. Kommentierte Edition des Protokolls, hg, von A. Schind-
ler und W. Schneider-Lastin unter Mitarbeit von R. Jorg et al., Zirich 2015, bes. 82.

71  «Das ist der schein, under welchem ir die menschen in funsternusz infierend, so it wort der
gschrifft brauchend, und aber ein letzen verstand gantz wider die meinung gottes infiirend;
dann ir die krafft unnd inhalt der wort nit verstond, ir wellend sie auch zum teil nit verstan.
[...] Ich will dich und die deinen tretiwlich gewarnet haben [...]. Bisz gewisz, das wir ausz
der gnad gottes sélche geister wol briefen, erkennen und beweren moégen.» BRA 11, Nr.
676, 556.

72 BRAII, Nrn. 681; 687; 689-691; 751.



Erasmus und die Basler Reformation 271

Heftige Polemiken l6ste in Basel der Streit um die Messe aus. Oekolam-
pad hielt die traditionelle Messe fiir uberformt von Menschensatzungen, also
fir Satzungen, die nicht mit Schriftbeweisen zu belegen seien. Darum sei die
uberkommene Messfeier ein Griuel vor Gott. Er feierte das Abendmahl mit
Brot und Wein und fuhrte eine neue deutsche Liturgie ein, in die seit August
1526 die Gemeinde auch mit deutschen Liedern aus Strassburg einstimmte.”
Der Streit tber die Messe eskalierte im Mai 1527 so, dass der Rat von beiden
Parteien Gutachten anforderte.” Wie weit die Herren sich durch die ausfiihr-
lichen auf beiden Seiten reich mit Schriftworten begriindeten Stellungnahmen
durcharbeiteten, bleibe dahingestellt.” Sie beliessen alles beim Alten. Sie ver-
pflichteten Messpfriinder, Messen zu lesen, ausgenommen die Priester in der
Martins-, Leonhards- und Augustinerkirche, dort konnten die Messen weiter-
hin ausfallen. Messstiftungen durften indes nicht zurtickgefordert werden. Die
Einnahmen kamen dort den neuen Predigtgottesdiensten zugute.”” Alles blieb
in der Schwebe. Zweierlei Gottesdienstformen bestanden weiter nebeneinan-
der.

Weihnachten 1528 verlangten zwolf Handwerkerziinfte, Messfeiern seien
ganz abzuschaffen und «zwyspaltige gegensitzliche predigy abzustellen. Das
Argument, da nur Gott Glauben schenke, kénne niemand zum rechten Glau-
ben gezwungen werden, lehnten sie ab. Denn so wenig wie eine Mutter sich
mit dem Hinweis auf Gottes Fihrung entschuldigen konne, wenn ithre T6échter
verwahrlosten, so wenig dirfe eine christliche Obrigkeit «falsche Propheten»
dulden. Auch, dass die Gelehrten in den zur Debatte stehenden Glaubensfra-
gen uneins seien, sei kein Argument, denn Christus habe sein Gesetz fur alle
verstindlich gepredigt.”

Der Rat lavierte, erst ein bewaffneter Aufmarsch der Neuglaubigen und ein
wister Bildersturm zwang ihn, alle nicht der Reformation Zugeneigten aus dem
Rat auszuschliessen und eine Reformationsordnung mit Gottesdienstzwang,

73 J. Oekolampad: Form und gstalt wie der kinder tauff, Des herren Nachtmal, und der Kran-
cken heymsuochung, jetz zuo Basel von etlichen Predicanten gehalten werden, [Basel]
1526. Z VIII, Epp. 466 und 518, 686. Vgl. C.J. Riggenbach: Der Kirchengesang in Basel
seit der Reformation, Basel 1870, bes. 11-19.

74 BRAII, Nr. 657.

75  Gutachten zur Messe: BRA II, Nrn. 675; 679; 688,

76 BRA 11, Nr 728. Vgl. auch BRA I1I, Nr. 60.

77  BRA LI, Nr. 291, bes. 199:1 und 201:1-24. Vgl. Christ-von Wedel (2016), 144.



272 Christine Christ-von Wedel

strengen Sittenmandaten und Unterdriickung anderer Glaubensrichtungen zu
verabschieden.”™ Ockolampad hatte sich am Sturm nicht direkt beteiligt, kom-
mentierte aber: «Der Herr hat es zweifellos so gewollt.»”

Erasmus verliess Basel. Von Freiburg aus dusserte er sich in zwei grundsitz-
lichen Schriften zur Reformation, in Contra Psendevangelicos von 1529, einer an
die Reformatoren gerichteten Ermahnung zum Einlenken, und in De sarcienda
ecclesiae Concordia von 1533, einer beide Parteien zur Einigkeit aufrufenden Aus-
legung von Psalm 83 (84), die in den erfolglosen Religionsgesprachen eine gros-
se Rolle spielte. Heftig kritisierte er die neue Staatskirche, in der die Obrigkeit
Gber die Gewissen herrsche. Aber er hoffte immer noch auf eine Einigung in
der alten selbstindigen, aber zu reformierenden Kirche. In den grundlegenden
Lehren sei man doch einig, alles andetre kénne den einzelnen Gewissen tber-
lassen bleiben. Beiden Seiten las er die Leviten und warf ihnen ihre Lieblosig-
keit und Intoleranz vor. Mit seinem historischen Ansatz versuchte er, die sich
bekimpfenden Parteien zur Vernunft zu bringen. Schon zur Zeit des Paulus
habe es Streitereien und Lehrunterschiede in den Gemeinden gegeben. Aber
sie hitten sich damals nicht getrennt. Die Kirche musse nun einmal die Bésen
unter den Guten dulden. «Zeit und Umstinde», erklirte er, «bringen Vieles
vom rechten Wege, Vieles verwandeln sie zum Besseren»®™ Mit Geduld und
ein wenig gutem Willen sei auch dieser Streit zu heilen. Vermittelnd Denkende
auf beiden Seiten begriissten seine Vorschlige, aber weder die massgebenden
Reformatoren, noch die Kutie waren zu cinem Entgegenkommen bereit.”!

Derweil baute Ockolampad mit dem Rat das reformierte Staatskirchenwe-
sen in Basel auf, wie es in den Grundztgen bis ins 20. Jahrhundert hinein
weiter bestand. Sie formten fur Basel eine neue protestantische Identitit. Die
letzten Kanzelworte Oekolampads im November 1531 kurz nach der verlo-
renen Schlacht von Kappel und kurz vor seinem Tod blieben fiir die Basler
Kirche programmatisch: «Der Herr moge uns in diesen gefihrlichen Zeiten
seine Gnade gewihren, wodurch wir die christliche Freiheit aus dem Wort des

78 BRA III, Nr. 473.

79 «Multi fortasse varia crimina nostris imponent, sed falso; nulli enim vel obolum abstuler-
unt. Tantum in templis ulti sunt iniurias quaedam ita nimirum volente Domino.x» Ock.-Br.
II, Nr. 636, 282.

80  «Multa secum defert tempus et rerum status, multa commutauit in melius» ASD IX-1,
304:626.

81  Vgl. Zum ganzen Abschnitt: Christ-von Wedel (2013), 198f.



Frasmus und die Basler Reformation 273

Herrn lernen und nicht allein falsche Propheten und deren Lehren flichen,
sondern auch Gottes von frommen und gldubigen Menschen gepredigtes Wort
im Herzen aufnehmen, damit wir in Gott Frucht tragen»*

Die christliche Freiheit, die Ockolampad hier aufrief, war eine Freiheit von
den Zeremonien, dem Kirchenrecht und der Lehrautoritat der alten Kirche,
und eine Freiheit von Gesetzlichkeit weg und hin zu Werken der Nichstenlie-
be. Aber es war keine Gewissensfreiheit im Sinne von Erasmus. Oekolampad
forderte indes mit Erasmus eine selbstandige Kirche: «Unertraglicher schrieb
er an Zwingli, «als der Antichrist selbst wird eine Obrigkeit sein, die den Kirch-
gemeinden ihre Machtvollkommenheit raubt»® Aber dagegen kimpfte er
umsonst. Der Rat behielt sich die letzten Entscheidungen auch tber inner-
kirchliche Belange vor, insbesondere tiber die Banngewalt und damit Gber die
Sittenzucht in den Gemeinden und die Kontrolle uber ihre Pfarrer.® Er hatte
nicht jahrzehntelang in mihevollem Ringen dem Bischof seine Herrschafts-
rechte entrissen, um sich jetzt in massgeblichen Fragen Geistlichen zu unter-
stellen. In den ersten Jahren war das Regime hart und intolerant. Taufer wurden
hingerichtet. Aber Ocekolampad konnte noch vor seinem Tod im Jahre 1531
wichtige Grundlagen legen fur die 1532 neuerdffnete Universitit. Thre Vertre-
ter wie die Drucker und Verleger konnten auch ohne rechtliche Absicherung
eine relative Freiheit erringen und bis etwa 1585 behaupten, kriftig unterstiitzt
vom Freund und Etben des Erasmus, Bonifacius Amerbach. Der tiberredete
1535 den schon vom Tode gezeichneten Erasmus in die wieder lockerere At-
mosphire in Basel zurickzukehren. Nach dessen Tod 1536 erschien in Basel
nicht nur von 1540 an bei Froben das Gesamtwerk von Erasmus,* auch Bi-
blianders Ausgabe des Koran, gedruckt von Oporin, passierte nach einigen

82  «Dominus nobis suam gratiam hoc periculoso tempore contribuat, quo veram christianam
libertatem ex verbo Domini discamus et non solum falsos prophetas et eorum doctrinam
fugiamus, sed etiam verbum Domini a piis et fidelibus hominibus praedicatum animo sus-
cipiamus, ut fructum Deo feramus. Amen» Lateinisch zitiert bei Staehelin, 496,

83  «Intolerabilior enim erit Antichristo ipso magistratus, qui ecclesiis authoritatem suam (sic!)
adimit.» Z XI, Ep. 1096:4-6.

84 Vgl O. Kuhr: Die Macht des Bannes und der Busse. Kirchenzucht und Erneuerung der
Kirche bei Johannes Ockolampad (1482-1531), Bern [1999].

85 Omnia opera Des. Erasmi Roterodami : quaequmque ipse autor pro suis agnovit novem
tomis distincta. Ex quibus hic primus ea continet, quae spectant ad Institutionem literarum
/ Cum praefatione Beati Rhenani Selestadiensis, ultam autoris describente autoris vitam
describente. Addito Indice copiosissimo, Basel 1540[-1541].



274 Christine Christ-von Wedel

Schwierigkeiten schliesslich die Zensur.?® Die Stadt zog Glaubensflichtlinge
an, die fiir eine offene, kreative Stimmung sorgten oder wie Sebastian Castellio
in einer Zeit grosster Intoleranz erasmische Duldsamkeit anmahnten.®’

Abstract

Der Aufsatz behandelt die Reformationszeit aus der Sicht von Erasmus. Das Verhilt-
nis von Reformation und Humanismus erscheint damit in neuer Sicht. Insbesondere
wird deutlich, wie die Basler Ratspolitik der Jahre zwischen 1525 und Februar 1529
stark von Erasmus’ Ruf nach Kultus- und Gewissensfreiheit geprigt wurde, wihrend
Ockolampad und seine Anhinger eine einheitliche evangelische Kirche ohne Heiligen-
verchrung und Messfeiern und unter Ausschluss von Tauferversammmlungen forder-
ten. Sie taten es zufolge ihres Schriftprinzipes, das auf der erasmischen, exegetischen
Methode aufbaute, sie aber aufgrund der Uberzeugung, die Schrift sei klar, radikalis-
ierte. Dagegen setzte Erasmus seinen ebenfalls auf die Heilige Schrift gegriindeten
skeptischen Bibelhumanismus.

Christine Christ-von Wedel, Basel

86  Vgl. G. Christ: Das Fremde verstehen, in: T. Bibliander. Fin Thurgauer im gelehrten Zu-
rich der Reformationszeit, hg.v. C. Christ-von Wedel, Ziirich 2005, 197-124 (110-112); M
Steinmann: Johannes Oporinus. Ein Basler Buchdrucker um die Mitte des 16. Jahrhun-
derts, Basel 19606, 23-34.

87 Vgl H.R. Guggisberg: Basel in the Sixteenth Century. Aspects of the city republic before,
during, and after the Reformation, St. Louis 1982; K. von Greyerz: Basel im 16. und 17.
Jahrhundert. Universitat, Humanismus und Wissenschaft, in: M. Wallraff (Hg.): Gelehr-
te zwischen Humanismus und Reformation. Kontexte der Universititsgriindung in Basel

1460, Berlin 2011, 73-94.



	Erasmus und die Basler Reformation

