
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 73 (2017)

Heft: 3

Artikel: Erasmus im Konfessionszeitalter

Autor: Rummel, Erika

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877622

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877622
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erasmus im Konfessionszeitalter

Walter Zeedens Untersuchung der konfessionellen Formierungsvorgänge
ist nun über 50 Jahre alt,1 aber das Konzept der Konfessionalisierung bleibt
immer noch hauptsächlich ein Thema der deutschen Geschichtsforschung.

Umgekehrt hat mein Buch, The Confessionalization of Humanism in Deformation

Germany — verdienter- oder unverdienterweise — in der deutschen Fachliteratur

wenig Niederschlag gefunden, vielleicht weil es inhaltlich begrenzt ist.2 Die

Konfessionalisierung ist in erster Linie ein Thema für Theologen, während ich

mich auf die Bedeutung dieses Vorgangs für den Humanismus konzentrierte.

Natürlich ist die Konfessionalisierung auch für Historiker von Bedeutung, aber

hier bleibt mein Buch ebenfalls am Rande des Interesses, weil mein Schwerpunkt

auf der kulturell-pädagogischen Seite liegt, während Historiker üblicherweise

die Rolle der Konfessionalisierung in der Entwicklung frühmoderner
Staatlichkeit untersuchen, das heisst, sich für den politisch/gesellschaftlichen
Bereich interessieren. Chronologie mag auch eine Rolle gespielt haben, denn

nach Heinz Schilling gewann diese Bewegung erst in der zweiten Hälfte des

16. Jh. an Bedeutung,3 während ich das Zeitalter des Erasmus behandle — also

die 20er und 30er Jahre. In meinem Vortrag heute möchte ich meine Arbeit in
diesem engeren Gebiet — Erasmus im Konfessionszeitalter — etwas erläutern.

Beginnen wir mit einer einfachen Definition von Konfessionalisierung als

der geistigen und organisatorischen Verfestigung einer bestimmten Glaubensrichtung.

Wolfgang Reinhard hat diesen Vorgang detailliert und in Einzelpunkten

beschrieben als die Wiedergewinnung klarer theologischer Vorstellungen,
die Verbreitung und Durchsetzung neuer Normen, die Förderung dieser neuen

1 Vgl. E.W. Zeeden: Konfessionsbildung. Studien zur Reformation, Gegenreformation und
katholischen Reform, Stuttgart 1985. Ich möchte hier Christine Christ-von Wedel für ihre
Redaktion dieses Aufsatzes danken.

2 Vgl. E. Rummel: The Confessionalization of Humanism in Reformation Germany, New
York 2000.

3 Vgl. H. Schilling: Die Konfessionalisierung von Kirche, Staat und Gesellschaft. Profil,
Leistung, Defizite und Perspektiven eines geschichtswissenschaftlichen Paradigmas, in:

W Reinhard / H. Schilling (Hg.): Die Katholische Konfessionalisierung, Gütersloh 1995,

1-49; U. Lotz-Heumann: Confessionalization, in: D.M. Whitford (Hg.): Reformation and

Early Modern Europe. A Guide to Research, Kirksville 2008, 142.

ThZ 3/73 (2017) S. 237-252



238 Erika Rummel

Gedanken durch Propaganda und Internalisierung der neuen Ordnung durch

Bildung und Disziplinierung der Anhänger.4 Etliche der Bedingungen, die

Reinhard aufzählt, waren schon zu Erasmus' Lebenzeiten gegeben. Zwei Punkte

auf seiner Liste sind von speziellem Interesse für meine Thematik, nämlich
die Verwendung von Propaganda zur Förderung der neuen Glaubensideen und

ihre Internalisierung durch Bildung. In diesen Bereichen wurde der gegenseitige

Einfluss von Humanismus und Konfessionalisierung besonders deutlich.

Moeller prägte die Formulierung: «Ohne Humanismus keine Reformation.»5

In meinem Vortrag möchte ich sein berühmtes Diktum umkehren und fragen:

Könnte man etwa sagen: Ohne Reformation ein ganz anderer Humanismus?

Untersuchen wir zunächst, wie man diese Wechselwirkung im 16. Jh.
beurteilte. Erasmus selbst reagierte zu den verschiedenen Bonmots, die ihn mit dem

geächteten Luther verbanden, mit den Worten: «Ich habe soviel gemeinsam
mit Luther wie die Nachtigall mit dem Kuckuck.»6 Seiner Meinung nach war
die Verbindung der kulturellen mit der konfessionellen Bewegung ein
Missverständnis, ja sogar ein konstruiertes Missverständnis, wie es Moeller ausdrückte.

«Was hat der Humanismus mit dieser Glaubenssache zu tun?» fragte
Erasmus.7 Man könnte ihm antworten: sehr viel. Drei Punkte wurden sowohl von
Humanisten als auch Reformatoren gefordert: die Rückkehr zu den

Quellentexten, ob zu klassischen Autoren oder zur Bibel; das damit verbundene

Studium der Sprachen — Hebräisch, Griechisch, Lateinisch — und die

Zurückweisung der scholastischen Autoritäten. Beide Gruppen sprachen sich

insbesondere gegen die scholastische Konzentration auf das Fach Logik aus, denn

bei der Logik fehlte die moralische Komponente. Sie war daher unanwendbar

auf das echte Leben (so die Humanisten) und ungeeignet, die Frömmigkeit
voranzutreiben (so die Reformatoren). Umgekehrt, betrachteten die scholas-

4 Vgl. W Reinhard: Konfession und Konfessionalisierung in Europa, in: H. Immenkötter et
al. (Hg.): Bekenntnis und Geschichte. Die Confessio Augustana im historischen
Zusammenhang, München 2008, 165-189, und Thomas Bradys Diskussion dieser «propria» (T.

Bradys: Confessionalization. The Career Of a Concept in: J.M. Headley et al. [Hg.]: Con-
fessionalization in Europe, 1555-1700. Essays in Honor and Memory of Bodo Nischan,
Aldershot 2004, 1-20).

5 B. Moeller: Die deutschen Humanisten und die Anfänge der Reformation, ZKG 70 (1959)
46-61.

6 ASD IX-5, 222: 228

7 Vgl. Opus epistolarum Desiderii Erasmi Roterodami, hg.v. P.S. Allen, 12 Bde., Oxford
1906-1958. (Im Folgenden abgekürzt mit: Allen), Ep. 1033:208.



Erasmus im Konfessionszeitalter 239

tischen Theologen beide Gruppen als Feinde. Sie sahen die Reformatoren als

Verächter der Tradition und die Humanisten als unqualifizierte Einmischer,
humanistae theologigantes, wie der Pariser Theologe Noël Beda sie nannte,8 und

beschuldigten beide Gruppen der Häresie.

Betrachtet man diese Überschneidungen, ist es nicht verwunderlich, dass

die Zeitgenossen des Erasmus zu der Schlussfolgerung kamen, dass Humanisten

und Reformatoren im selben Lager standen. Das lässt aber noch die Frage

offen, ob dieses Missverständnis spontan oder konstruiert war. Zum Teil war
es sicher spontan und eine Folge von vager Terminologie. So wurde Erasmus

von vielen Zeitgenossen als Theologe bezeichnet, obwohl es fraglich ist, ob

oder wieviele theologische Vorlesungen er gehört hat. Sein Doktorat von der

Turiner Universität war jedenfalss per saltum — also eine Art Ehrendoktorat.9

Allderdings wurde der akademische Grad erst allmählich als eine unumgängliche

professionelle Qualifikation angesehen. Man denke hier z.B. an Oswald

Myconius, der an der Basler Universität lehrte und lautstark protestierte, als das

Doktorat als nötige Qualifikation eingeführt wurde. Er wollte lieber als doctus

im Sinne des Apostels Paulus gelten als den akademischen Titel Doktor der

Theologie erwerben.10 Es sollte also nicht verwundern, dass Erasmus, der sich

mit seiner neutestamentlichen Ausgabe und seinen Paraphrasen um die

Bibelwissenschaft verdient gemacht hatte, von seinen Zeitgenossen als Theologe
und Reformator angesehen wurde. Aber es ist nicht nur die vage Terminologie,

die eine solche Kombination förderte, sondern auch die Zeitfolge. Nördlich

der Alpen ging der Aufstieg des Humanismus der Reformation voran und

wurde daher im Sinne von post hoc ergo propter hoc verbunden, d.h. durch einen

häufigen logischen Fehler, der die zeitliche Folge mit Ursache und Wirkung
gleichsetzt.

Die Humanisten selbst trugen zu dem Missverständnis bei. So lobte z.B.

Ulrich Zasius Erasmus und Luther in einem Zug; «Auf Grund des göttlichen
Talents des Erasmus und teilweise auch mit der Hilfe des sehr gelehrten Mar-

8 In seiner Vorrede zu Annotationum |...] in Desiderium Erasmum über, Paris 1526, aal v.

9 Vgl. P. Grendler: How To Get a Degree in Fifteen Days. Erasmus' Doctorate from the

University of Turin, in: Erasmus of Rotterdam Yearbook 18 (1998) 40-69.

10 Vgl. E. Rummel (trans.) / Milton Kooistra (ann.): The Correspondence of Wolfgang Ca-

pito Bd. 3, Toronto 2015, Ep. 547.



240 Erika Rummel

tin Luther... gibt es heute niemand mehr der Paulus nicht versteht».11 Und
Mutianus Rufus schreibt: «Wir sind alle dankbar, dass Erasmus die Theologie
erneuert hat und sind uns bewusst des göttlichen Dienstes, den Erasmus der

Christlichen Sache geleistet hat. Von ihm, wie von einer Quelle, gingen Männer
wie Johann Oecolampadius, Philipp Melanchthon und Martin Luther hervor
— die führenden Humanisten (proems literarum)»}1 Hier also ist der Begriff des

Theologen mit dem des Humanisten vermischt und der Unterschied nivelliert.
Erasmus wird als Erneuerer der Theologie bezeichnet, und Luther als einer aus

dem Kreis der Humanisten hingestellt. Ähnliche Auflistungen und Kombinationen

von Namen finden sich auch in einem Brief von Pirckheimer (1520),
in dem er Erasmus, Reuchlin, und Lefèvre zusammen mit Luther gruppiert als

Gelehrte, die von den scholastischen Theologen schikaniert werden.13 Auch
hier wird Luther als Anhänger des Humanismus charakterisiert. Man könnte
noch viele ähnliche Aussagen zitieren, aber das auffälligste Beispiel einer
solchen Nivellierung stammt aus Luthers eigener Feder. In seinen Kesolutiones von
1518 stellt er sich ans Ende einer Liste, die die Namen von berühmten Humanisten

enthält: Pico della Mirandola, Valla, Reuchlin, Lefèvre und Erasmus.14

Indem Luther sich in diese Liste einreihte, schuf er einen historischen Kontext,
in dem der Humanismus mit der Reformation verbunden erscheint.

Diese Verklammerung, die in den zitierten Stellen nur suggeriert ist, wurde
1530 von dem Löwener Theologen Frans Titelmans explizit ausgesprochen.

Er stellte die Namen Oecolampad, Hutten, Melanchthon und Erasmus zusammen,

um zu zeigen — wie er schreibt — dass [die humanistischen Studien ihre

Anhänger zu] «schlechteren Menschen mache, die gerne streiten, ungehorsam

sind, andauernd murren und gegen die Prälaten der Kirche rebellieren.»

Kurz, die Anhänger des Erasmus, dieses grossen Repräsentanten des

Humanismus, sind alle «führende Ketzer geworden.»15 In demselben Sinn behauptete
der katholische Apologet Johannes Cochlaeus, dass die jungen Humanisten
alle auf Luthers Seite stünden: «Luther zog alle jungen Leute an, die sich dem

Studium der Rhetorik und der Sprachen widmeten und deren Gedankengut

11 U. Zasius: Epistolae Aliquot Eruditorum Virorum, Basel 1520, 158f.

12 C. Krause: Briefwechsel des Mutianus, in: ZVHG.S 9 (1885) Ep. 634.

13 Allen Ep. 1095: 81-90.

14 WA 1,574 und WA VI, 184f.
15 F. Titelmans: Epistola Apologetica, Antwerpen 1530, E ii r.-E iii v.



Erasmus im Konfessionszeitalter 241

von den scharfsinnigen und geschliffenen Werken des Erasmus vorgeprägt
war.»16 Sowohl die Verbindung zwischen Luther und Erasmus in diesem Zitat,
als auch in dem Sprichwort «Erasmus legte das Ei und Luther brütete es aus»17

verfestigten den Eindruck, dass Erasmus und Luther, bzw. Humanismus und

Reformation eng verbunden waren.

Erasmus sah diese Verbindung nicht nur als Missverständnis an, sondern
auch als fabriziert von Parteien in deren Interesse es war, ein solches

Missverständnis zu schaffen und aufrecht zu erhalten. In seinen Augen war es

das Resultat einer gezielten Hetze scholastischer Theologen. Sie nutzten die

Bekanntheit des geächteten Luther, um die humanistische Bewegung
anzuschwärzen. Erasmus sagte: «Als Luthers Bücher erschienen, benutzten sie

das als Gelegenheit, seine Werke mit dem Studium antiker Sprachen und
den Geisteswissenschaften in Verbindung zu bringen.» Für Erasmus war
das eine Verschwörung der Scholastiker. «Hier hielten sie nun eine Waffe

in den Händen, mit der sie dem Studium von Sprachen und den
Geisteswissenschaften ein Ende setzen konnten indem sie zwei von der Natur
her völlig unterschiedliche Dinge unter einem Namen zusammenfassten.»18

Erasmus begann nun umgehend eine Kampagne, um den Humanismus von
der Reformation loszulösen. Seine Versuche waren jedoch vergebens. Die
konzeptuelle Verbindung konnte nicht mehr rückgängig gemacht werden.

Es ist jedoch fraglich, ob die katholischen Scholastiker alleine hinter einer

bewussten Begriffsvermischung standen. Dieses Konstrukt wurde auch im
reformatorischen Lager aus strategischen Gründen eine Zeitlang gefördert.
Hutten, zum Beispiel, verstand sehr wohl, dass der Humanismus nicht mit
der Reformation identisch war, plädierte jedoch bei Erasmus dafür, nicht
in Luthers Weg zu stehen oder ihn gar anzugreifen. Das wäre im gemeinsamen

Interesse, schrieb er. Der Erfolg der Reformation garantiere, dass

«die Sprachstudien auch florierten und der Humanismus in Ehren gehalten

werde».19 Glareans Brief an Zwingli zeigt einen ähnlichen Wunsch, eine

gemeinsame Front zu wahren unter dem Eindruck, dass das im Interesse

der Humanisten wäre: «Ich fürchte ein Duell zwischen Luther und Erasmus

16 J. Cochlaeus: Comentaria de actis et scriptis Martini Lutheri, Mainz 1549, 56.

17 Allen Ep. 1528: 11.

18 Allen Epp. 980: 6f; 1033: 204-207.
19 Allen Ep. 1161: 41 f.



242 Erika Rummel

sehr. Sollte das geschehen, würde es bei Gott eine große Bürde für die
Literaturstudien sein.»2"

Diese Strategie wurde auch von Luther zu Beginn seiner reformatorischen
Laufbahn übernommen und zeigt sich deutlich in der Diskrepanz zwischen

seinen privaten und öffentlichen Äusserungen und besonders in seiner

Korrespondenz mit Erasmus. Ich habe bereits erwähnt, dass er 1519/1520 seinen

Namen mit Erasmus und anderen Elumanisten verband, obwohl er bereits 1516

zwischen seinen eigenen Zielen und den Zielen der biblischen Humanisten
unterschied. So schrieb er an Spalatin, er hoffe, dass Erasmus seine Autorität

zur Förderung der Reform nützen werde, fürchte aber, dass er nur an der

Reform säkularer Bildung interessiert sei.21 1523 schrieb er an Oecolampad,
dass Erasmus' Talente auf dem humanistischen Gebiet lägen und er nichts

mehr zur Reformation beitragen könne. «Er hat getan wozu er berufen war:

Er führte Sprachstudien ein und rief uns von frevelhaften Studien weg.» Aus

strategischen Gründen übte er aber Diskretion. «Da Erasmus öffentlich
vorgibt, dass er nicht mein Feind ist, gebe ich meinerseit vor, seine cleveren Worte
nicht zu verstehen.»22

Die Verwirrung über die zwei Bewegungen und die Idee, eine gemeinsame
Front zu wahren, wie es Hutten vorgeschlagen hatte, kam zu einem Ende, als

Luther und Erasmus 1524 offen gegeneinander über den freien Willen
polemisierten. Dieser Punkt mag wohl als ein Meilenstein für das Thema Erasmus

und Konfessionalisierung angesehen werden. Inzwischen hatte Melanchthon
schon versucht, den Irrtum, der die beiden Männer verband, zu korrigieren,
und zwar in seinem berühmten Elogion de Erasmo von 1522, in dem er Luther
als einen Mann charakterisiert, der «die wahre, evangelische christlichen Lehre

verkündet» und ihn mit Erasmus kontrastiert, der nur boni mores und civilitas,

d.h. gute Manieren und Kultur vermittle.23 Mit anderen Worten, Luther war ein

wahrer Reformator, Erasmus hingegen nur ein Humanist.

Die Wittenberger Reformatoren begannen also vom Humanismus abzurücken

und gleichzeitig ihre eigene Position zu festigen. In diesem Klärungspro-
zess adoptierten sie bestimmte Merkmale des Humanismus, z.B. die rhetorische

20 H. Zwingli: Sämtliche Werke Bd. 7, hg.v. E. Egü et al. (Leipzig 1905- 494.
21 WA Br I, 27.

22 WA Br III, 96; Allen Ep. 1443: 13-20.

23 CR 20, 709.



Erasmus im Konfessionszeitalter 243

Methode und das Sprachstudium, das in den reformatorischen Schulordnungen

eine zentrale Stelle einnahm, lehnten andere jedoch entschieden ab, wie
z.B. die typisch humanistische ars dubitandi und die damit verbundenen Ideen

wie Friedens- und Ausgleichsgedanken. Diese Verlagerung ist von Bedeutung
für den zweiten Teil meines Vortrags, nämlich die Wirkung der Reformation
und der Konfessionalisierung auf den Humanismus, oder wie ich es in dem

Titel meines Buches vielleicht etwas radikal fasste: the confessionaligation of
humanism.

Wolfgang Reinhard listete unter den Elementen der Konfessionalisierung
die Verwendung von Propaganda. Die Humanisten verfügten über Ansehen

und eine schlagkräftige Sprache, was für Propagandazwecke benutzt werden
konnte.

Die Dunkelmännerbriefe von 1514 sind ein frühes Beispiel für ihre

Durchschlagskraft. Dort stossen wir zuerst auf Namenslisten, die eine Verbindung
zwischen Humanismus und Reformation nahe legen und gemeinsame Interessen

fördern sollten. So verleiht z.B. einer der fingierten Briefschreiber seinem

Unmut Ausdruck über die Allgegenwärtigkeit der «Poeten» — wie er die Humanisten

nennt — an deutschen Universitäten. Er zählt, unter anderen Hermann
Buschius, Jacob Locher, Sebastian Brant, Willibald Pirckheimer, Philip Melan-
chthon und Erasmus auf, letzteren als «Einwohner der Stadt Basel, in der viele

Ketzer gefunden werden».24 Das ist eine heterogene Liste. Sie verbindet Dichter

und Literaten mit Juristen und Theologen, aber der Briefschreiber bringt
sie alle auf einen gemeinsamen Nenner. Sie sind «Poeten». Am Ende der Liste
steht dann — so ganz beifällig eingeführt — die Bemerkung über die «Ketzer»

in Basel, die eine subtile Verbindung herstellt zwischen dem Humanismus und
der Heterodoxie. In die gleiche Kerbe schlägt ein zweiter Brief. Hier finden
wir wieder eine Liste von Humanisten: Reuchlin, Erasmus, Pirckheimer, Hutten,

Buschius, Wimpheüng und Brant. LTnmittelbar danach beschwert sich der

Schreiber, dass «überall Ketzer auftauchen».25 Diese so beiläufige Brandmarkung

der Humanisten als Ketzer — in den Dunkelmännerbriefen natürlich satirisch

gemeint — ist von Bedeutung, da sie später den konzeptuellen Sprung erlaubt

vom Humanismus zur Reformation, einer Bewegung, die von ihren Gegnern

24 Epistole Obscurorum Virorum, in: Ulrichi Hutteni Operum Supplementum I, ed. Eduard

Böcking (Leipzig, 1864) 2.9.

25 Ebd. Briefe 2.51; 2.68.



244 Erika Rummel

auch als ketzerisch stigmatisiert wurde. In den 1520er Jahren war Lesern der

Satire diese Assoziation (also Humanismus-Reformation-Ketzerei) schon recht

geläufig. Schliesslich hatte sich Melanchthon inzwischen zu Luthers rechter

Hand in Wittenberg entwickelt und man sagte von Erasmus: entweder luthera-

nisiert er oder Luther erasmianisiert. Angesichts dieser Entwicklungen wurden
die Namenslisten in den Dunkelmännerbriefen empfänglich für eine Neu- und

Retrointerpretation. Es ist anzunehmen, dass die genannten Männer in den

20er Jahren nicht mehr pur und simpel als Humanisten angesehen wurden,
sondern als Humanisten mit einer reformatorischen Agenda und in der Tat als

Humanisten, die sich zu Reformatoren entwickelt hatten. Die Leser haben also

wohl die Dunkelmännerbriefe als Propaganda für die Reformation angesehen.

In den Satiren der 20er Jahre wurden dann Luther und Erasmus gemeinsam
direkt als Werbeträger für einen Umschwung an den Universitäten eingesetzt.
Die Strategie ist eindeutig. Eine Satire mit dem Titel Conäliabulum Theologast-

rorum («Die Versammlung der Theologisten»), die Crotus Rubeanus

zugesprochen wird, beschreibt eine Sitzung der theologischen Fakultät, in der die

Scholastiker gegen die sogenannten «Poeten» (d.h. die Humanisten) intrigieren.
Sie fürchten, dass diese «Pseudo-Gelehrten sie ihrer Macht berauben werden».

Zweimal verbinden sie den Namen des Erasmus mit dem Luthers und dessen

Anhängern, werfen Luther «mit den anderen Poeten» zusammen und bezeichnen

alle als Häretiker und Lehrer einer «neuen Methode».26 Eine ähnliche Rolle

spielt der Dialog De facultatibus Khomanensium («Die Macht der Romanisten»)
der dieselben Missbräuche in der Kirche kritisiert, die Luther anprangerte und
dazu Luther teilweise wörtlich zitiert.27

Diese humanistischen Satiren wurden also in den Dienst der Reformation

gestellt. Dass die Humanisten den Buchdruck als Mittel für Propagandazwecke
und für die Meinungsbildung gut zu gebrauchen verstanden und Meister der

wirkungsvollen Satire waren, machte sie zu wertvollen Komplizen im Anfangsstadium

der Reformation. Die Unterstützung durch das humanistische
Gelehrtennetzwerk — «networking» in der Humanistenkorrespondenz zu Gunsten
Luthers — war von grossem Nutzen für die Reformatoren, aber von fraglichem
Wert für die Humanisten, die sich dadurch der Anklage der Ketzerei aussetzten.

26 E. Rummel (trans.): Scheming Papists and Lutheran Fools. Five Reformation Satires, New
York 1993, 56-9; 62-6.

27 Ebd. 46, n. 64.



Erasmus im Konfessionszeitalter 245

Erasmus selbst hatte seinen Teil zu dieser Entwicklung beigetragen und
fand 1529, dass er seine satirischen Kolloquien gegen Kritiker verteidigen müsse,

die ihn als einen Vertreter der Reformation sahen: «Wenn ich nur gescherzt

hätte, wären meine Kritiker anscheinend bereit gewesen, mich zu dulden. Jetzt
aber, da ich mich nicht nur mit Sprachkunst beschäftige und hier und dort

Passagen einfügte, die den Geist zur Frömmigkeit leiteten, verleumden sie mich
und untersuchen jede Silbe, als ob die Dogmen des Christlichen Bekenntnisses

ernstlich auf diesen Seiten vorgeführt würden.» Er bemerkte, dass manche

Kritiker seine Kolloquien als Billigung Lutheranischer Lehren interpretierten,
jedoch «die vielen Stellen ignorierten, die die Erklärungen und Behauptungen
der Lutheraner ablehnen.»28

Die Unterstützung der Reformation, ob von den jeweiligen Autoren gewollt
oder nur von den Lesern in diesem Sinne interpretiert, brachte den Humanismus

in das Kreuzfeuer der Religionsdebatte und schränkte seine Wirkung ein.

Es zeigte sich bald, dass die Partnerschaft zwischen den beiden Bewegungen
für den Humanismus von Nachteil war. Das Risiko zum Häretiker erklärt zu

werden, brachte manchen Humanisten zum Schweigen. Willibald Pirckheimer,

zum Beispiel, wurde von katholischen Theologen angefeindet, weil er unter
anderem als der Autor einer Satire auf Eck angesehen wurde. Seine

Unterstützung Luthers kostete ihn seine Stellung im Stadtrat und seine Gesundheit,
wie er in seiner Autobiographie schreibt. Er zog sich zurück, widmete sich

Privatstudien und veröffentlichte nichts mehr.29 Es gibt noch andere Beispiele,
die zeigen, dass die Konfessionalisierung Humanisten hemmte oder zu einer

Reorientierung führte und sie von weiteren humanistischen Studien abhielt.

Der Elsässer Wolfgang Capito mag als typisches Beispiel gelten. Er erwarb

ein Doktorat in Theologie in Freiburg und war dann als Münsterprediger in
Basel tätig, wo er Erasmus kennenlernte und unter seinen Einfluss geriet.
Capito bietet zunächst ein Beispiel für die erfolgreiche Verbindung von Theologie
und Humanismus. In seinen Briefen verwendet er die typischen humanistischen

Parolen, und nennt die Scholastiker Obscuranten und Barbaren. Wie

Erasmus kritisierte er die Missstände in der Kirche ohne auf doktrinale Punkte

einzugehen oder die Autorität der Kirche anzufechten. Als typischer Humanist

28 Opera omnia Desiderii Erasmi Roterodami, Amsterdam/Leiden 1969 ff. (im Folgenden
abgekürzt mit ASD) 1-3, 742: 29-32; 751: 350-51.

29 Rummel: Confessionaüzation (Anm. 2), 97-100.



246 Erika Rummel

war er an Erziehung interessiert und schrieb De formando a pueris theo logo — die

Erziehung von Knaben zu einem Theologen in einer Weise, die stark an Erasmus'

Vorschlag eines theologischen Curriculums in seiner Ratio theologiae

erinnert.30 Erasmus sah daher in Capito einen verwandten Geist und lobte ihn
entsprechend. In einem Brief von 1517, bezeichnete er ihn sogar als den Mann,
der sein Werk weiterführen werde: «Ergreiffe die Fackel, die ich Dir weitergebe.
Ich habe getan was ich konnte mit meinem armen Talent. Du besitzt zu einem

bedeutenden Grad, was für diese herrliche Aufgabe nötig ist.»31 Es kam aber

anders. In den 20er Jahren wurde Capito ein Anhänger Luthers. Er wandte sich

ganz vom Humanismus ab, konzentrierte sich auf die Theologie, und widmete
sein Leben der Strassburger Reformation. In seiner Korrespondenz benutzte

er bald mehr Deutsch als Latein, und sein Stil verlor alle klassische Eleganz.

Spuren einer ähnlichen Entwicklung kann man auch bei Erasmus selbst

finden. Obwohl er sein Leben lang ein Humanist blieb und die humanistische

Pädagogik förderte, konzentrierte er sich in seinen späteren Publikationen auf
den biblischen Humanismus und die Verteidigung seiner Bibelausgabe.
Apologien nehmen den Platz von literarischen Werken ein und ein Handbuch für

Prediger folgt auf die Copia, sein Handbuch des klassischen Stils. Wenige
Humanisten — Melanchthon ist das leuchtende Beispiel — waren im Stande weiterhin

den Humanismus mit der Theologie zu verbinden. Im Ganzen brachte die

Verwicklung mit der Reformation einen Verlust für die Literatur.
Der Humanismus wird oft als eine pädagogische Bewegung beschrieben

und wurde auch als solche in den Dienst der Reformation gestellt, aber auch

auf diesem Gebiet setzten sich die Reformatoren vom Humanismus bald ab,

emanzipierten sich und gestalteten das humanistische Programm um, indem sie

davon auswählten, was für ihre Ziele zweckmässig war und den Rest ablegten.

Erasmus sah diese Verschiebung der Schwerpunkte als Bastardisierung
der humanistischen Ideale an. Schon 1528 beschwerte er sich, dass wegen der

Evangelischen die «humanistischen Studien allerorten vernachlässigt, kraftlos,

gelähmt und letztlich ruiniert würden». In einer Streitschrift gegen die

Strassburger Reformatoren stellte er 1530 fest: «So weit ich informiert bin, gibt es

in Eurer Sekte niemanden, der über literarisches Wissen verfügt.» Er forderte

30 E. Rummel (Hg., trans.): The Correspondence of Wolfgang Capito, vol. 1, Toronto 2005,
13-17.

31 Allen, Ep. 541: 95-108; 129-33.



Erasmus im Konfessionszeitalter 247

Bucer heraus: «Nenne mir drei Leute unter den Lutheranern, die Griechisch

und Latein beherrschen!»32 Von dieser Kritik nahm er nur einen Mann aus:

Philipp Melanchthon.

Tatsächlich scheint es auf den ersten Blick so, als wäre Melanchthons

Förderung der studia humanitatis vollkommen im Erasmischen Sinn. In seiner

Antrittsvorlesung in Wittenberg im Jahre 1518 sowie in anderen Schreiben aus

dieser Frühzeit verwendet Melanchthon die bekannten humanistischen Parolen,

indem er sich missbilligend über die scholastischen Glossen und Konkordanzen

ausspricht. Sie hindern das Lernen, schreibt er, und vermitteln nichts
als Grundlagen für Streitereien und Unfrieden.33 Wie schon Erasmus in seiner

Ratio theologiae, empfiehlt Melanchthon einen Lehrplan mit besonderer Gewichtung

des Studiums der biblischen Sprachen als Grundlage für das Theologiestudium.

Er sieht einen Zusammenhang zwischen dem Verfall der
Geisteswissenschaften und dem der Frömmigkeit: «Sobald gute Literatur durch schlechte

ersetzt wurde, verfiel auch die alte Frömmigkeit», schreibt er.34 Diese Themen,
die typisch für den christlichen Humanismus sind, finden sich durchgehend in
Melanchthons Schriften und sind lapidar zusammengefasst in der Erklärung
Ecclesiae opus esse liberali eruditione, das heisst, die liberalen Künste seien für die

Kirche eine Notwendigkeit.35
Melanchthons Ansehen unter den Reformatoren sorgte dafür, dass seine

Erziehungsideale Eingang in protestantische Schulordnungen und in den 20ern

und 30er Jahren auch in Universitätsreformen fanden. Erasmus aber beurteilte
das Schulprogramm der Reformatoren generell negativ und sah mit Recht
fundamentale Unterschiede in den Erziehungsansätzen der beiden Bewegungen.
Diese machten sich besonders auf drei Gebieten bemerkbar: dem anthropologischen

Ansatz, dem Erziehungszweck und der heuristischen Methode.

Anthropologischer Optimismus zieht sich durch alle humanistischen

pädagogischen Abhandlungen. Für die Humanisten ermöglichte die Erziehung
dem Schüler, ein Mensch im ganzen Sinne des Wortes zu werden. Genauer

gesagt sind es die studia humanitatis, die ihn zum Menschen machen. «Nicht
ohne Grund werden sie humanistische Studien genannt, denn wer sie igno-

32 Allen Epp. 1973: 12-13; 2615: 427-29.
33 CR 11, 21; 23.

34 CR 11, 18.

35 CR 11, 279



248 Erika Rummel

riert, verdient es kaum, human, das heisst, Mensch, genannt zu werden,» sagte

Erasmus. In der Diskussion um Anlage vs. Erziehung stellt er sich ganz auf die

Seite der Erziehung. Er betont, es wäre ein Fehler, zu denken, dass der

«Charakter, mit dem wir geboren werden, alles vorherbestimmt».36

Der anthropologische Pessimismus der Reformatoren hingegen zeigt sich

in ihrer bescheideneren Einschätzung der erzieherischen Wirkung. Prinzipiell
schafften auch die Konzepte des unfreien Willens und der Prädestination ein

pädagogisches Dilemma für sie. Sie konnten diese Probleme jedoch überwinden,

indem sie die theologischen Konzepte von den pädagogischen abgrenzten.

So schränkte Melanchthon in seinen Uta das Konzept der Machtlosigkeit
des Willens auf Rechfertigung und Heiligung ein.37 In äusseren Dingen, sagte

er, «existiere eine gewisse Freiheit gemäß dem Urteil der Natur». Ähnliche
Gedanken äusserte er im Augsburger Bekenntnis, Artikel 18, wo er anerkannte,
dass «der Mensch etlichermaßen einen freien Willen habe, äußerlich ehrbar zu
leben und unter den Dingen zu wählen, insofern sie der Vernunft unterliegen».
Er führte diesen Gedanken in seinem 1539/53 geschriebenen Werk Uber de

anima weiter aus. Darin spricht er von einem inneren Licht, das dem Menschen

erlaubt, sich Wissen anzueignen, denn «wir haben in uns die Keime der
Wissenschaft». 38 Dennoch beschnitten die Reformatoren die Rolle der Erziehung.
Sie wurde natürlich nie als Instrument zur Vervollkommnung der menschlichen

Natur dargestellt, wie wir das in humanistischen Handbüchern finden,
sondern nur als ein Hilfsmittel, um den Menschen für die Heilslehre empfänglich

zu machen und die richtigen Bedingungen dafür zu schaffen.

Vergleichen wir die Ziele der Erziehung, sehen wir eine gewisse

Überschneidung reformatorischer und humanistischer Programme. Beide fördern

36 Allen Ep 1554: 43-5; ASD 1-2, 39.

37 CR XII, 31.

38 CR 13, 156. Über Melanchthons Konzept des freien Willens in diesem Zusammenhang
siehe T. Wengert: Philip Melanchthon and the Origins of the (Three Causes) (1533-35). An
Examination of the Roots of the Controversy over the Freedom of the Will, in: I. Dingel
et al. (Hg.): Philip Melanchthon: Theologian in Classroom, Confession, and Controversy,
Göttingen 2012, 183-208. Die Reformatoren der Hauptströmung kamen nicht zu der
extremen Schlussfolgerung, dass Lernen aus Büchern zugunsten von Inspiration abzulehnen

sei, wie es die radikalen Randgruppen forderten. Siehe z.B. Johann Agricola, der in seiner

Sprichwörtersammlung die Meinung zitiert, dass der Mensch von Natur korrupt sei und

Schulung und Erziehung keinen Gewinn brächten (Sybenhundert und fünfftzig Ternsche

Sprichwörter, Hagenau 1534, Nr. 508).



Erasmus im Konfessionszeitalter 249

die Bildung des Einzelnen und wollen aus dem Schüler ein nützliches Glied
der Gesellschaft formen. Zusätzlich jedoch sprechen humanistische Pädagogen

gern von Lernfreude. Dieses Thema findet bei den Reformatoren kaum

Beachtung. Sie tendieren dazu, Lernen mehr als Pflicht als als Vergnügen
hinzustellen. Soviel ich weiss, gibt es in Melanchthons Schriften keine Parallele zu
Erasmus' Lob des Lernvergnügens. Erasmus hebt das Studium der Literatur

zu einem fast schon mythischen Erlebnis empor. Er spricht von einer
«wunderbaren Kraft», die da in den Tempeln der Musen herrsche. Er fühle sich «wie

von guten Geistern beseelt». Die gleiche enthusiastische Note findet sich in
seiner Beschreibung der Kameradschaft beim Lernen: «Unsere Abendessen

sind schmackhaft durch literarische Würzung... unsere Träume sind literarische

Träume und Literatur weckt uns am nächsten Tag auf.»39 Die Liebe für
die Literatur fördert eine edle Freundschaft, schreibt er, eine seelische

Verbindung zwischen Gleichgesinnten. Diese Verknüpfung von Wissensaustausch

und Freundschaftsbeziehung erinnert an Petrarcas Sehnsucht nach Konversation

mit Homer als eine Art Seelenverbindung mit dem klassischen Altertum
oder Machiavellis Angewohnheit, sich vor dem Betreten seiner Hausbibliothek

elegant zu kleiden, als träfe er sich mit einer Geliebten. Petrarca, Machiavelli,
und Erasmus verwenden also ein romantisches Vokabular, um ihrer Passion

für das Literaturstudium Ausdruck zu verleihen. Dieses Element fehlt bei den

Reformatoren fast ganz.40 Im Gegensatz dazu betonen protestantische
Schulordnungen eher Disziplin und Beharrung.

Der dritte und wichtigste Bereich, in dem sich die humanistische Lehrmethode

von der der Reformatoren scharf unterscheidet, ist die Epistemologie,
das heisst, die Anwendung der ars dubitandi. Erasmus' Auseinandersetzung mit
Luther über den freien Willen dient als anschauliches Beispiel für diese huma-

39 Allen Ep. 61: 128.

40 Ich jedenfalls habe es nur bei Joachim Camerarius gefunden. Wie auch seine protestan¬
tischen Kollegen verpflichtet sich Camerarius der Idee, dass Erziehung zuallererst dem
Verständnis der Heiligen Schrift und dem Vorteil der Gesellschaft dienen sollte, aber wir
bemerken, dass er diese Ziele durchwegs mit Lernfreude und persönlicher Genugtuung
verbindet. Sprachstudien, sagt Camerarius in seiner Oratio de studio bonarum litterarum
von 1541, bringen ästhetischen Genuss. Ein kunstvolles Gemälde bewegt den Betrachter,
und genauso erfüllen Sprachenstudien den Schüler mit einer «wunderbaren Freude oder

Bewunderung oder sogar Sehnsucht und Verlangen» (B1 v). Auch spricht er von der Lust
und Freude, die das Studium bringt (delectant A6 v; voluptas A7 v).



250 Erika Rummel

nistische Methode. Wie geht Erasmus in seinem Traktat De libero arbitrio vor?

Er untersucht zunächst die Quellentexte und stellt biblische und patristische

Zitate, für bzw. gegen den freien Willen, einander gegenüber. Er argumentiert
also in utramquepartem und beendet diese vergleichende Untersuchung mit dem

Hinweis, dass er zu keinem Schluss kommen kann, weil die Argumente für und

gegen den freien Willen gleichwertig sind. Seine Methode ist eine Variante der

klassichen skeptizistischen Methode. Nur ging Erasmus nicht so weit wie die

Phyrronischen Skeptiker, die sich in einem solchen Fall des Urteils enthielten,
d.h. die Untersuchung mit epocbe beendeten. Gerne hätte er sich dieser Methode

bedient, sagt er: «Ich würde es vorziehen, mich den Reihen der Skeptiker
anzuschließen, wenn das die unantastbare Autorität der Heiligen Schrift und
die Gesetze der Kirche» erlaubten.41 Als Skeptiker enthielt er sich also des

persönlichen Urteils; als gläubiger Mensch setzte er — war die heilige Schrift in
einer Frage nicht eindeutig — dafür das Urteil der Kirche ein, d.h. das Dogma
der katholischen Kirche, und bejahte daher einen Rest von freiem Willen. Man

könnte sagen, dass Erasmus die skeptische Methode verchristlicht hat. Luther
aber verurteilte diese Haltung. Er bestand auf die claritas Scripturae. Alle wichtigen

Fragen zur Heilslehre wurden für ihn in der Heiligen Schrift unmissver-

ständlich beantwortet. Für Erasmus waren es nur die nötigen.
Natürlich war es von Erasmus gewagt, seine skeptischen Neigungen offen

zuzugeben. In zeitgenössischen Quellen wurden die Humanisten verdächtigt,
mit einem Skeptizismus zu sympathisieren, aber soviel ich weiss, gab das kein

Humanist offen zu. Der Skeptizismus galt nämlich als ein Weg, der
unausweichlich in den Atheismus führe. Die dominante christliche Kultur hinderte
die Humanisten also daran, einen klassischen Skeptizismus offen zu vertreten.
Aber auch die christliche Version, die Erasmus anbot, war für Parteigänger in
der religiösen Debatte des 16. Jahrhunderts Anathem. Die Idee, eine Frage von
beiden Seiten unparteiisch zu betrachten und sich eines persönlichen Urteils

zu enthalten, stand im krassen Widerspruch zum Zeitgeist. Wir können hier
den Einfluss der Reformation, oder jedenfalls des Glaubensstreites, auf den

Humanismus erkennen, d.h. wir sehen hier, wie die Konfessionalisierung die

41 LB IX, 1215D. Zum «christlichen Skeptizismus» des Erasmus siehe E. Rummel: Huma¬
nism and the Reformation: Was the conflict between Erasmus and Luther paradigmatic?
in: A. Akkerman / H. Vanderjagt (Hg.): Northern Humanism in European Context, 1469-

1625, Groningen 1999, 186-197.



Erasmus im Konfessionszeitalter 251

Möglichkeit, einen christlich-humanistischen Skeptizismus im Sinne des Erasmus

zu entwickeln, begrenzte. Sie verunmöglichte einen epistemologischen
Ansatz, der unter anderen Umständen vielleicht auf Akzeptanz gestossen wäre

und Toleranz und Pazifismus, wichtige Elementen in Erasmus' Lebensphilosophie

und im Humanismus überhaupt, gefördert hätte. Hier zeigt sich die wohl
einschneidendste Auswirkung der Konfessionalisierung.

LTnd nun komme ich zu der Frage, gäbe es ohne Reformation eine

andere Art von Humanismus? Zerbricht «der Humanismus als selbständige

Bewegung», wie Moeller es formulierte, und zerbricht er an der Reformation?

Den Gedanken, dass der Humanismus als System nicht integral überlebte,

nimmt auch die neuere Geschichtsforschung auf, z.B. Charles Nauert, der
darauf hinweist, dass der Humanismus «dahinzuschmelzen scheint».42 Die Frage,

die wir uns hier stellen, ist, in welchem Grad die Reformation für diese

Entwicklung verantwortlich war. Können wir Moellers Epigramm umdrehen
und behaupten: «Ohne Reformation kein Humanismus in der Form, wie wir
ihn im späten 16. Jahrhundert finden?» Oder ist das Verflachen des deutschen

Humanismus ein grundsätzlicher Trend, eine natürliche Entwicklungskurve,
wie sie für jede Bewegung nach der Ausbreitungsphase gilt?43 Es ist sicherlich

wahr, dass am Ende des 16. Jahrhunderts Theologen aller Konfessionen bis

zu einem gewissen Grad ein humanistisches Bildungsprogramm durchliefen.

Trotzdem möchte ich an dem Gedanken festhalten, dass die Reformatoren den

Humanismus nicht nur übernommen, sondern auch verändert haben. In dieser

wechselseitigen Beziehung hatte die Reformation die Oberhand. Die
chronologische Koinzidenz — die Tatsache, dass sowohl der Humanismus als auch die

Reformation in Deutschland am Anfang des 16. Jhd's. einen kritischen Punkt
erreichten — ist von immenser Bedeutung. Die beiden Bewegungen schritten

parallel voran und konkurrierten um Aufmerksamkeit. Ausschlaggebend aber

war die jeweilige Breitenwirkung. Die Heilslehre, das zentrale Thema der

Reformatoren, berührte jeden Menschen, wohingegen Sprache und Literatur, die

zentralen Themen der Humanisten, nur für eine gebildete Elite von Belang

42 C. Nauert: Humanism and the Culture of the Renaissance, Cambridge 1995, 195.

43 E. Cameron: Early Modern Europe, Oxford 2001, 19: Wenn eine Bewegung heranreift,
«breiten sich die Grundideen großflächiger, aber dafür oberflächlicher aus; sie diffundieren»

(meine Übersetzung). Er bemerkt, dass es keine bedeutsame historische Figur in der

späten Renaissance gab, die dem Einfluss des Humanismus ganz entgangen wäre.



252 Erika Rummel

waren. Und nicht nur die Breite, sondern auch die Intensität der Auswirkung
spielte eine Rolle in der Dominanz der Reformation über den Humanismus.

Die Heilslehre ergriff die Menschen auf einer tieferen Ebene als die

Literaturwissenschaft und das zog eine hierarchische Ordnung nach sich. Mit Recht
bemerkte Erasmus, dass die besten Köpfe ihre Arbeit der Reformation verschrieben

und ihre Aufmerksamkeit ganz von dieser in Anspruch genommen wurde.

Die Reformation, sagte er, «vertrieb alle Gedanken an andere Studien aus ihren
Herzen».44 Bedenkt man die grössere Bedeutsamkeit der Reformation für eine

viel höhere Anzahl von Menschen, war es klar, dass sie den Humanismus prägen

würde und nicht umgekehrt. Moeliers Aussage benötigt daher eine

Nuancierung, um dieser Entwicklung gerecht zu werden: der Humanismus zerbrach

nicht; vielmehr wurde er von der Reformation oder vielleicht besser gesagt,

von beiden Parteien im Glaubenskampf, sublimiert und transformiert. Kurz:
Der Humanismus wurde konfessionalisiert.

Erika 'Rummel, Toronto

44 Men Ep. 1513:46-7.


	Erasmus im Konfessionszeitalter

