
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 73 (2017)

Heft: 3

Artikel: Humanismus und Reformation in Basel

Autor: Greyerz, Kaspar von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877621

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Humanismus und Reformation in Basel1

Während die heutige Geschichtsschreibung den Zeitraum von etwa acht

Generationen zwischen dem späten 14. Jahrhundert und den ersten Jahrzehnten
des 17. Jahrhunderts als die Zeit der Entfaltung des Humanismus versteht,

muss darauf hingewiesen werden, dass der Begriff Humanismus erst 1808

von Friedrich Philipp Emanuel Niethammer geprägt worden ist, und zwar
als Kampfbegriff des deutschen Bildungsbürgertums zugunsten der wesentlichen

Rolle der alten Sprachen in dem durch Wilhelm von Humboldt damals

reformierten Bildungssystem. Dass dieser Kampf kein reines Schattenboxen

war, zeigt allein schon der Blick auf das Basel der 1820er Jahre. Hier artikulierten

sich damals auch durchaus antihumanistische Stimmen, wie z.B.

diejenige des Naturhistorikers Christoph Bernoulli, der 1825 kritisch fragte, ob

das Lateinlernen an höheren Schulen noch zeitgemäß sei und «noch immer
ein so wesentliches Element der [...] Bildung, [...] dass die Zeit, welche die

Erlernung desselben erfordert, auf keine bessere Weise angewendet werden
kann?»2

Der Humanismusbegriff des 19. Jahrhunderts war ein durch und durch
säkularer. In Basel, der Stadt Jacob Burckhardts, wirkt diese Vorstellung in
manchen Köpfen bis heute nach. Für Burckhardt waren die Humanisten des

italienischen Quattrocento mehrheitlich säkulare Denker, sozusagen Aufklärer

avant la lettre. Wie wir heute wissen, hat diese Vorstellung des Humanismus

kaum etwas mit der historischen Realität des 15. und 16. Jahrhunderts zu tun,
jedenfalls gar nichts mit der damaligen, nördlich der Alpen gepflegten
humanistischen Gelehrsamkeit.3 Vielmehr muss in diesem Fall von einem christlichen

1 Leicht überarbeitete Fassung eines am 22. September 2016 in Basel im Rahmenprogramm
der Ausstellung Das bessere Bild Christi: Das Neue Testament in der Ausgabe des Erasmus von

Rotterdam gehaltenen Vortrags.
2 Chr. Bernoulli: Über die Entbehrlichkeit des Lateinlernens für Nicht-Studirende, Basel

1825, 7; zitiert nach A. Cesana: Neuhumanismus in Basel. Gerlach, Bachofen, Burckhardt,
Nietzsche und Overbeck, in: F. Geerk (Flg.): 2000 Jahre Humanismus. Der Humanismus
als historische Bewegung, Basel 1998, 125-144, hier 131.

3 Eine historiographische Trendwende leitete seinerzeit Charles Trinkaus ein: Ders.: In Our
Image and Likeness: Humanity and Divinity in Italian Humanist Thought, 2 Bde., Chicago
1970.

ThZ 3/73 (2017) S. 222-236



Humanismus und Reformation in Basel 223

Humanismus gesprochen werden, für dessen Höhepunkt unzweifelhaft Erasmus

1516 mit dem Erscheinen des griechischen Neuen Testaments sorgte.4

Der Humanismus war insofern mit der zeitgenössischen Renaissance

verknüpft, als er die Rückkehr zu den Texten der Antike und die «Wiedergeburt»
antiker Gelehrsamkeit forderte. Seine philologischen Bestrebungen, zu den

antiken Quellen {adfontes) zurückzukehren, wurden auch von den frühen
Reformatoren des 16. Jahrhunderts geteilt, namentlich im Hinblick auf die

Befreiung von Texten der Bibel und der Kirchenväter von später hinzugekommenen

Uberwucherungen. Die Reformation in der Eidgenossenschaft, d.h. die

Reformation eines Huldrych Zwingli, Johannes Oecolampad, Joachim Vadian,
Thomas Wyttenbach und Oswald Myconius, um nur einige wenige Namen

zu nennen, war in ihren Anfängen durchaus humanistisch. Das unterschied

sie nicht nur von der lutherischen Reformation, sondern auch von der calvi-

nistischen, wie Thomas Maissen zu Recht betont hat. «Luthers Anliegen», so

Maissen, «ist der gnädige Gott des einzelnen Gläubigen; das politische Wirken
für die Gemeinschaft ist ihm völlig fremd, das Engagement der Schweizer

Reformatoren für einen verchristlichten Staat lehnt er ab.»5 Dennoch wäre es völlig

falsch, Renaissance und Reformation in eins zu setzen, wie dies zur Zeit im
Rahmen eines Revivais des burckhardtschen Renaissance-Begriffs gelegentlich

getan wird. Diese Ineinssetzung ist auch nicht im Sinne Burckhardts. Die
Gewalt, die von der Reformation gegenüber Andersgläubigen ausging, rechnete

Jacob Burckhardt zur «negativen Religion, welche wesentlich darin besteht, die

anderen zu hassen.»6 Im Unterschied zur Renaissance ermöglichte sie nicht
individuelle kulturelle Befreiung, sondern resultierte im Gewissenszwang, der

mit der Ausübung von Gewalt einherging. Insofern war die Reformation —

so der konservative, die Politik der Strasse verabscheuende Burckhardt — eine

Wegbereiterin der Auswüchse der Französischen Revolution.7

4 Vgl. E. Rummel: Biblical Humanism, in: M. Wallraff / S. Seidel Menchi / K. von Greyerz
(Hg.): Basel 1516: Erasmus's Edition of the New Testament (Spätmittelalter, Humanismus,
Reformation, Bd. 91), Tübingen 2016, 27-42.

5 Th. Maissen: Der Schweizer Humanismus, in: R. Surbeck / E. Billerbeck (Hg.): Humanis¬

mus: 56 Annäherungen an einen lebendigen Begriff, Basel 2000, 156-159, hier 158.

6 A. von Martin: Die Religion in Jacob Burckhardts Leben und Denken. Eine Studie zum
Thema Humanismus und Christentum (München 1942), 197, leider mit unklarem
Quellennachweis.

7 Ebd., 195-198.



224 Kaspar von Greyerz

Auch der Begriff der «Reformation», abgeleitet von lat. reformatio (Erneuerung),

ist nicht wirklich zeitgenössisch, jedenfalls geht er nicht auf die erste

Hälfte des 16. Jahrhunderts zurück. Im Luthertum fand er erst von den 1580er

Jahren an, also etwa zwei Generationen nach den Sturmjahren der Reformation,

breitere Verwendung.8 An unmittelbaren Vorabend des Dreißigjährigen

Kriegs wurde dann jedoch von den deutschen Protestanten bereits intensiv das

hundertjährige Jubiläum der Reformation gefeiert.9 Für die Schweiz fehlt bis

heute eine über einzelne lokale Untersuchungen hinausgehende Studie zu den

Reformationsfeierlichkeiten des 17. und 18. Jahrhunderts.
Die durch die Reformation bezweckte Erneuerung der Kirche sollte nach

Maßgabe der Bibel und getreu dem idealisierten Vorbild der urchristlichen
Gemeinde erfolgen. Die derart konzipierte reformatio verstand sich nicht zuletzt als

Kritik an der bisherigen kirchlichen Lehre und Glaubenspraxis, insbesondere

an der Vorstellung, die einzelnen Gläubigen könnten ihr Seelenheil durch

Eigenleistungen erlangen. Nur der vorbehaltlose Glaube an die göttliche Gnade

konnte den einzelnen Gläubigen vor Gott gerecht machen, — so der Grundgedanke

der von Martin Luther am 31. Oktober 1517 angeblich an die Schlosstü-

re in Wittenberg angeschlagenen 95 Thesen zum Ablass.

Die Reformation wurde zunächst, zu einem verhältnismäßig frühen

Zeitpunkt, durch Prediger, Gelehrte und Gebildete nach Basel gebracht. Manche

unter ihnen waren als gelehrte Schriftsetzer und Korrektoren wegen des bereits

seit dem späten 15. Jahrhundert prominenten Druckgewerbes nach Basel

gekommen. Neben Wittenberg, Augsburg und Straßburg sollte die Rheinstadt in
der Folge zu einem der bedeutendsten protestantischen Druckorte im
deutschsprachigen Raum des 16. Jahrhunderts werden.

Wie in anderen schweizerischen und deutschen Städten fiel der Beginn pro-
reformatorischer Aktionen in die frühen 1520er Jahre. Von hohem Symbolwert

war der für manche Zeitgenossen skandalöse Fastenbruch einer Reihe

8 http:/ /www.refo500.nl/de/pages/Il4/was-ist-die-reformation.html
[Zugriff: 28.08.2016],

9 J. Schönstädt: Antichrist, Weltheilsgeschehen und Gottes Werkzeug. Römische Kirche,
Reformation und Luther im Spiegel des Reformationsjubiläums 1617, Wiesbaden 1978;
R. Kastner: Geistlicher Rauffhandel. Form und Funktion der illustrierten Flugblätter zum
Reformationsjubiläum 1617 in ihrem historischen und publizistischen Kontext, Frankfurt

a.M. / Bern 1982. Eine über lokale Bezüge hinausreichende, neuere Geschichte der
schweizerischen Reformationsfeiern im 17. und 18. Jahrhundert ist mir nicht bekannt.



Humanismus und Reformation in Basel 225

von Reformationsfreunden am Palmsonntag 1522 im Schloss Klybeck. U.a.

waren drei Pfarrer und ein Kaplan zugegen, unter ihnen der Spitalpfarrer Wolfgang

Wissenburg und der Leutpriester zu St. Alban Wilhelm Reublin.10 Wenige
Wochen später trug Wilhelm Reublin in der Fronleichnamsprozession statt der

üblichen Reliquie eine Bibel vor sich her.11 Diese entschieden pro-reformato-
rische Demonstration führte zu seiner Endassung. Besser sollte es (zunächst)

nur wenig später, wie wir sogleich sehen werden, dem Liestaler Priester

Stephan Stör ergehen.

Die Verbindungen zwischen früher Reformation und Humanismus waren

gerade in Basel besonders eng.12 Noch vor Ende des Jahres 1517 druckte Adam
Petri Luthers 95 Ablassthesen, die zu diesem Zeitpunkt noch keine drei Monate

alt waren, und im Oktober 1518 erschien bei Johannes Froben ein Band

mit lateinischen Traktaten Luthers, der reissendern Absatz fand. Zwischen
1518 und 1522 druckte Adam Petri über vierzig volksprachliche Pamphlete
des Wittenberger Reformators. Wegen des besonderen Rufs der frobenschen

Druckerei war Erasmus von Rotterdam 1514 nach Basel gekommen. Zu seinen

Mitarbeitern bei den Kirchenväter-Editionen, die er hier initiierte, gehörten so

prominente Humanisten wie Beatus Rhenanus, Heinrich Glarean, Wolfgang
Capito, Johannes Oecolampad und Konrad Pellikan.13 Unter diesen Mitarbeitern

sollten nur Rhenanus und Glarean dem alten Glauben treu bleiben, die

drei anderen würden zu frühen Exponenten der Reformation in Straßburg,
Basel und Zürich. Eine gewisse Trennung der Wege des Humanismus und der

Reformation ergab sich jedoch erst um die Mitte der 1520er Jahre. Die
Kontroverse zwischen Luther und Erasmus über den freien Willen von 1524/25

setzte in dieser Beziehung ein deutliches Zeichen. Zwar schrieb Erasmus

Anfang September 1522 an Herzog Georg von Sachsen, Luther habe «die

allerbeste Sache angefangen und unter lebhaftestem Beifall der ganzen Welt für

10 Zu Wilhelm Reublin, siehe u.a. R Bührer: Art. Reublin, Wilhelm, in: Mennonitisches Le¬

xikon, Bd. 5, online: www. Mennlex.de-MennLex V::art/reublin_wilhelm.txt [Zugriff:
08.07.17]

11 Die Amerbachkorrepondenz, bearb. und hg.v. A. Hartmann, Bd. II (Basel 1943), Bd. II,
385f.

12 Dazu und zum Folgenden: A. Burnett: The Reformation in Basel, in: Ders. / Emidio
Campi (Hg.): A Companion to the Swiss Reformation, Leiden / Boston 2016, 170-215,
hier 179.

13 Ebd., 177.



226 Kaspar von Greyerz

den fast aufs Altenteil gesetzten Christus sich einzusetzen begonnen. Hätte er

nur eine so wichtige Sache ernster und ruhiger, gemäßigter in Stimmung und

Sprache geführt! [...]. Wenn ich nämlich vor einem ebenso klugen wie
menschenfreundlichen Fürsten frei reden darf, so war die Welt unter scholastischen

Meinungen, Menschenfündlein, sanft eingelullt und hörte nichts anderes als

von Ablässen, Genugtuungen, der Gewalt des römischen Papstes. [...] Gewiss

soll man die Autorität des Papstes nicht verachten, aber alle Ehre muss Christus

allein zugewiesen werden. [...] Aus diesem Schlummer musste die Welt von
Grund auf erweckt, und der Funke der Kraft des Evangeliums neu entzündet
werden. Wäre das nur mit der Milde und Sorgfalt geschehen, die sich für diese

hochheilige Aufgabe geziemt hätte!»14 Aber am Ende war der Humanist
nicht bereit, sich Luthers strikten Auslegung des Kirchenvaters Augustin anzu-

schliessen, die jede menschliche Beteiligung an der Erlangung göttlicher Gnade

ausschloss und daher den menschlichen Willen für unfrei erklären musste. So

verfasste er denn im Haus «Zur alten Treu» am Nadelberg seine gegen Luther

gerichtete Schrift zur theologischen Rechtfertigung des freien Willens (.Diatribe

de libero arbitrio), die im September 1524 bei Froben erschien.15 Aus heutiger,

postaufklärerischer Sicht mag diese Streitschrift «moderner» anmuten als die

Position des Wittenberger Reformators, aber aus der Perspektive des frühen
16. Jahrhunderts war sie zweifelsohne traditioneller. Mit dem Erscheinen von
Luthers De servo arbitrio (Vom unfreien Willen) wenige Monate später war das

Zerwürfnis in dieser für die Reformation zentralen Frage perfekt.
Nun wäre es jedoch falsch, Luther und Erasmus für allein zuständig zu

erklären, den einen für die frühe Reformation, den anderen für den christlichen
Humanismus. Sowohl die Reformation wie der damalige Humanismus waren
viel zu mannigfaltige Phänomene, als dass sie sich auf die Namen zweier
wesentlicher Exponenten reduzieren ließen. Gerade Basel ist ein Paradebeispiel
für die durch Werner Kägi so benannte «Kontinuität des Humanismus» im 16.

Jahrhundert. Hier kam es zu keiner offenen Konfrontation zwischen Humanis-

14 Erasmus an Herzog Georg von Sachsen vom 3. September 1522, in: Opus epistolarum
Desiderii Erasmi Roterodami, hg.v. P.S. Allen, 12 Bde., Oxford 1906-1958. (Im Folgenden
abgekürzt mit: Allen),Bd. 5, 125-129, hier 126. Deutsche Obersetzung in: Erasmus von
Rotterdam, Briefe, verdeutscht und hg.v. W. Köhler (Leipzig 1938), 307-310, hier 307f.

15 Vgl. H.R. Guggisberg: Erasmus und Basel, in: Geerk (Hg): 2000 Jahre Humanismus (Anm.
2), 59-72, hier 63.



Humanismus und Reformation in Basel 227

mus und Reformation. Symptomatisch dafür ist der Abschied des Erasmus aus

Basel Mitte April 1529, auf den ich sogleich noch zurückkommen werde. In
einem Brief an den Nürnberger Humanisten Willibald Pirckheimer berichtet
Erasmus von seinem letzten Gespräch mit dem Basler Reformator Johannes

Oecolampad, der ihn vergeblich drängte, die Stadt am Rhein nicht zu verlassen.

Oecolampad habe ihm gegenüber — so Erasmus — «ein aufrichtiges Wohlwollen»

gezeigt.16 Da es in Basel zu keinem offenen Bruch zwischen den beiden

Bewegungen kam, konnte hier der Humanismus des früheren 16. Jahrhunderts
ziemlich nahtlos und kontinuierlich seit den 1540er Jahren in den Späthumanismus

übergehen, der weitere 40 Jahre lang andauern sollte, bis ihn in den

1580er Jahren das Aufkommen der reformierten theologischen Orthodoxie

aus den gelehrten Köpfen und den Druckerwerkstätten Basels verdrängte. Am

Anfang dieser bemerkenswerten Jahrzehnte stand die Gesamtausgabe der Werke

des Erasmus, die 1540 bei Hieronymus Froben und seinem Schwager Nikolaus

Episcopius erschien.17

Mit diesen Bemerkungen wenden wir uns ganz dem Gang der Basler
Reformation zu, zunächst während der entscheidenden 1520er Jahre, danach ganz
kurz der reformatorischen Prägung der Basler Gesellschaft in nachreformato-
rischer Zeit. Wie in manch anderen Städten jener Jahre war es ein Humanist,
der sich innerhalb weniger Jahre zum reformationsfreundlichen Prediger
gewandelt hatte, der in Basel als erster in reformatorischen Sinne zu predigen

begann: Johannes Oekolampad. 1516 war er in der Druckerei des Johannes
Froben als Korrektor an der Publikation des Novum Instmmentum, d.h. des

griechischen Neuen Testaments, beteiligt. An der hiesigen Universität erwarb er
den Doktorgrad in Theologie. Hin- und hergerissen zwischen Alten und Neuem

zog er sich vorübergehend in ein oberbayerisches Kloster zurück, bevor er

1522, nun als entschiedener Anhänger der Reformation, nach Basel zurückkehrte.

Zunächst arbeitete er als Korrektor in der Buchdruckerei des Andreas

Cratander. An Ostern 1523 begann er seine ganz auf die Bibelinterpretation
ausgerichteten Vorlesungen an der Universität. Auf eine provisorische
Predigerstelle folgte Anfang 1525 auf ausdrücklichen Wunsch der Kirchgemeinde
seine Ernennung zum Leutpriester an St. Martin. In den nächsten Jahren, bis

16 Erasmus an Willibald Pirckheimer, 9. Mai 1529, in: Allen, Bd. 8, 161-164, hier 163: «...
obtulit ille [Oecolampadius -KvG] sinceram beneuolentiam».

17 Guggisberg: Erasmus und Basel (Anm. 15), 69.



228 Kaspar von Greyerz

zu seinem Tod 1531, wurde er zum führenden Verfechter der Reformation

unter den Basler Geistlichen.18

Nicht nur Geistliche in der Stadt wurden in den frühen 1520er Jahren zu

Befürwortern der Reformation, sondern auch Priester auf der Landschaft.

Einen besonders spektakulären Schritt unternahm im Januar 1524 der Liestaler

Pfarrer Stephan Stör indem er sich verheiratete. Als Stephan Stör wegen
seiner Eheschliessung vom Domkapitel abgesetzt worden war, wurde ihm
erlaubt, sich vor dem Basler Rat öffentlich zu rechtfertigen. Er durfte im Amt
bleiben, solidarisierte sich jedoch danach mit den aufständischen Bauern von
1525. Dies führte zu seiner Vertreibung und zur Konfiskation seines Vermögens.19

Es dauerte nicht lange, bis Basler Geistliche dem Beispiel des Liestaler

Pfarrers folgten. Im März 1528 heiratete Johannes Oecolampad Wibrandis

Rosenblatt aus Säckingen, die Tochter des kaiserlichen Feldobersten Johann
Rosenblatt.

Zwischen den beiden Eheschliessungen von Stefan Stör und Johannes

Oekolampad lagen ausgesprochen bewegte Jahre.20 Bauern und andere Bewohner

der Landschaft zogen am 3. Mai 1525 bewaffnet vor die Stadt, eine

Machtdemonstration, die schliesslich in gütliche Verhandlungen zwischen dem Rat

und der Landschaft mündete. In den Beschwerdeartikeln der verschiedenen

Baselbieter Ämter finden sich Klagen, die wir auch aus andern oberdeutschen

und ostschweizerischen Artikelbriefen der Bauernkriegszeit kennen: Dabei

ging es u.a. um die indirekten Steuern, d.h. um das sogenannte Umgeld, das

auf Artikeln des täglichen Konsums erhoben wurde. Es ging des weitern um

Zölle, das obrigkeitliche Salzmonopol, sowie grund- und leibherrschaftliche

Abgaben, zum Teil aber auch um Klagen über das geistliche Gericht, um die

Forderung nach Abschaffung der Klöster vor allem wegen der wirtschaftlichen

Konkurrenz, die von ihnen ausging, und schließlich war den rebellierenden

Landbewohner die Sicherstellung der dörflichen Seelsorge ein zentrales

Anliegen. Viele unter den zeitgenössischen Geistlichen waren sog. Pluralisten,

18 Vgl. u.a. U. Gabler: Art. Oekolampad, Johannes (1482-1531), in: TRE, Bd. 25, Berlin /
New York 1995, 29-36.

19 N. Landolt: Art. Stör, Stephan, in: HLS online [Zugriff: 08.06.17].
20 Vgl. zum folgenden E. Staehelin (Hg.): Das Buch der Basler Reformation (Basel 1929),

113-119; K. von Greyerz: Reformation, Humanismus und offene Konfessionspolitik, in:
G. Kreis / B. von Wartburg (Hg.): Basel - Geschichte einer städtischen Gesellschaft, Basel

2000, 80-109, hier 86f.



Humanismus und Reformation in Basel 229

d.h. Inhaber einer Reihe von kirchlichen Pfründen an unterschiedlichen Orten.
Dieses in vorreformatorischer Zeit verbreitete System der Pfründenvergabe
führte mancherorts geradezu zwangsläufig zur Vernachlässigung der Seelsorge.

In der Stadt solidarisierten sich Anfang Mai 1525 vor allem Angehörige der

Vorstadtzünfte der Weber, Rebleute und Gärtner mit den Aufständischen auf
der Landschaft. In der Steinenvorstadt kam es zu Unruhen. Die dort
hauptsächlich ansässigen Weber hatten bereits wenige Monate zuvor Aufsehen erregt
durch ihre Weigerung, ihre Ampel im Münster weiterhin zu unterhalten. In
ihrer Eingabe an die Häupter der Stadt lobten sie den Rat über den grünen Klee:

«Und jetzt ist aus der Kraft Gottes des Höchsten und Größten, der gnädiglich

geruht hat, seine irrenden Schäflein [...] von den rauhen Disteln menschlicher

Erfindung [...] auf die wohlschmeckendste, allersüßeste Weide seines

hochheiligen Evangeliums, aus der Finsternis in das helle, klare Licht seines

göttlichen Wortes zu leiten, Eure ehrsame Weisheit, sicher nicht ohne Beistand

und Eingebung Gottes, des heiligen Geistes, der darin zweifellos Eure Herzen

mit dem Tau seiner überfließenden Gnade benetzte, einen öffentlichen Aufruf

und Mandat höchst christlich ausgehen lassen, darin geboten ist, das helle,

klare Wort Gottes nach dem rechten Sinn [...] der [...] göttlichen Schrift ohne

Vermischung mit irgendwelchen menschlichen Lehren öffentlich zu predigen.
Darüber billig nicht nur wir, sondern alle gläubigen Christenherzen weit und

breit Eure Weisheit preisen [.. .].»21 Diese wortreiche Lobrede auf die Weisheit
des städtischen Rats, der wie damals verbreitet als «Eure ehrsame Weisheit»

angesprochen wurde, war reiner Zweckoptimismus. Denn im Predigtmandat
des Rats vom Mai/Juni 1523, welches eine bibelkonforme Predigt zur Norm
machte, auf das sich die Weberzunft in ihrer Lobhudelei bezieht, spiegelte sich

in erster Linie die Spaltung des Rates in der Frage der Haltung gegenüber der

Reformation, und bei dieser Spaltung sollte es noch mehrere Jahre bleiben.

Für die altgläubigen Gegner der Reformation zeigte der Bauernkrieg von
1524/25 nämlich, dass Reformation und Rebellion zusammengehörten, dass

aus dem evangelischen Geist nichts Gutes, sondern bloß soziale und politische
Unruhe erwuchsen. Die vom Rat im April 1525 in Aussicht gestellte
Glaubensdisputation fand nicht statt. Auch ein Jahr später, 1526, blies den Evangelischen
nach der Badener Disputation, an der Johannes Oekolampad als Hauptgegner

21 Staehelin: Das Buch der Basler Reformation (Anm. 20), 94-100, hier 96.



230 Kaspar von Greyerz

des gewieften Leipziger Kontroverstheologen Johannes Eck nicht gut aussah,

der Wind weiterhin ins Gesicht.

Da die Bauernkriegserfahrung die Obrigkeiten für die aus ihrer Sicht

negativen Folgen des in der frühen Reformationszeit geforderten Priestertums

aller Gläubigen sensibilisiert hatte, begann nun auch der Basler Rat hart gegen
die Täuferbewegung in der Stadt und auf der Landschaft durchzugreifen, als

diese sich vom August 1525 an bemerkbar zu machen begann.22 Es kam auch

in Basel schließlich zu Hinrichtungen, wobei diese allerdings im Unterschied

zu Bern und Zürich nicht über die 1530er Jahre hinaus weitergeführt wurden.
Das letzte der drei Basler Predigtmandate der 1520er Jahre erging drei

Wochen nach dem Berner Reformationsbeschluss vom 7. Februar 1528, durch
welches die kirchenpolitische Landschaft in der Eidgenossenschaft nachhaltig
verändert wurde. Bern war neben Zürich der vor allem auch in militärischer

Hinsicht mächtigste Ort der Alten Eidgenossenschaft. Die Antwort auf das

Glaubensmandat von Ende Februar 1528 waren Unruhen am 5. April, dem

Palmsonntag, sowie Bilderstürme unmittelbar vor und nach Ostern, die der

Rat im Nachhinein unter dem Druck der reformatorischen Bewegung innerhalb

der Zünfte zähneknirschend gutheißen musste. Auf die schon oft erzählte

Geschichte der weiteren Entwicklung bis zum großen Bildersturm vom 9.

Februar 1529, der den endgültigen Durchbruch der Reformation in Stadt und
Landschaft mit sich brachte, brauche ich hier nicht näher einzugehen. Durch
die Reformationsordnung vom 1. April 1529 wurde die Einführung der
Reformation sowohl innerhalb wie außerhalb der Stadt offiziell vollzogen und

gleichzeitig bis in viele Einzelheiten hinein geregelt.

Unter den zahlreichen institutionellen Neuerungen, die der Ubergang zur
Reformation mit sich brachte, z.B. in der Verwaltung säkularisierten Kirchenguts,

insbesondere der Klöster, oder im Schul- und Armenwesen, gehe ich hier

aus Zeitgründen nicht näher ein und beschränke mich auf das Ehegericht und

die Frage des Ausschlusses vom Abendmahl, denn an der Frage der Durchsetzung

der Kirchen- und Sittenzucht zeigt sich besonders deutlich, wie sich das

neue Verhältnis von Kirche und Staat auszutarieren begann.

Mit der Reformationsordnung vom 1. April 1529 wurde auch als Erweiterung

des älteren Unzüchtergerichts der Stadt ein Ehegericht als eigentliches

22 Vgl. H. Jecker: Die Basler Täufer. Studien zur Vor- und Frühgeschichte, BZGAK 80

(1980) 5-120.



Humanismus und Reformation in Basel 231

Sittengericht konstituiert. Der Rat dekretierte: «Unnd so aber der Ee Sachen /
sich vil und vil zutragend / woellend wir Syben gelerter / frommer / und
erbarer maenner / naemlich zwen von den Leutpriestern in unser Statt / die des

Goettlichen Worts berichtet. Jtem Dry uß dem kleinen / und zwen uß unserm

grossen Rath zu richtern verordnen [...]. Die Eerichter sollend ein ernstlich

uffsehens haben uff die Eelüt [.. ,].»23 Im wesentlichen wurde hier, wie durch

andere evangelische Städte der Schweiz, das Zürcher Vorbild übernommen.24

Ähnlich wie in Zürich und Bern hatte hier von Anfang die weltliche Obrigkeit
an einen klar dominierenden Einfluss.25

Zentral für das Verständnis der Sittenzucht aus kirchlicher Sicht war die

Frage des Kirchenbanns, d.h. des Ausschlusses offenkundig sündiger
Gemeindemitglieder vom Abendmahl. In dieser Frage erliess der Rat am 14. und 15.

Dezember 1530 für die Stadt und für die Landschaft jeweils eine «Ordnung,
wie man den Bann halten soll». Die Banngewalt wurde den einzelnen Gemeinden

übertragen, wobei die Pfarrer unter den günstigsten Voraussetzungen eine

beratende Stimme hatten. Wie in Zürich und Bern erhielt damit auch in Basel

die Institutionalisierung einer «Staatskirche» den Vorrang vor einer reformierten

Kirche als Versammlung der Gläubigen. Vergleichbares gilt auch für die

obrigkeitliche Rolle im Rahmen des Ehegerichts, wie sich allein schon aus dessen

soeben beschriebener Zusammensetzung ergibt.

Johannes Oekolampad musste diese Entwicklung nicht mehr miterleben.

Er starb am 24. November 1531. Sein Nachfolger wurde der aus Luzern
stammende Oswald Myconius, früherer Schulmeister beim Fraumünster in Zürich.
Thomas Platter war dort sein Famulus gewesen und berichtet in seiner

Autobiographie davon, wie er eines Morgens zwecks Aufwärmung der Fraumünsterschule

hölzerne Heiligenstatuen in den Ofen schob. Dichtung und Wahrheit

liegen in Autobiographien manchmal nicht besonders nahe beeinander. Wie

wir heute wissen, stammte Platters Geschichte, mit der er sich im Nachhinein

23 Reformationsmandat (1529), in: E. Campi / Ph. Wälchli (Hg.): Basler Kirchenordnungen,
1528-1675, Zürich 2012, 13-42, hier 30. Vgl. auch Th.M. Safley: Let no Man Put Asunder:
The Control of Marriage in the German Southwest. A comparative study, Kirksville 1984.

24 W Köhler: Zürcher Ehegericht und Genfer Konsistorium, Bd. I, (Quellen zur schweizeri¬

schen Reformationsgeschichte, Bd. 7), Leipzig 1932, 231ff.
25 H. Füglister: Handwerksregiment: Untersuchungen und Materialien zur sozialen und po¬

litischen Struktur der Stadt Basel in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts, BBGW 143

(1981) 253.



232 Kaspar von Greyerz

als besonders frühen Anhänger der Reformation darzustellen versuchte, fast

wortwörtlich aus einem Schwank des 15. Jahrhunderts.26

Doch zurück zu Oswald Myconius.27 In Sachen humanistischer und

theologischer Bildung reichte Myconius nicht an seinen Vorgänger heran, was

ihm seitens des Erasmus eine ziemlich überhebliche, negative Bewertung
eintrug.28 Ironischerweise sollte es dann Myconius sein, der im Sommer 1536

im Basler Münster die Trauerfeier für Erasmus leitete. Myconius trug bis zu
seinem Tod 1552 viel zur Konsolidierung der Basler Kirche bei, deren

Umgestaltung freilich längst nicht dieselbe tiefgreifende Verhaltensuniformierung

mit sich brachte, wie die Reformation in Zürich und später diejenige

von Genf. Diese Feststellung mag vielleicht diejenigen Leserinnen und Leser

erstaunen, die die vor wenigen Jahren von Emidio Campi und Philipp Wächli

herausgegebenen Basler Kirchenordnungen der Jahre 1528-1675 konsultiert
haben.29 In dieser Textsammlung wimmelt es nur so von Regulierungen der

Zahl von Hochzeitsgästen und des Tanzens bei Hochzeiten, der Neujahrsfeiern,

des Bettels, der obrigkeitlichen Verpflichtungen zum Kirchenbesuch,
und von Luxusmandaten, die dann im Laufe des 18. Jahrhunderts noch
zunehmen sollten, als die Familien der Basler Oberschicht ihre Standesgenossen

z.B. mit einer üppigeren Ausstattung ihrer Kutschen zu übertrumpfen
versuchten. Aber in Bezug auf das 16. Jahrhundert fallt auf, dass die meisten

dieser Verordnungen erst seit den letzten Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts
stark zuzunehmen begann. Darin spiegelt sich indirekt auch die relative
Offenheit der offiziellen kirchlichen Ausrichtung des reformierten Basels, die

im Unterschied zu Zürich und Genf bis ins letzte Drittel des 16. Jahrhunderts

andauerte.

26 K. von Greyerz: Erfahrung und Konstruktion. Selbstrepräsentation in autobiographischen
Texten des 16. und 17. Jahrhunderts, in: S. Burghartz / M. Christadler / D. Nolde (Hg):
Berichten, Erzählen, Beherrschen. Wahrnehmung und Repräsentation in der frühen
Kolonialgeschichte Europas, Zeitsprünge. Forschungen zur Frühen Neuzeit, Jg. 7, Heft 2/3,
Frankfurt a.M. 2003, 220-239.

27 Zu Myconius und seiner Tätigkeit als Antistes des Basler Kirche siehe jetzt: O. Myconius:
Briefwechsel, 1515-1552, Regesten bearb. und hg.v. R. Henrich, 2 Teilbände, Zürich 2017.

28 Erasmus an Johannes Choler, Freiburg i.Br., 5.10.1532, in: Allen, Bd. 10, 115—118,

hier 116: «Basileae in locum Oecolampadii surrogates est Myconius, homo ineptus, et

quondam ludi magister frigidus.» («.. .ein unfähiger Mensch und früher ein distanzierter

Schulmeister).
29 Campi / Wälchli: Basler Kirchenordnungen (Anm. 23), 1528-1675.



Humanismus und Reformation in Basel 233

Doch nochmals zurück zu Erasmus und damit wiederum auch zur Frage

des Verhältnisses von Humanismus und Reformation in Basel. Wie bereits

erwähnt, wandte Erasmus nach der gewaltsamen Einführung der Reformation der

Rheinstadt den Rücken zu und verbrachte die nächsten sechs Jahre in Freiburg
im Breisgau. Erst in den letzten zwölf Monaten seines Lebens hielt er sich erneut
in Basel im frobenschen Haus auf. Dort ist er am 12. Juli 1536 gestorben. «Ein

Greis ist nirgends besser aufgehoben als in seiner Heimat», schrieb er in den

frühen 1530er Jahren in einem Brief und spielte dabei auf seine Sehnsucht nach

dem heimatlichen Brabant an.30 Zu einer Ubersiedlung dorthin sollte es nicht
mehr kommen.

Im bereits erwähnten Brief vom 9. Mai 1529 teilte Erasmus aus Freiburg
Willibald Pirckheimer mit, wie der Basler Rat durch die evangelisch gesinnte Mehrheit

der Bürgerschaft im entscheidenden Moment, am 9. Februar 1529, unter

Androhung von Waffengewalt gezwungen worden sei, seinen Widerstand gegen
die Einführung der Reformation aufzugeben und alle altgläubigen Ratsmitglieder
abzusetzen. Zur Kanalisierung der explosiven Stimmung habe er im Anschluss

an den großen Bildersturm im Münster die kontrollierte Entfernung von Bildern
und Statuen aus anderen Kirchen der Stadt angeordnet. Dabei sei man aber mit
solchem Hohn und Spott gegen die Heiligenstatuen und sogar das Kruzifix
vorgegangen, dass man sich wundern müsse, dass die betroffenen Heiligen sich nicht

gewehrt hätten. Von den Statuen, so schreibt Erasmus weiter, «ist nichts übriggeblieben,

weder in den Kirchen noch in den Vorhallen oder in den Säulengängen

und Klöstern. Alle Bilder sind übertüncht worden, Brennbares wurde auf den

Scheiterhaufen geworden, anderes wurde in Stücke geschlagen. [...] Bald darauf

wurde die Messe gänzlich abgeschafft, man darf weder für sich zelebrieren,

noch in der Umgegend Messe hören.»31 Abgesehen von der unterschiedlichen

Bewertung der Ereignisse, stimmt der Bericht in vielen Teilen überein mit
demjenigen, der in einem Brief des Johannes Oekolampad an Wolfgang Capito vom
13. Februar 1529 enthalten ist.32 Für Erasmus, der seit Beginn der Reformation

stets zur Mäßigung aufgerufen hatte, war dieses Ausmaß an Gewaltanwendung

30 Zitiert in: Guggisberg: Erasmus und Basel (Anm. 15), 66.

31 Deutsche Übersetzung in: Köhler: Erasmus von Rotterdam, Briefe (Anm. 14), 460-465,
hier 461 f.

32 Briefe und Akten zum Leben Oekolampads, hg.v. der Theologischen Fakultät der Univer¬

sität Basel; bearb. von E. Staehelin, 2 Bde. (Leipzig 1927-1934), Bd.2, 280-284 (Nr. 636).



234 Kaspar von Greyerz

zu viel, nicht zuletzt auch deshalb, weil er für das sog. «rohe Volk», das dafür

verantwortlich war, nur wenig übrighatte. Er wollte nicht durch sein Verbleiben in
der Stadt den Anschein erwecken, er könne sich mit der gewaltsamen Einführung
der Reformation arrangieren und sie dulden, wenn nicht sogar gutheißen.

Für das Verhältnis von Humanismus und Reformation in Basel ist Erasmus'

Verhalten im Jahre 1529 nicht symptomatisch. Manche Humanisten einer

vergleichsweise jüngeren Generation sind zu Schrittmachern der Reformation

geworden, andere wiederum arrangierten sich mit ihr. Der spezifische Basler

Standort mit seinen Verbindungen nicht nur nach Osten und Westen, sondern

in ökonomischer und auch in kirchenpolitischer Hinsicht vor allem auch nach

Deutschland im Norden und in die Eidgenossenschaft jenseits des Juras, brachte

es in den Jahrzehnten nach der Einführung der Reformation mit sich, dass man
sich weder definitiv auf eine Orientierung nach Norden zum deutschen Markt
und zum Luthertum noch auf eine einseitige Orientierung auf das transjurassische

Geschäft und, damit verbunden, auf das eidgenössische Reformiertentum

festlegen wollte. Dies änderte sich erst endgültig in den achtziger Jahren des 16.

Jahrhunderts, als die Stadt durch die Verhandlungen mit dem Bischof und dem

Domkapitel über eine angemessene finanzielle Entschädigung politisch und
wirtschaftlich geschwächt war und als der von außen an die Stadt herangetragene

Druck der Konfessionaüsierung schließlich unausweichlich wurde. Nun wandte

sich die Basler Kirche der reformierten Orthodoxie zu, wodurch sie sich den

anderen reformierten Kirchen der Schweiz annäherte.

Die Blütezeit des Basler Späthumanismus kontrastiert mit der gleichzeitigen
konfessionellen Verengung des Horizonts an anderen Orten, z.B. in Wittenberg,
Zürich und Genf. Am Ende des Konzils von Trient erklärte der katholische Index
verbotener Schriften sämtliche Schriften des Erasmus für häretisch. Wie Hans

Rudolf Guggisberg es formuliert hat, sollte Erasmus «nach dem Willen Roms in
der Vergessenheit versinken».33 Aus der Basler Perspektive kann man dies getrost
als römisches Wunschdenken bezeichnen.

Die Bedeutung des Basler Späthumanismus der vier Jahrzehnte nach 1540

wird nicht zuletzt in der enorm innovativen Buchproduktion von Druckern wie

Johannes Oporin oder Pietro Perna sichtbar. Man kann von einer Symbiose
zwischen Späthumanismus und der offenen Konfessionspolitik der Basler Kirche

33 Guggisberg: Erasmus und Basel (Anm. 15), 68.



Humanismus und Reformation in Basel 235

in jenen Jahrzehnten sprechen. Auch wenn diese in mancherlei Hinsicht
unabhängig von einander operierten, wird die Symbiose zum Beispiel darin sichtbar,
dass die Basler Druckerherren die offene Konfessionspolitik jener Jahrzehnte,

soweit sie es vermochten, förderten.34 Diese besondere religiöse, kulturelle und

wirtschaftliche Kräftekonstellation machte Basel in jenen Jahrzehnten zum

Anziehungspunkt für prominente Glaubensflüchtlinge. Der bekannteste unter ihnen

war zweifelsohne Sebastian Castellio,35 der berüchtigste sicherlich David Joris, der

am kurzlebigen Täuferreich von Münster Mitte der 1530er Jahre an vorderster

Front mit beteiligte, radikale niederländische Täufer, dessen wahre Identität in
Basel erst nach seinem Tod erkannt wurde, was 1556 auf obrigkeitlichen Befehl

dazu führte, dass seine sterblichen Uberreste ausgegraben und vom Henker
verbrannt werden mussten.36

Durch das ausgesprochen aktive Basler Druckgewerbe fanden gleichzeitig
auch immer wieder unbekanntere Humanisten Aufnahme und Arbeit in Basel,

auch wenn die nicht selten ungesunde und anstrengende Druckereiarbeit für
manche unter ihnen wohl nicht den Traumberuf darstellte. Die zunächst durch

Alfred Hartmann, sodann durch Beat Rudolf Jenny herausgegebene Amerbach-

Korrespondenz hat vielen dieser unbekannteren Gelehrten einen Namen gegeben

und ihre Biographien greifbar werden lassen.

Ich komme zum Schluss.

Der Bezug zum Basler Buchdruck führt uns am Ende meiner Ausführungen
zurück zu Erasmus' griechischem neuen Testament von 1516, dem Anlass für
die großartige Ausstellung, in deren Rahmen mein Vortrag stattfindet.37 In der

Rezeption des griechischen Neuen Testaments nach 1516 in der Schweiz und

anderswo zeigte sich auf eindrückliche Weise, wie sehr sich der humanistische

Drang zurück zu den Quellen und die reformatorische Bibelphilologie gegenseitig

zu befruchten vermochten. Trotz diesem Befund müssen wir die Beziehung

34 Vgl. dazu u.a. A. Burnett: Teaching the Reformation: Ministers and Their Message in Basel,
Oxford 2006,1529-1629.

35 H.R. Guggisberg: Sebastian Castellio. Humanist und Verteidiger der religiösen Toleranz,
Göttingen 1997.

36 F. Platter: Tagebuch (Lebensbeschreibung, 1536-1567), hg.v. V. Lötscher (Basler Chroni¬

ken, Bd. I-, Basel / Stuttgart 1976, 349-351.

37 Ausstellungskatalog: Das bessere Bild Christi: Das Neue Testament in der Ausgabe des

Erasmus von Rotterdam, hg.v. U. Dill / P. Schierl (Publikationen der Universitätsbibliothek
Basel, Bd. 44), Basel 2016.



236 Kaspar von Greyerz

zwischen Humanismus und Reformation aufs Ganze gesehen trotz ihrer weiten

Verbreitung in Mittel- und Westeuropa und trotz ihrer unübersehbaren historischen

Bedeutung als ambivalent bezeichnen. Die erwähnte Ambivalenz in der

Biographie des Erasmus war keineswegs einmalig. Wir finden sie auch in lokalen

Unterschieden. Dazu der Kürze halber nur zwei Beispiele. In Köln trugen
konservative Humanisten mit dazu bei, dass die Reformation sich nicht durchzusetzen

vermochte.38 Im schweizerischen Freiburg nahm die Reformation einen

ähnlichen Verlauf; reformatorische Regungen wurden frühzeitig unterdrückt.

Dennoch hat ein Freiburger Historiker vor wenigen Jahren darüber spekuliert,
ob die Reformation in Freiburg nicht doch eine Chance gehabt hätte, wenn der

einflussreiche Politiker und Humanist, Peter Falck, der 1519 auf einer Jerusalem-

Pilgerfahrt verstarb, noch am Leben gewesen wäre: «On ne sait pas comment le

destin religieux de Fribourg aurait évolué si Falk avait vécu plus longtemps», so

Jean Steinauer.39 Auch für die etwas anders gearteten Verhältnisse Basels im 16.

Jahrhundert hoffe ich gezeigt zu haben, dass sich Humanismus und Reformation

nicht auseinander dividieren lassen, weder in Bezug auf die Zeit bis etwa 1540,

noch in den drei bis vier Jahrzehnten danach.

Abstract
Der Beitrag zeichnet die im Kontext des des 16. Jahrhunderts ungewöhnliche
Geschichte der Ko-Existenz und gegenseitigen Beeinflussung von Reformation und
Humanismus in Basel nach. Das Besondere an ihr war namentlich die Kontinuität des

Humanismus, der gegen die Mitte des Jahrhunderts ziemlich nahtlos in den
Späthumanismus überging. Hinsichtlich der Frühzeit der Reformation fallt der respektvolle
Umgang der reformatorischen Geistlichen mit Erasmus auf, dies obwohl sich um 1525

die Wege von Reformation und Humanismus zu trennen begannen

Kaspar von Greyer^ Basel

38 R.W. Scribner: Why was there no Reformation in Cologne? [1975], wieder abgedruckt in:
Ders.: Popular Culture and Popular Movements in Reformation Germany, London / Ron-

ceverte 1987,217-241.
39 J. Steinauer: Fribourg face au marché européen du mercenariat, in: Ph. Rogger / B. Hitz

(Hg.): Söldnerlandschaften. Frühneuzeitliche Gewaltmärkte im Vergleich (ZHF Beiheft

49), Berlin 2014, 107-117, hier 110.


	Humanismus und Reformation in Basel

