Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 73 (2017)

Heft: 3

Artikel: Erasmus' Ubersetzung des Neuen Testaments : Ziel und Methode
Autor: Jonge, Henk Jan de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877620

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877620
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Erasmus’ Ubersetzung des Neuen Testaments:

Ziel und Methode

1. Historischer Hintergrund

Ab dem vierzehnten Jahrhundert sahen es die Humanisten als eine ihrer Auf-
gaben an, literarische Werke aus der griechischen Antike ins Lateinische zu
tbertragen." Neben der Suche nach und dem Sammeln von Handschriften
sowie der Herausgabe und der Kommentierung von Texten aus der Antike
beschiiftigten sie sich auch mit dem Ubersetzen griechischer Werke ins Latei-
nische. Damit begonnen hatte Leonardo Bruni von Arezzo (um 1370-1444),
der Texte von Homer, Aristophanes, Xenophon und Plutarch ins Lateinische
tbertrug.” Von seiner Hand stammt auch die erste humanistische Uberset-
zung eines Textes von Aristoteles ins Lateinische (1423). Ambrogio Traver-
sari (1386-1439) Gbertrug u.a. Pseudo-Dionysius und Diogenes Laertius. Um
1450 erteilte Papst Nikolaus V. den Auftrag zur Ubersetzung von Thucydides,
Herodot, Platon, Aristoteles und anderen Autoren.” Angelo Poliziano (1454~
1494) tbertrug Homer, Herodian und Teile von Epictet und Plutarch. Ficinos
beriihmte Platonibersetzung erschien 1484 im Druck. In diese humanistische
Tradition reihte sich auch Erasmus ein mit lateinischen Ubersetzungen von
Euripides, Lukian und Plutarch, die 1506 bzw. 1512 und 1514 ver6ftentlicht
wurden. Um dieselbe Zeit hatte Erasmus mit seiner Ubersetzung des Neuen
Testaments begonnen. Der Impuls zu all diesen Ubersetzungsarbeiten war die
Tatsache, dass in gebildeten und gelehrten Kreisen Latein gesprochen wurde,
wihrend nur Wenige im 15. und 16. Jahrhundert Griechisch beherrschten.
Polglich waren Ubersetzungen fir die Meisten der einzige Zugang zur grie-
chischen Literatut.

1 Dieser Beitrag enthilt den Text des vom Verfasser am 15. September 2016 im Minster in
Basel gehaltenen Vortrags. Der Text wurde nur leicht bearbeitet und mit Anmerkungen
ausgestattet. In den Anmerkungen zu diesem Artikel bezeichnet die Abkirzung ASD die
Opera Omnia Desiderii Erasmi, Amsterdam 1969-2008, Leiden 2009- . LB bezeichnet Joh.
Clericus (Hg.): Desiderii Erasmi Roterodami Opera Omnia, Leiden 1703-1706.

2 R. Pfeiffer: History of Classical Scholarship 1300-1850, Oxford 1976, 27-29; P. Botley:
Latin Translation in the Renaissance. The Theory and Practice of Leonardo Bruni, Gian-
nozzo Manetti and Erasmus, Cambridge 2004.

3 L.D. Reynolds / N.G. Wilson: Seribes and Scholars, Oxford 2013, 149.

ThZ 3/73 (2017) S. 207221



208 Henk Jan de Jonge

Erasmus begann mit der Arbeit an seiner Ubersetzung des Neuen Tes-
taments 1511, spitestens jedoch 1512, wihrend seines dritten Aufenthalts
in England und seiner Lehrtitigkeit fur Griechisch in Cambridge.* Dass der
Gedanke, eine neue Ubersetzung des Neuen Testaments anzufertigen, in der
frihmodernen Zeit erst relativ spit aufkam, liegt wahrscheinlich daran, dass
das Neue Testament in lateinischer Sprache schon seit dem Altertum allge-
mein verfliighar war und zwar in der Vulgata aus dem vierten Jahrhundert.
Diese Ubersetzung wat zwar in einem spitantiken, nicht-klassischen Latein
abgefasst, aber sie war dennoch gut verstindlich. Sie wurde in Kommentaren
und Predigten kontinuierlich interpretiert, wenn auch natirlich nicht immer
im Sinne der neutestamentlichen Autoren. Aber der Inhalt des Neuen Testa-
ments war vielen bekannt. Dadurch war nach dem — wie es der niederlandi-
sche Historiker Jan Romein nannte — «Gesetz des bremsenden Vorsprungs»
das Bediirfnis nach einer neuen Ubersetzung erst relativ spit entstanden.
Zwar hatte Giannozzo Manetti, der in Rom in pépstlichen Diensten titig
war, in den Jahren 1453-1455, sechzig Jahre vor Erasmus, eine neue Uber-
setzung des Neuen Testaments im humanistischen Stil vorgelegt, aber diese
war kaum verbreitet und wurde nicht veroffentlicht.” Erasmus kannte diese
Ubersetzung nicht. 1512 hatte Lefévre d’Etaples in Paris bereits eine neue
Ubersetzung aller Paulus-Briefe veréffentlicht. Es war unter anderem die-
se Publikation, die Erasmus dazu anregte, cine Ubersetzung des gesamten
Neuen Testaments herauszubringen. Erasmus hat bei seiner Ubersetzung si-
cher auch Lefévre benutzt.” Inspirierend wirkten auch die Annotationen zum
Neuen Testament von Lorenzo Valla, der um 1450 nachgewiesen hatte, dass
das Griechische des Neuen Testaments in der Vulgata an manchen Stellen
«unzulinglich» wiedergegeben war, «parum commode reddita»,” und dass der

4 H.J. de Jonge: Wann ist Erasmus’ Ubersetzung des Neuen Testaments entstanden?, in: .
Sperna Weiland / W/.T.M Frijhoff (Hg:): Erasmus of Rotterdam. The Man and the Scholar,
Leiden 1988, 143-157.

5 A. den Haan: Gianozzo Manetti’s New Testament: New Evidence on Sources, Translati-
on Process and the Use of Valla’s Annotations, Renaissance Studies 28 (2014), 731-747;
dies.: Giannozzo Manetti’s New Testament: Translation Theory and Practice in Fifteenth-
Century Italy, Leiden 2016.

6 A.J. Brown: Introduction, in: Opera Omnia Desiderii Frasmi (= ASD) VI,3, Amsterdam
2004, 12-16.

7 Erasmus: Widmungsbrief vorn in seiner editio princeps von Laurentii Vallensis ... Adnota-
tiones, Paris 1505, = Epistola 182, in: P.S. Allen (Hg.): Opus Epistolarum Desiderii Erasmi



Erasmus’ Ubersetzung des Neuen Testaments: Ziel und Methode 209

Inhalt in klassischem Latein besser, das heisst genauer, angemessener ausge-

driickt werden konne.

2. Erasmus’ Zielsetzung und Zielgruppe

Erasmus wollte, dass die Sprache des Neuen Testaments echzes Latein sein soll-
te, zwar einfaches, aber korrektes Latein.® Die Apostel hatten ihm zufolge zwar
die damals allgemein verbreitete, unkultivierte griechische Umgangssprache
gesprochen und vielleicht war es in der frithen Kirche sogar von Vorteil gewe-
sen, dass die Schriften der Evangelisten und Apostel in einer weniger gepfleg-
ten Sprache geschrieben worden waren, aber jetzt, so Erasmus, «ist in allem ein
gewisser Glanz tber die Kirche gekommen».” Deshalb sei es nun besser, die
Bibel in eine Sprache zu tibersetzen, die hochgebildeten Menschen vertraut ist,
also in ein gepflegtes Latein, in ein Latein von einer gewissen Eleganz. Und
«elegant will heissen: in einem Stil, in dem immer genau das richtige Wort an
der richtigen Stelle steht. Erasmus war also der Auffassung, dass die neue Zeit
der Renaissance und des Humanismus eine neue Bibeltibersetzung brauche.
Die Sprache der Bibel sollte sich an die neue Kultur anpassen. Ein zusitzlicher
Vorteil einer eleganten Sprache sei ihre Eindeutigkeit (da ja immer das richtige
Wort an der richtigen Stelle stehe), wodurch sie leicht verstindlich sei, wihrend
falscher, unordentlicher Sprachgebrauch zahllose variable, unkontrollierte For-
men annehmen und der Inhalt dadurch unklar und mehrdeutig werden und zu
Missverstandnissen fithren konne. '’

Als Erasmus’ neue Ubersetzung 1516 erschien, legte er in einem Begleit-
schreiben, der Apologia", zugleich ausfihtlich Ziel und Methode seines Werkes
dar.

Zur Erhellung seiner Zielsetzung erklirt er gleich zu Beginn, dass er mit
diesem Werk eine bestimmte Zielgruppe vor Augen habe. An erster und wich-

Roterodami, 1, Oxford 1900, 410, Z. 123.

8  Erasmus: Capita argumentorum contra morosos, in: J. Clericus (Hg.): Desiderii Erasmi
Roterodami Opera Omnia (= LB) VI, Leiden 1705, fol. #*3 vo: «ut totus Novi Testamenti
sermo simplex quidem, sed tamen Latinus esseo».

9 Erasmus: Contra morosos (Anm. 8), fol. ¥* 4 ro: «in omnibus splendor accessit Ecclesiaen.

10 Erasmus, ebd.: «certe hoc boni habet sermonis elegantia, quod simplex sit et naturalis,
quum inemendate loquendi sexcentae sint species».

11 Erasmus: Apologia, in: H. und A. Holborn (Hg.): Desiderius Frasmus Roterodamus. Aus-
gewihlte Werke, Miinchen 1933, 163-173.



210 Henk Jan de Jonge

tigster Stelle seien es Theologen und darunter besonders jene Theologen, die
weder die Zeit noch die Gelegenheit dazu hatten, Griechisch und Hebriisch zu
lernen.'” Um deren Bibelstudium zu unterstiitzen, habe er die Miihe einer neuen
Ubersetzung auf sich genommen.

Diese Zielsetzung lisst interessante Schlussfolgerungen zu. Zum Ersten:
Das Novum Instrumentum (wie der Titel der Ausgabe von 1516 lautet) soll keine
Ubersetzung fiir alle, die Latein lesen kénnen, sein, sondern in erster Linie fiir
diejenigen, die sich beruflich mit der Bibel beschiftigen, die also von Amts
wegen an Universititen, in Schulen und in der Kirche die Bibel lesen und inter-
pretieren miissen, unter thnen auch Priester und andere Geistliche, die Predig-
ten vorbereiten und die dabei eine gute Ubersetzung der Bibel benétigen. Das
Novum Instrumentum 1st also keine Bibel fiir den allgemeinen Gebrauch, sondern
eine Art Studienbibel. Deshalb kann Erasmus auch wiederholt erkliren, seine
Ubersetzung wolle nicht die Vulgata ersetzen oder verdringen, sondern sie sei
dazu bestimmt, die Vulgata besser verstehen zu kénnen. Ich zitiere:

«Diejenigen, die mit der Vulgata zufrieden sind, kénnen ihre Ubersetzung behalten;
ich verurteile die Vulgata nicht und ich dndere sie auch nicht. Im Grunde wird die Vul-
gata durch meine Uberarbeitung nicht beeintrichtigt, sondern nur deutlicher, reiner
und korrekter. Lasst die Vulgata ruhig an Universititen und in Schulen gelesen wer-
den, lasst sie in Kirchen gesungen und in Predigten zitiert werden. Niemand verbietet
dies. Ich meinerseits wage zu versprechen, dass jeder, der zu Hause, privat, meine
Ubersetzung liest, seine Vulgata besser verstehen wird».!?

Und Erasmus fahrt fort: «Es ist ezze Sache, den offiziellen, 6ffentlich verwen-
deten Text [d.h. die Vulgata] zu dndern; aber es ist eine andere, Fehler im 6ffent-
lich verwendeten Text zu bereinigen oder diesen mittels eines Textes, der einen
privaten Status hat, zu erbellen».'* Was Erasmus tun will, ist Letzteres, d.h., die
Vulgata erhellen.

Dass Erasmus betont, seine Ubersetzung sei kein Ersatz fiir die Vulgata,
sondern sollte zusdtzlich benutzt werden, erscheint als eine apologetische Stra-
tegie, um seine Ubersetzung nicht als eine Bedrohung fiir die Vulgata erschei-
nen zu lassen. Meiner Ansicht nach meint Erasmus jedoch wirklich, was er hier

12 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 164, Z. 17-23.
13 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 168, Z. 1-7.
14 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 168, Z. 34-30.



Erasmus’ Ubersetzung des Neuen Testaments: Ziel und Methode 211

sagt. Es ist schwer vorstellbar, dass Erasmus glaubte, seine Ubersetzung konnte
die offizielle Bibeliibersetzung der Kirche werden. So eingebildet und naiv war
HErasmus nicht.

Die zweite Schlussfolgerung, die man aus seiner Bestimmung der Zielgrup-
pe ziehen kann, besteht darin, dass er sich an Leser wendet, die kein Grie-
chisch koénnen." Thnen soll seine neue Ubersetzung die Kenntnisse verschaf-
fen, die diejenigen, die Griechisch verstehen, selbst aus dem griechischen Text
gewinnen konnen. Daran zeigt sich erneut, dass sein Hauptinteresse am No-
vum Instrumentum nicht dem griechischen Text galt, sondern der lateinischen
Ubersetzung.'® Erasmus hilt zwar die Theologen dazu an, Griechisch (und
Hebriisch) zu lernen,” um in Zukunft seine Ubersetzung mit dem Griechi-
schen vergleichen und dadurch feststellen zu kénnen, ob er die Anderungen
im Lateinischen mit Recht vorgenommen hat.'® Aber diejenigen, die dazu keine
Gelegenheit haben, sollten davon tberzeugt sein, dass er diese Arbeit nur aus
dem einfachen und frommen Wunsch heraus auf sich genommen habe, denen
zu helfen, die kein Griechisch beherrschen.!” Erasmus wendet sich demnach an
die Leser des Lateinischen.

Ziel seiner Ubersetzung ist zudem, «wiederherzustellen» (restituere), was
durch die Zeit und durch Fehler von Kopisten am lateinischen Text verdorben
worden ist.”’ Daher gibt er in Anmerkungen an, was in der Vulgata ungenau
oder undeutlich tbersetzt worden ist.! Auch daran zeigt sich wieder, dass Eras-
mus seine Ubersetzung nicht als Ersatz fiir die Vulgata sicht, sondern als Subs-

15 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 164, Z. 19-21: «quibus aut non vacavit aut non contigit eas
discere litteras, sine quibus divina scriptura non potest ad plenum intelligi aut officiose
tractari». «Officiose» heisst hier «verantwortungsvoll».

16 Siehe z.B. H.J. de Jonge: Novum Testamentum a nobis versunz: The Essence of Erasmus” Editi-
on of the New Testamenty, JThS NS 35 (1984) 394-413.

17 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 165, Z 6-8: «Primum igitur etiam atque etiam adhortor
omnes theologos, ut quibus per actatem aut occupationes vacat, Graecas degustent litteras
ct item Hebraeas si liceats.

18  Erasmus: Apologia (Anm. 11), 165, Z. 10-11: «Deinde nostra si volent conferent et expe-
diant».

19 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 165, Z. 16-17: «credant me simplici pioque iuvandi studio
quicquid hoc laboris est suscepissen.

20 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 165, Z. 31-32: «Tantum restituimus, quae temporum ac
librariorum vitio fuerant depravata».

21 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 165, Z. 31: «..., obiter indicatis et his, quae vel ambigue vel
parum attente reddidit interpresy.



212 Henk Jan de Jonge

titut fiir die urspriingliche Ubersetzung des Hieronymus. Die Ubersetzung von
Hieronymus ist Erasmus zufolge verloren gegangen oder bis zur Unkenntlich-
keit verdorben worden. Erasmus behauptet dies, weil der Text der Bibelzitate
bei Hieronymus nicht mit dem Text in der Vulgata iibereinstimme. Demnach
sei die Ubersetzung von Hieronymus verloren gegangen. Nach heutigen Er-
kenntnissen beruht diese Argumentation aber auf einer Fehlinterpretation. Da
die Ubersetzung von Hieronymus nach Erasmus’ Meinung nicht in der Vulgata
erhalten geblieben sei, werde er diese wiederherstellen.

Der Zweck dieser neuen Ubersetzung besteht nach Erasmus auch darin,
«den Text nicht eleganter, sondern vielmehr deutlicher und treuer zu machen».
Seine Revision soll den lateinischen Text «deutlicher, reiner und korrekter» ma-
chen”” Erasmus nennt seine Ubersetzung eine «castigation,”* das heisst cine
«Bereinigungy, namlich der Vulgata, oder auch eine «recognitio», das heisst eine
Revision oder eine iiberarbeitete Ausgabe,” oder eine «emendation, eine ver-

% der Vulgata. Erasmus’ Ubersetzung des Neuen Testaments

besserte Ausgabe
begann als leichte Uberarbeitung der Vulgata. In jeder neuen Ausgabe kamen
zwar weitere Anderungen hinzu, aber auch das Endergebnis aus dem Jahr 1535
ist immer noch eine tberarbeitete Vulgata. In dieser letzten Ausgabe der Eras-
mus-Ubersetzung stehen noch sechzig Prozent der Worter aus der Vulgata an
ithrer urspriinglichen Stelle. So hat Erasmus zum Beispiel die Seligsprechungen
in Mt 5,6-8 vollig unverindert gelassen.

Erasmus beabsichtigte nicht nur, korrupte Textstellen in der lateinischen
Ubetlieferung anhand griechischer Handschriften zu korrigieren,”” sondern
auch, falsch tbersetzte Passagen in der Vulgata zu verbessern.”® Dartiber hinaus
war es ihm ein Anliegen, den Grundtext «treuer, deutlicher und ansprechen-

der» wiederzugeben.” Dazu war es erforderlich, zweideutige Formulierungen

22 FErasmus: Apologia (Anm. 11), 167, Z. 30-31: «Nos locos aliquot innovavimus, non tam ut
elegantius redderemus, quam ut dilucidius ac fidelius».

23 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 168, Z. 3-4: «redditur illustrior, purior, emendatior.

24 Z.b. Erasmus: Apologia (Anm. 11), 168, Z. 3.

25  Z.b. Erasmus: Apologia (Anm. 11), 166, Z. 4.

26 Z.b. Erasmus: Apologia (Anm. 11), 171, Z. 13.

27 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 169, Z. 32: «quod depravatum est restituere»; 170, Z. 6-7:
«reponat, quod vel a scribis erat vitiatumy.

28 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 170, Z. 6-7: «reponat, quod ... ab interprete parum apte
redditumy.

29  Erasmus: Apologia (Anm. 11), 170, Z. 18-19: «Expende, num fidelius, num apertius, num



Erasmus’ Ubersetzung des Neuen Testaments: Ziel und Methode 213

zu ersetzen.” Im Blick auf den Stil strebte Erasmus schliesslich nicht nach
Eloquenz (eloguentia), doch sollte kindische Unbeholfenheit (infantia) vermie-

den werden.” Sein Ziel war eine reine, gebildete, geschmackvolle und elegante

Ausdrucksweise (mundities) und eine mittlere Stilebene (dicendi mediocritas).”

3. Erasmus’ Prinzipien und Methode der Ubersetznng

Zu seiner Ubersetzungsmethode dussert sich Erasmus schon 1516. Der grie-

chische Text ist ihm die Norm fiir eine korrekte Interpretation und Uberset-

zung.” Das gilt auch dann, wenn die Lesart der Vulgata ihm alter und au-

thentischer vorkommt als die der griechischen Handschriften, die Erasmus zur

Verfligung standen.” Auch in diesem Fall hilt er sich an die schlechtere grie-

30

31

32

33

34

significantius expresserim quam vetus interpresy».

Erasmus: Apologia (Anm. 11), 173, Z. 13-14: «tot sensus ... ambigue redditos suae restitu-
tos integritati»,

Erasmus: Apologia (Anm. 11), 173, Z. 31-32 : «Odit [sc. Deus] superbam eloquentiam,
fateor, at multo magis superciliosam et arrogantem infantiams.

Erasmus: Apologia (Anm. 11), 173, Z. 28-34: «Nos in hoc opere ut non affectavimus
cloquentiam, ita munditiem ... non respuimus. ... [Flerant ipsi vicissim nostram qualem-
cumque dicendi mediocritatem». Hier spielt Erasmus vermutlich auf die in der antiken
Rhetorik geliufige Unterscheidung von drei Stilniveaus an: der niedrige oder einfache Stil,
der Mittelstil und der hohe, gehobener oder sublime Stil. Quintilian, Institutio oratoria,
XII, 10, 58-80, z.B., unterscheidet drei «genera dicendi» einfach, erhaben und dazwischen
das genus medinm. Spiter unterschied Erasmus funf Stilebenen oder «orationis characte-
res»: «iucundusy, «grandis», «actisy, «mediocris» und «humilisy; siche Erasmus: Ecclesiastes
(1535), in: ASD V,5, Amsterdam 1994, 163-164.

Erasmus: Apologia (Anm. 11), 170, Z. 17-18: «nostra conferto cum Graecis, quod quo
promptius esset, illa e regione adiecimusy.

Erasmus: Apologia (Anm. 11), 170, Z. 35-171, Z. 3: «Sunt, in quibus nostra vulgata magis
probatur editio aut Ambrosiana lectio quam Graeci codices. Et tamen consentientibus om-
nibus Graecis exemplaribus quoniam illa mutare non licuit, Latina accommodavimus, ne
non responderent, cum in hoc ipsum adderentur». Die letzten fiinf Worter meinen: weil das
Griechische genau hier der lateinischen Ubersetzung beigefiigt wurde. Vgl. ebd. 170, Z. 4-8,
wo Erasmus sagt, dass er den lateinischen Text der Evangelien revidiert hat «ex Graecorum
fontibus, ... cum Graece scripserint apostoli». Uber die von Erasmus benutzten griechischen
Handschriften, siche J.K. Elliott: «Novum Testamentum editum est: The Five-Hundreth
Anniversary of Erasmus’ New Testament, The Bible Translator 67 (2016), 9-28; A.]. Brown:
The Manuscript Sources and Textual Character of Erasmus’ 1516 Greek New Testament,
in: M. Wallraff / S. Seidel Menchi / K. von Greyerz (Hg,): Basel 1516: Erasmus’ Edition
of the New Testament, Ttbingen 2016, 125-144; P. Andrist: Der griechische Text: «Baslem
Handschriften als Vorlagen, in: U. Dill / P. Schierl (Hg.): Das bessere Bild Christi. Das Neue
Testament in der Ausgabe des Erasmus von Rotterdam, Basel 2016, 99-101.



214 Henk Jan de Jonge

chische Lesart”, die er aus spitmittelalterlichen byzantinischen Handschriften
gewinnt. Diese Lesarten Ubersetzte er ins Lateinische und fugte sie in einen
lateinischen Text der Vulgata ein, der viele Lesarten aus einer sehr frihen, noch
relativ wenig verdorbenen Tradition enthielt. So folgte Erasmus oft zweitran-
gigen byzantinischen Lesarten auf Kosten guter, alter Lesarten in der Vulgata,
was dann zu textkritischen Verschlimmbesserungen fuhrte. Ein bekanntes Bei-
spiel ist Mt 6,13, wo er den lingeren Schluss des Vaterunsers, die Doxologie, in
seine lateinische Ubersetzung aufnahm, statt des besseren kurzen Schlusses der
Vulgata. So durchsetzte er den zuverldssigen alten Text des Neuen Testaments
(die Vulgata) mit zahlreichen spaten, byzantinischen, ins Lateinische tibersetz-
ten Textvarianten. Seine Ubersetzung ist demzufolge, von einem modernen
textkritischen Standpunkt aus betrachtet, ein dubioses wixtum compositum. Aus
heutiger Sicht verdient die Vulgata textkritisch den Vorzug vor der Uberset-
zung des Erasmus.

Zudem behielt Erasmus, der ja nie eine eigene neue Ubersetzung direkt
aus dem Griechischen anfertigte, sondern immer nur den Text der Vulgata
an Hand des Griechischen Uberarbeitet hat, auch zahllose Lesarten aus der
Vulgata in seiner Ubersetzung bei, wo das Griechische eine andere Uberset-
zung erfordert hitte. So behielt er 1516 in der Ubersetzung von Mt 27,19, dem

1 36

letzten Kreuzeswort, «azabthani» aus der Vulgata-Ausgabe bei,” wo in seinem

35  Siche z.B. Erasmus: Epistola 1010, in: PS. und H.M. Allen (Hg.): Opus Epistolarum Eras-
mi Roterodami, 4, Oxford 1922, 58, Z.. 7-9: Nos quod in emendatis Graecorum codicibus
repperimus, sic vertimus ut aliquoties nostra Graecis pracferamusy, das heisst: «Wir haben
das tibersetzt, was wir in den griechischen Handschriften fanden, obwohl wir 6fters die
Lesart unserer Vulgata dem griechischen Text vorziehen.

36 Vermutlich entweder die von Joh. Petri und Joh. Froben gedruckte Biblia cum pleno
apparatu summariorum, concordantiarum [etc.], Basel 1509, oder die von Froben mit
demselben Titel gedruckte Bibel, Basel, 1514. Diese beiden Ausgaben haben in Mt 27,46
«azabthani». Ein Exemplar der einen oder der anderen dieser Ausgaben war im Besitz des
Erasmus; siche Ir. Husner: Die Bibliothek des Erasmus, in: Die Historische und Antiqua-
rische Gesellschaft zu Basel, Gedenkschrift zum 400. Todestage des Erasmus von Rotter-
dam, Basel 1936, 228-258, Nr. 220. Auch Luthers Septembertestament von 1522 hat in Mt
27,46 «asabthani», nicht «sabachthani», gegen seine griechischen und lateinischen Votlagen
(in Erasmus: Novum Testamentum, Basel *1519: cofaybavi, sabachthani). Auch Luther
folgt hier noch dem gingigen Vulgatatext, und hat daran an dieser Textstelle immer festge-
halten. — In Apk 8,7 ibernahm Erasmus 1510 ebenso den ganzen Satz «Und das dritte Teil
der Erde verbrant» («Eit tertia pars terrae combusta est) aus der Vulgata, obgleich hierfiir
in seinem griechischen Text jede Grundlage fehlte.



FErasmus’ Ubersetzung des Neuen Testaments: Ziel und Methode 215

griechischen Text cofaydavi steht.

Neben griechischen Handschriften des Neuen Testaments zog Erasmus
auf seiner Suche nach exegetischen Erkenntnissen, Ubersetzungsmoglichkei-
ten oder alten Sprachvarianten auch griechische und lateinische Kirchenviter
in Drucken und Handschriften heran.”

Ein zweites Ubersetzungsprinzip von Erasmus besteht darin, nicht jedes
Wort im Ausgangstext mit einem Wort im Zieltext zu Gbersetzen. Wenn man
die Spracheigentiimlichkeiten der Zielsprache respektiert (eine der ersten Be-
dingungen einer gelungenen Ubersetzung), so ist es Erasmus zufolge sogar
unméglich, jedes Wort im Ausgangstext mit einem eigenen Wort in der Uber-
setzung korrespondieren zu lassen.”™ Anstatt Wort fur Wort wiederzugeben,
muss der Ubersetzer die Bedeutung von Wendungen, Satzteilen und Sitzen
wiedergeben.” Man soll nicht die einzelnen linguistischen Einheiten des Aus-
gangstextes, wie Silben und Buchstaben, Gbersetzen wollen, sondern die Be-
deutung (sensus) von Satzteilen und Sitzen ubertragen.*’ Erasmus ist sich aller-
dings auch der Tatsache bewusst, dass bestimmte Subtilititen im Ausgangstext
beim Ubersetzen unvermeidlich verloren gehen."!

Das dritte Ubersetzungsprinzip lautet, dass die Ubersetzung immer nur eine
Wiedergabe des Ausgangstextes enthalten darf. Alternative Ubersetzungsmog-
lichkeiten kénnen in Anmerkungen genannt und dort dem Leser zur Auswahl

vorgelegt werden.*

37  Erasmus: Apologia (Anm. 11), 170, Z. 5-6: «ex sacrorum interpretum sententia ... repona.

38  Erasmus: Apologia (Anm. 11), 170, Z. 19-21: «Nec hic rursum protinus in ius trahant, si
minus verbum verbo respondeat, id quod ut maxime coneris, ne fieri quidem potest». Vgl.
ebd. 169, Z. 4-5: «Nam qui vertit in alienam linguam, a litteris et apicibus («Hakchen»)
longe lateque cogitur discedere».

39 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 170, Z. 26-27: «<me comperies sententias maiori fide reddi-
disse quam ille [vetus interpres, the translator of the Vulgate| reddiderit». Vgl. Erasmus,
Epistola Apologetica adversus Stunicam, in: H.J. de Jonge (Hg.): Opera Omnia Desiderii
Erasmi, ASD IX,8, 318, Leiden 2015, Z. 220-221: «Est hoc proprie transferre, verbum
verbo reddere?y.

40  Erasmus: Apologia (Anm. 11), 170, Z. 22: der Ubersetzer muss 6fters «a litteris ac syllabis
discederer. Vgl. ebd. 173, Z. 13-14, wo Erasmus stolz behauptet, dass in seiner Ubersetzung
«tot sensus praepostere, non solum ambigue, redditos suae restitutos integritati [sc. esse]».

41 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 169, Z. 7: bestimmte tiefere Bedeutungen, die dem Tetra-
grammaton und dem Name Jesu zugeschrieben werden, «pereunt in translatione».

42 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 170, Z. 32-35: «Nos primum unicam dumtaxat lectionem
proponimus, nec enim aliter poteramus. Ceterum in annotamentis varias referimus aut



216 Henk Jan de Jonge

Das vierte Ubersetzungsprinzip besteht darin, dass die Ubersetzung, die
man gewihlt hat, nie die endgiiltige, einzig richtige Ubersetzung ist, sondern
lediglich einen Vorschlag oder eine Anregung darstellt, die dem aufmerksamen
Lesert, der auch die annotationes studiert, weiter hilft.* Die Ubersetzung legt die
Bedeutung nicht endgtiltig fest.

Dem fiinften Prinzip zufolge soll der Ubersetzer textkritische und exegeti-
sche Informationen aus griechischen Handschriften und dem gedruckten Text
des Neuen Testaments, aus alten lateinischen Handschriften des Neuen Tes-
taments und aus Schriften der besten Kirchenviter sammeln. So sei er selbst
vorgegangen, sagt Erasmus.* Diese Vorgehensweise erscheint aus heutiger
Sicht allerdings fragwirdig. Selbstverstindlich ist das Studium patristischer
Kommentare nicht nur nitzlich, sondern auch erforderlich, denn man findet
hier exegetische Vorschlige und Ubersetzungen, die der neuen Ubersetzung
zu Gute kommen kdénnen. Aber aus der Tatsache, dass Erasmus nach seinem
Bekunden bei seiner Ubersetzung alte Handschriften der Vulgata und griechi-
sche Handschriften herangezogen hat, kann man schliessen, dass er zur Er-
stellung seiner lateinischen Version nicht seine eigene textkritische Rezension
des griechischen Textes erstellt hat, ebenso wenig wie eine eigene Rezension
seiner lateinischen Ubersetzung, Was er 1515/1516 in Druck gab, war wahr-
scheinlich die von Petri und Froben gedruckte Bibiia cum pleno apparatu, Basel,
1509, oder die von Froben gedruckte Vulgata, Basel, 1514* mit seinen eigenen
handschriftlichen Anderungen, und fiir das Griechische ein paar leicht korri-
gierte — um sie fiir die Setzer leserlich zu machen — griechische Handschriften
aus dem Mittelalter.*

indicantes, quid nobis optimum videatur, aut tuo reliquentes arbitrio, quid sequi malis».

43 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 171, Z. 12-15:«Proinde non ita tradimus hanc lectionem,
quasi certa indubitataque sint omnia, sed quod ex nostra emendatione accedentibus anno-
tamentis non mediocriter adiuvandus sit lector vigilans et attentus».

44 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 170, Z. 4-8: «ex Graecorum fontibus, ex sacrorum interpre-
tum sententia, ... Latinis codicibusy. Vgl. ebd. 171, Z. 15-172, 7. 25. Auf S. 172, Z. 15, ist
«legam» ein Setzfehler fiir «tegamy.

45  Siehe Anm. 36. Wahrscheinlich gab Erasmus den Setzern nicht cin annotiertes Exemplar
der ganzen Vulgata, sondern nur Teilen oder Seiten des Neuen Testaments, je nach dem
Text, die gesetzt werden musste.

46 Oftwird angenommen, dass Erasmus im Falle der Offenbarung eine neue Abschrift anfer-
tigen liess, um dem Setzer die Arbeit zu erleichtern. Siehe z.B. A.]. Brown: Opera Omnia
Desiderii Erasmi, ASD V14, Leiden 2013, 6. Aber diese Ansicht beruht auf einer auf A.



Erasmus’ Ubersetzung des Neuen Testaments: Ziel und Methode 217

Erasmus’ sechstes Ubersetzungsprinzip lautet, dass der Ubersetzer sehr
sorgfiltig interpunktieren muss.*” So kann sich die Bedeutung einer Schriftstel-
le zum Beispiel durch eine andere Setzung eines Kommas grundlegend andern.
Wenn man etwa Joh 1,1 so interpunktiert, dass das letzte Wort, «verbum» (oder
«sermow), zum folgenden Satz (Vers 2) gehort, erhilt der Text sogar die ketze-
rische, arianische Bedeutung «und Gott war. Dieses Wort war bei Gott», nicht
mehr «und das Wort war Gott. Es war im Anfang bei Gott.*

Dies sind die Prinzipien und Methoden, die Erasmus’ eigenen Aussagen aus
dem Jahre 1516 zufolge seiner Ubersetzung zu Grunde liegen. Liest man die
Ubersetzung selbst und Erasmus’ annotationes, so fallen noch weitere Strategien
auf, die er dabei angewendet hat. Er kritisiert zum Beispiel unnotige Variati-
onen in der Wortwahl der Vulgata: Kommt in einer Passage ein bestimmtes
griechisches Wort 6fter vor, so wird es im Lateinischen hidufig mit zwei ver-
schiedenen Wortern wiedergegeben. So steht in der Vulgata in Mk 15,10-11
fir «Hohepriester erst «ssummi sacerdotesy, und dann auf einmal «pontifices».
In Erasmus’ Augen ist dies ein unnétiges Prunken mit dem Wortschatz (copia
verborum), das den Leser nur verwirrt, nicht etwa, weil die UbersetZung falsch
wire, sondern weil es den Leser dazu bringt, sich zu fragen, worin der Bedeu-
tungsunterschied zwischen den beiden Wértern liegt: Eine Frage die vermie-
den werden sollte, da es im griechischen Original gar keinen Unterschied gibt.
Auch in Bezug auf die Ubersetzung von Joh 1,8 kritisiert er die Vulgata wegen
solcher tiberflissigen Variationen. Hier stellt er fest, dass das griechische Wort
fir Licht (pdg) zuerst mit «lumeny tibersetzt wurde (Vers 7) und gleich danach
mit «lux» (Vers 8). Diese unnétige Variation in der Wortwahl verstosst gegen
die Forderung nach simplicitas und claritas, die eine gute Ubersetzung erfillen

Bludau: Die beiden ersten Erasmus-Ausgaben des Neuen Testaments und ihre Gegner
(1902), Freiburg 1.Br. 2010, 16, zuriickgehenden Fehlinterpretation eines Satzes in Eras-
mus, Responsio ad annotationes Eduardi Lei, in: ASD IX 4, 278, 7. 29: «Ex eo [Minuskel
2814] contextus verba describenda curavimus [sc. typis|», «Aus diesem Manuskript haben
wir die Worter des [biblischen] Textes kopieren lassen», und zwar vom Setzer, direkt vom
Manuskript in den Satz. Diese Interpretation hat Ueli Dill (Basel) am 30. September 2016
in Basel miindlich und fragenderweis Martin Karrer (Wuppertal) vorgelegt: «Kann es sein,
dass die Handschrift gar nicht an einen Transskribenten gegeben wurde, sondern direkt in
der Druckerei gelesen und gesetzten. Karrer hat mir Dills Hypothese am 5. Oktober 2016
per Mail mitgeteilt. Alles spricht fiir ihre Richtigkeit.

47 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 172, 7. 26-27.

48  Erasmus folgt hier Augustin: De doctrina christiana, 111, 2, 3.



218 Henk Jan de Jonge

soll. In gewissem Sinne plidiert Erasmus damit fiir eine «konkordante Uber-
setzungy. Damit reagiert er auf den unnétigen Gebrauch von Synonymen in
der Vulgata.

Fine andere Tendenz in Erasmus’ Ubersetzung ist die Vermeidung von
nicht-lateinischen Wortern, Ausdriicken und syntaktischen Verbindungen. Die
elegantia des gepflegten Latein erfordert, dass Grizismen und Semitismen in ein
gutes, idiomatisch korrektes Latein umgesetzt werden. Eine Ausnahme macht
Erasmus allerdings bei jenen griechischen Wortern, die im Latein des Westens
vollstindig eingebiirgert sind, wie «ecclesia» und «prophetiax.

Normierend fir korrektes Latein waren fir Erasmus — sowohl im Hin-
blick aut Vokabular als auch auf Morphologie und Syntax — eine beschrinkte
Anzahl klassischer lateinischer Autoren (probati anctores) aus dem ersten Jahr-
hundert vor und nach Christus: Cicero, Caesar, Sallust, Livius und Quintilian.
Sueton gehorte dagegen nicht dazu.” Die Werke der eben genannten Autoren
bildeten ein ausreichend umfangreiches Corpus an Sprache, von dem her sich
bestimmt, was gebriuchliches, vorbildliches und verifizierbar korrektes Latein
sei, wie Worter und Ausdrucksformen genau verwendet werden sollen und
was sie genau bedeuten. Ein Wort oder eine Ausdrucksform, die an einer be-
stimmten Stelle in der Vulgata vorkommt, war nicht schon deshalb akzeptabel,
weil man sie auch bei lateinischen Kirchenvitern, Dichtern, pri- und postklas-
sischen Autoren oder anderswo in der Vulgata antrifft.

4. Erasmus’ Anderungen der Vulgata
Die wichtigsten Anderungen, die Erasmus im Vergleich zur Vulgata in seiner
Ubersetzung vorgenommen hat, konnen in sieben Kategorien unterteilt wer-
den.” Ich nenne sie hier in absteigender Reihenfolge ihres Vorkommens.
1. Anderungen in Wortwahl oder Grammatik im Interesse eines besseren
klassischen Latein. Zum Beispiel tibersetzt er in Mt 11,17 nicht lamentavimus,

sondern lamentati sumus (so in 1516) oder lugubria cecinimns (so in spateren

49 Erasmus: Epistola Apologetica adversus Stunicam, in: ASD IX)8, Leiden 2015, 314, 7.
162-163.

50  Siche fur eine ausfihrlichere Besprechung dieser Kategorien meinen Aufsatz «The Cha-
racter of Erasmus’ Translation of the New Testament as Reflected in his Translation of
Hebrews 9», Journal of Medieval and Renaissance Studies 14 (1984), 81-86. Sieche auch E.
Rummel: Erasmus as a Translator of the Classics, Toronto 1985, 89-102.



51

Erasmus’ Ubersetzung des Neuen Testaments: Ziel und Methode 219

Ausgaben), denn famentor («klagen») ist bei den guten Autoren ein Verbum
deponens und kann kein Perfekt im Aktiv haben.

Anderungen zur Verfeinerung der «elegantia» der Ubersetzung sind oft in
Ubereinstimmung mit dem Stilbuch Elegantiae des Lorenzo Valla vorge-
nommen.

Erganzungen oder Umstellungen von Wortern, um das Lateinische besser
an das Griechische anschliessen zu lassen.

Versuche, die Deutlichkeit (c/aritas) oder Aussagekraft der Ubersetzung zu
steigern. Ein Beispiel dafiir besteht in der Ubersetzung von Joh 1,1 ab der
zweiten Ausgabe 1519. Er wihlt dort «sermo» anstatt «werbunm in: «Am An-
fang war der sermon, weil «ermon besser als «erbunn den Akt des Sprechens
und des sich Ausserns wiedergibt.

Versuche, das Griechische besser zu interpretieren als die Vulgata dies getan
hatte, also exegetische Verbesserungen. Viele dieser Versuche waren jedoch
Verschlimmbesserungen. Erasmus war kein besserer Kenner des hellenisti-
schen Griechisch und kein besserer Interpret als es Hieronymus und die an-
deren Ubersetzer der Vulgata in der Antike gewesen waren. Doch in man-
chen Fillen ist Erasmus’ Ubersetzung tatsachlich eine Verbesserung, wie
etwa in der Ubersetzung von Lk 3,13 mit exigatis anstatt mit faciatis (fiir das
Griechische mpdooete, von npaocoety, das an dieser Textstelle «einforderny,
«erpressen», bedeutet), oder auch bei I Petr 4,8, wo der griechische Text
die Leser zu znniger Liebe auffordert (dryémn éktevng), die Vulgata unkorrekt
«bestindige Liebe» (charitas continua) ibersetzt und Erasmus dies richtig in
«heftige, intensive Liebe» korrigiert (charitas vehemens). Das griechische Ad-
jektiv betrifft die Intensitit der Liebe, nicht die Dauer.”'

Eingriffe, um textkritische Korruption in der Vulgata zu korrigieren.
Anderungen, die sich daraus ergeben, dass Erasmus einer anderen griechi-
schen Lesart folgt als jener, die der Vulgata zu Grunde liegt. Auch in diesen
Fillen ist die von Erasmus gewihlte Lesart oft schlechter als die der Vul-

Das Hesych von Alexandrien zugeschriebene Lexikon (M. Schmidt (Hg.): Hesychii Alex-
andrini Lexicon, Bd 1, Jena 21867, 497) erklirt £KTevéC mit Ol0TETAPEVOV und EKTEVAG mit
npobdpeg, Swuretapévoc. Brasmus nahm die Anderung schon 1516 vor und behielt sie in
seinen spiteren Ausgaben bei. Er erliutert seine Anderung in den Annotationes z. St. und
in der Ratio seu Methodus, Holborn: Desiderius Erasmus Roterodamus (Anm. 11), 249, 7.
8-9.



220 Henk Jan de Jonge

gata. Denn die von Erasmus konsultierten byzantinischen Handschriften
sind, wie bereits oben erwihnt, viel jiingeren Datums und von wesentlich
schlechterer Qualitit als der griechische Text, auf dem die Ubersetzung
der Vulgata basierte. Der griechische Text, den Erasmus iibersetzt, ist fast
tausend Jahre jiinger als der Text der Vulgata. So sind auch die in der Uber-
setzung von Mt 5,11 von Erasmus gebotenen Lesarten omne malum verbum
und ndv movnpov piipa jinger und schlechter als die Lesart der Vulgata, omne
malumi, die ein altes mav movnpoév wiedergibt.

5. Erasmus’ allgemeinere Zielsetzung
In seinem Widmungsbrief an Papst Leo X. betont Erasmus, dass er mit sei-
ner Ubersetzung des Neuen Testaments die Quellen der christlichen Religion
neu zu erschliessen beabsichtigt, um dadurch zur Erneuerung der Christen-
heit beizutragen.” 1527 erklirte Erasmus, dass eine tberarbeitete Ubersetzung
des Neuen Testaments mit threm Charme (#/ecebra, «Anzichungskraft, «Reiz»)
Menschen anziehen und verfiihren konnte. «Mir scheint es im Interesse der
Verbreitung des Evangeliums Christi zu sein, dass es nach Méglichkeit in feh-
lerfreier und klarer Sprache weitergegeben wird» (Mzhi videtur ad propagandum:
Christi evangelinm pertinere, ut casto puroque sermone tradatur, quatenus licet.)>* Erasmus
verband also mit seiner lateinischen Ubersetzung des Neuen Testaments in ge-
wissem Sinne missionarische Absichten: Sie sollte Menschen fir die philosophia
Christi gewinnen. In welchem Mass dieses Motiv Erasmus bei seiner Arbeit
am Novum Instrumentun und dessen spateren Ausgaben geleitet hat, ldsst sich
schwer sagen. Wenn man sich aber vergegenwirtigt, wie stark er sich bemtiht
hat, Kirche und Gesellschaft zu reformieren, Glaube und Theologie zu erneu-

52 Erasmus: Epistola 384, in: P.S. Allen (Hg.): Opus Epistolarum Desiderii Erasmi Rotero-
dami, 2, Oxford 1910, 185, Z. 42-53: «Etenim cum illud haberem perspectissimum, prae-
cipuam spem planeque sacram, ut aiunt, ancoram restituendae sarciendaeque Christianae
religionis in hoc esse sitam, si quotquot ubique terrarum Christianam philosophiam profi-
tentur, in primis autoris sui decreta ex Evangelicis Apostolicisque literis imbibant, in qui-
bus verbum illud coeleste, quondam e corde Patris ad nos profectum, adhuc nobis vivit,
adhuc spirat, adhuc agit et loquitur, sic ut mea quidem sententia nusquam alias efficacius
aut praesentius; ad haec, cum viderem salutarem illam doctrinam longe purius ac vividius
ex ipsis peti venis, ex ipsis hauriri fontibus, quam ex lacunis aut rivulis, Novum (ut vocant)
Testamentum universum ad Graecae originis fidem recognovimusy.

53  Erasmus: Contra morosos (Anm. 8), LB VI, fol. ** 3 vo.

54  Erasmus: Contra morosos (Anm. 8), LB VI, fol. ** 4 ro.



Erasmus’ Ubersetzung des Neuen Testaments: Ziel und Methode 221

ern, Immoralitit und Dummbheit zu bekdmpfen, so ist es nicht unwahrschein-
lich, dass auch das Novum Instrumentun im Dienste seines Engagements fir
die philosophia Christi stand. Es ist nicht schwer, den Zusammenhang zwischen
dem Eunchiridion (1503), der Moria (1511) und dem Novum: Instrumentum (1516)
zu erkennen. Gewiss werden bei seinem Anliegen, das Neue Testament in ei-
ner neuen lateinischen Ubersetzung herauszugeben, auch andere Motive eine
Rolle gespielt haben. Dass das Novum Instrumentum aber auch Teil von Eras-
mus’ Programm fiir die evangelisatorische Erneuerung Europas und damit fir
die Verbesserung der geistigen, moralischen und humanitiren Qualititen der
westlichen Gesellschaft war, ist meiner Meinung nach mehr als wahrscheinlich.

Abstract
In den von Erasmus von Rotterdam besorgten Ausgaben des Neuen Testaments
(1516, °1535) ging es ihm vor allem um eine neue lateinische Ubersetzung, Der grie-
chische Text hingegen, obwohl hier zum ersten Mal ver6ffentlicht, stellte lediglich
unterstutzendes Material dar. Der Grund, warum Erasmus das Neue Testament in
einer neuen lateinischen Ubersetzung herausbrachte, lag darin, dass er die Schriften der
Evangelisten und Apostel in besserem Latein als dem der tausend Jahre alten Vulgata
verbreiten wollte. In der sich erneuernden Kultur sollte die Bibel in zeitgendssischem,
humanistischem, also klassischem Latein erscheinen, um Christi Weisheit wurdiger
zum Ausdruck zu bringen. Erasmus wollte damit auch zu einer Reform von Kirche

und Gesellschaft beitragen.

Henk Jan de Jonge, 1.eiden



	Erasmus' Übersetzung des Neuen Testaments : Ziel und Methode

