
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 73 (2017)

Heft: 3

Artikel: Erasmus' Übersetzung des Neuen Testaments : Ziel und Methode

Autor: Jonge, Henk Jan de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877620

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877620
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erasmus' Übersetzung des Neuen Testaments:

Ziel und Methode

1. Historischer Hintergrund

Ab dem vierzehnten Jahrhundert sahen es die Humanisten als eine ihrer
Aufgaben an, literarische Werke aus der griechischen Antike ins Lateinische zu

übertragen.' Neben der Suche nach und dem Sammeln von Handschriften
sowie der Herausgabe und der Kommentierung von Texten aus der Antike

beschäftigten sie sich auch mit dem Ubersetzen griechischer Werke ins
Lateinische. Damit begonnen hatte Leonardo Bruni von Arezzo (um 1370-1444),
der Texte von Homer, Aristophanes, Xenophon und Plutarch ins Lateinische

übertrug.2 Von seiner Hand stammt auch die erste humanistische Übersetzung

eines Textes von Aristoteles ins Lateinische (1423). Ambrogio Traver-
sari (1386-1439) übertrug u.a. Pseudo-Dionysius und Diogenes Laertius. Um
1450 erteilte Papst Nikolaus V. den Auftrag zur Übersetzung von Thucydides,

Herodot, Piaton, Aristoteles und anderen Autoren.3 Angelo Poliziano (1454-

1494) übertrug Homer, Herodian und Teile von Epictet und Plutarch. Ficinos
berühmte Piatonübersetzung erschien 1484 im Druck. In diese humanistische

Tradition reihte sich auch Erasmus ein mit lateinischen Übersetzungen von
Euripides, Lukian und Plutarch, die 1506 bzw. 1512 und 1514 veröffentlicht
wurden. Um dieselbe Zeit hatte Erasmus mit seiner Übersetzung des Neuen
Testaments begonnen. Der Impuls zu all diesen Übersetzungsarbeiten war die

Tatsache, dass in gebildeten und gelehrten Kreisen Latein gesprochen wurde,
während nur Wenige im 15. und 16. Jahrhundert Griechisch beherrschten.

Folglich waren Übersetzungen für die Meisten der einzige Zugang zur
griechischen Literatur.

1 Dieser Beitrag enthält den Text des vom Verfasser am 15. September 2016 im Münster in
Basel gehaltenen Vortrags. Der Text wurde nur leicht bearbeitet und mit Anmerkungen
ausgestattet. In den Anmerkungen zu diesem Artikel bezeichnet die Abkürzung ASD die

Opera Omnia Desiderii Erasmi, Amsterdam 1969-2008, Leiden 2009-. LB bezeichnet Joh.
Clericus (Hg): Desiderii Erasmi Roterodami Opera Omnia, Leiden 1703-1706.

2 R. Pfeiffer: History of Classical Scholarship 1300-1850, Oxford 1976, 27-29; P. Botley:
Latin Translation in the Renaissance. The Theory and Practice of Leonardo Bruni, Gian-

nozzo Manetti and Erasmus, Cambridge 2004.

3 L.D. Reynolds / N.G. Wilson: Scribes and Scholars, Oxford 42013, 149.

ThZ 3/73 (2017) S. 207-221



208 Henk Jan de Jonge

Erasmus begann mit der Arbeit an seiner Übersetzung des Neuen
Testaments 1511, spätestens jedoch 1512, während seines dritten Aufenthalts
in England und seiner Lehrtätigkeit für Griechisch in Cambridge.4 Dass der

Gedanke, eine neue Übersetzung des Neuen Testaments anzufertigen, in der

frühmodernen Zeit erst relativ spät aufkam, liegt wahrscheinlich daran, dass

das Neue Testament in lateinischer Sprache schon seit dem Altertum allgemein

verfügbar war und zwar in der Vulgata aus dem vierten Jahrhundert.
Diese Übersetzung war zwar in einem spätantiken, nicht-klassischen Latein

abgefasst, aber sie war dennoch gut verständlich. Sie wurde in Kommentaren
und Predigten kontinuierlich interpretiert, wenn auch natürlich nicht immer
im Sinne der neutestamentlichen Autoren. Aber der Inhalt des Neuen Testaments

war vielen bekannt. Dadurch war nach dem — wie es der niederländische

Historiker Jan Romein nannte — «Gesetz des bremsenden Vorsprungs»
das Bedürfnis nach einer neuen Übersetzung erst relativ spät entstanden.

Zwar hatte Giannozzo Manetti, der in Rom in päpstlichen Diensten tätig

war, in den Jahren 1453-1455, sechzig Jahre vor Erasmus, eine neue

Übersetzung des Neuen Testaments im humanistischen Stil vorgelegt, aber diese

war kaum verbreitet und wurde nicht veröffentlicht.5 Erasmus kannte diese

Übersetzung nicht. 1512 hatte Lefèvre d'Etaples in Paris bereits eine neue

Übersetzung aller Paulus-Briefe veröffentlicht. Es war unter anderem diese

Publikation, die Erasmus dazu anregte, eine Übersetzung des gesamten
Neuen Testaments herauszubringen. Erasmus hat bei seiner Übersetzung
sicher auch Lefèvre benutzt.6 Inspirierend wirkten auch die Annotationen zum
Neuen Testament von Lorenzo Valla, der um 1450 nachgewiesen hatte, dass

das Griechische des Neuen Testaments in der Vulgata an manchen Stellen

«unzulänglich» wiedergegeben war, «parum commode reddita»,7 und dass der

4 HJ. de Jonge: Wann ist Erasmus' Übersetzung des Neuen Testaments entstanden?, in: J.

Sperna Weiland / W.T.M Frijhoff (Hg.): Erasmus of Rotterdam. The Man and the Scholar,
Leiden 1988, 143-157.

5 A. den Haan: Gianozzo Manetti's New Testament: New Evidence on Sources, Translati¬

on Process and the Use of Valla's Annotations, Renaissance Studies 28 (2014), 731-747;
dies.: Giannozzo Manetti's New Testament: Translation Theory and Practice in Fifteenth-

Century Italy, Leiden 2016.
6 A.J. Brown: Introduction, in: Opera Omnia Desiderii Erasmi ASD) VI,3, Amsterdam

2004, 12-16.

7 Erasmus: Widmungsbrief vorn in seiner editio princeps von Laurentii Vallensis Adnota-
tiones, Paris 1505, Epistola 182, in: P.S. Allen (Hg.): Opus Epistolarum Desiderii Erasmi



Erasmus' Übersetzung des Neuen Testaments: Ziel und Methode 209

Inhalt in klassischem Latein besser, das heisst genauer, angemessener
ausgedrückt werden könne.

2. Erasmus' Zielsetzung und Zielgruppe

Erasmus wollte, dass die Sprache des Neuen Testaments echtes Latein sein sollte,

zwar einfaches, aber korrektes Latein.8 Die Apostel hatten ihm zufolge zwar
die damals allgemein verbreitete, unkultivierte griechische Umgangssprache

gesprochen und vielleicht war es in der frühen Kirche sogar von Vorteil gewesen,

dass die Schriften der Evangelisten und Apostel in einer weniger gepflegten

Sprache geschrieben worden waren, aber jetzt, so Erasmus, «ist in allem ein

gewisser Glanz über die Kirche gekommen».9 Deshalb sei es nun besser, die

Bibel in eine Sprache zu übersetzen, die hochgebildeten Menschen vertraut ist,
also in ein gepflegtes Latein, in ein Latein von einer gewissen Eleganz. Und

«elegant» will heissen: in einem Stil, in dem immer genau das richtige Wort an

der richtigen Stelle steht. Erasmus war also der Auffassung, dass die neue Zeit
der Renaissance und des Humanismus eine neue Bibelübersetzung brauche.

Die Sprache der Bibel sollte sich an die neue Kultur anpassen. Ein zusätzlicher

Vorteil einer eleganten Sprache sei ihre Eindeutigkeit (da ja immer das richtige
Wort an der richtigen Stelle stehe), wodurch sie leicht verständlich sei, während

falscher, unordentlicher Sprachgebrauch zahllose variable, unkontrollierte
Formen annehmen und der Inhalt dadurch unklar und mehrdeutig werden und zu
Missverständnissen führen könne.10

Als Erasmus' neue Übersetzung 1516 erschien, legte er in einem

Begleitschreiben, der Apologiau, zugleich ausführlich Ziel und Methode seines Werkes

dar.

Zur Erhellung seiner Zielsetzung erklärt er gleich zu Beginn, dass er mit
diesem Werk eine bestimmte Zielgruppe vor Augen habe. An erster und wich-

Roterodami, 1, Oxford 1906, 410, Z. 123.

8 Erasmus: Capita argumentorum contra morosos, in: J. Clericus (Hg.): Desiderii Erasmi
Roterodami Opera Omnia LB) VI, Leiden 1705, fol. **3 vo: «ut totus Novi Testamenti

sermo simplex quidem, sed tarnen Latinus esset».

9 Erasmus: Contra morosos (Anm. 8), fol. ** 4 ro: »in omnibus splendor accessit Ecclesiae».

10 Erasmus, ebd.: «certe hoc boni habet sermonis elegantia, quod simplex sit et naturalis,

quum inemendate loquendi sexcentae sint species».
11 Erasmus: Apologia, in: H. und A. Holborn (Hg.): Desiderius Erasmus Roterodamus. Aus¬

gewählte Werke, München 1933, 163-173.



210 Henk Jan de Jonge

tigster Stelle seien es Theologen und darunter besonders jene Theologen, die

weder die Zeit noch die Gelegenheit dazu hatten, Griechisch und Hebräisch zu
lernen.12 Um deren Bibelstudium zu unterstützen, habe er die Mühe einer neuen

Ubersetzung auf sich genommen.
Diese Zielsetzung lässt interessante Schlussfolgerungen zu. Zum Ersten:

Das Novum Instrumentum (wie der Titel der Ausgabe von 1516 lautet) soll keine

Übersetzung für alle, die Latein lesen können, sein, sondern in erster Linie für
diejenigen, die sich beruflich mit der Bibel beschäftigen, die also von Amts

wegen an Universitäten, in Schulen und in der Kirche die Bibel lesen und
interpretieren müssen, unter ihnen auch Priester und andere Geistliche, die Predigten

vorbereiten und die dabei eine gute Übersetzung der Bibel benötigen. Das

Novum Instrumentum ist also keine Bibel für den allgemeinen Gebrauch, sondern

eine Art Studienbibel. Deshalb kann Erasmus auch wiederholt erklären, seine

Übersetzung wolle nicht die Vulgata ersetzen oder verdrängen, sondern sie sei

dazu bestimmt, die Vulgata besser verstehen zu können. Ich zitiere:

«Diejenigen, die mit der Vulgata zufrieden sind, können ihre Ubersetzung behalten;
ich verurteile die Vulgata nicht und ich ändere sie auch nicht. Im Grunde wird die Vulgata

durch meine Überarbeitung nicht beeinträchtigt, sondern nur deutlicher, reiner
und korrekter. Lasst die Vulgata ruhig an Universitäten und in Schulen gelesen werden,

lasst sie in Kirchen gesungen und in Predigten zitiert werden. Niemand verbietet
dies. Ich meinerseits wage zu versprechen, dass jeder, der zu Hause, privat, meine

Übersetzung liest, seine Vulgata besser verstehen wird».11

Und Erasmus fährt fort: «Es ist eine Sache, den offiziellen, öffentlich verwendeten

Text [d.h. die Vulgata] zu ändern; aber es ist eine andere, Fehler im öffentlich

verwendeten Text zu bereinigen oder diesen mittels eines Textes, der einen

privaten Status hat, zu erhellen.».14 Was Erasmus tun will, ist Letzteres, d.h., die

Vulgata erhellen.

Dass Erasmus betont, seine Übersetzung sei kein Ersatz für die Vulgata,
sondern sollte zusätzlich benutzt werden, erscheint als eine apologetische
Strategie, um seine Übersetzung nicht als eine Bedrohung für die Vulgata erscheinen

zu lassen. Meiner Ansicht nach meint Erasmus jedoch wirklich, was er hier

12 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 164, Z. 17-23.

13 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 168, Z. 1-7.

14 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 168, Z. 34-36.



Erasmus' Übersetzung des Neuen Testaments: Ziel und Methode 211

sagt. Es ist schwer vorstellbar, dass Erasmus glaubte, seine Übersetzung könnte
die offizielle Bibelübersetzung der Kirche werden. So eingebildet und naiv war
Erasmus nicht.

Die zweite Schlussfolgerung, die man aus seiner Bestimmung der Zielgruppe

ziehen kann, besteht darin, dass er sich an Leser wendet, die kein
Griechisch können.15 Ihnen soll seine neue Übersetzung die Kenntnisse verschaffen,

die diejenigen, die Griechisch verstehen, selbst aus dem griechischen Text

gewinnen können. Daran zeigt sich erneut, dass sein Hauptinteresse am Novum

Instrumenturn nicht dem griechischen Text galt, sondern der lateinischen

Übersetzung.16 Erasmus hält zwar die Theologen dazu an, Griechisch (und

Hebräisch) zu lernen,17 um in Zukunft seine Übersetzung mit dem Griechischen

vergleichen und dadurch feststellen zu können, ob er die Änderungen
im Lateinischen mit Recht vorgenommen hat.18 Aber diejenigen, die dazu keine

Gelegenheit haben, sollten davon überzeugt sein, dass er diese Arbeit nur aus

dem einfachen und frommen Wunsch heraus auf sich genommen habe, denen

zu helfen, die kein Griechisch beherrschen.19 Erasmus wendet sich demnach an

die Leser des Lateinischen.

Ziel seiner Übersetzung ist zudem, «wiederherzustellen» (restitttere), was

durch die Zeit und durch Fehler von Kopisten am lateinischen Text verdorben
worden ist.20 Daher gibt er in Anmerkungen an, was in der Vulgata ungenau
oder undeutlich übersetzt worden ist.21 Auch daran zeigt sich wieder, dass Erasmus

seine Übersetzung nicht als Ersatz für die Vulgata sieht, sondern als Subs-

15 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 164, Z. 19-21: «quibus aut non vacavit aut non contigit eas

discere litteras, sine quibus divina scriptura non potest ad plenum intelligi aut officiose
tractari». «Officiose» heisst hier «verantwortungsvoll».

16 Siehe z.B. H.J. de Jonge: Novum Testamentum a nobis versum. The Essence of Erasmus' Editi¬

on of the New Testament», JThS NS 35 (1984) 394-413.
17 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 165, Z 6-8: «Primum igitur etiam atque etiam adhortor

omnes theologos, ut quibus per aetatem aut occupationes vacat, Graecas degustent litteras

et item Hebraeas si liceat».

18 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 165, Z. 10-11: «Deinde nostra si volent confèrent et expé¬
diant».

19 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 165, Z. 16-17: «credant me simplici pioque iuvandi studio

quicquid hoc laboris est suscepisse».

20 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 165, Z. 31-32: «Tantum restituimus, quae temporum ac

librariorum vitio fuerant depravata».
21 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 165, Z. 31: «..., obiter indicatis et his, quae vel ambiguë vel

parum attente reddidit interpres».



212 Henk Jan de Jonge

titut für die ursprüngliche Übersetzung des Hieronymus. Die Übersetzung von
Hieronymus ist Erasmus zufolge verloren gegangen oder bis zur Unkenntlichkeit

verdorben worden. Erasmus behauptet dies, weil der Text der Bibelzitate
bei Hieronymus nicht mit dem Text in der Vulgata übereinstimme. Demnach
sei die Übersetzung von Hieronymus verloren gegangen. Nach heutigen
Erkenntnissen beruht diese Argumentation aber auf einer Fehlinterpretation. Da
die Übersetzung von Hieronymus nach Erasmus' Meinung nicht in der Vulgata
erhalten geblieben sei, werde er diese wiederherstellen.

Der Zweck dieser neuen Übersetzung besteht nach Erasmus auch darin,
«den Text nicht eleganter, sondern vielmehr deutlicher und treuer zu machen».22

Seine Revision soll den lateinischen Text «deutlicher, reiner und korrekter»
machen.23 Erasmus nennt seine Übersetzung eine «castigatio»,24 das heisst eine

«Bereinigung», nämlich der Vulgata, oder auch eine «recognitio», das heisst eine

Revision oder eine überarbeitete Ausgabe,25 oder eine «emendatio», eine

verbesserte Ausgabe26 der Vulgata. Erasmus' Übersetzung des Neuen Testaments

begann als leichte Überarbeitung der Vulgata. In jeder neuen Ausgabe kamen

zwar weitere Änderungen hinzu, aber auch das Endergebnis aus dem Jahr 1535

ist immer noch eine überarbeitete Vulgata. In dieser letzten Ausgabe der

Erasmus-Übersetzung stehen noch sechzig Prozent der Wörter aus der Vulgata an

ihrer ursprünglichen Stelle. So hat Erasmus zum Beispiel die Seligsprechungen
in Mt 5,6-8 völlig unverändert gelassen.

Erasmus beabsichtigte nicht nur, korrupte Textstellen in der lateinischen

Überlieferung anhand griechischer Handschriften zu korrigieren,27 sondern

auch, falsch übersetzte Passagen in der Vulgata zu verbessern.28 Darüber hinaus

war es ihm ein Anliegen, den Grundtext «treuer, deutlicher und ansprechender»

wiederzugeben.29 Dazu war es erforderlich, zweideutige Formulierungen

22 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 167, Z. 30-31: «Nos locos aliquot innovavimus, non tarn ut
elegantius redderemus, quam ut dilucidius ac fidelius».

23 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 168, Z. 3-4: «redditur illustrior, purior, emendatior».
24 Z.b. Erasmus: Apologia (Anm. 11), 168, Z. 3.

25 Z.b. Erasmus: Apologia (Anm. 11), 166, Z. 4.

26 Z.b. Erasmus: Apologia (Anm. 11), 171, Z. 13.

27 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 169, Z. 32: «quod depravatum est restituere»; 170, Z. 6-7:

«reponat, quod vel a scribis erat vitiatum».
28 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 170, Z. 6-7: «reponat, quod ab interprète parum apte

redditum».
29 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 170, Z. 18-19: «Expende, num fidelius, num apertius, num



Erasmus' Übersetzung des Neuen Testaments: Ziel und Methode 213

zu ersetzen.30 Im Blick auf den Stil strebte Erasmus schliesslich nicht nach

Eloquenz (eloquentia), doch sollte kindische Unbeholfenheit (infantia) vermieden

werden.31 Sein Ziel war eine reine, gebildete, geschmackvolle und elegante
Ausdrucksweise (mundities) und eine mittlere Stilebene (dicendi mediocritas).32

3. Erasmus' Prinzipien und Methode der Übersetzung

Zu seiner Ubersetzungsmethode äussert sich Erasmus schon 1516. Der
griechische Text ist ihm die Norm für eine korrekte Interpretation und Übersetzung.33

Das gilt auch dann, wenn die Lesart der Vulgata ihm älter und
authentischer vorkommt als die der griechischen Handschriften, die Erasmus zur
Verfügung standen.14 Auch in diesem Fall hält er sich an die schlechtere grie-

significantius expresserim quam vetus interpres».
30 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 173, Z. 13-14: «tot sensus ambiguë redditos suae restitu¬

tes integritati»,
31 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 173, Z. 31-32 : «Odit [sc. Deus] superbam eloquentiam,

fateor, at multo magis superciliosam et arrogantem infantiam».
32 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 173, Z. 28-34: «Nos in hoc opere ut non affectavimus

eloquentiam, ita munditiem non respuimus. [FJerant ipsi vicissim nostram qualem-

cumque dicendi mediocritatem». Hier spielt Erasmus vermutlich auf die in der antiken
Rhetorik geläufige Unterscheidung von drei Stilniveaus an: der niedrige oder einfache Stil,
der Mittelstil und der hohe, gehobener oder sublime Stil. Quintilian, Institutio oratoria,

XII, 10, 58-80, z.B., unterscheidet drei «genera dicendi»: einfach, erhaben und dazwischen
das genus medium. Später unterschied Erasmus fünf Stilebenen oder «orationis characte-

res»: «iucundus», «grandis», «actis», «mediocris» und «humilis»; siehe Erasmus: Ecclesiastes

(1535), in: ASD V,5, Amsterdam 1994, 163-164.

33 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 170, Z. 17-18: «nostra conferto cum Graecis, quod quo
promptius esset, ilia e regione adiecimus».

34 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 170, Z. 35-171, Z. 3: «Sunt, in quibus nostra vulgata magis

probatur editio aut Ambrosiana lectio quam Graeci codices. Et tarnen consentientibus
omnibus Graecis exemplaribus quoniam illa mutare non licuit, Latina accommodavimus, ne

non responderent, cum in hoc ipsum adderentur». Die letzten fünf Wörter meinen: weil das

Griechische genau hier der lateinischen Übersetzung beigefügt wurde. Vgl. ebd. 170, Z. 4-8,

wo Erasmus sagt, dass er den lateinischen Text der Evangelien revidiert hat «ex Graecorum

fontibus,... cum Graece scripserint apostoli». Über die von Erasmus benutzten griechischen
Handschriften, siehe J.K. Elliott: «Novum Testamentum editum esn>: The Five-Hundreth

Anniversary of Erasmus' New Testament, The Bible Translator 67 (2016), 9-28; A.J. Brown:
The Manuscript Sources and Textual Character of Erasmus' 1516 Greek New Testament,
in: M. Wallraff / S. Seidel Menchi / IC von Greyerz (Hg.): Basel 1516: Erasmus' Edition
of the New Testament, Tübingen 2016, 125-144; P. Andrist: Der griechische Text: «Basler»

Handschriften als Vorlagen, in: U. Dill / P. Schierl (Hg.): Das bessere Bild Christi. Das Neue
Testament in der Ausgabe des Erasmus von Rotterdam, Basel 2016, 99-101.



214 Henk Jan de Jonge

chische Lesart35, die er aus spätmittelalterlichen byzantinischen Handschriften

gewinnt. Diese Lesarten übersetzte er ins Lateinische und fügte sie in einen

lateinischen Text der Vulgata ein, der viele Lesarten aus einer sehr frühen, noch
relativ wenig verdorbenen Tradition enthielt. So folgte Erasmus oft zweitrangigen

byzantinischen Lesarten auf Kosten guter, alter Lesarten in der Vulgata,

was dann zu textkritischen Verschlimmbesserungen führte. Ein bekanntes

Beispiel ist Mt 6,13, wo er den längeren Schluss des Vaterunsers, die Doxologie, in
seine lateinische Ubersetzung aufnahm, statt des besseren kurzen Schlusses der

Vulgata. So durchsetzte er den zuverlässigen alten Text des Neuen Testaments

(die Vulgata) mit zahlreichen späten, byzantinischen, ins Lateinische übersetzten

Textvarianten. Seine Übersetzung ist demzufolge, von einem modernen
textkritischen Standpunkt aus betrachtet, ein dubioses mixtum compositum. Aus

heutiger Sicht verdient die Vulgata textkritisch den Vorzug vor der Übersetzung

des Erasmus.

Zudem behielt Erasmus, der ja nie eine eigene neue Übersetzung direkt

aus dem Griechischen anfertigte, sondern immer nur den Text der Vulgata
an Hand des Griechischen überarbeitet hat, auch zahllose Lesarten aus der

Vulgata in seiner Übersetzung bei, wo das Griechische eine andere Übersetzung

erfordert hätte. So behielt er 1516 in der Übersetzung von Mt 27,19, dem

letzten Kreuzeswort, «azabthani» aus der Vulgata-Ausgabe bei,36 wo in seinem

35 Siehe z.B. Erasmus: Epistola 1010, in: P.S. und H.M. Allen (Hg.): Opus Epistolarum Eras-

mi Roterodami, 4, Oxford 1922, 58, Z. 7-9: «Nos quod in emendatis Graecorum codicibus

repperimus, sie vertimus ut aüquoties nostra Graecis praeferamus», das heisst: «Wir haben
das übersetzt, was wir in den griechischen Handschriften fanden, obwohl wir öfters die

Lesart unserer Vulgata dem griechischen Text vorziehen».
36 Vermudich entweder die von Joh. Petri und Joh. Froben gedruckte Biblia cum pleno

apparatu summariorum, concordantiarum [etc.], Basel 1509, oder die von Froben mit
demselben Titel gedruckte Bibel, Basel, 1514. Diese beiden Ausgaben haben in Mt 27,46
«azabthani». Ein Exemplar der einen oder der anderen dieser Ausgaben war im Besitz des

Erasmus; siehe Fr. Husner: Die Bibliothek des Erasmus, in: Die Historische und Antiquarische

Gesellschaft zu Basel, Gedenkschrift zum 400. Todestage des Erasmus von Rotterdam,

Basel 1936, 228-258, Nr. 220. Auch Luthers Septembertestament von 1522 hat in Mt
27,46 «asabthani», nicht «sabachthani», gegen seine griechischen und lateinischen Vorlagen
(in Erasmus: Novum Testamentum, Basel 21519: aaßaxOavl, sabachthani). Auch Luther
folgt hier noch dem gängigen Vulgatatext, und hat daran an dieser Textstelle immer festgehalten.

- In Apk 8,7 übernahm Erasmus 1516 ebenso den ganzen Satz «Und das dritte Teil
der Erde verbrant» («Et tertia pars terrae combusta est») aus der Vulgata, obgleich hierfür
in seinem griechischen Text jede Grundlage fehlte.



Erasmus' Übersetzung des Neuen Testaments: Ziel und Methode 215

griechischen Text caßa/Bavi steht.

Neben griechischen Handschriften des Neuen Testaments zog Erasmus

auf seiner Suche nach exegetischen Erkenntnissen, Übersetzungsmöglichkeiten

oder alten Sprachvarianten auch griechische und lateinische Kirchenväter

in Drucken und Handschriften heran.37

Ein zweites Übersetzungsprinzip von Erasmus besteht darin, nicht jedes

Wort im Ausgangstext mit einem Wort im Zieltext zu übersetzen. Wenn man
die Spracheigentümlichkeiten der Zielsprache respektiert (eine der ersten

Bedingungen einer gelungenen Übersetzung), so ist es Erasmus zufolge sogar

unmöglich, jedes Wort im Ausgangstext mit einem eigenen Wort in der

Übersetzung korrespondieren zu lassen.3" Anstatt Wort für Wort wiederzugeben,

muss der Übersetzer die Bedeutung von Wendungen, Satzteilen und Sätzen

wiedergeben.39 Man soll nicht die einzelnen linguistischen Einheiten des

Ausgangstextes, wie Silben und Buchstaben, übersetzen wollen, sondern die

Bedeutung [sensus) von Satzteilen und Sätzen übertragen.40 Erasmus ist sich

allerdings auch der Tatsache bewusst, dass bestimmte Subtilitäten im Ausgangstext
beim Übersetzen unvermeidlich verloren gehen.41

Das dritte Übersetzungsprinzip lautet, dass die Übersetzung immer nur eine

Wiedergabe des Ausgangstextes enthalten darf. Alternative Übersetzungsmöglichkeiten

können in Anmerkungen genannt und dort dem Leser zur Auswahl

vorgelegt werden.42

37 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 170, Z. 5-6: «ex sacrorum interpretum sententia reponat».
38 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 170, Z. 19-21: «Nec hic rursum protinus in ius trahant, si

minus verbum verbo respondeat, id quod ut maxime coneris, ne fieri quidem potest». Vgl.
ebd. 169, Z. 4-5: «Nam qui vertit in alienam linguam, a litteris et apicibus («Häkchen»)

longe lateque cogitur discedere».

39 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 170, Z. 26-27: «me comperies sententias maiori fide reddi-
disse quam ille [vêtus interpres, the translator of the Vulgate] reddiderit». Vgl. Erasmus,

Epistola Apologetica adversus Stunicam, in: H.J. de Jonge (Hg.): Opera Omnia Desiderii
Erasmi, ASD IX,8, 318, Leiden 2015, Z. 220-221: «Est hoc proprie transferre, verbum
verbo reddere?».

40 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 170, Z. 22: der Übersetzer muss öfters «a litteris ac syllabis
discedere». Vgl. ebd. 173, Z. 13-14, wo Erasmus stolz behauptet, dass in seiner Übersetzung
«tot sensus praepostere, non solum ambiguë, redditos suae resdtutos integritati [sc. esse]».

41 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 169, Z. 7: bestimmte tiefere Bedeutungen, die dem Tetra-

grammaton und dem Name Jesu zugeschrieben werden, «pereunt in translatione».
42 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 170, Z. 32-35: «Nos primum unicam dumtaxat lectionem

proponimus, nec enim aliter poteramus. Ceterum in annotamentis varias referimus aut



216 Henk Jan de Jonge

Das vierte Übersetzungsprinzip besteht darin, dass die Übersetzung, die

man gewählt hat, nie die endgültige, einzig richtige Übersetzung ist, sondern

lediglich einen Vorschlag oder eine Anregung darstellt, die dem aufmerksamen

Leser, der auch die annotationes studiert, weiter hilft.43 Die Übersetzung legt die

Bedeutung nicht endgültig fest.

Dem fünften Prinzip zufolge soll der Übersetzer textkritische und exegetische

Informationen aus griechischen Handschriften und dem gedruckten Text
des Neuen Testaments, aus alten lateinischen Handschriften des Neuen
Testaments und aus Schriften der besten Kirchenväter sammeln. So sei er selbst

vorgegangen, sagt Erasmus.44 Diese Vorgehensweise erscheint aus heutiger
Sicht allerdings fragwürdig. Selbstverständlich ist das Studium patristischer
Kommentare nicht nur nützlich, sondern auch erforderlich, denn man findet
hier exegetische Vorschläge und Übersetzungen, die der neuen Übersetzung

zu Gute kommen können. Aber aus der Tatsache, dass Erasmus nach seinem

Bekunden bei seiner Übersetzung alte Handschriften der Vulgata und griechische

Handschriften herangezogen hat, kann man schliessen, dass er zur
Erstellung seiner lateinischen Version nicht seine eigene textkritische Rezension

des griechischen Textes erstellt hat, ebenso wenig wie eine eigene Rezension

seiner lateinischen Übersetzung. Was er 1515/1516 in Druck gab, war
wahrscheinlich die von Petri und Froben gedruckte Biblia cum pleno apparatu, Basel,

1509, oder die von Froben gedruckte Vulgata, Basel, 151445 mit seinen eigenen
handschriftlichen Änderungen, und für das Griechische ein paar leicht korrigierte

— um sie für die Setzer leserlich zu machen — griechische Handschriften

aus dem Mittelalter.46

indicantes, quid nobis optimum videatur, aut tuo reliquentes arbitrio, quid sequi malis».

43 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 171, Z. 12-15:«Proinde non ita tradimus hanc lectionem,
quasi certa indubitataque sint omnia, sed quod ex nostra emendatione accedentibus anno-
tamentis non mediocriter adiuvandus sit lector vigilans et attentus».

44 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 170, Z. 4-8: «ex Graecorum fontibus, ex sacrorum interpre-
tum sententia, Latinis codicibus». Vgl. ebd. 171, Z. 15—172, Z. 25. Auf S. 172, Z. 15, ist

«legam» ein Setzfehler für «tegam».
45 Siehe Anm. 36. Wahrscheinlich gab Erasmus den Setzern nicht ein annotiertes Exemplar

der ganzen Vulgata, sondern nur Teilen oder Seiten des Neuen Testaments, je nach dem

Text, die gesetzt werden musste.
46 Oft wird angenommen, dass Erasmus im Falle der Offenbarung eine neue Abschrift anfer¬

tigen Hess, um dem Setzer die Arbeit zu erleichtern. Siehe z.B. A.J. Brown: Opera Omnia
Desiderii Erasmi, ASD VI,4, Leiden 2013, 6. Aber diese Ansicht beruht auf einer auf A.



Erasmus' Übersetzung des Neuen Testaments: Ziel und Methode 217

Erasmus' sechstes Übersetzungsprinzip lautet, dass der Übersetzer sehr

sorgfältig interpunktieren muss.47 So kann sich die Bedeutung einer Schriftstelle

zum Beispiel durch eine andere Setzung eines Kommas grundlegend ändern.

Wenn man etwa Joh 1,1 so interpunktiert, dass das letzte Wort, «verbum» (oder

«sermo»), zum folgenden Satz (Vers 2) gehört, erhält der Text sogar die

ketzerische, arianische Bedeutung «und Gott war. Dieses Wort war bei Gott», nicht
mehr «und das Wort war Gott. Es war im Anfang bei Gott».48

Dies sind die Prinzipien und Methoden, die Erasmus' eigenen Aussagen aus

dem Jahre 1516 zufolge seiner Übersetzung zu Grunde liegen. Liest man die

Übersetzung selbst und Erasmus' annotationes, so fallen noch weitere Strategien

auf, die er dabei angewendet hat. Er kritisiert zum Beispiel unnötige Variationen

in der Wortwahl der Vulgata: Kommt in einer Passage ein bestimmtes

griechisches Wort öfter vor, so wird es im Lateinischen häufig mit zwei
verschiedenen Wörtern wiedergegeben. So steht in der Vulgata in Mk 15,10-11

für «Hohepriester» erst «summi sacerdotes», und dann auf einmal «pontifices».
In Erasmus' Augen ist dies ein unnötiges Prunken mit dem Wortschatz (copia

verborum), das den Leser nur verwirrt, nicht etwa, weil die Übersetzung falsch

wäre, sondern weil es den Leser dazu bringt, sich zu fragen, worin der

Bedeutungsunterschied zwischen den beiden Wörtern liegt: Eine Frage die vermieden

werden sollte, da es im griechischen Original gar keinen Unterschied gibt.
Auch in Bezug auf die Übersetzung von Joh 1,8 kritisiert er die Vulgata wegen
solcher überflüssigen Variationen. Hier stellt er fest, dass das griechische Wort
für Licht (cprâç) zuerst mit «lumen» übersetzt wurde (Vers 7) und gleich danach

mit «lux» (Vers 8). Diese unnötige Variation in der Wortwahl verstösst gegen
die Forderung nach simplidtas und daritas, die eine gute Übersetzung erfüllen

Bludau: Die beiden ersten Erasmus-Ausgaben des Neuen Testaments und ihre Gegner
(1902), Freiburg i.Br. 2010, 16, zurückgehenden Fehlinterpretation eines Satzes in Erasmus,

Responsio ad annotationes Eduardi Lei, in: ASD IX,4, 278, Z. 29: «Ex eo [Minuskel
2814] contextus verba describenda curavimus [sc. typis]», «Aus diesem Manuskript haben

wir die Wörter des [biblischen] Textes kopieren lassen», und zwar vom Setzer, direkt vom
Manuskript in den Satz. Diese Interpretation hat Ueli Dill (Basel) am 30. September 2016

in Basel mündlich und fragenderweis Martin Karrer (Wuppertal) vorgelegt: «Kann es sein,
dass die Handschrift gar nicht an einen Transskribenten gegeben wurde, sondern direkt in
der Druckerei gelesen und gesetzt?». Karrer hat mir Dills Hypothese am 5. Oktober 2016

per Mail mitgeteilt. Alles spricht für ihre Richtigkeit.
47 Erasmus: Apologia (Anm. 11), 172, Z. 26-27.

48 Erasmus folgt hier Augustin: De doctrina christiana, III, 2, 3.



218 Henk Jan de Jonge

soll. In gewissem Sinne plädiert Erasmus damit für eine «konkordante

Übersetzung». Damit reagiert er auf den unnötigen Gebrauch von Synonymen in
der Vulgata.

Eine andere Tendenz in Erasmus' Übersetzung ist die Vermeidung von
nicht-lateinischen Wörtern, Ausdrücken und syntaktischen Verbindungen. Die

elegantia des gepflegten Latein erfordert, dass Gräzismen und Semitismen in ein

gutes, idiomatisch korrektes Latein umgesetzt werden. Eine Ausnahme macht

Erasmus allerdings bei jenen griechischen Wörtern, die im Latein des Westens

vollständig eingebürgert sind, wie «ecclesia» und «prophetia».
Normierend für korrektes Latein waren für Erasmus — sowohl im

Hinblick auf Vokabular als auch auf Morphologie und Syntax — eine beschränkte

Anzahl klassischer lateinischer Autoren (probati auctores) aus dem ersten
Jahrhundert vor und nach Christus: Cicero, Caesar, Sallust, Livius und Quintilian.
Sueton gehörte dagegen nicht dazu.49 Die Werke der eben genannten Autoren
bildeten ein ausreichend umfangreiches Corpus an Sprache, von dem her sich

bestimmt, was gebräuchliches, vorbildliches und verifizierbar korrektes Latein

sei, wie Wörter und Ausdrucksformen genau verwendet werden sollen und

was sie genau bedeuten. Ein Wort oder eine Ausdrucksform, die an einer

bestimmten Stelle in der Vulgata vorkommt, war nicht schon deshalb akzeptabel,

weil man sie auch bei lateinischen Kirchenvätern, Dichtern, prä- und postklassischen

Autoren oder anderswo in der Vulgata antrifft.

4. Erasmus' Änderungen der Vulgata

Die wichtigsten Änderungen, die Erasmus im Vergleich zur Vulgata in seiner

Übersetzung vorgenommen hat, können in sieben Kategorien unterteilt
werden.50 Ich nenne sie hier in absteigender Reihenfolge ihres Vorkommens.
1. Änderungen in Wortwahl oder Grammatik im Interesse eines besseren

klassischen Latein. Zum Beispiel übersetzt er in Mt 11,17 nicht lamentavimus,

sondern lamentati sumus (so in 1516) oder lugubria cecinimus (so in späteren

49 Erasmus: Epistola Apologetica adversus Stunicam, in: ASD IX,8, Leiden 2015, 314, Z.
162-163.

50 Siehe für eine ausführlichere Besprechung dieser Kategorien meinen Aufsatz «The Cha¬

racter of Erasmus' Translation of the New Testament as Reflected in his Translation of
Hebrews 9», Journal of Medieval and Renaissance Studies 14 (1984), 81-86. Siehe auch E.
Rummel: Erasmus as a Translator of the Classics, Toronto 1985, 89-102.



Erasmus' Übersetzung des Neuen Testaments: Ziel und Methode 219

Ausgaben), denn lamentor («klagen») ist bei den guten Autoren ein Verbum

deponens und kann kein Perfekt im Aktiv haben.

2. Änderungen zur Verfeinerung der «elegantia» der Ubersetzung sind oft in

Übereinstimmung mit dem Stilbuch Elegantiae des Lorenzo Valla

vorgenommen.

3. Ergänzungen oder Umstellungen von Wörtern, um das Lateinische besser

an das Griechische anschliessen zu lassen.

4. Versuche, die Deutlichkeit (claritas) oder Aussagekraft der Übersetzung zu

steigern. Ein Beispiel dafür besteht in der Übersetzung von Joh 1,1 ab der

zweiten Ausgabe 1519. Er wählt dort «sermo» anstatt «verbum» in: «Am

Anfang war der sermo», weil «sermo» besser als «verbum» den Akt des Sprechens
und des sich Äusserns wiedergibt.

5. Versuche, das Griechische besser zu interpretieren als die Vulgata dies getan
hatte, also exegetische Verbesserungen. Viele dieser Versuche waren jedoch

Verschlimmbesserungen. Erasmus war kein besserer Kenner des hellenistischen

Griechisch und kein besserer Interpret als es Hieronymus und die

anderen Übersetzer der Vulgata in der Antike gewesen waren. Doch in manchen

Fällen ist Erasmus' Übersetzung tatsächlich eine Verbesserung, wie

etwa in der Übersetzung von Lk 3,13 mit exigatis anstatt mit faäatis (für das

Griechische npdoneis, von 7rpâaaeiv, das an dieser Textstelle «einfordern»,

«erpressen», bedeutet), oder auch bei I Petr 4,8, wo der griechische Text
die Leser zu inniger Liebe auffordert (ayam) 8Kxevf|ç), die Vulgata unkorrekt
«beständige Liebe» (Charitas continua) übersetzt und Erasmus dies richtig in

«heftige, intensive Liebe» korrigiert (Charitas vehement). Das griechische
Adjektiv betrifft die Intensität der Liebe, nicht die Dauer.51

6. Eingriffe, um textkritische Korruption in der Vulgata zu korrigieren.
7. Änderungen, die sich daraus ergeben, dass Erasmus einer anderen griechi¬

schen Lesart folgt als jener, die der Vulgata zu Grunde liegt. Auch in diesen

Fällen ist die von Erasmus gewählte Lesart oft schlechter als die der Vul-

51 Das Hesych von Alexandrien zugeschriebene Lexikon (M. Schmidt (Hg.): Hesychii Alex¬

andrini Lexicon, Bd l,Jena 21867, 497) erklärt sktevsç mit Siaxeiagévov und 8KT£VCûç mit
7tpo0ù|rcûç, ôiar£Ta|révcoç. Erasmus nahm die Änderung schon 1516 vor und behielt sie in
seinen späteren Ausgaben bei. Er erläutert seine Änderung in den Annotationes z. St. und
in der Ratio seu Methodus, Holborn: Desiderius Erasmus Roterodamus (Anm. 11), 249, Z.
8-9.



220 Henk Jan de Jonge

gata. Denn die von Erasmus konsultierten byzantinischen Handschriften

sind, wie bereits oben erwähnt, viel jüngeren Datums und von wesentlich

schlechterer Qualität als der griechische Text, auf dem die Übersetzung
der Vulgata basierte. Der griechische Text, den Erasmus übersetzt, ist fast

tausend fahre jünger als der Text der Vulgata. So sind auch die in der

Übersetzung von Mt 5,11 von Erasmus gebotenen Lesarten omne malum verbum

und Jtàv 7tovr|pöv prjga jünger und schlechter als die Lesart der Vulgata, omne

malum, die ein altes 7tâv 7tovr|pôv wiedergibt.

5. Erasmus' allgemeinere Zielsetzung

In seinem Widmungsbrief an Papst Leo X. betont Erasmus, dass er mit
seiner Übersetzung des Neuen Testaments die Quellen der christlichen Religion

neu zu erschliessen beabsichtigt, um dadurch zur Erneuerung der Christenheit

beizutragen.52 1527 erklärte Erasmus, dass eine überarbeitete Übersetzung
des Neuen Testaments mit ihrem Charme (illecebra, «Anziehungskraft», «Reiz»)

Menschen anziehen und verführen könnte.33 «Mir scheint es im Interesse der

Verbreitung des Evangeliums Christi zu sein, dass es nach Möglichkeit in
fehlerfreier und klarer Sprache weitergegeben wird» {Mihi videtur ad propagandum

Christi evangeliumpertinere, ut castopuroque sermone tradatur, quatenus licet.)54 Erasmus

verband also mit seiner lateinischen Übersetzung des Neuen Testaments in
gewissem Sinne missionarische Absichten: Sie sollte Menschen für die philosophia

Christi gewinnen. In welchem Mass dieses Motiv Erasmus bei seiner Arbeit
am Novum Instrumentum und dessen späteren Ausgaben geleitet hat, lässt sich

schwer sagen. Wenn man sich aber vergegenwärtigt, wie stark er sich bemüht

hat, Kirche und Gesellschaft zu reformieren, Glaube und Theologie zu erneu-

52 Erasmus: Epistola 384, in: P.S. Allen (Hg.): Opus Epistolarum Desiderii Erasmi Rotero-

dami, 2, Oxford 1910, 185, Z. 42-53: «Etenim cum illud haberem perspectissimum, prae-
cipuam spem planeque sacram, ut aiunt, ancoram restituendae sarciendaeque Christianae

religionis in hoc esse sitam, si quotquot ubique terrarum Christianam philosophiam profi-
tentur, in primis autoris sui décréta ex Evangelicis Apostolicisque Uteris imbibant, in qui-
bus verbum illud coeleste, quondam e corde Patris ad nos profectum, adhuc nobis vivit,
adhuc spirat, adhuc agit et loquitur, sic ut mea quidem sententia nusquam aüas efficacius

aut praesentius; ad haec, cum viderem salutarem illam doctrinam longe purius ac vividius
ex ipsis peti venis, ex ipsis hauriri fontibus, quam ex lacunis aut rivuUs, Novum (ut vocant)
Testamentum Universum ad Graecae originis fidem recognovimus».

53 Erasmus: Contra morosos (Anm. 8), LB VI, fol. ** 3 vo.
54 Erasmus: Contra morosos (Anm. 8), LB VI, fol. ** 4 ro.



Erasmus' Ubersetzung des Neuen Testaments: Ziel und Methode 221

ern, Immoralität und Dummheit zu bekämpfen, so ist es nicht unwahrscheinlich,

dass auch das Novum Instrumentum im Dienste seines Engagements für
die philosophia Christi stand. Es ist nicht schwer, den Zusammenhang zwischen

dem Enchiridion (1503), der Moria (1511) und dem Novum Instrumentum (1516)

zu erkennen. Gewiss werden bei seinem Anliegen, das Neue Testament in
einer neuen lateinischen Ubersetzung herauszugeben, auch andere Motive eine

Rolle gespielt haben. Dass das Novum Instrumentum aber auch Teil von Erasmus'

Programm für die evangelisatorische Erneuerung Europas und damit für
die Verbesserung der geistigen, moralischen und humanitären Qualitäten der

westlichen Gesellschaft war, ist meiner Meinung nach mehr als wahrscheinlich.

Abstract
In den von Erasmus von Rotterdam besorgten Ausgaben des Neuen Testaments

(T516, 51535) ging es ihm vor allem um eine neue lateinische Ubersetzung. Der
griechische Text hingegen, obwohl hier zum ersten Mal veröffentlicht, stellte lediglich
unterstützendes Material dar. Der Grund, warum Erasmus das Neue Testament in
einer neuen lateinischen Übersetzung herausbrachte, lag darin, dass er die Schriften der

Evangelisten und Apostel in besserem Latein als dem der tausend Jahre alten Vulgata
verbreiten wollte. In der sich erneuernden Kultur sollte die Bibel in zeitgenössischem,
humanistischem, also klassischem Latein erscheinen, um Christi Weisheit würdiger
zum Ausdruck zu bringen. Erasmus wollte damit auch zu einer Reform von Kirche

und Gesellschaft beitragen.

Henk Jan de Jonge, Leiden


	Erasmus' Übersetzung des Neuen Testaments : Ziel und Methode

