
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 73 (2017)

Heft: 2

Artikel: "Würdelose Würde" : zum Jesus-Bild bei Karl Jaspers

Autor: Schüssler, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877618

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877618
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Würdelose Würde»

Zum Jesus-Bild bei Karl Jaspers

1. Einleitung
Das grosse Lebensthema des Philosophen Karl Jaspers (1883-1969), neben

Martin Heidegger die wichtigste Gestalt des sogenannten Existentialismus, zu
dem unter christlichem Vorzeichen u.a. Peter Wust und Gabriel Marcel, unter
atheistischem Jean-Paul Sartre und Albert Camus zählen, ist zweifellos die Frage

«Was ist Philosophie?»
In seiner letzten grossen Schrift Derphilosophische Glaube angesichts der Offenba-

rungsron 1962 schreibt Jaspers hierzu: «Die Philosophie ist außer Sicht geraten.
Warum? Weil heute sie selber, sich vergessend, nicht mehr ihrer Aufgabe genug
tut. Sie erhellt nicht mehr das, woraus der Mensch lebt, versäumt das Denken,
das vermöge dieser Erhellung das Leben trägt. Sie ergreift nicht im Denken
ihren eigenen Ursprung. Das geschieht, wenn sie abgleitet in bloße Sachlichkeit

gegenständlichen, vermeintlichen Wissens, in das endlose Diskutieren ohne

erfüllenden Gehalt. Ihr Denken verliert die Kraft des mit ihm vollzogenen
inneren Handelns. Der Philosophierende denkt nicht mehr aus totaler
Ergriffenheit. Sein Denken wird unverbindlich. Dadurch wird es existentiell matt,
auch wenn es logisch scharf, literarisch gekonnt ist. Es hört auf, Philosophie

zu sein.»1

Philosophie hat sich nach Jaspers selbst vergessen, das heisst, sie weiss

nicht mehr, was sie selbst ist und sein soll. Ist sie intellektuelle Spielerei? Ist
sie «strenge Wissenschaft» (Edmund Husserl) oder «wissenschaftliche

Philosophie» (Heinrich Rickert, Rudolf Carnap)? Oder ist sie auf die Philosophiegeschichte

zu reduzieren? In diesem Falle könnte die Philosophie aber auch

innerhalb der philologischen Fakultät ihren Platz finden. Diese Formen sind

zwar alle aufgetreten, und sie treten zum Teil immer noch auf; aber das alles

ist gerade nicht das, was nach Jaspers die Philosophie ausmacht, wenn auch

diese Zuschreibungen immer Momente an ihr sein können. Aber sie sind nicht

1 K. Jaspers: Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung (1962), Darmstadt
31984, lOlf.

ThZ 2/73 (2017) S. 156-177



«Würdelose Würde» 157

das Eigentliche. Die Philosophie — das meint die These von der «Selbstvergessenheit»

— verschwendet sich an diese peripheren Formen, ohne sich selbst zu

genügen.

Jaspers kreist in diesem Sinne um diese eine Grundfrage: «Sollen wir uns

begnügen, gegenständliche Objekte zu erkennen, und alles Denken, was darüber

hinausgeht, zu verwerfen, als (leeres Gerede>, <romantische Schwärmereh,

als (Metaphysik)? Mit anderen Worten: sollen wir nur Wissenschaften treiben

und nicht Philosophie und den edlen Namen der Philosophie überflüssigerweise

verwenden für etwas, das in der Tat Wissenschaft ist und nichts mehr besitzt

von dem Charakter der mehr als tausendjährigen Philosophie? Es würde sich

als ein Neues besser nach seinem neuen Inhalt benennen: als Logistik,
Phänomenologie, Anthropologie, unter deren Namen in der Tat wissenschaftliche

Erkenntnisse gewonnen werden, wenn auch zumeist vermischt mit nicht mehr

wissenschaftlichen, sich selbst verborgenen philosophischen Antrieben.»2 Von
daher wird verständlich, weshalb sich Jaspers, der von der Medizin herkommt
und die Einzelwissenschaften, besonders die Naturwissenschaften, in aller

Breite kennengelernt hat, immer wieder mit der Frage beschäftigt hat, was

diese auszeichnet, um Klarheit darüber zu erlangen, was Philosophie ist. Es

kommt aber noch ein zweiter Aspekt hinzu, tritt doch eine Philosophie, der es

wesentlich um das Selbst- und Weltverständnis des Menschen geht, unweigerlich

in eine gewisse Konkurrenz zur (christlichen) Religion und Theologie, der

es auch um eine Antwort auf diese Fragen geht.

In einer protestantischen Familie aufgewachsen, die die Kirche ignorierte,
entwickelte Jaspers nur wenig Beziehung zur kirchlichen Religion. Doch schon

bald merkte er, dass die Realität von Kirche und Theologie im Philosophieren

nicht vernachlässigt werden kann. In seiner Philosophischen Autobiographie

erwähnt er eine seltsame Erfahrung: «Eines Tages wurde mir gar bewußt, daß

ich von Dingen rede, die die Theologie für sich in Anspruch nimmt. Nach

einer Vorlesung über Metaphysik (1927/28) kam am Semesterschluß ein

katholischer Pfarrer zu mir, sich als mein Hörer zu bedanken, sein Einverständnis

auszusprechen: (Ich habe nur den einen Einwand, daß das meiste von dem,

was Sie vorgetragen haben, nach unserer Auffassung Theologie ist.) Dies Wort
des klugen und eindrucksvollen jungen Mannes machte mich stutzig. Es war

2 K.Jaspers: Antwort, in: P.A. Schilpp: Karl Jaspers, Stuttgart 1957, 750-852 (789f.)



158 Werner Schüßler

offenbar: Ich spreche von Dingen, die anderen als theologisch galten, nicht
als Theologe, sondern ich philosophiere. Das mußte klar werden.»3 Aber

Jaspers steht nicht als Aufklärer gegen die Kirche und Theologie, um sie zu

verneinen, sondern — wie er selbst sagt — «als Diener jener großen selbständigen

Wahrheit»4, der Wahrheit der Philosophie. Von daher ist es nur konsequent,

wenn er dem religiösen Glauben seinen «philosophischen Glauben»

gegenüberstellt.
Diesen hat Jaspers seit seiner Philosophie von 1932 öffentlich vertreten.

In der Schrift Derphilosophische Glaube von 1948 hat er ihn ausdrücklich
formuliert. In seinem letzten grossen Werk Derphilosophische Glaube angesichts der

Offenbarung von 1962 hat er ihm seine reife Ausgestaltung gegeben. Wenn

Jaspers auch die Gegensätzlichkeit von philosophischem und religiösem
Glauben betont, so sieht er doch auch eine Möglichkeit des Sichtreffens. In
der autobiographischen Reflexion Uber meine Philosophie von 1941 heisst es

dazu: «Religion braucht, um wahrhaftig zu bleiben, das Gewissen der

Philosophie. Philosophie braucht, um gehaltvoll zu bleiben, die Substanz der

Religion.»5

Aber es bleibt schliesslich doch dabei: Für Jaspers war der religiöse Glaube

nie eine wirkliche Möglichkeit. Hinter seiner Ablehnung der

Offenbarungsreligion stehen letztlich zwei Prämissen, die für Jaspers unhintergehbar
zu sein scheinen: (1) Der Gott, der sich offenbart, fordert absoluten Gehorsam,

und das widerstreitet Jaspers zufolge der Freiheit des Menschen. (2)

Gott ist für Jaspers absolut verborgen, absolut transzendent, bedeutete doch

jede Materialisierung, jede «Verleiblichung> Gottes seine Verendlichung. Beides

mag zwar historische Erscheinungen der (christlichen) Religion treffen,
ist aber nicht notwendig mit dieser verknüpft.6

Insgesamt ist somit festzustellen, dass Jaspers sein Philosophieverständnis

zum einen in Abgrenzung gegenüber den Einzelwissenschaften gewinnt,7

3 K. Jaspers: Philosophische Autobiographie. Erw. Neuausgabe (erstmals mit dem Kapitel
über Martin Heidegger), München 21984, 114.

4 Ebd.
5 K.Jaspers: Rechenschaft und Ausblick. Reden und Aufsätze (1951), München (Neuausgabe)

1958, 422.

6 W. Schüßler: Philosophischer und religiöser Glaube. Karl Jaspers im Gespräch mit Paul

Tillich, ThZ 69 (2013) 24-52, bes. 29-35.
7 Vgl. dazu W. Schüßler: Jaspers zur Einführung, Hamburg 1995, 29-39.



«Würdelose Würde» 159

zum anderen gegenüber der Religion, die er im weiteren Sinne als

Offenbarungsreligion deutet, und darin ist ihm zuzustimmen, geht doch jede Religion

davon aus, dass das Göttliche in der Welt gegenwärtig ist, sei es in einem

Berg, Baum oder Menschen.

Im Folgenden will ich mich in einem ersten Schritt mit Jaspers'
Verständnis der Religion beschäftigen, das kritischer Natur ist, in einem zweiten

mit seinem Bild von Jesus, um schliesslich in einem abschliessenden Resümee

Jaspers' Sicht noch einmal zusammenzufassen und auf gewisse

Verbindungslinien zu der Vorstellung von Jesus Christus als dem «behinderten

Gott» hinzuweisen, die sich in Nancy L. Eieslands Schrift «The Disabled

God» finden.8

2. Grundsätzliches zum Verhältnis von Philosophie und Religion bei KarlJaspers

Ein Zentralbegriff in Jaspers' Denken ist der des «Philosophischen
Glaubens». Hiermit ist keine natürliche Religion gemeint, wie sie im Zeitalter der

Aufklärung entwickelt wurde — wenn das auch nicht selten in der Literatur

so gedeutet wird —, sondern die Vorstellung, dass der Mensch als Existenz,
die er wesentlich als Freiheit versteht, immer schon per se einen Bezug zur
Transzendenz, also zu Gott, hat. Wie aber ist dieser Philosophische Glaube

unterschieden vom religiösen Glauben?

Jaspers' Sicht des Verhältnisses von Philosophie und Religion ist durch

folgenden Satz grundsätzlich bestimmt: «Die Spannung ist gegenüber der

Religion eine absolute: der eigentlich Religiöse kann Theologe, aber nicht ohne

Bruch Philosoph, der Philosoph als solcher nicht ohne Bruch ein Religiöser
werden.»9 Diese programmatische Formulierung aus der Philosophie von 1932

gilt es näher zu entfalten.

8 Vgl. Nancy L. Eiesland: The Disabled God. Toward a Liberatory Theology of Disability,
Nashville TN 1994. Ich habe gerade eine deutsche Übersetzung dieser Schrift abgeschlossen,
die im Frühjahr 2018 im Echter Verlag in Würzbug erscheinen wird mit dem Titel: Nancy
L. Eiesland: Der behinderte Gott. Für eine Befreiungstheologie der Behinderung. Aus dem

Amerikanischen übersetzt und mit einer Einleitung versehen von Werner Schüßler.

9 K. Jaspers: Philosophie, 3 Bde. Bd. I: Philosophische Weltorientierung; Bd. II:
Existenzerhellung; Bd. III: Metaphysik (1932), München 51991,1 294. Vgl. demgegenüber
das bekannte Diktum des evangelischen Theologen und Religionsphilosophen Paul Tillich:
«Als Theologe versuchte ich Philosoph zu bleiben und als Philosoph Theologe.» (Ders.:
Gesammelte Werke, hg.v. R. Albrecht, Bd. XII, Stuttgart 1971, 37).



160 Werner Schüßler

a) jaspers' Kritik am Offenbarungsglauben

Das Verhältnis von Philosophie und Religion wurde selten in einer solch

absoluten Spannung gesehen, wie Jaspers dies tut. Die klassische Tradition hat

zwar immer auch zwischen Philosophie und Religion unterschieden, beide

aber gleichzeitig auch in Beziehung miteinander gesehen. Der Glaube spielt
hiernach im Bereich der menschlichen Vernunft eine Rolle, und der Vernunft
kommt selbst für den Bereich des Übernatürlichen eine wichtige Bedeutung
zu."1 Demgegenüber scheint Jaspers zwischen Philosophie und Religion einen

unvereinbaren Gegensatz zu sehen, wobei sich seine Religionskritik vornehmlich

am Offenbarungsbegriff entzündet. Allerdings muss Jaspers'

Offenbarungsverständnis selbst wiederum kritisch in den Blick genommen werden.

Jaspers' Kritik am Offenbarungsglauben ist äusserst komplex und

vielschichtig. Ich kann hier nicht alle Aspekte erörtern, sondern muss mich auf

einige wesentliche Punkte konzentrieren. Schon in der Philosophie heisst es zum
Thema Offenbarung: «Die Objektivität der Offenbarung wird in der Religion als

ein historisch einmaliges Faktum zu einem endlich Einsehbaren fixiert, hat

nicht mehr Symbolcharakter als Artikulation geschichtlichen Transzendierens,

sondern ist starr geworden das direkte Wort Gottes.»11 Als solcherart gewusste
führt sie Jaspers zufolge notwendig zu Gehorsam und Unterwerfung. Damit
aber ist nach Jaspers die Freiheit des Menschen in Frage gestellt.

Jaspers' Offenbarungsverständnis könnte man mit Paul Tillich als

«supranaturalistisch» bezeichnen: Gott spricht und fordert — der Mensch vernimmt
und unterwirft sich. Sicherlich mag es Religionen gegeben haben und auch

noch immer geben — und hier wäre auch an christliche Biblizisten und
Fundamentalisten zu denken —, die Offenbarung so verstehen. Und entsprechende

Positionen sind auch innerhalb der Theologiegeschichte zu finden. Aber
hierbei handelt sich doch, und das muss deutlich gesagt werden, um ein

verzerrtes Offenbarungsverständnis. Denn Offenbarung ist nicht mit einem einmal

geschehenen geschichtlichen Faktum identisch, das sich eindeutig in
Satzwahrheiten aussagen Hesse, sondern Offenbarung ist immer auch ein aktuales

Geschehen zwischen Gott und Mensch, also eine Begegnung zwischen zwei

Personen. Und eine personale Begegnung schliesst die Freiheit nicht aus, son-

10 Vgl. W. Schüßler: Zum Verhältnis von Wissen und Glauben bei Thomas von Aquin und
Gottfried Wilhelm Leibniz, TThZ 104 (1995) 204-222 (206-212).

11 Jaspers: Philosophie I (Anm. 9), 297.



«Würdelose Würde» 161

dern ein. Die Alternative, die Jaspers aufstellt: «entweder zum Gehorsam und

Verzicht auf Unabhängigkeit, oder zur Freiheit und zum Verzicht auf Kultus
und Offenbarung»12 greift zu kurz.

«Offenbarung, die als solche mitgeteilt wird», schreibt Jaspers, «muß eine

Gestalt in der Welt haben. Als ausgesagte verfällt sie der Endlichkeit, ja der

Begrifflichkeit. Im Sprechen wird das in ihr Gemeinte verkehrt. Das Menschenwort

ist nicht mehr Gottes Wort.»13 Richtig hieran ist, dass Offenbarung an sich

eindeutig ist. Aber in dem Moment, in dem sie sich ereignet, also eingeht in
eine endliche Gestalt, wird sie notwendig zweideutig. Darum ist sie immer auch

interpretationsbedürftig. Fundamentalismus ist in diesem Sinne ein falsches

Leseverhalten. Interpretationsbedürftigkeit bedeutet aber nicht Verkehrtheit.

Zudem sind Satzwahrheiten ja immer nur die eine Seite der Offenbarung. In
Jesus Christus ist die Person Offenbarungsträger.

Denkt man z.B. an das korrelative Offenbarungsverständnis, wie es Paul

Tillich entwickelt hat, so wird sofort deutlich, dass die Kritik von Jaspers sich

gegen ein verzerrtes Offenbarungsverständnis richtet und dass Tillich in
seinem Offenbarungsverständnis immer schon diese Kritik mitbedacht hat.14

Aber Jaspers hat sich ja bekanntlich nicht mit Tillich, sondern mit Karl Barth15

und Rudolf Bultmann16 auseinandergesetzt. Man muss in diesem Zusammenhang

auch nicht einmal auf das Offenbarungsverständnis des Vaticanum II
verweisen, das Jaspers sicherlich nicht mehr rezipiert hat; im katholischen
Bereich haben schon in den 1930er Jahren sowohl Josef Pieper17 als auch Peter

Wust zu Recht darauf hingewiesen, dass sich auch der religiöse Mensch «in

statu viatoris» befindet, und dieser Zustand schliesst notwendig «Ungewissheit
und Wagnis» mit ein, wie der Titel des Hauptwerkes von Wust lautet.18

12 Ebd., 301.

13 K.Jaspers: Der philosophische Glaube. Gastvorlesungen (1948), München '1988, 65f.

14 Vgl. P. Tillich: Systematische Theologie, Bd. I, Stuttgart 21956, 129-189; dazu Schüßler:

Philosophischer und religiöser Glaube (Anm. 6), bes. 29-37.

15 Jaspers: Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung (Anm. 1), 174-179.
16 Vgl. K. Jaspers: Die Frage der Entmythologisierung (zus. mit Rudolf Bultmann) (1954),

München (Neuausgabe mit einem Vorwort von H. Ott) 1981.

17 Vgl. J. Pieper: Über die Hoffnung, Leipzig 1935, 74.

18 Vgl. P. Wust: Ungewißheit und Wagnis (1937), neu herausgegeben im Auftrag der Peter-

Wust-Gesellschaft von W. Schüßler u. FW Veauthier. Einleitung und Anmerkungen von
W. Schüßler Edition Peter Wust. Schriftenreihe der Peter-Wust-Gesellschaft, hg.v. H.
Hoffmann / W. Schüßler, Bd. 1), Berlin 42014, 177.179.



162 Werner Schüßler

b) jaspers' Kritik an/ christlichen Absolutheitsanspruch

Jaspers sieht besonders da ein Problem, wo eine Religion mit Absolutheitsanspruch

auftritt — wie das im Christentum der Fall ist —, wobei er in diesem

Zusammenhang zumeist vom Ausschüesslichkeitsanspruch spricht.19 Mit der

Unterscheidung zwischen «unbedingt gültig» und «Wahrheit für alle» glaubt er,

den Absolutheitsanspruch aus den Angeln heben zu können: «Was geschichtlich,

was existentiell wahr ist, ist zwar unbedingt, aber in seinem Ausgesagtsein
und seiner Erscheinung darum nicht Wahrheit für alle. Umgekehrt: Was

allgemeingültig für alle ist (wie die wissenschaftlichen und alle Verstandesrichtigkeiten),

ist gerade darum nicht unbedingt.»20 Und weiter: «Zur Unbedingtheit
geschichtlicher Wahrheit gehört die Relativität jeder ihrer Aussagbarkeiten und

historisch endlichen Erscheinungsformen. Zur Allgemeingültigkeit erkenntnismäßiger

Richtigkeit in Aussagen gehört die Relativität der sie begründenden

Gesichtspunkte und Methoden.»21

Jaspers spielt hier etwas gegeneinander aus, was so die Sache aber nicht
trifft. Wenn behauptet wird: Jesus Christus ist der Weg, die Wahrheit und das

Leben, oder: Die Offenbarung in Jesus Christus ist die letztgültige, normgebende

und nicht mehr weiter überbietbare Offenbarung Gottes, so ist damit ja

nicht eine Allgemeingültigkeit im Sinne wissenschaftlicher Wahrheit gemeint,
sondern diese Aussage bleibt immer noch eine Glaubensaussage, die die Unge-
wissheit und den Zweifel nicht aus-, sondern einschliesst.22

Für das Christentum fordert Jaspers die Aufgabe des Absolutheitsanspru-
ches. «An die Offenbarungsgläubigen geht der Anspruch, mit dem Preisgeben
des Ausschließlichkeitsgedankens das Schwert in die Scheide zu werfen [...].
Nur wenn das Gift des Ausschließlichkeitsanspruches entfernt wird, kann der

biblische Glaube eigentlich ernst und damit kommunikativ und friedlich werden,

sein Wesen rein verwirklichen.»23 Mit der Aufgabe des Absolutheitsan-

spruchs würde das Christentum aber nicht sein Wesen rein verwirklichen, wie

Jaspers meint, sondern dieses preisgeben. Denn es basiert ja geradezu auf dem

19 Vgl. Jaspers: Der philosophische Glaube (Anm. 13), 69.

20 Ebd., 70.

21 Ebd., 71.

22 Vgl. dazu W. Schüßler: Glaube und existentieller Zweifel als Pole des Menschseins, in:

H.-G. Gradl / M. Schaeidt / J. Schelhas / W Schüßler (Hg.): Glaube und Zweifel. Das

Dilemma des Menschseins, Würzburg 2016, 11-54, bes. 37-49.

23 Jaspers: Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung (Anm. 1), 507f.



«Würdelose Würde» 163

christologischen Grunddogma, dass Jesus der Christus ist. Ein solcher Satz

muss aber nicht exklusivistisch verstanden werden, wie Jaspers meint, sondern

kann auch inklusivistisch interpretiert werden. Ob er allerdings eine pluralistische

Deutung zulässt, scheint mir fraglich.
Mit den bisherigen Ausführungen wird nun auch deutlich, weshalb Jaspers'

Kritik am Offenbarungsglauben eine letzte Zuspitzung in der Christusfrage
erfährt. In seinem Werk I Pn der Wahrheit von 1947 spricht jaspers von den zwei

Möglichkeiten: Katholifität und Vernunft,24 Und zwischen diesen beiden Alternativen

besteht für ihn ein unversöhnlicher Gegensatz.

Wenn jaspers hier von «Katholizität» spricht, so will er dieses Wort im

ursprünglichen Wortsinn nehmen, also im Sinne von: das Ganze betreffend,

allgemein. «Dieser Gegensatz ist nicht der von Autorität und Freiheit, nicht der

von Religion und Philosophie, nicht der von Glauben und Wissen. Denn diese

Gegensätze sind sämtliche Polaritäten, die noch im Kampf aneinander gebunden

sind. Aber der Gegensatz von Katholizität und Vernunft, der quer zu

jenem liegt, scheint unüberbrückbar, nicht polar, sondern ausschließlich.»25 Jaspers

denkt diesen Gegensatz zwar umfassender, in diesem Sinne gehört er zum Wahr-

heits- und Kommunikationsbegriff, aber da er ihn auch auf das Christentum

bezieht, soll er hier kurz erörtert werden.

Im «Gottmenschen Christus» sieht Jaspers die «geschichtliche Einheit der Autorität»

— konzentriert in einem historischen Faktum. Gegen diegeschichtliche Einheit

steht nach Jaspers aber die Einheit aller Geschichte. «Die fixierte geschichtliche Einheit

der Katholizität [...] läßt die Geschichte sich schließen, indem sie die eigene zur

allgemeinen und einzigen werden läßt. Die Geschichte dreht sich um eine

einzige Achse, die sichtbar ist im einmal erschienenen Gottmenschen.»26 Dagegen

plädiert Jaspers für eine Welt, die ihr Ziel noch nicht erreicht hat, ja, die nicht

zeigt, ob sie überhaupt ein Ziel hat.

Der «Gottmensch» ist für Jaspers in diesem Sinne das «Beispiel erfülltesterYuitho-

lifitätf>. «Hätte der Eine Gott in der Welt sich offenbart in einer einzigen Gestalt,

hätte er also an einer Stelle in Raum und Zeit und nur hier geradezu gesprochen,

so wäre die Autorität dieser Offenbarung zugleich für alle gültig [...]. In der Of-

24 Vgl. K. Jaspers: Von der Wahrheit. Philosophische Logik. Erster Band (1947), München
41991, 832-868.

25 Ebd., 833.

26 Ebd., 836f.



164 Werner Schüßler

fenbarung läge [...] die eine Wahrheit schlechthin.»27 Ein solcher Entwurf aber

bedeutet für Jaspers einen Stein des Anstosses für das Philosophieren.
Für Jaspers ist nun das entscheidende Problem: «Wie soll ich mich vergewissern,

daß da wirklich diese eine, einmalige, ausschließende Offenbarung geschehen

ist?»28 Diese Frage aber ist als solche falsch gestellt. Denn wenn ich mich

wirklich im Sinne zwingenden Wissens darüber vergewissern könnte, dann träte

das ein, was Jaspers so heftig bekämpft. Denn dann handelte es sich wirklich um
ein zwingendes, allgemeingültiges Wissen. Das aber ist der Glaube nicht.29 Und

doch: Wahrheit für alle und Wahrheit für mich — das muss kein unvereinbarer

Gegensatz sein, wie Jaspers meint. Denn die Wahrheit, die im Glauben begegnet,

hat immer eine universale und auch individuelle Bedeutung.
«Für Philosophie ist der Gottmensch eine in die Irre führende Absurdität.

Sie befreit nicht, sondern beengt.»30 Nach Jaspers entscheidet die Wahl zwischen

Kathoüzität und Vernunft über das Philosophieren selbst, nämlich ob es

stattfinden soll oder nicht. Diese Folgerung kann und darf man nun aber doch nicht
mitmachen. Denn auch im klassischen Modell des Verhältnisses von Wissen und

Glauben wird der Philosophie ein Eigenbereich gewahrt. Und die Inkarnation
wurde nie als Absurdität gedeutet, sondern als die Vernunft übersteigend.31

Wenn auch Jaspers viel von Kierkegaard gelernt hat, den letzten Sprung,
den Sprung in den Glauben, kann er nicht mitvollziehen. Auf der anderen

Seite scheint er — um an ein Wort Horkheimers anzuknüpfen — so etwas wie

27 Ebd., 850f.

28 Ebd., 852.

29 Vgl. dazu auch L. Wittgenstein: «Das Christentum gründet sich nicht auf eine historische

Wahrheit, sondern es gibt uns eine (historische) Nachricht und sagt: jetzt glaube! Aber
nicht, glaube diese Nachricht mit dem Glauben, der zu einer geschichtlichen Nachricht

gehört, — sondern: glaube, durch dick und dünn und das kannst Du nur als Resultat eines

Lebens. Hier hast Du eine Nachricht, verhalte Dich r/u ihr nicht, wie C(u einer anderen historischen

Nachricht! Laß sie eine gamj andere Stelle in Deinem Leben einnehmen. — Daran ist nichts
Paradoxes!» (Ders.: Vermischte Bemerkungen. Eine Auswahl aus dem Nachlass, hg.v. G.H.

von Wright, Frankfurt a.M. 1987, 67).
30 Jaspers: Von der Wahrheit (Anm. 24), 853.

31 Das bekannte Diktum «Credo quia absurdum est» geht ja in dieser Form auch nicht auf
Tertullian zurück, dem es zuweilen bis heute zugeschrieben wird. Vgl. Tertullian: De

carne Christi, V 4, wo es heisst: «Mortuus est Dei Filius, credibile est, quia ineptum est; et

sepultus revixit est, quia impossibile.» Vgl. dazu W. Schüßler: Wie viel Vernunft braucht der
Glaube? (Internationales Jahrbuch für die Tillich-Forschung, Bd. 1), hg.v. Ch. Danz / W.

Schüßler / E. Sturm, Wien 2005, 9-15.



«Würdelose Würde» 165

eine «Sehnsucht nach dem ganz anderen» der Religion zu haben. Und doch

kann Jaspers nicht anders als mit Kant denken: «Wäre Offenbarung Realität,

so wäre sie das Unheil für die geschaffene Freiheit des Menschen.»32 Sicherlich,

es ist ein Sprung nötig, der in den Offenbarungsglauben führt, darin hat

Kierkegaard recht. Aber dieser Sprung ist nicht irrational, er steht nicht gegen
Vernunft und Freiheit. Christliches Denken hat sich in seinen entscheidenden

Gestalten immer wieder bemüht, Vernunft und Glauben zusammenzudenken.

Die bekannte Formel des Thomas von Aquin lautet ja: Die Glaubensmysterien

sind über der Vernunft, nicht gegen die Vernunft. Sie sind übervernünftig,
nicht widervernünftig.33

Und die Freiheit? Diese geht nicht verloren, denn der Glaube besteht nicht
im Annehmen von Satzwahrheiten. Ein solches Glaubensverständnis im Sinne

eines Für-Wahr-Haltens sollte endlich überholt sein. Glaube ist ein Akt der

ganzen Person, in dem natürlich das Erkenntniselement nicht fehlen darf. Und
das Problem der Fixierung? Die Offenbarung offenbart ja Gott nicht in
seinem An-Sich. Der Mensch kann Gott nicht erkennen, wie er in sich ist. Dafür
ist der menschliche Verstand allzu sehr in seiner Endlichkeit befangen.

Wenn Jaspers in dem eingangs genannten Zitat die Spannung zwischen

Philosophie und Religion eine absolute nennt, so relativiert er diese Aussage aber

auch wieder selbst, denn er spricht nicht nur von dem Kampf der Philosophie

gegen die Religion — genauer: gegen eine bestimmte Religion —, sondern er

spricht auch vom Respekt der Philosophie vor der Religion. Es scheint in der

Religion einen Kern zu geben, den Philosophie zu respektieren hat als mögliche

Wahrheit. Jaspers sagt sogar noch deutlicher: «Es ist Wahrheit, wenn auch nicht
für mich.»34 Er scheint also der Religion doch nicht jeden Wahrheitsanspruch

absprechen zu wollen. In diesem Sinne sieht er nicht nur das Gegeneinander

von Philosophie und Religion, sondern auch das Miteinander. «Die Bibel und

die biblische Religion sind eine Grundlage unseres Philosophierens, eine ständige

Orientierung und eine Quelle unersetzlicher Gehalte.»35

32 Jaspers: Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung (Anm. 1), 37f.

33 Vgl. Th. von Aquin: Summa contra Gentiles, I 3; dazu Schüßler: Zum Verhältnis von
Wissen und Glauben bei Thomas von Aquin und Gottfried Wilhelm Leibniz (Anm. 10),

206-212.

34 Jaspers: Philosophie I (Anm. 9), 300.

35 Jaspers: Der philosophische Glaube (Anm. 13), 75.



166 Werner Schüßler

Jaspers ist somit 7yu2X gegen den Absolutheitsanspruch, aberfür die biblische

Religion in dem Sinne, dass er die Bibel als «das Depositum eines Jahrtausends
menschlicher Grenzerfahrungen» versteht: «In der Bibel sieht man den
Menschen in den Grundweisen seines Scheiterns. Aber so, daß die Seinserfahrung
und die Verwirklichung gerade im Scheitern offenbar werden.»36

Wenn jaspers eine Wandlung des biblischen Glaubens fordert, so bedeutet
das aber das Ende des Christentums. Denn dieses zeichnet sich dadurch aus,

dass es daran festhält, dass Jesus der Christus ist.37 Jaspers will demgegenüber

Jesus nur als «maßgebenden Menschen» gelten lassen — neben Sokrates, Buddha

und Konfuzius.38 — Ich werde darauf zurückkommen.

c) Philosophischer statt religiöser Glaube

Die Ablehnung der konkreten Religion bedeutet aber für Jaspers nicht die

Anerkennung der Alternative: Offenbarungsglaube oder Nihilismus: «Die Kraft,
das Sichgeschenktwerden, das Ethos, die Befreiung und die Freiheit, der Ernst
des Unbedingten sind möglich, auch wenn das genommen wird, was der

Offenbarungsgläubige so entschieden bekennt und festhält.»39 Entscheidend ist

ihm: «Der philosophische Glaube ist eigener Ursprung.»40 Jaspers versteht sich

hier in der Überlieferung von Piaton, Bruno, Spinoza, Kant, Lessing und Goethe.41

Zwar sieht sich das Philosophieren nach Jaspers selbst redlicherweise als

unfähig an, den Sinn des Offenbarungsglaubens zu erreichen, aber es behauptet

gegen diesen aus eigenem Ursprung seinen Weg des Gottsuchens. Philo-

36 Ebd.. 79.

37 Ich halte es deshalb für völlig irreführend, wenn G. Penzo schreibt: «Dadurch wird
deutlich, daß im Philosophieren von Jaspers im Unterschied zu Heideggers Denken eine

Christologie nicht ausgeschlossen ist. Man kann sie vielleicht Christologie vom Tode Gottes

nennen, da Jaspers die von Nietzsche aufgezeigte Spur weiterverfolgt. Es geht dabei um
eine Christologie, die sich nicht auf die traditionelle Metaphysik, sondern auf eine andere

Metaphysik stützt, die ich versuchsweise als Metaphysik der Chiffer bezeichnen möchte.»

(Ders., Der «existentielle Jesus» bei Karl Jaspers, in: R. Wisser / ].. H. Ehrlich [Hg.]: Karl
Jaspers. Philosopher among Philosophers/Philosoph unter Philosophen, Würzburg 1993,
255-271 [268]) Vgl. ebd., 270, wo Penzo von Jaspers' «existentieller Christologie» spricht.
Dazu muss aber klar gesagt werden: Jaspers vertritt eine bestimmte «Jesulogie», aber

sicherlich keine «Christologie»!
38 Vgl. K.Jaspers: Die großen Philosophen. Erster Band (1957), München 71992, 186-214.
39 Jaspers: Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung (Anm. 1), 37.

40 Ebd., 38.

41 Vgl. Jaspers: Antwort (Anm. 2), 775.



«Würdelose Würde» 167

sophie ist weder gotdos, wie zuweilen orthodoxe Religiosität behauptet, noch

ist sie «eine unredliche und ohnmächtige Verdünnung der Religion, aus deren

Säkularisierung sie als sterbender Nachfahre entstanden» ist, wie die Gottlosigkeit

meint.42

Aber was unterscheidet den «philosophischen Glauben» letztlich vom
religiösen? Philosophischer Glaube kennt kein Gebet und keinen Kultus, er kennt

auch keine Gemeinschaft. Philosophischer Glaube verbindet Menschen als

Einzelne. «Glaubensgehalt nimmt zwar in seiner Objektivität die Gestalt

eines Gewußten an», schreibt Jaspers, «aber statt gültig zu sein für jedermann,
besteht er nur durch Einsatz des eigenen Seins. Die Gewißheit des Glaubens

wagt es, daraufhin zu leben, daß das Wesentliche nicht bewiesen werden kann,

sondern seine nie objektiv gültige Bestätigung allein in der Erfahrung des

Sichbewährens des Glaubenden finden darf.»43

Jaspers versteht Philosophie als einen Glauben aus eigenem Ursprung. In
diesem Sinne ist Philosophie in ihrem innersten Kern immer auch schon

Philosophischer Glaube. Dieser — und darauf kommt es Jaspers wesentlich an — ist
keine säkularisierte Religion. Als «philosophisch» Glaubender hat der Mensch

einen eigenen, genuinen Bezug zur Transzendenz, der zwar wesensverschieden

ist vom religiösen Glauben, der aber gleich ursprünglich ist wie dieser.

In einem weiteren Sinne ist also Jaspers' ganze Philosophie als Philosophischer

Glaube zu verstehen. In einem engeren Sinne dagegen ist Philosophischer

Glaube das, was das Leben trägt, das, was ich als unbedingt ergreife. Und

Philosophie hat in diesem Sinne eine propädeutische Funktion, sie ist

Vorbereitung hierauf, ist Hinführung, ist Klarwerden, ist Raumschaffen.

Vielleicht drückt sich der Philosophische Glaube nirgends prägnanter aus

als in dem folgenden mittelalterlichen Spruch, mit dem Jaspers seine letzte

Vorlesung Chiffren der Transzendenz vom Sommersemester 1961 beginnen und

enden lässt: «Ich komme, ich weiß nicht woher, / Ich bin, ich weiß nicht wer,

/ Ich sterb', ich weiß nicht wann, / Ich geh', ich weiß nicht wohin, / Mich

wundert's, daß ich fröhlich bin.»44 Und er bemerkt dazu in seiner Schrift Der

philosophische Glaube angesichts der Offenbarung. «Der Spruch ist nicht <christlich>.

42 K.Jaspers: Vernunft und Existenz. Fünf Vorlesungen (1935), München 41987, 112.

43 Jaspers: Philosophie I (Anm. 9), 303.

44 K. Jaspers: Chiffren der Transzendenz. Mit zwei Nachworten hg.v. A. Hügli / H. Saner,

Basel 2011,13.112.



168 Werner Schüßler

Denn der Offenbarungsglaube gibt auf alles eine Antwort. Er lebt aus den

herrlichen Verheißungen und würde vielleicht seine Antwort schließen: mich

wundert's, daß ich traurig bin.»45

3. Zum Jesus-Bild bei KurlJaspers

1957 hat Jaspers den ersten Band seiner Schrift über Diegroßen Philosophen

publiziert, die drei grosse Teile umfasst: 1. Die massgebenden Menschen: Sokrates,

Buddha, Konfuzius, Jesus;46 2. Die fortzeugenden Gründer des Philosophierens:

Platon, Augustin, Kant;47 3. Aus dem Ursprung denkende Metaphysiker:
Anaximander, Heraklit, Parmenides, Plotin, Anselm, Spinoza, Laotse, Nagarju-
na.48 In der Einführung zu diesem Band fragt er u.a., was «menschliche Größe

überhaupt» ausmacht und geht den «Kriterien der Größe der Philosophen»
nach. Der geplante zweite Band der Schrift Die großen Philosophen erschien erst

postum 1981. Doch bevor ich mich Jaspers' Verständnis von Jesus als «maßgebendem

Menschen» zuwende, möchte ich noch einmal kurz auf seine Deutung
des Satzes «Gott ist Mensch geworden» zurückkommen.

a) Die Chijfer «Gott ist Mensch geworden»

Jaspers fasst seine Position diesbezüglich in den Satz: «Der menschgewordene

Gott Christus ist philosophisch unmöglich, während Jesus als einzigartige
Chiffer sprechen kann.»49 Inkarnationen Gottes in Menschen treffen wir in der

Religionsgeschichte immer wieder an, so u.a. auch bei den Indern, den Griechen

und Römern. In diesem Sinne scheint die Inkarnation Gottes in Jesus «ein

Fall dieses Typus zu sein». Und doch ist sie nach Jaspers «von allen anderen

Fällen wesentlich verschieden», ist doch diese Inkarnation «nicht irgendeine,
sondern die des einen Gottes», d.h. «sie ist die einzige, alle anderen sogenannten

Inkarnationen sind falsche».50 Jaspers kommentiert: «Spezifisch christlich

ist weiter, dass der eine Gott auch nur dieses eine Mal in einem Menschen

inkarniert geglaubt und dass diese Inkarnation zur Mitte der Auffassung von

45 Jaspers: Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung (Anm. 1), 29.

46 Vgl. Jaspers: Die großen Philosophen (Anm. 38), 105-228.

47 Vgl. ebd., 231-616.

48 Vgl. ebd., 619-956.

49 Jaspers: Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung (Anm. 1), 225.

50 Ebd., 226.



«Würdelose Würde» 169

Gott, Welt und Mensch wird. Vor allem aber ist christlich: Gott ist nun wirklich

leibhaftig in persönlicher Gestalt gegenwärtig, ist ganz Mensch, aber zugleich

ganz Gott. Die Vorstellung der Persönlichkeit der Gottheit ist zur leibhaftigen
Realität einer menschlichen Persönlichkeit geworden, die Gott ist.»51

Jaspers zufolge wird «der Drang des Menschen nach Leibhaftigkeit [...]
hier wie nirgend sonst befriedigt.»52 Allerdings, und das betont er zu Recht, ist
diese Wirklichkeit nur für den Glaubenden «real». Die Inkarnation kann weder

einzelwissenschaftlich noch philosophisch bewiesen oder deduziert werden.

Denn nicht die Offenbarung ist im Sinne der Einzelwissenschaften ein

Faktum, sondern allein der Offenbarungsglaube. «Von außen» ist immer nur zu

beobachten, dass es Menschen gibt, die an Offenbarung glauben.

Jaspers fasst zusammen: «Durch Christus ist die Transzendenz nicht mehr

verborgen in der Vielfachheit der Chiffern Gottes, sondern als realer Gott
selber offenbar. Eine Ungeheuerlichkeit! Jesus kann als Mensch wie andere

Menschen auf jeden als Chiffer wirken. Aber Christus ist als leibhaftig realer

Gott nicht als Chiffer geglaubt. Hier ist das Maximum an Leibhaftigkeit Gottes

erreicht. Das darf kein ehrliches Denken verschleiern. Jesus als Chiffer oder

Jesus Christus als leibhaftiger Gott, das ist zu entscheiden.»53

Für Jaspers gilt: Auch wenn es dem philosophisch Glaubenden unmöglich
ist, den Glauben an die Menschwerdung Gottes zu teilen, so ist es ihm doch

nicht möglich, sich der Chiffer des Menschen Jesus zu entziehen. Jaspers ist

zuzustimmen, wenn er meint, dass Jesus historisch wohl auch selbst nie gesagt
habe, dass er Gott sei; vielmehr hat ihn das Johannes sagen lassen.54 Von daher

kann Jaspers auch Kierkegaard nicht folgen, wenn dieser jene als «Unmenschen»

bezeichnet, die «nicht einmal aufgebracht» sind, «wenn ein Mensch sich

für Gott ausgeben will», und er schreibt dazu: «Als Unmensch wird also

angesprochen, wer an dem teilnimmt, was von jeher in der Vernunft philosophischen

Glaubens sich gründete und eigentlich menschlich war: Ein Mensch, der

sich für Gott ausgibt (was Jesus nicht getan hat), gilt, wo immer er auftritt, für

51 Ebd.
52 Ebd.
53 Ebd., 227.

54 Es ist eine andere Frage, ob der historische Jesus von sich als Menschensohn, Herr oder

sogar Sohn Gottes gesprochen hat.



170 Werner Schüßler

krank. Er ist nicht Gegenstand der Empörung, sondern der Fürsorge.»55 Nach
dieser Kategorisierung Kierkegaards zählt Jaspers zweifellos auch zu dem

Typus des Unmenschen.

Dadurch, dass Jaspers den Satz «Jesus ist der Christus» nicht unterschreiben

kann, sind für ihn auch zwei für das abendländische Denken zentral gewordene

Aussagen nicht akzeptabel. Erstens, dass Gott die Liebe ist im Sinne der

christlichen Agape. Diesen Satz hätte ein griechischer Denker nicht formulieren

können, ist Eros, der umfassende griechische Begriff für Liebe, doch
als Mangel, als Bedürftigkeit zu verstehen.56 Und zweitens kann Jaspers Jesus

nicht als «Mitte der Geschichte» deuten. In bewusster Abgrenzung hiervon hat

er bekanntlich den Begriff der Achsenzeit geprägt, der später immer wieder

aufgegriffen wurde.

Jaspers knüpft daher in seinem Verständnis der Liebe, die für ihn von zentraler

Bedeutung ist, an das platonische Eros-Motiv an.57 Auch schon in seinem

frühen Vortrag über «Einsamkeit» aus dem Jahr 1915/16 ist darum für ihn auch

nicht Jesus der entscheidende Massstab in Bezug auf die Liebe, sondern Sokra-

tes: «Er [sc. Sokrates] erzieht zur vollen Verantwortung der Individualität, wie

Jesus zur ruhigen Sicherheit unter dem Vorbild.»58 Hans Saner kommentiert

zu Recht: «Diese Philosophie des Selbstseins lebt aus einem nicht-christlichen

Ethos, ja ihre Kategorie der Liebe versteht sich [...] als bewußt anti-christlich.
Sokrates ist der philosophisch Liebende.»59

Ich komme zum zweiten Aspekt: In seinem geschichtsphilosophischen
Entwurf spricht Jaspers von vier tiefgreifenden Einschnitten in die Geschichte: Es

ist dies erstens die Entstehung der Sprache und die Erfindung von Werkzeugen,

also die Zeit, in der der Mensch zu dem wurde, was er ist, wobei wir nicht

wissen, wann das war. Zweitens, die Zeit der Entstehung der alten Hochkultu-

55 Jaspers: Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung (Anm. 1), 227.

56 Vgl. dazu W. Schüßler: Das Sein und die Liebe. Zur ontologischen Dimension der Liebe
bei Paul Tillich und Karl Jaspers, in: W. Schüßler / M. Röbel (Hg.): LIEBE - mehr als ein

Gefühl. Philosophie — Theologie — Einzelwissenschaften, Paderborn 2016,17-42, bes. 19f.

57 Vgl. K. Jaspers: Kleine Schule des philosophischen Denkens (1965), München 121991, 155;
dazu Schüßler: Das Sein und die Liebe (Anm. 56), bes. 41 f.

58 K. Jaspers: Einsamkeit, Jahrbuch der Osterreichischen Karl-Jaspers-Gesellschaft 1 (1988)
32-52 (45).

59 H. Saner: Zur Dialektik von Einsamkeit und Kommunikation bei Karl Jaspers, Jahrbuch
der Österreichischen Karl-Jaspers-Gesellschaft 1 (1988) 53-67 (66).



«Würdelose Würde» 171

ren in Ägypten, Mesopotamien, am Indus und später am Hoangho in China,

also zwischen 5000 und 3000 vor Christus. Drittens, die sogenannte «Achsenzeit»,

in der die geistige Grundlegung der Menschheit erfolgte, also zwischen

800 und 200 vor Christus. Und schliesslich viertens, das wissenschaftlich-technische

Zeitalter, das in Europa seit dem Ende des Mittelalters vorbereitet wurde,

sich im 17. Jahrhundert geistig konstituierte, seit dem 18. Jahrhundert breit
entfaltete und sich in den letzten Jahrzehnten mit rasender Geschwindigkeit
fortentwickelte.6" Der Fortschrittsprozess menschlicher Technik begann aber

nicht erst in dieser letzten Phase, er begann vielmehr mit dem ersten Werkzeug;

allerdings entfaltete er sich erst aufgrund wissenschaftlicher Naturerkenntnis

ins Unermessliche.61

Das Neue der sogenannten «Achsenzeit» sieht Jaspers darin, dass sich der

Mensch des Seins im ganzen, seiner selbst und seiner Grenzen bewusst wurde.

Im Vergleich dazu hat das wissenschaftlich-technische Zeitalter aus der
Geschichte «Weltgeschichte» gemacht, demgegenüber alle frühere Geschichte als

«ein Aggregat von Lokalgeschichten» erscheinen muss.62 Aber die Gegenwart
ist für Jaspers keine zweite Achsenzeit. «Vielmehr in schärfstem Kontrast zu
dieser ist sie ein katastrophales Geschehen zur Armut hin an Geist, Menschlichkeit,

Liebe und Schöpferkraft, wobei nur eines, die Produktion von
Wissenschaft und Technik allerdings auch im Vergleich zu allem Früheren einzig

groß ist.»63 Den Begriff der Achsenzeit führt Jaspers zweifellos als Ersatz für
die christliche Vorstellung von Jesus Christus als der Mitte der Geschichte ein.

b) Jesus als «maßgebender Mensch»

In der Einleitung zu seiner Schrift über Die großen Philosophen schreibt Karl

Jaspers unter der Überschrift «Von menschlicher Größe überhaupt»: «Was auch

ein anderer hätte leisten können, ist nicht groß. Was sich identisch übernehmen,

lernen und noch einmal tun läßt, wenn es auch einer zuerst getan haben

muß, verleiht nicht Größe. Die Unersetzlichkeit allein hat Größe.»64

60 Vgl. K. Jaspers: Einführung in die Philosophie (1950), München 252003, 76f.

61 Vgl. K. Jaspers: Die Atombombe und die Zukunft des Menschen. Politisches Bewußtsein

in unserer Zeit (1958), München 71983, 258.

62 Jaspers: Einführung in die Philosophie (Anm. 60), 80.

63 K. Jaspers: Vom Ursprung und Ziel der Geschichte (1949), München '1988, 127.

64 Jaspers: Die großen Philosophen (Anm. 38), 30.



172 Werner Schüßler

Und hinzukommen muss nach Jaspers als entscheidendes Kriterium «der

Größe der Philosophie» u.a., dass eine «nachweisbare Wirkung auf das Denken

späterer Großer [oder] [...] breiterer Kreise» festzustellen ist.65 Von daher

wird auch verständlich, dass Jaspers Jesus — selbst wenn dieser, wie u.a. auch

Sokrates, nichts geschrieben hat — unter die massgeblichen Menschen einreiht.

In seiner Darstellung von Jesus, bei der sich Jaspers im Wesentlichen auf
die einschlägigen Schriften von Rudolf Bultmann,66 Martin Dibelius67 sowie

Albert Schweitzer68 stützt,69 was schon eine gewisse Enge und Einseitigkeit
deutlich macht,70 geht es u.a. um Jesu Verkündigung des Gottesreiches, sein

Ethos, seinen Glauben, seine Art der Mitteilung, sein Leben, seine Persönlichkeit

und sein Wirken.71 Das muss hier nicht im Einzelnen referiert werden. Gegen

Ende seiner Darstellung kommt Jaspers dann auf das Wirken Jesu zu
sprechen. Ihm zufolge ist dieses in zwei Richtungen zu skizzieren: «Erstens wurde

er verwandelt aus Jesus in Christus den Gottmenschen, aus einer menschlichen

Wirklichkeit in einen Gegenstand des Glaubens. Zweitens wurde er gesehen in
seiner menschlichen Gestalt als Vorbild zur Nachfolge.»72 Allerdings sind die

massgebenden Menschen für Jaspers selbst nur «Orientierung», nicht dagegen

«Vorbild zur Nachahmung».73 Jaspers schreibt dazu: «Jesus hat ein Leben

gezeigt, dessen Sinn durch Scheitern in der Welt sich nicht vernichtet, sondern

65 Ebd., 39.

66 R. Bultmann: Jesus, Berlin 21929.

67 M. Dibelius: Jesus, Berlin 1939; ders.: Die Botschaft von Jesus Christus. Die alte

Überlieferung der Gemeinde in Geschichten, Sprüchen und Reden, Tübingen 1935.

68 A. Schweitzer: Geschichte der Leben-Jesu-Forschung, Tübingen 51933.

69 Vgl. Jaspers: Die großen Philosophen (Anm. 38), 961.967.

70 Nicht nur zu Jaspers' Verständnis der Offenbarung, sondern ebenso zu seiner Darstellung
Jesu kann man mit H. Johach sagen: «Seine Kenntnis der Theologie scheint zu sehr an der

Vergangenheit orientiert» (ders.: Karl Jaspers' Kritik am Offenbarungsglauben, Cathoüca
19 [1966] 282-303 [296]).

71 Ein gutes Referat dieser Darstellung samt einer theologischen Analyse bieten: Th. Pröpper:
Der Jesus der Philosophen und der Jesus des Glaubens. Ein theologisches Gespräch mit
Jaspers, Bloch, Kolakowski, Gardavsky, Machovec, Fromm, Ben-Chorin, Mainz 1976, 19-

28 (I. Tl., I. Kap.: «Jesus — maßgeblicher Mensch [Jaspers]»); J. Zöhrer: Der Glaube an

die Freiheit und der historische Jesus. Eine Untersuchung der Philosophie Karl Jaspers'

unter christologischem Aspekt, Frankfurt a.M. 1986, 111-128; C.U. Hommel: Chiffer oder

Dogma. Vom Verhältnis der Philosophie zur Religion bei Karl Jaspers, Zürich 1968, 151-

158.

72 Jaspers: Die großen Philosophen (Anm. 38), 210.

73 Ebd., 227.



«Würdelose Würde» 173

bestätigt glaubte, zwar nicht eindeutig, aber als offenbare Möglichkeit. Er zeigte

das Freiwerden von der Lebensangst im Aufsichnehmen des Kreuzes. Seine

Verkündigung zu hören, lehrt den Blick offen zu halten für das absolute Unheil
in der Welt, verwehrt die Selbstzufriedenheit, erinnert die höhere Instanz. Die
Absurditäten seiner Worte und Handlungen können befreiend wirken.»74 Und
weiter: «Jesus bleibt die gewaltige Macht gegen das Christentum, das ihn zu
seinem Grunde macht. Er bleibt das Dynamit, das schon oft die weltlichen

Erstarrungen des Christentums in seinen Kirchen zertrümmern wollte. Auf
ihn berufen sich die Ketzer, die es ernst nehmen mit der Radikalität.»75 Alles in

allem kann man sagen, dass Jaspers die Christologie unter einem historischen

Aspekt «als bloße Willkür» erscheint.76 Diese Deutung zeigt eine grosse Nähe

zu entsprechenden Äusserungen bei Nietzsche.77 Hommel fasst Jaspers' Deutung

so zusammen: Das Christusdogma «ist falsch in seiner Berufung auf das

Alte Testament, irreal in seiner Gründung auf die Auferstehung, absurd in der

Behauptung der Identität von Transzendenz und Mensch und eine Gefahr für
Freiheit und Wahrheit. <Kein Mensch kann Gott sein.»>78

c) «Würdelose Würde»

Im sechsten Teil seiner Schrift Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung,

der den Titel «Befreiung und Freiheit des Menschen heute» trägt, geht
es Jaspers in einem letzten Abschnitt um die Frage «Hilft die Philosophie?»79

In diesem Zusammenhang kommt er auf die Möglichkeit des Menschen zum
Selbstmord zu sprechen.80 Jaspers schreibt dazu: «Daß der Mensch, nur der

Mensch sich das Leben nehmen kann in hellem, reinem Entschluß, ohne

Trübung durch Affekte, vielmehr sich selber treu, darin liegt eine Würde.»81 Dass

74 Ebd., 212.

75 Ebd., 212f.
76 Hommel: Chiffer oder Dogma (Anm. 71), 154.

77 Vgl. K. Jaspers: Nietzsche und das Christentum, Hameln 1946, 17-36, mit entspr. Zitaten
und Quellenangaben zu Nietzsche.

78 Hommel: Chiffer oder Dogma (s. Anm. 71), 157.

79 Jaspers: Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung (Anm. 1), 470-476.
80 Ebd., 474. - Das Wort «Selbst-Mord» macht bekanntlich nach Jaspers selbst schon

zweierlei deutlich: «<Selbst> drückt die Freiheit aus, die das Dasein dieser Freiheit vernichtet

[...]; <Mord> die Aktivität in der Gewaltsamkeit gegenüber einem in der Selbstbeziehung als

unlösbar Entschiedenen.» (Jaspers: Philosophie II [Anm. 9], 301).
81 Jaspers: Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung (Anm. 1), 474; vgl. ders.:



174 Werner Schüßler

«alle Despotien, alle Kirchen, alle Gewalt, die von Menschen über Menschen

ausging, [...] den Selbstmord perhorresziert» haben, zeigt nach Jaspers nur
eines: Dass sich hier «die Freiheit des Einzelnen, des Menschen als Menschen»

zeigt, «der sich der Unterdrückung und dem vernichtenden Leiden entzieht».82

In diesem Sinne kann Jaspers dann auch formulieren: «Die Bereitschaft zum
Selbstmord macht frei.»83

Jaspers kennt aber eine zweite Würde, die noch über dieser angesiedelt
ist: «Der Würde, sich im Äußersten selbst den Tod geben zu können, steht

die andere Würde gegenüber, die dem Menschen durch keine ihm zugefügte
Schmach und Schande, durch kein noch so schreckliches Leiden verlorengeht.»
Und hier denkt Jaspers ausdrücklich an Jesus, den Menschen, nicht an die Chif-
fer Christus. Und dann heisst es weiter: «Diese andere gleichsam <würdelose>

Würde vermag, was wir Menschen eigentlich sind und sein können, offenbar
werden zu lassen.»84 Wobei diese würdelose Würde nach Jaspers etwas mit der

«Kraft der Liebe» zu tun hat.85 Jesus zeigt uns Jaspers zufolge, «wie das

bedingungslos wahrhaftige, reine, in Liebe gegründete, keinen Kompromiss zulassende

Leben eines Menschen durch die Realität der Welt vernichtet wird. Ein
solcher Mensch ist der Welt nicht erträglich.»86

Wir können uns nach Jaspers «dem Maßstab, den Jesus in das Abendland

gebracht hat, [...] nicht entziehen», selbst dann nicht, wenn wir ihm nicht
folgen.87 «Da wir wissen, dass wir nicht leben wie er und nicht so leben wollen,
und uns das eingestehen, ist uns die gesicherte Zufriedenheit mit uns verwehrt
und der Stolz. Wir haben einen Blick getan dorthin, woher all unsere Lebensweise,

wenn sie auch noch so gut scheint, auch in Frage gestellt ist, Jesus ist der

größte Revolutionär der Seele.»88

Chiffren der Transzendenz (Anm. 44), 108.

82 Jaspers: Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung (Anm. 1), 474.

83 Ebd.
84 Jaspers: Chiffren der Transzendenz (Anm. 44), 108; vgl. ders.: Der philosophische Glaube

angesichts der Offenbarung (Anm. 1), 474.

85 Von daher halte ich es auch für verfehlt, wenn Jaspers' Position auf die des Trotzes
reduziert wird (so z.B. Zöhrer: Der Glaube an die Freiheit und der historische Jesus [Anm.
71], 134).

86 Jaspers: Chiffren der Transzendenz (Anm. 44), 109.

87 Ebd.
88 Ebd.



«Würdelose Würde» 175

Und doch spricht Jaspers auch von der Chiffer Christus bzw. von der Chif-
fer «Gott ist Mensch geworden».89 Was ist damit gemeint?9" Jaspers gibt uns

darauf in seiner Schrift Der philosophische Glaube die folgende Antwort: «Die

Christusreligion enthält die folgende Wahrheit, daß Gott zum Menschen durch

Menschen spricht, aber Gott spricht durch viele Menschen, in der Bibel durch
die Reihe der Propheten, in der als letzter Jesus steht; kein Mensch kann Gott
sein; Gott spricht durch keinen Menschen ausschließend, durch jeden auch

noch vieldeutig.»91 Und damit, nämlich mit dem Begriff der «Vieldeutigkeit»,
ist die Chiffern-Sprache angesprochen.92

4. Kesiimee

Jaspers selbst ist davon überzeugt, dass sich der philosophische und der christliche

Glaube irgendwie auch treffen können. In seinem Zwiegespräch mit dem

evangelischen Theologen Heinz Zahrnt aus dem Jahre 1963, veröffentlich unter

dem Titel Philosophie und Offenbarungsglaube, meint dieser aber, dass durch die

89 Vgl. Jaspers: Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung (Anm. 1), 213-230,

wo es um die «Grundchiffern der Gottheit» geht: «1. Der eine Gott; 2. Der persönliche
Gott; 3. Der Mensch gewordene Gott».

90 Hier widerspreche ich Hommel: Chiffer oder Dogma (Anm. 71), 250 Anm. 98, wenn
dieser meint, dass Jaspers in seiner Schrift «Der philosophische Glaube angesichts der

Offenbarung» diese Aussage nicht mehr billige — anders als in «Von der Wahrheit» und
«Der philosophische Glaube». Zwar heisst es in «Der philosophische Glaube angesichts
der Offenbarung» mit Bezug auf Kierkegaard: «Für unser Philosophieren ist es unmöglich,
Christus als Chiffer zu denken.» (Jaspers: Der philosophische Glaube angesichts der

Offenbarung [Anm. 1], 227) Aber hier scheint damit der Christusglaube gemeint zu sein.

Zudem kann Jaspers auch explizit ebd., 474, von der «Chiffer Christus» sprechen.
91 Jaspers: Der philosophische Glaube (Anm. 13), 80.

92 Vgl. Jaspers: Von der Wahrheit (Anm. 24), 1052: «Die Christusmythe ist eine Chiffer für
das Recht des Chifferseins als Vermitdung zwischen Gott und Menschen. [...] Zu Recht

liegt [...] im Christusmythos der Hinweis, daß alles Menschsein in sich die Möglichkeit der

Bezogenheit auf Gott, der Gottesnähe hat und daß der Weg zu Gott durch die Welt und
die Wirklichkeit unseres geschichtlich zu vollziehenden Menschseins hindurch geht, nicht
um die Welt herum. Die Philosophie muß den Menschen vor der Usurpation bewahren,
indem sie zugleich eine Chijjermmhrhe.it in den Behauptungen der Usurpierenden anerkennt.»

(Hervorhebungen W.S.). Zur Chiffern-Sprache vgl. W Schüßler: Chiffer als Sprache der
Transzendenz. Ist Karl Jaspers ein «Negativer Theologe»?, in: Ders. (Hg.): Wie läßt sich

über Gott sprechen? Von der negativen Theologie Plotins bis zum religiösen Sprachspiel

Wittgensteins, Darmstadt 2008, 235-255; ders.: Karl Jaspers und die Chiffern der

Transzendenz, in: H. R. Yousefi / W Schüßler / R. Schulz / U. Diehl (Hg.): Karl Jaspers.

Grundbegriffe seines Denkens, Reinbek 2011, 113-126.



176 Werner Schüßler

Art und Weise, wie Jaspers den christlichen Glauben kritisiert, «das Wesen der

christlichen Offenbarung und des christlichen Glaubens» aufgelöst werde.93

Jaspers macht dagegen geltend, dass es den Quäkern freigestellt sei, den Glauben

an die Gottmenscheit Christi zu teilen. Und er weist in diesem Zusammenhang

auch auf die Unitarier hin, die sogar die Gottmenschheit Christi leugnen,
und bemerkt dazu: «Ich denke nicht, dass Sie diesen Menschen absprechen

wollen, Christen zu sein.»94

Das ist wirklich die entscheidende Frage! Auch der bekannte evangelische

Theologe und Philosoph Paul Tillich würde sagen, dass das Zentraldogma des

Christentums der Satz ist: «Jesus ist der Christus». Damit steht und fällt für Tillich
das spezifisch Christliche. Jaspers macht demgegenüber in dem Gespräch mit
Zahrnt geltend, dass er diesen Satz nicht verstehe, bedeute der Satz «Jesus Christus

ist menschgewordener Gott» doch etwas völlig anderes als ein Satz wie: «Gott
hat sich in solchen Menschen wie Sokrates, Buddha und anderen gezeigt». In
seiner «Antwort» in dem von Schilpp herausgegebenen Sammelband über seine

Philosophie äussert er sich ähnlich, wenn er hier hinsichtlich des Christusdogmas
davon spricht, dass dieses für ihn «nicht transparent» sei.95 Damit wird wieder

deutlich: Es bleibt — um mit Kierkegaard zu sprechen — letztlich beim Sprung
in den Glauben, der zwar durch philosophische und systematisch-theologische

Überlegungen verkürzt werden kann, der aber nie ganz aufzuheben ist — und

diesen Sprung kann Jaspers eben nicht mitmachen. Allerdings misst Jaspers dem

Menschen Jesus, wie sich gezeigt hat, eine Bedeutung zu wie keinem zweiten.

Und das bringt er mit dem Begriff «würdelose Würde» zum Ausdruck. In Jesus

wird deutlich, was der Mensch sein kann.

Jaspers' Begriff einer «würdelosen Würde» erinnert in manchem an Formulierungen,

wie sie in der Schrift von Nancy L. Eiesland: The Disabled God. Toward

a Liberatory Theology of Disability von 1994,96 einem Klassiker der theologischen

Disability-Studies, begegnen — allerdings mit dem einen entscheidenden

Unterschied, dass Eiesland hier, ausgehend von einer Reflexion in Bezug auf

Menschen mit Behinderung, eine bestimmte Christologie entwickelt, während es

93 K. Jaspers / H. Zahrnt: Philosophie und Offenbarungsglaube. Ein Zwiegespräch,

Hamburg 1963, 88.

94 Ebd., 89.

95 Jaspers: Antwort (Anm. 2), 762.

96 Siehe oben Anm. 8.



«Würdelose Würde» 177

Jaspers nur um eine Jesulogie geht, die ich aber trotzdem auch für anschlussfähig
halte an bestimmte Formen der Christologie, was jedoch auf seine philosophischen

Prämissen sicherlich nicht zutrifft. Eine zentrale Stelle lautet bei Eiesland

wie folgt: «Die Bedeutung des behinderten Gottes liegt vorrangig nicht in dessen

Männlichkeit, sondern vielmehr in dessen Körperlichkeit. Jesus Christus, der

behinderte Gott, steht in Einklang mit dem Bild von Jesus Christus, dem

stigmatisierten Juden, einer dunkelhäutigen Person und einem Repräsentanten der

Armen und Hungernden — jenen, die dafür gekämpft haben, die Integrität und

Würde ihrer Körper angesichts körperlicher Verstümmelung durch Ungerechtigkeit

und Rituale körperlicher Erniedrigung aufrechtzuerhalten.»97 Eiesland geht
es in ihrer «Befreiungstheologie der Behinderung» wesentlich darum, diesen

«behinderten Gott», wie er uns im Bilde Jesu Christi begegnet, wieder ins Zentrum

theologischer Reflexion und religiöser Praxis zu stellen.

Abstract
Der Beitrag beschäftigt sich mit dem Jesus-Bild im Werk des Existenzphilosophen
Karl Jaspers (1883-1969). Aufgrund seiner philosophischen Prämissen kann Jaspers in
Jesus zwar nicht den Christus sehen, jedoch einen der «maßgebenden Menschen», bei
dem deutlich wird, was der Mensch sein kann. Dies wird ihm zufolge deutlich in der
«würdelosen Würde», wie sie in Jesu Leiden und Sterben offenbar geworden ist. Wenn
es Jaspers auch nur um eine Jesulogie geht, so scheint diese doch anschlussfähig zu sein

an bestimmte Formen der Christologie, wie sie beispielsweise in Nancy L. Eieslands
Schrift «Der behinderte Gott» entwickelt wird.

This essay deals with the image of Jesus in the work of the philosopher of existence,
Karl Jaspers (1883-1969). On the basis of his philosophical premises, Jaspers in fact

cannot see Jesus as the Christ but rather as one of the «authoritative people» who
shows clearly what humanity can be. For Jaspers, this has become clear in Jesus'
«unworthy worth» revealed in Jesus' suffering and death. Even though this is only a Jesus-

ology for Jaspers, it still seems able to be connected to certain forms of Christology, as

for example in Nancy L. Eiesland's The Disabled God.

Werner Schüßler, Trier

97 Ebd., 102 (Übers. WS.).


	"Würdelose Würde" : zum Jesus-Bild bei Karl Jaspers

