
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 73 (2017)

Heft: 2

Artikel: Ahnung, Erkenntnis und Furcht Gottes : Qohelet 3, 10-15 im Kontext
alttestamentlicher Anthropologien

Autor: Saur, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877617

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877617
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ahnung, Erkenntnis und Furcht Gottes

Qohelet 3,10-15 im Kontext alttestamentlicher Anthropologien

1. Bilder des Menseben im Alten Testament

Wolfram Hogrebe hat sich in einem 1996 erschienenen Essay unter dem Titel

«Ahnung und Erkenntnis. Brouillon zu einer Theorie des natürlichen Erkennens»

mit der Frage auseinandergesetzt, was eigentlich eine Ahnung sei und

wie aus Ahnung Wissen werde. Für ihn stellt sich der Prozess der Erkenntnis

folgendermaßen dar:

«Ahnungen weisen in die richtige Richtung oder sie tun es nicht. Avancierte Ahnungen
sind Vermutungen und diese bestätigen sich oder sie tun es nicht. Avancierte Vermutungen

sind Meinungen und die sind begründet oder sie sind es nicht. Avancierte

Meinungen sind Wissen und das ist wahr.»1

Flinter diesem Modell steht eine bestimmte Vorstellung davon, was der Mensch

sei und was er wissen könne: Der Mensch wird als Ahnender, Vermutender,
Meinender und Wissender beschrieben - und wird damit vor allem als ein Wesen

profiliert, das auf Erkenntnis hin angelegt ist.

Die Frage danach, was der Mensch sei, ist nicht erst in der Neuzeit
aufgekommen, sie lässt sich vielmehr bis in die Antike und das Alte Testament hinein

zurückverfolgen: In den hebräischen Wendungen und DTN_nO

wird die Grundfrage «Was ist der Mensch?» im Psalter und im Fliobbuch greifbar.2

Diese Frage nach dem Wesen des Menschen ist von der Frage nach seinen

Erkenntnismöglichkeiten nicht zu trennen.

Die Erkenntnisfähigkeiten des Menschen werden innerhalb der Hebräischen

Bibel nicht nur, aber doch vor allem in der weisheitlichen Literatur
thematisiert. So geht etwa das Sprüchebuch davon aus, dass der Mensch zu
Einsicht und Erkenntnis befähigt ist und es durchaus in seiner Hand liegt, den

1 W Hogrebe: Ahnung und Erkenntnis. Brouillon zu einer Theorie des natürlichen Erken¬

nens (stw 1294), Frankfurt a. M. 1996, 21.

2 Vgl. Ps 8,5; 144,3; Hi 7,17; 15,14 — vgl. darüber hinaus Sir 18,8: xi âv0pW7xoç Kai xi f)

Xpfjaiç aùxoû xi xô àya0ôv aùxoû Kai xi xö koköv abxoû

ThZ 2/73 (2017) S. 141-155



142 Markus Saur

Weg der Erkenntnis zu wählen und sich vom Weg der Torheit fernzuhalten.

Zwar weiß auch das Sprüchebuch von der dauernden Bedrohung und Versuchung

des Menschen, der Torheit und dem Unwissen zu verfallen, doch weist

es vor dem Hintergrund seines optimistischen Menschenbildes Wege auf,

diesem Verfall zu entgehen. Die Weisheitsworte des Sprüchebuches spiegeln eine

Form von Einsicht und Erkenntnis, die aus Erfahrungen des Alltags gewonnen
wird. Diese Alltagserfahrungen werden in prägnanter Form zum Weisheitsspruch

verdichtet — und wirken in dieser Form wieder in den Alltag zurück,

wenn sie zitiert werden. Gerhard von Rad hat die Leistungsfähigkeit dieser

Erfahrungsweisheit sehr treffend charakterisiert:

«Kein Mensch würde auch nur einen Tag leben können, ohne empfindlichen Schaden

zu nehmen, wenn er sich nicht von einem ausgebreiteten Erfahrungswissen steuern
lassen könnte.»3

Dieses Erfahrungswissen konstitutiert sich niemals nur aus den eigenen

Erfahrungen, sondern bezieht sich immer auch auf die Erfahrungen anderer, die in
Form der Sprüche gesammelt, überliefert, gelehrt und gelernt werden können.

Einsicht und Erkenntnis sind demnach das Ergebnis eines Bildungsprozesses.

Der Erfahrungs-, Erkenntnis- und Bildungsoptimismus, der das Sprüchebuch

prägt, ist durch ein hohes Maß an Situationsbezogenheit bestimmt und

entwickelt keine klar definierte Terminologie und noch weniger eine abstrakte

Lehre, wie von Rad unterstreicht:

«Es ist eine Tatsache, daß Israel auch in seinen theoretischen Reflexionen keineswegs
mit einem einigermaßen präzisen Begriffsapparat arbeitet. Es war an der Herausarbeitung

ordentlich definierter Begriffe erstaunlich wenig interessiert, denn es verfügt
über andere Möglichkeiten, eine Aussage zu präzisieren, z. B. den Parallelismus mem-
brorum, der jeden redlichen Begriffsanalytiker zur Verzweiflung bringen kann.»4

Das Prinzip des Parallelismus prägt vor allem die hebräische Poesie und ist auf
der Satzebene einzelner Verse zu greifen: Ein Phänomen wird in einer parallelen

Formulierung sprachlich von zwei Seiten in den Blick genommen, so dass

durch das Gesagte ein Sprachraum entsteht, innerhalb dessen das Gemeinte

3 G. von Rad: Weisheit in Israel, Neukirchen-Vluyn 1970, 13.

4 Von Rad: Weisheit in Israel (Anm. 3), 25.



Ahnung, Erkenntnis und Furcht Gottes 143

liegt.5 Solche Strukturen des Parallelismus lassen sich aber nicht nur auf der

Ebene des Einzelverses herausarbeiten, sie sind vielmehr auch innerhalb größerer

Textzusammenhänge und literarischer Arrangements der Hebräischen
Bibel zu erkennen. Das prägende hermeneutische Prinzip scheint darin zu liegen,
neben dem einen auch immer das andere zu Wort kommen zu lassen: et audiatur

altera pars — Leserinnen und Leser der Texte werden durch das Nebeneinander

in einen Erkenntnisprozess hineingeführt, innerhalb dessen sie zwischen den

verschiedenen Positionen abzuwägen und zu unterscheiden haben, sie werden

gewissermaßen in die Sinnkonstitution der Texte mit eingebunden. Dieses

formale, texthermeneudsche Prinzip lässt sich material in anthropologischer
Perspektive am Beispiel von Gen 1-3 und anhand des Psalters veranschaulichen.

Der die Genesis eröffnende priesterschriftliche Bericht hebt im Blick auf
den Menschen in Gen 1,26-31 dreierlei hervor: Erstens ist der Mensch als

Gottes Ebenbild gemacht (13niö"]3 130^33 H2?173) und steht damit als

Repräsentant Gottes innerhalb der Schöpfung, zweitens erhält er den Auftrag
über die Schöpfung zu herrschen und drittens soll er — als männlich und weiblich

geschaffener Mensch — sich vermehren und die Erde anfüllen. Gen 1,31

beurteilt das Ergebnis dieser Schöpfung sehr klar: "127X 73~nX OmzX
"1XÖ zn'twnisrn nöl?. Mit der Erschaffung des Menschen kommt die Schöpfung

zu ihrem Abschluss — die Priesterschrift entwickelt aufgrund dessen, was

dem Menschen überantwortet wird, zunächst ein optimistisches Menschenbild,

eine gewissermaßen <hohe> Anthropologie.
Der nichtpriesterschriftliche Schöpfungsbericht setzt dagegen andere

Akzente: Gen 2,7 stellt die Formung ("13"') des Menschen an den Anfang der

Schöpfung und verbindet diesen Menschen von Beginn an mit dem Begriff des

Staubes: Der Mensch wird gebildet als Staub (DnXil~n£ m/P I/"
nO-JNmp Jhwh haucht dem Menschen Leben ein, betraut ihn mit
der Verantwortung für den Garten, verwehrt ihm allerdings die Früchte vom
Baum der Erkenntnis von gut und böse und stellt darüber hinaus fest, dass der

5 Vgl. dazu B. Janowski: Der Mensch im alten Israel. Grundfragen alttestamentlicher An¬

thropologie, in: ZThK 102 (2005), 143-175, 159f., der mit dem Begriff der <Stereometrie>

arbeitet: («Stereometrie) meint die Überlagerung von Bildern und Motiven, durch die nicht

nur die Konkretion der Einzelaussage gesteigert, sondern auch ihre <Aufsprengung> oder

Multiperspektivität bewirkt wird; die Wörter und Texte werden damit in ihrer Bedeutung
aufeinander hin durchsichtig und erschließen so gegenseitig ihren Sinn ((semantische
Weiträumigkeit)).» (Janowski: Mensch, 159)



144 Markus Saur

Mensch in Ermangelung eines Gegenübers ein erhebliches Defizit hat: Erst
durch die Formung der Frau, die dem Mann auf Augenhöhe zur Seite gestellt

wird, kommt die zunächst fragmentarische Menschenschöpfung zu einem

gewissen Abschluss. Hier und vor allem in Gen 3 wird keineswegs eine hohe

Sicht auf den Menschen entwickelt, sondern der Mensch in seiner Schwäche

und Brüchigkeit gezeichnet. Der priesterschriftliche und der nichtpriester-
schriftliche Schöpfungsbericht bilden Pole, innerhalb derer sich das bewegt,

was über den Menschen zu sagen ist.

Eine ganz ähnliche Konstellation spiegelt der Psalter. Die im Alten Testament

viermal belegte Frage nach dem Menschen findet sich zweimal im Psalter.

Nach Ps 8 fehlt dem Menschen nur wenig im Vergleich zu Gott,6 er steht
vielmehr als königlicher Herrscher inmitten der Schöpfung:

5 Was ist ein Mensch, dass du seiner gedenkst,
und eines Menschen Kind, dass du dich seiner annimmst?

6 Du hast ihm wenig fehlen lassen von Gott her/im Vergleich zu Gott,
mit Ehre und Hoheit krönst du ihn.

7 Du hast ihn zum Herrscher gesetzt über die Werke deiner Hände,
alles hast du unter seine Füße gelegt.

(Ps 8,5-7)

Die Berührungen mit Gen 1 sind nicht zu übersehen: Wie der priesterschriftliche

Schöpfungsbericht steht auch Ps 8 für eine <hohe> Anthropologie, was

in Ps 8 noch deutlicher als in Gen 1 durch die königlichen Prädikate in V. 6

herausgestellt wird (Innern Tin) TinDT).
Ps 144,3f. greift die Frage nach dem Menschen aus Ps 8,5 auf, kommt aber

zu einer anderen Antwort:

Jhwh, was ist ein Mensch, dass du ihn kennst,
eines Menschen Sohn, dass du ihn beachtest?

Ein Mensch ist einem Hauch gleich,
seine Tage sind wie ein flüchtiger Schatten.

(Ps 144,3f.)

6 Zur hier greifbaren Relationalität des Menschen vgl. B. Janowski: Konstellative Anthropo¬
logie. Zum Begriff der Person im Alten Testament, in: Ders. (Hg.): Der ganze Mensch. Zur

Anthropologie der Antike und ihrer europäischen Nachgeschichte, Berlin 2012, 109-127,
121-124.



Ahnung, Erkenntnis und Furcht Gottes 145

Der Mensch bewegt sich demnach nicht in der Sphäre des Göttlichen, sondern

gleicht dem Windhauch (750), seine Tage sind wie ein flüchtiger Schatten.7

Hier wird keine <hohe> Anthropologie entwickelt: Dem Menschenbild aus Ps 8

wird vielmehr ein Bild des Menschen in seiner Hinfälligkeit und Vergänglichkeit

zur Seite gestellt. Auch im Psalter wird damit ein Raum des Redens vom
Menschen abgesteckt, der sich zwischen £35'"? 1 PI")011 Fl] und bin
bewegt.

Es ist nun genau dieser Terminus ^50, der das Buch Qohelet in besonderer

Weise bestimmt: Qohelet sieht die den Menschen umgebende Welt insgesamt
durch ihr ^50-Sein charakterisiert. So ist in Qoh 1,2 zu lesen:

Nichtig und flüchtig, sprach Qohelet, nichtig und flüchtig, alles ist nichtig.
(Qoh 1,2)

In Qoh 3,19 wird diese Generalaussage anthropologisch gewendet:

Ja, das Geschick der Menschen und das Geschick der Tiere - ein Geschick ist es für
sie. Wie der Tod dieses, so ist auch der Tod jenes - und alle haben einen Lebensodem.

Und den Vorzug des Menschen vor dem Tier gibt es nicht, denn alles ist flüchtig.
(Qoh 3,19)

Das Geschick des Menschen wird mit dem des Tieres verglichen und beide

gehören dem Bereich des ^50 zu. Das Qoheletbuch scheint damit eine ähnliche

<Niedrigkeitsanthropologie> zu entwickeln, wie sie auch in Ps 144 oder Gen 2

zu greifen ist. Ist diese Sicht auf die Anthropologie Qohelets aber sachgemäß?

Und wie verbindet sich bei Qohelet die Frage nach den Möglichkeiten menschlicher

Erkenntnis mit der Frage nach dem Wesen des Menschen?

2. Exegetische Annäherungen an Qohelet 3,10-15

In der neueren Forschung zum Qoheletbuch ist überzeugend herausgearbeitet

worden, dass die einleitenden Kapitel Qoh 1 -3 als eine Grundlegung des Denkens

Qohelets verstanden werden können.8 Sein Verständnis des Menschen

legt Qohelet vor allem in Qoh 3 dar: Das Kapitel setzt ein mit dem Gedicht

7 Vgl. dazu auch den dritten Beleg für die Frage nach dem Menschen in Hi 7,17.

8 Vgl. dazu H.-P. Müller: Der unheimliche Gast. Zum Denken Kohelets, in: ZThK 84 (1987),

440-464, 442£, und A.A. Fischer: Skepsis oder Furcht Gottes? Studien zur Komposition
und Theologie des Buches Kohelet (BZAW 247), Berlin/New York 1997, 183ff.



146 Markus Saur

über die Zeit in V. 1-8.9, bevor der Mensch in V. 10-15, V. 16f. und V. 18-22 aus

unterschiedlichen Perspektiven in den Blick genommen wird. Im Zentrum des

Kapitels steht der Abschnitt V. 10-15:

10 Ich sah die Mühe, die Gott den Menschen gegeben hat, um sich damit abzumühen.

11 Alles hat er schön gemacht zu seiner Zeit.
Auch die ferne Zeit hat er in ihr Herz gegeben, ohne dass der Mensch das Werk,
das der Gott gemacht hat, von Anfang bis Ende herausfinden könnte.

12 Ich erkannte, dass es nichts Gutes unter ihnen gibt,
als sich zu freuen und Gutes zu tun in seinem Leben.

13 Und auch jeder Mensch, der isst und trinkt und Gutes genießt bei aller seiner

Mühe - eine Gabe Gottes ist dies.

14 Ich erkannte, dass alles, was der Gott macht, für immer sein wird. Ihm ist nichts

hinzuzufügen, und von ihm ist nichts wegzunehmen.
Und der Gott hat es so gemacht, dass man sich vor ihm fürchte.

15 Was geschah, ist längst (geschehen), und was geschehen wird, ist längst schon

geschehen.
Der Gott aber sucht das Entschwundene.

(Qoh 3,10-15)

Eingeleitet wird die Passage in V. 10 mit TPN"] — damit kennzeichnet Qohelet
in seiner Schrift einzelne Gedankenabschnitte.9 Der nächste solche Einschnitt

liegt in V. 16 vor, so dass V. 10-15 als literarischer Zusammenhang verstanden

werden kann.

V. 10 zufolge geht es zunächst um die Mühe, die Gott dem Menschen

zugedacht hat. Dass menschliches Leben mit Mühe und Arbeit zu tun hat, ist ein

für Qohelet zentraler Gedanke — das Abstraktnomen abgeleitet von der

Wurzel III H317, findet sich nur bei Qohelet und wird dort insgesamt achtmal

gebraucht. In Qoh 1,13 wird etwa das Erforschen und Erkunden als eine

leidige Mühe, die Gott dem Menschen gegeben hat ]ri3 17 "1 pjl?
13 rriji?'? ü"JXn), charakterisiert.

9 Qoh 3,10-22 ist insgesamt durch ein Beziehungssystem von Signalwörtern strukturiert: In
V. 10 eröffnet TPS") einen ersten Durchgang, auf den dann zweimal in V. 12 und V. 14 mit

lriin) eine Erkenntnisaussage getroffen wird. In V. 16 steht dann wieder 'ÎTX" am Anfang,
wird nun aber in V. 17 und V. 18 jeweils durch lrnöX fortgeführt, bevor am Ende in V. 22

noch einmal "TriX")! steht.



Ahnung, Erkenntnis und Furcht Gottes 147

In V. 11 wird das Lexem allerdings in ein anderes Licht gestellt: V.

IIa qualifiziert die Gesamtheit der Wirklichkeit als 112^ — schön in einem

umfassenden Sinn. Die Anspielung auf das abschließende Urteil des

priesterschriftlichen Schöpfungsberichts, demzufolge nach Gen 1,31 alles sehr gut sei

(~lkO 3ÎÏÏ), ist nicht zu übersehen. Ob mit der lexematischen Verschiebung von
nie ZU eine Änderung des Werturteils über die Qualität der Schöpfung
als des Werkes Gottes vorgenommen wird,10 erscheint fraglich. Es ist vielmehr

nicht ganz auszuschließen, dass mit der Verwendung von ein gewisser Ein-
fluss griechischen Denkens im nachexilischen Juda greifbar wird: ilE"1 könnte

an das breite semantische Feld des griechischen kcAÔç anknüpfen." V. IIa ist
aber nur die eine Seite der Aussage, die durch V. IIb deutlich erweitert wird:

Die Gesamtheit der Schöpfung ist nicht nur schön zu ihrer Zeit, sondern dem

Menschen ist auch ein Wissen um 'pPn12 gegeben, ohne dass der Mensch
jedoch das Gesamtwerk Gottes von Anfang bis Ende, also in seiner Gesamtheit

herausfinden und erkennen kann. Schönheit dessen, was Gott gemacht hat —

Gabe der <fernen Zeit? in das Herz des Menschen — Unfähigkeit des Menschen

zu umfassender Erkenntnis: Es sind diese drei Aspekte, die die Architektur des

10 So H.-P. Müller: Das Ganze und seine Teile. Anschlußerörterungen zum Wirklichkeitsver¬
ständnis Kohelets, in: ZThK 97 (2000) 147-163 (156); zu dieser Debatte vgl. L.
Schwienhorst-Schönberger: Kohelet (HThKAT), Freiburg im Breisgau u.a. 2004, 263-267.

11 Vgl. dazu Müller: Der unheimliche Gast (Anm. 8), 449f.
12 Zur Bedeutung von Dbiiî in Qoh 3,11 vgl. M. Rose: Rien de nouveau. Nouvelles approches

du livre de Qohéleth (OBO 168), Fribourg/Göttingen 1999, 61: «Il s'agira, en effet, d'un
domaine plus large, qui dépasse les limites du monde «sous le soleil» [...] et celles du temps
limité par la mort [...]. Cet espace n'est pas accessible à l'homme (il est «caché»); mais

dans ses réflexions (37), l'homme en fait tout même un objet qu'il ne pourra pas éviter
de considérer. Cet objet de la réflexion est déclaré être «donné» par Dieu. En utilisant un
terme moderne et abstrait, on pourrait parler de «transcendance» pour définir le sens de

obiU dans ce contexte précis: Qohéleth évoque la capacité de l'homme à transcender; dans

ses réflexions 117; «cœur») [...], les limites de son temps et de son monde.» Ob man so weit

gehen sollte, Dbii? mit <Transzendenz> o. ä. zu übersetzen, ist sicherlich zu fragen; dass das

semantische Feld von OblJJ hier aber weitestmöglich abzustecken ist, ergibt sich in der Tat

aus dem in V. 11 greifbaren Kontext; vgl. dazu Gesenius18, 936: «Zeitalter, Weltzeitalter,
Welt», mit Verweis auf SirA 3,18; Sir 36,22; 39,20; 42,18. In ähnlicher Weise H.-P. Müller:

Neige der althebräischen <Weisheit>. Zum Denken Qohäläts, in: ZAW 90 (1978), 238-264,

demzufolge «an unserer Stelle der sonst durchgängig intendierte Begriff der (fernsten Zeit?

in Vergangenheit und/oder Zukunft, d. h. der Gedanke an die Extrempunkte der Zeitex-

tension, ganz eindeutig zugrunde» (Müller: Neige, 249) liegt (vgl. dazu grundlegend E.

Jenni: Das Wort 'öläm im Alten Testament, Berlin 1953).



148 Markus Saur

Verses konstituieren. Der Akzent liegt dabei nicht auf der Schönheit des Werkes

Gottes — V. 1 la ist nur der Ausgangspunkt, von dem her die Aussagen über

den Menschen in V. IIb entwickelt werden: Das Werk Gottes ist schön zu
seiner Zeit, der Mensch kann es allerdings nicht vollständig überblicken, obwohl

— und diese Einsicht ist in die Spannung zwischen der Schönheit des Werkes

Gottes und der Begrenzung des Menschen eingeflochten — der Mensch selbst

das Wissen um in seinem Herzen trägt. Der Mensch steht keineswegs

im Bereich des absoluten Nicht-Wissens, er kann allerdings auch keine

umfassende Erkenntnis erlangen, ihm ist aber sehr wohl etwas ins Herz gegeben,

das man am ehesten als Ahnung bezeichnen könnte.13 Ahnung ist noch kein

Wissen, Ahnung unterscheidet sich aber doch vom Nicht-Wissen. Ahnung ist

gewissermaßen der erste Schritt, der aus dem Nicht-Wissen hinausführt und

über das Stadium der Vermutung und der Meinung zu Wissen und Erkenntnis

werden kann.14 Das Potential und Wesen des Menschen zwischen Ahnung und

Erkenntnis anzusetzen, ist eine außerordentlich bemerkenswerte anthropologische

Position: Dem Menschen ist der Zugang zur Erkenntnis der Welt als des

Werkes Gottes zwar nicht grundsätzlich versperrt, er überblickt dieses Werk

13 Vgl. dazu Hogrebe: Ahnung und Erkenntnis (Anm. 1), 7: «Die Erkenntnistheorie dieses

Jahrhunderts hat diese höchst fragilen Eingangsorte für Ideen zwar konstatiert, aber analytisch

ignoriert.» - Ob man an dieser Stelle nicht übrigens <innerer Tiefen) des Menschen

ansichtig wird, soll zumindest gefragt werden. R.A. di Vito: Alttestamentliche Anthropologie
und die Konstruktion personaler Identität, in: B. Janowski (Hg.): Der ganze Mensch. Zur
Anthropologie der Antike und ihrer europäischen Nachgeschichte, Berlin 2012, 129-152,

142-146, bestreitet, dass es innerhalb der alttestamentlichen Anthropologie so etwas wie
die Vorstellung (innerer Tiefen) des Menschen gebe; im Anschluss an C. Taylor: Sources

of the Self. The Making of the Modern Identity, Cambridge 1989, formuliert di Vito:
«Augenfällige Merkmale der modernen Identität - wie beispielsweise ihr ausgeprägter
Individualismus - gründen in der neuzeitlichen Verortung des Selbst in den (inneren Tiefen)
des eigenen Innenlebens statt in der sozialen Rolle eines Menschen oder in seinen

gesellschaftlichen Beziehungen.» (di Vito: Anthropologie, 132) Diese Merkmale (moderner

Identität) grenzt di Vito dann deutlich vom alttestamentlichen Menschenbild ab. Man kann

zum einen natürlich grundsätzlich fragen, ob der Begriff der (inneren Tiefen) nicht mehr
verschleiert als klärt — will man ihn aber verwenden, muss man zum anderen zumindest

darlegen, warum die Reflexionen Qohelets (wie auch die Stimmen anderer alttestament-

licher Verfasserkreise) nicht genau diese (inneren Tiefen) spiegeln, die allerdings nicht als

autonom, sondern als grundlegend hetero- bzw. theonom zu profilieren wären. Nach Qoh
3,11 wäre Gott selber als der Urheber dieser (inneren Tiefen) zu verstehen, also als derjenige,

der den Menschen in seine vorfindliche Verfasstheit bringt.
14 Vgl. Hogrebe: Ahnung und Erkenntnis (Anm. 1), 21.



Ahnung, Erkenntnis und Furcht Gottes 149

Gottes allerdings nicht ganz, trägt aber dennoch etwas vom Ganzen in seinem

Herzen — und kann, gewissermaßen beruhigt, davon ausgehen, dass das Werk

Gottes auch da, wo es sich der Erkenntnis des Menschen entzieht, schön ist.15

In V. 12f. werden aus dieser Einsicht — eingeleitet mit ''FIJJ'T, dem Lexem

des Erkennens par excellence — die für Qohelet typischen Konsequenzen

gezogen: Der Einsicht in die Begrenzung menschlicher Möglichkeiten folgt die

Überzeugung, dass die Lebensfreude das Gut des Menschen sei. Dass genau
diese Lebensfreude als Gabe Gottes qualifiziert wird, verbindet die Lebensfreude

mit D^i;n aus V. IIb: Beides ist eine Gabe Gottes. Während allerdings
die ferne Zeit die Gegenwart umfasst, in ihr aber nicht aufgeht, ist die

Lebensfreude ein ganz und gar gegenwärtiges Phänomen, das den Menschen in
seinem konkreten Lebensvollzug bestimmt. Die auf a^irn bezogene Ahnung
führt den begrenzten Menschen an den Rand seiner Möglichkeiten — die

Lebensfreude dagegen erschließt dem Menschen sein ermöglichtes Sein. In sehr

dichter Auslegung könnte man sagen, dass Mensch-Sein sich für Qohelet nicht
im Ausloten menschlicher Möglichkeiten erschöpft — auch wenn genau dieses

Ausloten mit zu seinen Bestimmungen gehört —, sondern dass Mensch-Sein

mit dem Genuss des Lebens zu sich selbst kommt. Dass es Qohelet dabei nicht

um puren Hedonismus geht, unterstreicht die Wendung i7/3i?-£?33 am Ende

von V. 13a: Die klassische Trias der Lebensfreude — essen, trinken, es sich gut
gehen lassen — wird damit in das Licht der Mühe gestellt, die das menschliche

Leben bestimmt. Es gibt kein Leben ohne Mühe, es gibt aber auch kein Leben

ohne Genuss. Mühe und Genuss sind die beiden Seiten der Medaille des

Lebens — aber der Genuss ist eine Gabe Gottes, wie V. 13b abschließend betont.

V. 14 wird mit einem zweiten TlUT eröffnet. Nach der ersten Einsicht in
• : ~ t

die Dimensionen der Lebensfreude in V. 12f. wird hier nun eine zweite
Einsicht entfaltet: V. 14 folgert aus der Schöpfungsaussage — Gottes schönes Werk

15 Ganz anders interpretiert V. 11 Müller: Das Ganze (Anm. 10), 150: «Gottes ebenso will¬

kürliche wie unabänderliche Vorherbestimmung verwehrt es dem Menschen, eine

einsichtige Ordnung und so einen ethisch werthaften Sinn der Weltgeschichte zu finden;
<Weisheit> schlägt bei Kohelet in theonome Skepsis um, die mit seinem Weltpessimismus
übereinkommt.» Dass V. 11 nicht in den Bahnen der Deutung Qohelets als eines Skeptikers

und Pessimisten gelesen werden muss, sondern dass Qohelets Anthropologie durch
einen erfahrungsgeleiteten Realismus geprägt ist und auch als solche erfahrungsbezogene

Anthropologie innerhalb des anthropologischen Diskurses verstanden werden kann, soll

im Folgenden gezeigt werden.



150 Markus Saur

auf der einen, menschliche Erkenntnisgrenzen auf der anderen Seite — eine

hohe Suffizienz und Beständigkeit der Schöpfung. Bemerkenswert ist in V. 14

die Imperfektform HÜIT: Gott hat nicht nur alles schön gemacht zu seiner Zeit,
wie noch in V. 11 zu lesen war, sondern Gott wirkt bleibend — seinem Werk ist

nichts hinzuzufügen und von ihm ist nichts wegzunehmen. Das s das alles den

Menschen zur Gottesfurcht bringt, setzt einen klassisch weisheitlichen Akzent:

Die Furcht Gottes wird hier allerdings nicht als der Anfang der Erkenntnis

verstanden, sondern stellt das Ende bzw. das Ergebnis einer Reflexion über die

Schöpfung dar. Diese Furcht Gottes, die sich aus der Einsicht in die Suffizienz

des Handelns Gottes und die Begrenzungen der Möglichkeiten des Menschen

ergibt, ist wohl weniger ein erschütterndes tremendum als vielmehr ein fascinosum,

das den Menschen angesichts der Spannung zwischen Ahnung und Erkenntnis

erfasst. Ahnung, Erkenntnis und Furcht Gottes bilden einen Zusammenhang,
der sich als ein anthropologischer Hauptsatz des Qoheletbuches verstehen lässt.

Unter Rückgriff auf Gedanken aus Qoh 1,3-11 schließt Qoh 3,15 den

Abschnitt ab: Dass sich nichts wirklich Neues ereigne und dass alles, was

geschieht, bereits einmal war, ist eine aus Qoh 1,9-11 bekannte Einsicht, der

in V. 15b allerdings ein neuer Aspekt hinzugefügt wird: Dass Gott das

Entschwundene suche, ist nach V. 14a einigermaßen erstaunlich, da Gottes Werk

ja für immer besteht und ihm nichts hinzugefügt und von ihm nichts

weggenommen werden kann — was ist dann aber das, was entschwunden ist, wenn
doch eigentlich nichts verloren gehen kann? Deutet man die der Form

zugrundeliegende Wurzel 'up— hier im Sinne eines trachtenden, strebenden,

sich hingebenden Suchens16, ergibt sich eine innerhalb des Gedankengangs

schlüssige Aussage: Es ist allein Gott, der sich aufgrund der begrenzten
Möglichkeiten des Menschen um das kümmern und sich dem widmen kann, was

dem Menschen verloren erscheint.17 Nur Gott überblickt sein Werk insgesamt,

16 Vgl. u. a. Prov 17,9; Dan 9,3 (Gesenius18, 171).
17 Folgt man Janowski: Mensch (Anm. 5), 160-166; ders.: Konstellative Anthropologie (Anm.

6), 109-112, und sieht im Moment des Konstellativen eine Signatur alttestamentlicher

Anthropologie, wird in Qoh 3,10-15 vorrangig die Beziehung zwischen Gott und Mensch

greifbar: Gott ist derjenige, der als Geber und am Ende der Passage auch als Suchender

greifbar wird. Die semantische Gestaltung dieser Gott-Mensch-Beziehung lässt sich zwar
als weithin emotionsfrei beschreiben, der Tatbestand der Bezogenheit des Menschen auf
Gott und der Zuwendung Gottes zum Menschen wird dadurch aber keineswegs in Frage

gestellt.



Ahnung, Erkenntnis und Furcht Gottes 151

daher kann auch nur er dasjenige zusammenhalten, was auseinanderzufallen

droht — und um der bleibenden Schönheit seines Werkes willen tut er es

durchgehend: Die Form ~2* steht in der 3. Person Maskulinum Singular Imperfekt
Pi'el, wobei die Zeitstufe die Dauerhaftigkeit der durch das Verb ausgedrückten

Handlung markiert.

3. Qohelet 3,10-15 im Diskurs

An welcher Stelle steht nun das Qoheletbuch mit der in Qoh 3,10-15
greifbaren anthropologischen Trias von Ahnung, Erkenntnis und Furcht Gottes

innerhalb der Hebräischen Bibel?

Qoh 3,10-15 formuliert entgegen dem Erfahrungs-, Erkenntnis- und

Bildungsoptimismus der Spruchweisheit eine deutlich zurückhaltendere, vorsichtigere

Position im Blick auf die Möglichkeiten des Menschen. Mit der Ver-

ortung des Menschen zwischen Ahnung und Erkenntnis schließt Qohelet
vielmehr an erkenntniskritische Texte an, wie sie etwa in Prov 30,1-9 oder Hi
28 vorliegen. In Prov 30,2f. wird nach dem Durchgang durch die gesammelte

Spruchweisheit gegen Ende des Buches geklagt:

Fürwahr, dümmer bin ich als irgendjemand,
und menschliche Erkenntnis habe ich keine.

Und Weisheit habe ich nicht erlernt,
dass ich Kenntnis von heiligen (Dingen) hätte.

(Prov 30,2f.)

Und in Hi 28, einem der spätesten Texte des Hiobbuches, liest man im Blick
auf die Weisheit:

Die Weisheit aber, von woher ist sie zu finden?

Und wo ist der Ort der Erkenntnis?
Nicht kennt ein Mensch ihren Wert,
und nicht wird sie gefunden im Land der Lebendigen.
[...]
Die Weisheit aber, von woher kommt sie?

Und wo ist der Ort der Erkenntnis?

Verborgen ist sie vor den Augen jedes Lebendigen,
und vor den Vögeln des Himmels ist sie versteckt.



152 Markus Saur

Gott weiß um ihren Weg,
und er kennt ihren Ort.
Denn bis zu den Enden der Erde blickt er,
alles, was unter dem Himmel ist, sieht er.

[...]
Zum Menschen aber sprach er: Siehe, die Furcht des Herrn, das ist Weisheit,
und Böses meiden ist Erkenntnis.

(Hi 28,12f.20f.23f.28)

In beiden Texten werden die Grenzen menschlicher Erkenntnismöglichkeiten
deutlich benannt. Prov 30,1-9 schließt in V. 7-9 mit einer gebetsartigen

Sequenz, Hi 28 endet in V. 28 angesichts der menschlichen Unfähigkeit, die Weisheit

zu finden, mit einer Identifikation von Weisheit und Furcht des Herrn, die

dem Menschen als eigentliche Weisheit empfohlen wird.

Qoh 3,10-15 gehört in diesen weisheitlichen Diskurs um die Grenzen des

Menschen. Gegenüber den weisheitlichen Kreisen, die hinter der Spruchweisheit

stehen und die — wie insbesondere die späte, aber dennoch programmatische

Eröffnung des Sprüchebuches in Prov 1-9 zeigt — den Bereich der

weisheitlichen Bewältigung des Alltags mehr und mehr hinter sich lassen, um
umfassendere Erkenntnisansprüche zu formulieren, markieren Texte wie das

Lied auf die Weisheit in Hi 28, das Bekenntnis des Nicht-Wissens in Prov

30,1-9 und die Reflexionen in Qoh 3 Grenzen des Menschen. Qoh 3,10-15

vertritt hier allerdings eine eigenständige Position, denn dem Menschen wird in
diesem Text ja keineswegs vollkommene Unfähigkeit, sondern ein Status

zwischen Ahnung und Erkenntnis attestiert. Dass dieser anthropologische Status

unschärfer bleibt als ein Ansatz, der dem Menschen weitgehende Erkenntnisfähigkeiten

bescheinigt, oder ein Ansatz, der dem Menschen jede Möglichkeit
zur Weisheit abspricht, liegt auf der Hand. Aber Unschärfe ist der eingangs
zitierten Beobachtung von Rads zufolge ja gerade ein Kennzeichen der weisheitlichen

Erkenntnisbildung. Unschärfe kann dazu beitragen, zwischen polaren
Positionen zu vermitteln — und hat damit ein durchaus konstruktives Moment.

Dass die Frage nach den Erkenntnismöglichkeiten des Menschen eine

besonders akzentuierte Form der Frage nach dem Wesen des Menschen ist, zeigt
sich an der Position, die Qoh 3,10-15 innerhalb der eingangs skizzierten

anthropologischen Ansätze der Hebräischen Bibel einnimmt. Lässt sich im Blick
auf Gen 1 und Ps 8 eine <hohe> Anthropologie erkennen, der in Gen 2f. und
Ps 144 eine <niedrige> Anthropologie entgegensteht, kann Qoh 3,10-15 auch

in dieser Diskurskonstellation als ein vermittelnder Text interpretiert werden.



Ahnung, Erkenntnis und Furcht Gottes 153

Es spricht einiges dafür, dass Qohelet die Schöpfungsberichte aus Gen 1-3

und vielleicht auch ältere literarische Stufen des Psalters kannte. Auch wenn
die Priesterschrift ihr Menschenbild in der Sintflutgeschichte erheblich modifiziert,

steht doch am Anfang in Gen 1 der sehr optimistische Ansatz, den

Menschen — der Konzeption aus Ps 8 entsprechend — als herrschenden und sich

vermehrenden Repräsentanten Gottes in der Mitte der Schöpfung zu verorten.

Qohelet nimmt hier einiges, wenn auch nicht alles zurück: Von Gottebenbildlichkeit,

dominium terrae und Mehrungsauftrag spricht Qohelet nicht, wohl aber

davon, dass dem Menschen ein Wissen um L^i;n und der Genuss des Lebens' TT
als Gaben Gottes gegeben sind. Mehr nicht — aber eben auch nicht weniger.

Das <Mehr nicht) wird durch die Grenzen, innerhalb derer Qohelet den

Menschen sieht, deutlich greifbar: Auch wenn den Menschen ein gewisses

Potential auszeichnet, ist er doch nicht im Stande, die Welt als Werk Gottes

umfassend zu durchschauen. Dass der Mensch nun aber in Ps 144,4 mit

verglichen wird, unterscheidet sich von Qohelets Position: ^50 ist im Qohe-
letbuch zwar der Leitbegriff, wird aber nicht mit dem Menschen gleichgesetzt,
auch wenn anthropologische Aussagen wie etwa in Qoh 3,19 in unmittelbarer

Nähe zu -Aussagen stehen. Und auch von der nichtpriesterschriftlichen

Anthropologie, die den Menschen als <Mängelwesen> versteht und sein hohes

Verfehlungspotential herausstellt, hält Qohelet Abstand: Zwar weiß er um die

Mangelhaftigkeit und das Defizitäre des Menschen, er weiß aber auch um seine

Möglichkeiten — und eine der Möglichkeiten des Menschen sieht er darin, das

Leben zu leben und sich dem nicht zu verschließen, was das Leben für den

Menschen an Gutem bereit hält.

Hier wie auch an anderen Stellen des Buches ist das Leitmotiv Qohelets
|XT|Sèv ocyccv — nichts zu sehr! Der Mensch ist weder vollkommen töricht noch

allwissend, er ist weder gottgleich noch vollkommen flüchtig, das Wesen des

Menschen liegt vielmehr zwischen Torheit und Erkenntnis, zwischen Göttlichkeit

und dem Nichts. Mit diesen Koordinaten wird ein Feld abgesteckt,18 inner-

18 Vgl. C. Frevel: Art. Anthropologie, in: A. Berlejung/C. Frevel (Flg.): Handbuch theologi¬
scher Grundbegriffe zum Alten und Neuen Testament, Darmstadt 22009,1-8,1 : «Die bibl.
A. bildet so ein Koordinatensystem oder einen Rahmen, in dem sich eine christl. Antwort
über den Menschen formiert und verortet.» Dass eine (Biblische Anthropologie) im
Spannungsfeld zwischen historischer Rekonstruktion und normativem Geltungsanspruch steht,

muss dabei hermeneutisch erfasst werden; diese Position unterscheidet eine (Biblische

Anthropologie) von der Historischen Anthropologie, die gegenüber essentialistischen Anth-



154 Markus Saur

halb dessen sich das Reden vom Menschen in aller Unschärfe vollzieht — und

aufgrund dieser Unschärfe für sich in Anspruch nehmen kann, der Buntheit19

des Phänomens <Mensch> vielleicht doch einigermaßen gerecht zu werden.20

ropologien philosophischer und theologischer Prägung die historisch bedingten Varianzen

der jeweiligen Menschenbilder herausarbeitet. Ein Ziel einer <Biblischen Anthropologie)
könnte darin liegen, die historisch bedingten Unterschiede biblischer Menschenbilder

herauszuarbeiten, zugleich aber den Beitrag dieser Menschenbilder für die gegenwärtige
Debatte um das Wesen des Menschen als Deutungsangebot zu profilieren. Zu dem gesamten
Problemkomplex vgl. Janowski: Mensch (Anm. 5), 143-152.172-175, und C. Frevel: Die
Frage nach dem Menschen. Biblische Anthropologie als wissenschaftliche Aufgabe - Eine

Standortbestimmung, in: Ders. (Hg): Biblische Anthropologie. Neue Einsichten aus dem

Alten Testament (QD 237), Freiburg im Breisgau u.a. 2010, 29-63.
19 Zu dieser Formulierung vgl. Müller: Das Ganze (Anm. 10), 152: «Der rationale Wille zu

widerspruchsloser Wirklichkeitsaneignung findet an der Buntheit der Phänomene hier und
dort eine Grenze.»

20 Deutet man diese Unschärfe als Problem, geht man an einem Wesensmerkmal alttesta-

mentlicher Literatur vorbei. Das Alte Testament steht für eine Kultur des Umgangs mit
Vielfalt, Unschärfe und Uneindeutigkeit, die für eine Theologie in Zeiten des Abbrechens

großer Denksysteme eine unverzichtbare Basis darstellt: Theologie kann sich mit dem

Alten Testament auf ein Fundament beziehen, dessen Verfasser und Trägerkreise das et

audiatur alterapars als ein fruchtbares hermeneutisches Prinzip verstehen.



Ahnung, Erkenntnis und Furcht Gottes 155

Abstract
Am Beispiel von Qoh 3,10-15 wird die Anthropologie des Qoheletbuches rekonstruiert

und dabei der Versuch unternommen, Qohelets Menschenbild im Kontext anderer

anthropologischer Ansätze des Alten Testaments zu interpretieren. Qohelet entwirft
weder eine rein pessimistische Anthropologie, noch kann er als Vertreter einer rein
optimistischen Anthropologie verstanden werden — vielmehr vermittelt das Qoheletbuch
zwischen extremen Ansätzen und versucht, das Wesen des Menschen und seine Fähigkeiten

zwischen Ahnung und Erkenntnis zu verorten. Die in diesem Zusammenhang
besonders akzentuierte Rede von der Furcht Gottes unterstreicht, dass die Anthropologie

des Qoheletbuches nicht unter Absehung der Beziehung des Menschen zu Gott
beschrieben werden kann, was Qohelet mit anderen weisheitlichen Schriften des Alten
Testaments verbindet.

In this paper, at the example of Qoh 3,10-15, the anthropology of the book of
Qohelet is reconstructed and the attempt is undertaken to interpret Qohelet's image of
man in the context of other anthropological approaches of the Old Testament.
Qohelet neither develops a purely pessimistic anthropology, nor can he be understood

as a representative of a purely optimistic anthropology. Rather, the book of Qohelet
mediates between extreme approaches and attempts to locate the essence of man and

his abilities between intuition and understanding, notion and knowledge. The particular

emphasis on the fear of God underlines the fact that the anthropology of the book
of Qohelet cannot be described under the exclusion of the relation of man to God,
which connects Qohelet with other wisdom texts of the Old Testament.

Markus Saur, Bonn


	Ahnung, Erkenntnis und Furcht Gottes : Qohelet 3, 10-15 im Kontext alttestamentlicher Anthropologien

