Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 73 (2017)

Heft: 2

Artikel: Die "Berufe" Gottes im Alten Testament
Autor: Mathys, Hans-Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877616

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877616
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 73 2017 Heft 2

Die «Berufe» Gottes im Alten Testament!

Wenn nicht der Herr das Haus baut, mithen sich umsonst, die daran bauen. (Ps 127,1)

Wie ein Weber habe ich mein Leben zusammengerollt, vom Faden / der Kette schnei-

det er mich ab. (Jes 38,12)

Hast du [Gott] mich nicht hingegossen wie Milch und wie Kise mich gerinnen lassen?
(Hi 10,10)

An diesen drei Stellen erscheint Gott nacheinander als Bauherr, Weber und
Kiser, besser gesagt: Sein Handeln wird mit dem dieser drei «Berufsleute» ver-
glichen. Wo nicht der Herr in allem wirkt, da ist alles vergebens, bekennt in Ps
127,1 der Beter, indem er zum Bild eines Bauherrn greift, ohne dessen fachge-
misses Handeln ein Bau einzustiirzen droht.? — Gott kann dem ILeben ein Ende
setzen, so wie das eine Weberin tut, wenn sie das Gewebe von der Kette 1ost.?
— Und schliesslich bildet Gott einen neuen Menschen im Mutterleib, so wie
der Kiser einen Kise gerinnen lisst. Damit betont der Verfasser von Hiob das
«geheimnisvolle Entstehen des Embryos» und das «Wunderhandeln Gottes»”.

1 Fur den Druck leicht iiberarbeitete und um Anmerkungen vermehrte Abschiedsvorlesung
an der Theologischen Fakultit der Universitit Basel vom 2. Dezember 2016. — Die Uber-
setzung der Bibelstellen erfolgt nach der Neuen Zurcher Bibel.

2 H. Gunkel: Die Psalmen, Géttingen *1968, 553.

3 Technisch ist hier nicht ganz alles klar. Vgl. dazu u.a. . Begrich: Der Psalm des Hiskia
(FRLANT 42), Gottingen 1926; H. Wildberger: Jesaja. 3. Teilband Jesaja 28—39. Das Buch,
der Prophet und seine Botschaft (BKAT X/3), Neukirchen-Vluyn 1982, 1443.1460f.; G.
Dalman: Arbeit und Sitte in Paldstina, 7 Bde. (SDPI 8), Giitersloh 1937 (= Darmstadt
1964); V Webstoff, Spinnen, Weben, Kleidung, 124f., Abb. 24ff. (stehender Webstuhl).

4 F Horst: Hiob L. Teilband (BKAT XVI/1), Neukirchen-Vluyn 1968, 156.

ThZ 2/73 (2017) S. 109-140



110 Hans-Peter Mathys

Eindruickliche Bilder, die man — im weitesten Sinne verstanden — den An-
thropomorphismen zurechnen kann. Nun hat die alttestamentliche Forschung
Anthropomorphismen wie etwa die von Gottes Arm oder Nase ausfithrlich
untersucht, und auch Anthropopathismen wie der von Gottes Reue sind ihrer
Aufmerksamkeit nicht entgangen.® Die Stellen, an denen Gott als/wie (ein) Be-
rufsmann handelt, fanden dagegen nur wenig Beachtung, obwohl es sich bei
ihnen strenggenommen um Anthropomorphismen handelt; schon gar nicht
wurden sie als Thema eigenen Rechts wahrgenommen wie der Korper / die
Korperteile Gottes und seine Gefiihle.

Das Alte Testament kennt keinen Begriff fiir «<Beruf». Der Sache nach ist er
— allerdings vor allem, was spezialisierte Tatigkeiten betrifft, und konzentriert in
spiten Texten — vorhanden. I Chr 2,55 etwa spricht von der Sippe der Schreiber,
4,21 von den Sippen des Hauses der Byssusarbeit von Bet-Aschbea, V. 23 von
Topfern (vgl. auch Jer 18).° Einen eigentlichen Berufs- und vor allem Hand-
werkerkatalog enthilt Sir 38,24ff.” Der Siracide wertet in ihm die «weltlichen»
Berufe ab. Die Minnet, welche sie austiben, haben in der Volksversammlung /
der Gemeinde nichts zu sagen und amten auch nicht als Richter. Sie verstehen
sich allein auf weltliche Dinge und ermangeln der Weisheit. «Anders, wer sich
der Gottesfurcht widmet und das Gesetz des Hochsten erforschty (V. 34) Ja,
in V. 24 macht sich der Siracide fast ohne Abstriche das Ideal der Griechen zu
eigen: «Wer frei [vermindert] ist von Arbeit, kann sich der Weisheit widmen.»®

Ein — mitnichten Gberraschendes — Resultat der folgenden Austithrungen,
die dem Thema entsprechend vielfaltig sind, sei hier vorweggenommen: Auch

5 Zu ersterem s. A. Wagner: Gottes Korper. Zur alttestamentlichen Vorstellung der Men-
schengestaltigkeit Gottes, Gltersloh 2010. — Zwei wichtige Publikationen zu Anthropo-
pathismen: J. Jeremias: Die Reue Gottes. Aspekte alttestamentlicher Gottesvorstellung
(BThSt 31), Neukirchen-Vluyn ?1997; ders.: Der Zorn Gottes im Alten Testament. Das bib-
lische Israel zwischen Verwerfung und Erwihlung (BThSt 104), Neukirchen-Vluyn 2009.

6 Vgl auch E Ueberschaer: Art. Handwerk / Handwerker (AT), http://www.bibelwissen-
schaft.de/stichwort/20485/; abgerufen am 16.04.2017: «In nachexilischer Zeit scheinen
sich handwerksspezifische Zusammenschliisse herausgebildet zu haben (vgl. Neh 3,8.31f),
die nach 1Chr 4,21.23 und Neh 11,35 ganze Ortschaften oder Regionen geprigt haben.
Die angegebenen Berufe (Goldschmiede, Salbenmischer, Kaufleute, Byssusarbeiter, Top-
fer) geben einen hohen Grad an Spezialisierung zu erkennen.»

7 Zudiesem Abschnitt s. O. Wischmeyer: Die Kultur des Buches Jesus Sirach (BZNW 77),
Berlin/New York 1995, 37-48 (Kapitel 2: «Arbeit und Beruf»).

8  Ubersetzung der Neuen Jerusalemer Bibel.



Die «Berufe» Gottes im Alten Testament 111

seine Behandlung vermittelt einen Findruck von der Reichhaltigkeit des Alten
Testamentes und der Vielseitigkeit von Gottes Handeln.’
Der Aufsatz gliedert sich wie folgt:

A. Die beiden «Berufe» Gottes im Paradies: 7. Gartner? Goit gibt dem kiniglichen
Menschen eine Aufpabe. 2. Schneider — oder was den Menschen auch ansmacht — B. Die
agrarischen Berufe: 3. Landwirt — der berechenbare Gott. 4. Hirt — er segnet und hilft —
C. Ein weiterer «handwerklicher» Beruf: 5. Tapfer: der freie Gott — D. Der techni-
sche Beruf: 6. Architekt — oder von den gittlichen Proportionen — E. Der medizinische
Beruf: 7. Argt: Gott oder Arzt? — Gott und Arzt! — E Ein «wntellektueller» Beruf:
8. Schreiber (Gesetzgeber) — oder warum Anthropomorphismen unvergichtbar sind — G.
Zwel unerwartete Berufe: 9. Der Totengriber — oder wenn Gott diberrascht. 10. Ein
«Nichtberupy: Der Wirt — und der reich beschenkte Gast

1. Der Gdrtner? — Golt gibt dem kiniglichen Menschen eine Aufgabe

Dann pflanzte der Herr, Gott, einen Garten in Eden im Osten, und dort hinein setzte
er den Menschen, den er gebildet hatte. Und der Herr, Gott, liess aus dem Erdboden
allerlei Biume wachsen, begehrenswert anzusehen und gut zu essen ... Und der Herr,
Gott, nahm den Menschen und setzte ihn in den Garten Eden, damit er ihn bebaute
und bewahrte (Gen 2,8.15).

Gott pflanzt einen Garten, der praktisch nur aus Baumen besteht. Er selber
bearbeitet ihn allerdings nicht; diese Aufgabe tberlasst er dem Menschen. In-
sofern ist es nicht gerechtfertigt, von Gott als von einem Girtner zu sprechen.
Wie sah der Paradiesgarten aus, den der Verfasser von Gen 2 vor Augen hatte?
Vielleicht glich er einem der Parks, welche den Stolz der persischen Herrscher
bildeten. An den Haaren herbeigezogen ist diese Vermutung nicht. Einem Teil
der neueren Forschung gilt der zweite Schépfungsbericht ndmlich als jingere
Interpretation des ersten in Gen 1,'" und damit befindet man sich in persischer
Zeit. Wie las ein gebildeter Mann Gen 2? Fiir ihn besagten die V. 8.15 vielleicht:

9 Auf die «politischen» Berufe Gottes, das heisst auf sein konigliches (auch kriegerisches)
und richterliches Wirken, gehe ich nicht ein, auch nicht auf die des Lehrers und Redners.
Das soll in einer ausgearbeiteten Version des vorliegenden Aufsatzes geschehen.

10 S. dazu E. Otto: Die Paradieserzihlung Genesis 2-3: Eine nachpriesterschriftliche Lehrer-
zihlung in ihrem religionshistorischen Kontext, in: «Jedes Ding hat seine Zeit ...» Studien
zur israelitischen und altorientalischen Weisheit. Diethelm Michel zum 65. Geburtstag,
hg.v. ALA. Diesel u.a. (BZAW 241), Berlin/New York 1996, 167-192.



112 Hans-Peter Mathys

Gott pflanzte Adam in einen Park / Garten, wie ihn die persischen Herrscher
besassen.!!

In einen solchen fihrt uns etwa Xenophons Bericht vom Besuch des Ly-
sander bei Kyros dem Grossen. Dieser zeigte ihm personlich sein Paradies in
Sardis. Lysander bewunderte die Schoénheit seiner Baume, ihren betérenden
Duft sowie die «Architektur» der Anlage. Kyros reklamierte diese fur sich und
betonte seinem Gast gegentiber auch, dass er einen Teil der Pflanzarbeit selber
erledigt habe. Auf die Nachfrage, ob es sich tatsachlich so verhalte, versicherte
ihm Kyros, wenn er sich guter Gesundheit erfreue, setze er sich erst dann zum
Essen nieder, wenn er gearbeitet habe, sei es militdrisch oder landwirtschaft-
lich, oder ein Fitnessprogramm absolviert habe."

Fir den von uns postulierten Leser aus achimenidischer Zeit zumindest
kénnte Adam also auch ein koniglicher Mensch sein, der, gerade wenn er den
Garten bebaute, das ideale” Leben eines achimenidischen Koénigs fithrte.
Gepflanzt hatte er ihn allerdings nicht selber; das hatte Gott getan.

Als Girtner ist Gott zwar nicht im Garten (Eden) titig, auf der Erde aber
durchaus. Von den Belegen des Verbes U1 «(ein)pflanzen» bezichen sich er-
staunlich viele auf Gottes Handeln — metaphorisch und in eigentlicher Rede."”

11 S. P. Briant: From Cyrus to Alexander. A History of the Persian Empire, Winona Lake
2002, 297.442-444.942f. (Literatur und Quellen).

12 Xenonphon: Memorabilia. Oeconomicus, translated by E.C. Marchant; Symposium. Apo-
logy, translated by O.J. Todd (I.CL 168), Cambridge MA/London 1992 (1923), 398-401
(griechischer Text und englische Ubersetzung) (Oec. IV 20-24).

13 Dem fiktiven Ko6nig Salomo brachte seine Titigkeit als Gartenarchitekt allerdings keine
Befriedigung: «Ich legte mir Garten an und Haine und pflanzte darin Fruchtbiume jegli-
cher Art ... Doch als ich alle meine Werke ansah, die meine Hinde vollbracht hatten, und
alles, was ich mit Mithe und Arbeit geschaffen hatte, siche, da war alles nichtig und ein
Greifen nach Wind, und es gab keinen Gewinn unter der Sonne» (Qoh 2,5.11).

14 Diese Auslegung basiert auf der Annahme, dass Gen 2 (als Material) urspringlich auch
ein positives Menschenbild zugrundeliegt. — Auch in achamenidischer Zeit (terminus post
quem: Mitte des 1. Jt.s) setzt Dietrich den zweiten Schépfungsbericht an, allerdings auf-
grund der Flissegeographie von Gen 2 und nicht des Paradiesgartens; fir diesen benennt
er assyrische und babylonische Parallelen (M. Dietrich: Das biblische Paradies und der
babylonische Tempelgarten. Uberlegungen zur Lage des Gartens Eden, in: B. Janowski /
B. Ego [Hg]: Das biblische Weltbild und seine altorientalischen Kontexte [FAT 32], Tiibin-
gen 2001, 281-323).

15  Das gilt generell fiir viele der Titigkeiten, von denen in diesem Aufsatz die Rede ist. Das
hiingt mit dem Inhalt des Alten Testaments zusammen, in einem Wort ausgedrickt: Gott.
Anders gewendet: Uber einige berufliche Titigkeiten erfahren wir im Alten Testament vor



Die «Berufe» Gottes im Alten Testament 113

Gott pflanzt Aloebaume (Num 24,6), die Zedern des Libanon (Ps 104,16), das
Ohr (Ps 94,9), die Himmel (Jes 51,16), ein Volk / Kénigreich (Jer 18,9), das
Volk / die Israeliten o.4. (Ex 15,17; II Sam 7,10; Jes 5,2; Jer 2,21; 11,17; 24,6;
32,41; 42,10; 45,4; Ez 36,36; Ps 80,9'), Frevler (Jer 12,2)."

2. Der Schneider
Geschaffen wurden Adam und Eva nackt. Nach der Ubertretung des géttlichen
Verbotes, vom Baum der Erkenntnis von Gut und Bose zu essen, entdeckten
sie thre Nacktheit, flochten sich Feigenblitter und machten daraus Schurze.
Bevor der Herr sie aus dem Paradies vertrieb, gab er ihnen richtige Kleider:

Gen 3,21
Und der Herr, Gott, machte dem Menschen und seiner Frau Rocke aus Fell und legte
sie ihnen um (bekleidete sie damit) (222371 70 NiI0D 1AYRTT 2IRG ooy M o).

Warum wird Gott hier zum Schneider? Mit den Rabbinen ist vor dieser Frage
eine andere zu stellen: Woher kommen die Felle, aus denen Gott die Rocke
herstellt? Sie geben darauf die Antwort: von Ziegenwolle, Hermelin- und
Hasenfellen und anderem mehr."”® Eine besonders originelle Antwort bieten
die Pirge de-Rabbi Elieser':

Rabbi Elieser sagt: Aus der Haut, die die Schlange abgeworfen hatte, machte der Hei-
lige, gepriesen sei et, fiir Adam und seine Gehilfin ein Prachtgewand.

Diese Antworten zeigen ubrigens, dass auch das rabbinische Judentum,
das gelegentlich scharf vom hellenistischen unterschieden wird, hellenistisch
infiziert ist: Auch es will eine Sache zu Ende denken. Der Verfasser des alt-
testamentlichen Berichtes dagegen lisst sich von einer anderen, situationsbe-

allem Gottes wegen etwas.

16 Zu diesem Text vgl. M. Bauks: Der gottliche Girtner. Baum- und Gartenmotivik im Psal-
ter, in: A. Grund u.a. (Hg:): Ich will dir danken unter den Vélkern. Studien zur israelitischen
und altorientalischen Gebetsliteratur. Festschrift fir Bernd Janowski zum 70. Geburtstag,
Ghtersloh 2013, 157-179.

17 Kein explizizites Objekt haben: Jer 1,10; 31,28; vel. weiter Jes 40,24.

18 A. Wiinsche: Der Midrasch Bereschit Rabba: Das ist die haggadische Auslegung der Gene-
sis (Bibliotheca Rabbinica), Leipzig 1881 (Nachdruck Hildesheim 1993), 95.

19 Pirke de-Rabbi Elieser. Nach der Edition Venedig 1544 unter Berticksichtigung der Edit-
on Warschau 1852. Aufbereitet und tbersetzt v. D. Bérner-Klein (S§] XXVI), Berlin/New
York 2004, [106].



114 Hans-Peter Mathys

zogenen Logik leiten: Adam und Eva brauchen Kleider — also sorgt Gott fur
welche. Woher die Felle dafiir kommen, beschaftigt ihn nicht.

Die Antworten, welche die judische Exegese gab, konnten die Religionshis-
toriker nattirlich nicht befriedigen. Sie wiesen unter anderem auf ein phonizi-
sches Mythenfragment hin, das nur noch im griechischen Referat Fusebs von
Caesarea erhalten ist. Nach diesem besteht ein Zusammenhang zwischen der
Jagd des ersten Tieres, der menschlichen Kleidung, die eben aus dem Fell des

Tieres besteht, sowie dem ersten Opfer:*

... Ousoos qui, le premier, avait découvert les vétements pour protéger le corps avec
les peaux des animaux qu’il avait eu la force de capturer. ... il consacra deux steles au
feu et au vent, et les adora et il leur adressait des libations avec le sang des animaux
qu’il capturait ...

Moglicherweise spiegelt sich in Gen 3 dieser phonizische Vorstellungskom-
plex, wenn auch in starker Verdunnung.?!

Eine rein religionsgeschichtliche Erklirung reicht jedoch nicht aus. Auf
ithr kann aber eine starker alttestamentlich ausgerichtete aufbauen. Adam und
Eva erhalten nicht einfach Kleider, 3713, sondern eine ﬂJﬂD Bei dieser han-
delt es sich nicht um ein gewohnliches Kleidungsstiick: Joseph trigt eine (Gen
37,3.23.31.33), Grund zur Eifersucht seiner Brider. Vor allem bildet sie ei-
nen wichtigen Teil des priesterlichen Ornats (Ex 28,4.39f,; 29,5.8; 39,27, 40,14;
Lev 8,7.13; 10,5; 16,4; Esr 2,69; Neh 7,69.71). Chuschai trigt eine Ketonet
(II Sam 15,32), weiter Eljakim (Jes 22,21) und Hiob (Hi 30,18); sie geho6rt
auch zur Gewandung von Frauen am koniglichen Hof (II Sam 13,18.19) und
schliesslich zu der des miannlichen Liebhabers in Ct 5,3.

Wichtig ist nun vor allem folgender Punkt: Musik und Metallhandwerk ge-
héren — wie tbrigens auch die Viehzucht — nach dem Alten Testament zu
den menschlichen Kulturleistungen (Gen 4,20-22),* sind also nicht Gottes Ge-

20 Praep.evang 1,10.10; zitiert nach Eusebe de Césarée: La préparation évangélique. Introduc-
tion générale. Livre I. Introduction, texte grec, traduction et commentaire par J. Sirinelli et
E. des Places (SC 206), Paris 1974, 191 (griechischer Text 190).

21 Phénizischer Einfluss auf Israel wird oft deshalb gering veranschlagt, weil wir nur wenig
Originaldokumente aus Sidon, Tyrus und anderen Stidten der Nordlevante besitzen.

22 Auf die Seite Gottes gehoren die handwerklichen Aktivititen bei der Herstellung des Stift-
zeltes, und zwar insofern, als die Handwerker und Israeliten der gottlichen Inspiration
bedurfen, um ihre Arbeit richtg erledigen zu konnen; s. Ex 28,3; 31,3; 35,31.



Die «Berufe» Gottes im Alten Testament 115

schenk an die Menschheit wie in vielen anderen Kulturen. Keze menschliche
Kulturleistung bilden dagegen die Kleider, die Gott Adam und Eva gibt; sie
gehoren auf die Seite Gottes!

Von den Genesiskommentatoren betont keiner so emphatisch wie Jacob
die Bedeutung der Kleider fur die Menschen:”

Die Bekleidung ist mehr als Schutz gegen Kilte oder eine Zier. Sie ist das erste und
unerlaBliche Merkmal einer menschlichen Gesellschaft und fur das sittliche Gefiihl
das Zeichen, das den Menschen aullerlich vom Tier unterscheidet.

Einen anderen Akzent setzt Gunkel bei der Auslegung der Stelle: Er be-
zeichnet die Vorstellung, wonach Gott den Menschen bekleidete, als «sehr
anthropomorphisch»™. Er hat recht, und Jacob gibe ihm wohl recht, nicht jedoch
ohne hinzuzufiigen, dass Gott so im Interesse der Menschen handeln musste.

3. Der Landwirt

Der Grossteil der Menschen, die in Israel und Juda lebten, waren Landwirte und
Viehztichter.” Thre Lebensbereiche bestimmen die Bild- und Sprachwelt des Al-
ten Testaments und damit die Darstellung des gottlichen Handelns stark. Von
den beilaufigen Erwihnungen sei hier exempli causa ein wenig bekanntes Ge-
richtswort Jeremias angefiihrt. Zu seinem Verstindnis: Worfeln bezeichnet die
Titigkeit, bei der das gedroschene Getreide mit einer Gabel oder Schaufel in die
Luft geworfen wird, damit sich die Kérner von der Spreu trennen.

23 B.Jacob: Das erste Buch der Tora: Genesis, Berlin 1934, 124.

24 H. Gunkel: Genesis, Gottingen #1969, 23. Inhaltlich bemerkt er ebd. zur Stelle: «Dafi Gott
es ist, der die Menschen bekleidet, wiirde hier, aus dem Zusammenhange verstanden, als
cin letztes armes Almosen, als eine Ausstattung furs Elend zu fassen sein.»

25 Aus der reichhaltigen Literatur kénnen hier nur einige wichtige Publikationen aufgefithrt
werden. Zur Landwirtschaft im Alten Orient allgemein: Chr.]. Eyre: The agricultural circle,
farming, and water management in the Ancient Near East, in: ].M. Sasson (Hg.): Civiliza-
tions in the Ancient Near East, Vol. 1, New York 1995, 175-189. Zur Landwirtschaft in
Palistina/Israel: D.C. Hopkins: The highlands of Canaan. Agricultural life in the Early
Iron Age (SWBAS 3), Sheffield 1985; O. Borowski: Agriculture in Iron Age Israel, Winona
Lake 1987; A. Ben-David: Talmudische Okonomie. Die Wirtschaft des jiidischen Palisti-
na zur Zeit der Mischna und des Talmud, Bd. 1, Hildesheim/New York 1974; S. Kraul3:
Talmudische Archiologie, Bd. 2 (GGJ), Leipzig 1911; H. Vogelstein: Die Landwirtschaft
Paldstinas zur Zeit der Misnah, T. 1, Breslau 1894; Dalman: Arbeit und Sitte in Paldstina
(Anm. 3). Vgl. auch die einschlidgigen Woérterbuchartikel, u.a. U. Mell: Ackerbau, https: 7o
www.bibelwissenschaft.de/stichwort/12468/; abgerufen am 19.04.2017.



116 Hans-Peter Mathys

Jer 15,7
Und mit der Worfschaufel habe ich sie geworfelt, in den Toren des Landes; kinderlos
habe ich mein Volk gemacht, habe es zugrunde gehen lassen.

«Dreschen» wie «worfeln» finden gelegentlich fir Gottes oder das in seinem
Auftrag vollzogene Gerichtshandeln Verwendung; sie machen es anschaulich.*

Im Buche des Propheten Jesaja gibt es gleich zwei lingere Texte, in denen
Gott wie ein Bauer, respektive ein Winzer handelt. Der erste schildert, wie ein

Landwirt seine Felder bebaut:

Jes 28,23-287

Horcht auf, und hort meine Stimme! Gebt acht, und hoért, was ich sagel

Pfliigt der Pfliiger den ganzen Tag, um zu sden? Zieht er den ganzen Tag Furchen, um
seinen Ackerboden zu eggen?

Ist es nicht so: Wenn er ihn geebnet hat, streut er dann nicht Schwarzkiimmel aus,
streut er dann nicht Kimmel, und sit er nicht Weizen, Hirse und Gerste ... und Em-
mer an seinem Rand?

Und er unterweist ihn, damit er recht handelt, sein Gott lehrt ihn.

Denn nicht mit dem Dreschwagen wird Schwarzkiimmel gedroschen, und das Wa-
genrad wird nicht Gber den Kiimmel gefthrt, sondern mit dem Stock wird Schwarz-
kiimmel ausgeklopft, und Kimmel mit dem Knippel.

Fein zermahlen wird das Korn. Aber nicht endlos drischt er darauf ein und treibt er
das Rad seines Wagens und seine Pferde dartber; er zermalmt es nicht.

Der Prophet wehrt sich in dieser Rede gegen Vorwlrfe, er sei in seiner Ver-
kiindigung wankelmitig, gehe plétzlich von seiner Gerichtsverkiindigung ab.
Er verteidigt auch Gott gegen diesen Vorwurf. Auf ihn antwortet Jesaja, Gott
handle nicht willkiirlich, sondern der Situation angemessen und also sorgfiltig
— genau so, wie das ein Bauer tun miusse. Gerhard von Rad meint sogar, hier
rede der Prophet — zum ersten und einzigen Mal — «sehr grundsitzlich und
theoretsch-didaktisch von Jahwes Geschichtswalten».”

26 /17 Jes 41,15; Mi 4,13; Hab 3,12; Y270 1712: Jes 41,15; 7% Lev 26,33; I Kon 14,15; Jes
41,16; Jer 4,11; 15,7; 31,10; 49,32.36; 51,2; Ez 5,2.10.12; 6,5.8; 12,14f,; 20,23; 22,15; 29,12;
30,23.26; 36,19; Sach 2,2.4; Mal 2,3; Ps 44,12; 106,27; 7712 Jer 15,7.

27 Zuden zahlreichen textlichen und sachlichen Problemen, vor welche die Perikope stellt, s.
die Kommentare.

28  G. von Rad: Theologie des Alten Testaments. Band II Die Theologie der prophetischen
I"Jberlieferungen Israels, Miinchen °1960, 170, Anm. 19. — Vgl. dazu ders.: Weisheit in
Israel, Neukirchen-Vluyn 1970, 32: Der Text ist nach ihm ein «prichtiges Beispiel des



Die «Berufe» Gottes im Alten Testament 117

Auch wenn wir nicht alles an dieser detaillierten und differenzierten Dar-
stellung des Ackerbaus verstehen, so bildet Jes 28 doch eine wertvolle, zudem
die umfangreichste Quelle fir die Rekonstruktion des Feldbaus in Israel. Wir
vernehmen in diesem Kapitel unter anderem, dass man den Emmer an den
Rand des bebauten Ackerstiicks site. Das tat man deshalb, weil die Korner die-
ser Getreideart nicht so leicht aus den Halmen fielen wie etwa die des Weizens.
So konnte man Ernteverluste niedrig halten.”

Im bekannten Weinberglied von Jes 5 vergleicht Jesaja Israel mit einem
Weinberg, fiir den sein Freund — bald als Gott selber zu erkennen — alles tut,
was ein guter Winzer nur vorkehren kann, der eine Musteranlage errichten
will. Wie vorbildlich er dabei vorgeht, zeigt sich daran, dass er in der Mitte des
Weinbergs nicht nur eine einfache Hutte aufstellt, sondern einen eigentlichen
Turm etrichtet, der ihm sichere Unterkunft gewihrt.® Solche Wachttiirme wa-
ren in Paldstina noch zu Beginn des 20. Jahrhunderts zu sehen, also kurz bevor
die Moderne auch dorthin gelangte und seine Landwirtschaft wenigstens teil-
weise revolutionierte.

4. Der Hirf!

Noch heute sicht man im Heiligen Land gelegentlich Hirten mit ihren Herden
das Land durchziehen. Friher bestimmten sie das Landschaftsbild noch viel
stirker. Im Alten Testament wird das Handeln Gottes — wie das des Konigs —
recht hdufig mit dem eines Hirten verglichen, wie das auch im ganzen Orient
zu geschehen pflegt, wenn auch nicht tberall und zu jeder Zeit gleich stark™.

Warum erfreut sich das Bild des géttlichen Hirten so grosser Beliebtheit?
Aus einem ganzen Bindel von Grinden: Es ist anschaulich und allgemein be-
kannt. — Herden legen oft sehr weite Strecken zurtick, wie sie auch die exilier-

katechetdsch-didaktischen Stils»; in ihm liegt auch ein Beleg fur die Wichtigkeit der rechten
Zeit vot.

29  Wildberger: Jesaja. 3. Teilband Jesaja 28-39 (Anm. 3), 1093.

30  H. Wildberger: Jesaja. 1. Teilband Jesaja 1-12 (BKAT X/I), Neukirchen-Vluyn 1972, 168;
eine Abbildung bei Dalman: Arbeit und Sitte in Paldstina (Anm. 3), II Der Ackerbau, Abb.
16.

31  Monographisch und mit viel Material aufgearbeitet hat das Thema R. Hunziker-Rodewald:
Hirt und Herde: ein Beitrag zum alttestamentlichen Gottesverstindnis (BWANT 155),
Stuttgart 2001.

32 Nicht belegt ist es etwa bei den Achidmeniden.



118 Hans-Peter Mathys

ten Juden unter die Fisse zu nehmen hatten, die nach Jerusalem zurtckkehr-
ten. Die Zusage ihrer Riickkehr aus dem Exil, respektive aus der Diaspora
verbindet sich deshalb gelegentlich mit dem Bild der Herde. — Fin Hirte ver-
sorgt seine Herde mit Wasser und Gras, gewihrt ihr — theologisch ausgedriickt
— Segen; gleichzeitig rettet er sie aus Gefahr — das theologische Stichwort lautet
hier: Rettung, Westermann hat aufgewiesen, dass diese beiden Themen, Ret-
tung und Segen, das Alte Testament gleichermassen bestimmen, aber haufig
unverbunden nebeneinander stehen.” Ps 23 bringt die beiden zusammen, die
Gefahren, welchen die Herde ausgesetzt ist: «und ob ich schon wanderte im
finsteren Tal» (V. 4) —und den Segen, mit dem Gott die Schafe bedenkt: «iiber-
voll ist mein Becher» (V. 5). — Mittels des Hirtenbildes kann eine enge Bezie-
hung zwischen Gott und seinem Volk zum Ausdruck gebracht werden — ja
sogar zwischen Gott und einem einzelnen Schaf, einem einzelnen Israeliten (Ps
23). Bei Dalman findet sich der Hinweis darauf, dass Hirten jedes einzelne Tier
ihrer Herde auch blind erkennen kénnen, wenn sie ihm den Kopf abtasten.*
So intim kennt nach Ps 23 Gott jedes seiner Schafe.

Nun bt Gott als Hirte der Israeliten in erster Linie ein «politischesy Amt
aus, das neben der Fursorge fiir das Volk auch dessen Bestrafung umfasst,
wenn es vom rechten Weg abweicht. Es versteht sich fast von selbst, dass Got-
tes Volk als gross vorgestellt wird. FEine grosse Herde diirfte dem Bild vom
gottlichen oder vom kéniglichen Hirten zugrunde liegen. Zwei davon kennen
wir aus dem Alten Testament. Der Grossagrarier Amos besass in Tekoa sicher
eine solche (Am 1,1), und vom Kénig von Mescha kénnen wir in IT Kén 3,4
lesen, dass er als Schafziichter dem Konig von Israel jahrlich 1007000 Lammer
und 100°000 ungeschorene Widder abzuliefern hatte.”

33 Trstmals entwickelte es C. Westermann in: Der Segen in der Bibel und im Handeln der
Kirche, Miinchen 1968 (1981). — Die Unterscheidung zwischen diesen beiden Arten des
Handelns Gottes bildet ein Gliederungsprinzip in seiner Theologic (C. Westermann:
Theologie des Alten Testaments in Grundziigen [GAT 6], Géttingen 1978 (Teil 11: Der
rettende Gott und die Geschichte; Teil I11: Der segnende Gott und die Schépfung).

34 Dalman: Arbeit und Sitte in Paldstina ( Anm. 3), VI Zeltleben, Vieh- und Milchwirtschaft,
Jagd, Fischfang, 251.

35 Beide (und sie allein) waren nach dem Alten Testament 723 Sind mit diesem Ausdruck
etwa die Besitzer grosser Herden gemeint?



Die «Berufe» Gottes im Alten Testament 119

5. Der Tipfer

Jeder Alttestamentler weiss um die Bedeutung von Keramikgefissen.” Kera-
miktypologie bildet nach wie vor ein wichtiges, vor allem giinstiges Datierungs-
kriterium in der Archiologie, auch wenn moderne naturwissenschaftliche Me-
thoden stark an Bedeutung gewonnen haben.”” Toépfe und erst recht Scherben
sind tberall. Theologisch nimmt die Topferei im Alten Testament recht viel
Platz ein, und zwar im Zusammenhang mit der Erschaffung des Menschen und
der gottlichen Freiheit.

Zum Schopfer: Gott schafft den Menschen aus L.ehm. Diese Vorstellung
ist weitverbreitet und findet sich nicht nur in Israel. So heisst es etwa im Gilga-
meschepos (1,99-104):%

Als Aruru dies vernahm,

erschuf sie in ihrem Herzen Anums Befehl.
Dann wusch Aruru sich ihre Hinde,

kniff Ton ab und warf ihn (herab) in die Steppe.
In der Steppe erschuf sie Enkidu, den Helden,
den SpréBling der Stille, den Brocken Ninurtas.

Das Alte Testament formuliert etwas weniger anthropomorph. Jes 64,7 hilt
fest: «Wir sind der Ton und du unser Bildner, und wir alle sind das Werk dei-
ner Hand», und Hi 33,6 heisst es: «Sieh, vor Gott bin ich wie du, vom Lehm
genommen bin auch ich». Etwas ausfihrlicher formuliert Hiob in Hi 10,8f.:
«Deine Hinde haben mich gebildet und gemacht ganz und gar — und dann hast
du mich vernichtet. Bedenke, aus Lehm hast du mich geschaffen, und zu Staub
lisst du mich wieder werden». Auch hier aufzunehmen ist Ps 119,73, obwohl
der Stoff, aus dem Gott den Menschen schafft, nicht genannt wird: «Deine

36 Zuden technischen Aspekten des Topferhandwerks s. R.H. Johnston: The biblical potter,
BA 37 (1974) 86-106.

37  Far die Altersbestimmung von Keramik immer noch unverzichtbar ist: R. Amiran: Ancient
pottery of the Holy Land from its beginnings in the Neolithic period to the end of the
Iron age, New Brunswick 1970.

38  Ubersetzung von St. Maul: Das Gilgamesch-Epos, Miinchen °2012, 49. — Vgl. weiter
Atrachasis 1,194-241. — Eine bildliche Darstellung des Motivs bei: O. Keel / S. Schroer:
Schopfung, Biblische Theologien im Kontext altorientalischer Religionen, Gottingen 2002,
Abb. 105, S. 122 (Relief aus dem Geburtshaus von Dendera [romische Zeit]: Chnum top-
fert das Koénigskind auf der Topferscheibe).



120 Hans-Peter Mathys

Hande haben mich gemacht und bereitet, gib mir Einsicht, ich will deine Ge-
bote lernen».”

Zum freien Gott: Wer topfert, kann das Getiss, das er herstellt, lange um-
gestalten. Die Titigkeit des Topfers eignet sich also in ausgezeichneter Weise
dazu, die Freiheit Gottes zum Ausdruck zu bringen. Deutlich geschieht dies
in

Jer 18,1-6

Das Wort, das vom Herrn an Jeremia erging: Mach dich auf und geh hinab in das
Haus des Topfers, ... Und ich ging hinab in das Haus des Topfers, und sieh, er war
gerade mit Arbeit an der Topferscheibe beschiftigt. Und wenn das Gefiss, das er
aus dem Ton machte, in den Hinden des T&pfers missriet, machte er daraus ein
anderes Gefiss; der Topfer machte es so, wie er es fir richtig hielt. Und das Wort
des Herrn erging an mich: Kann ich mit euch nicht verfahren wie dieser T6pfer,
Haus Israel?

So deutlich stellt Jer 18,1-6 die erschlagende Souverinitit Gottes heraus, dass
oft gar nicht gefragt wird, wie dieser sie denn nutzt, ob zum Wohl oder Ver-
derben der Israeliten. Die Frage wird — was uns hier nicht weiter beschiftigen
muss — unterschiedlich beantwortet, nach H. Weippert kann der Text «als Ge-

“ verstanden werden. Vielleicht weil Jer 18,1-6 in

richts- und / oder Heilswort»
eine prophetische Symbolhandlung eingebettet ist, haben die anderen Stellen,
an denen das Motiv des souverinen T6pfers auch belegt ist, weniger Aufmerk-
samkeit auf sich gezogen. Es sind dies: Jes 29,15f; 45,9f.; 64,7f.*' Die beiden
letzten Spriiche verbinden die beiden Motive der Erschaffung des Menschen
durch Gott mit dessen Souverinitit.

Zur Freiheit Gottes gehort auch, dass er Topfe zerschlagt oder zerschla-
gen ldsst, also zum Gericht schreitet. Die Vorstellung ist vor allem im Jeremia-

buch belegt: Jer 19,11; 25,34; 48,12.38; vgl. weiter Jes 30,14.

39 In Gen 2,7 ist nicht an den Tépfer gedacht, dagegen spricht schon das verwendete Materi-
al, 72Y; Niheres dazu bei C. Westermann: Genesis Kapitel 1-1 (BKAT I/1), Neukirchen-
Vluyn 21976, 277.

40  H. Weippert: Die Prosareden des Jeremiabuches (BZAW 132), Berlin/New York 1973, 50.

41 Vgl. dazu G. Wanke: Jeremias Besuch beim Tépfer, in: Prophecy. Essays presented to Ge-
org Fohrer on his sixty-fifth birthday 6 September 1980, ed. by J.A. Emerton (BZAW 150),
Berlin/New York 1980, 151-162.



Die «Berufe» Gottes im Alten Testament 121

6. Der Architekt — oder die «gottlichen Proportioneny

Die innere Gesamtlinge der Hagia Sophia von Konstantinopel betrug ur-
sprunglich 300 byzantinische Fuss, die Breite 100 und ihre Hoéhe bis zum
Scheitelpunkt der Kuppel wahrscheinlich 150 (Abb. 1 + 2).* Das entspricht
exakt den Proportionen des Tempels von Jerusalem: 3:1:1,5. Er hatte eine
Lange von sechzig, eine Breite von zwanzig und eine Héhe von dreissig Ellen
(I Kén 6,2).* Fiir die gottesdienstlichen Bediirfnisse der Kirche erwiesen sich
diese Masse nicht als ideal, aber offensichtlich war das Bestreben, die «gott-
lichen Proportionen» des salomonischen Tempels zu iibernehmen, so stark,
dass man diesen Nachteil in Kauf nahm. Goéttlich kénnen diese Proportionen
allerdings nur dann genannt werden, wenn sie auf Gott selber zurtickgehen,
also von ihm festgelegt worden sind. Im Tempelbaubericht von I Kén 6 ist
dies noch nicht der Fall, dagegen in dem einige Jahrhunderte jiingeren Par-
allelbericht des Chronisten. Das geht aus einer Zusammenschau der beiden
folgenden Stellen hervor:*

I Chr 28,11

Und David gab Salomo, seinem Sohn, den Plan (7732270N) fiir die Vorhalle und seine
Bauten, seine Schatzkammern und seine Obergemicher und seine inneren Kammern
und fir das Haus fiir die Deckplatte, ...

Es folgt eine Aufzihlung all dessen, was zum Tempel gehort. Abgeschlossen

wird sie wie folgt:

42 G. Scheja: Hagia Sophia und Templum Salomonis, Deutsches Archiologisches Institut,
Abteilung Istanbul: Istanbuler Mitteilungen 12 (1962), Tlbingen 1963, 51-55 (Abb. 1
S. 52, Abb. 2 S. 53). Es gibt noch weitere Berithrungen zwischen dem salomonischen
Tempel und der Hagia Sophia. So ist etwa das Gefiss, das sich «[n]eben dem kostbaren
Tischaltar unter dem Ciborium befand [...], die 0dhocca, das Meer, [...] offenbar eine
Entsprechung zum Eherenen Meer des Salomonischen Tempels» (51). — Beim Bau von
Kirchen, insbesondere von Kathedralen, orientierte man sich in erster Linie am himmli-
schen Jerusalem und nicht am Jerusalemer Tempel; vgl. dazu das grundlegende und noch
nicht uberholte Werk von H. Sedlmayr: Die Entstehung der Kathedrale, Miinchen 1950
(seitdem viele Nachdrucke), passim, insbesondere 95-166.

43 Vgl II Chr 3,3, wo beztglich Linge und Breite prizisiert wird, dass es sich um Ellen nach
altem Masse handelt. Zu den textlichen Schwierigkeiten im Zusammenhang mit den Ho-
henmassen in V. 4 s. S. Japhet: I & II Chronicles (OTL), Louisville 1993, 553.

44 Vgl weiter V. 18, wo vom Plan des Thronwagens (7227737 ﬂ‘;;m’?ﬁ) die Rede ist.



122 Hans-Peter Mathys

(Abb. 1)

By v\\“\\\

b
|
!-§

N sl

I Chr 28,19
Das alles hat er mir verstindlich gemacht durch eine Schrift von der Hand des Herrn,
alle Arbeiten in dem Plan (f"3207 niox5m 55 Satrm Sy 1 7 2022 5an).

Die genaue Bedeutung dieses Verses ist nicht klar. Er bedeutet entweder, dass
David von Gott einen schriftlichen Plan fir den Tempelbau und auch fur die
Ausstattung des Heiligtums erhielt, dieser also auch als «Innenarchitekt» arbei-
tete. So versteht die Aussage unter anderem die hier zitierte Ubersetzung der
Zircher Bibel. Die alternative Auslegung besagt: Gott tbergab David keinen
Bau- und Ausriistungsplan in schriftlicher Gestalt, sondern teilte ihm diesen
nur mindlich mit.* Der Unterschied ist nicht grundsitzlicher, sondern nur
gradueller Art. In beiden Fillen wird gesagt: Als Architekt und Innenausstatter
des Tempels von Jerusalem kommt nur Gott in Frage.

45 Vgl. dazu etwa H.G.M. Williamson: 1 and 2 Chronicles (NCBC), Grand Rapids/London
1982, 183: «Since the hand of the Lord wpons is a common expression for divine inspirati-
on (e.g. 2 Kg. 3:15; Bzek. 1:3; 3:14), the most reasonable interpretation seems to be that the
plans were made clear to David and that he wrote them down under conscious inspiration
(and not that God himself wrote them down |...]».



Die «Berufe» Gottes im Alten Testament 123

(Abb. 2) PP DN
3¢ Y
i A
0 8 F Q%
/ o %
i b 3
4 A8 4 i ] a8l | g
- S—_——

} 300 emef

Ahnliches verlautet im Bericht vom Tabernakel, das die Israeliten im Auf-
trag Gottes in der Wiiste errichteten.* In Ex 25 fordert dieser die Israeliten auf,
eine Kollekte zugunsten der Errichtung dieses Heiligtums zu erheben. Gleich
darauf heisst es:

Ese 25,81

Und sie sollen mir ein Heiligtum errichten, und ich werde in ihrer Mitte wohnen. Ge-
nau nach dem Vorbild der Wohnung und nach dem Vorbild all ihrer Gerite (77320 N8
152753 nIan X [2WaT), das ich dir zeige, so sollt ihr es machen.

Von den Stellen in der Chronik unterscheidet sich Ex 25,8f. dadurch, dass
Gott Mose den Bauplan von Tempel und Tempelausstattung nicht schriftlich
tibergibt, sondern nur zeigt, was allerdings gegeniiber I Koén 6 bereits eine
Weiterentwicklung bedeutet.*” Allerdings: Die Pline gehen ganz eindeutig auf
Gott zuriick. Was das bedeutet, hat am besten Baentsch erfasst:*®

46 Der chronistische Tempel bildet eine gelungene Verbindung von Stiftshiitte und salomoni-
schem Heiligtum in der Darstellung von I Kén 3.

47 Auf diese Weiterentwicklung, dic auch andernorts stattfand (bei Ezechiel, insbesondere in
der Tempelvision, und Sacharja), macht aufmerksam G.N. Knoppers: IChronicles 10-29
(AncB 12A), New York u.a. 2004, 934f. — Die gleiche Tendenz hin auf Verschriftlichung
lisst sich auch bei der Tora beobachten. Vgl. dazu auch unsere Ausfithrungen tber Gott
als Gesetzgeber.

48  B. Baentsch: Exodus und Leviticus (HKAT Abt. 1, Bd. 2, T. 1), Géttingen 1900, 223. — An-
ders Chr. Dohmen: Exodus 1940 (HThKAT), Freiburg u.a. 2004, 247: «Im Vordergrund



124 Hans-Peter Mathys

[Mose] ... wird [...] die Vorzeigung eines genauen Modells des Tabernakels und sei-
ner Gerite in Aussicht gestellt: Die kleinste Abweichung in der Anordnung der Teile
und in den Grossenverhiltnissen hitte den Bau fiir den heiligen Dienst untauglich
gemacht.

Man darf noch weitergehen: Im Tempel von Jerusalem und dessen Proportio-
nen konnten die Israeliten den Abglanz der gottlichen Vollkommenheit erbli-
cken, da Gott ihn selbst projektiert hatte.

7. Der Arzt: Gott oder Arzt? — Gott und Arzil?

So viel im Alten Testament uber die Titigkeit des Landwirts und des Hirten
verlautet, so geizig zeigt es sich beztglich der des Arztes. Es gab diesen Berufs-
stand mit Sicherheit, wie nicht zuletzt aus der Polemik gegen ihn erschlossen
werden kann. Welche Heilmethoden die Arzte allerdings anwandten, welche
medizinischen Gerite sie besassen und welche Heilmittel sie einsetzten: Dar-
Uber verlautet nur wenig, Zu letzterem, den Heilmitteln: Zu ihnen gehorten
Ol, Balsam und Feigenkuchen.” Aber damit ist zu diesem Thema schon fast
alles gesagt.

Womit hingt dieses Arzte- und Medizinschweigen zusammen? Weil Krank-
heit als Gottes Bestrafung fiir Stinde gilt, muss auch die Genesung auf Gott
zuriickgehen — es gibt ja nur einen. Mit Dt 32,39 formuliert:

Seht nun, dass ich, ich es bin

und dass es keinen Gott gibt neben mir.

Ich téte, und ich mache lebendig;

Ich habe zerschlagen, ich werde auch heilen.

des Interesses der Aussage von V 9 scheint ... nicht der gottliche Ursprung bzw. Auftrag
zu stehen, vielmehr deutet der Verweis auf das Seheny oder Zeigens sowie das Modell>
dem Leser an, dass dic nachfolgenden Instruktionen nur <Umschreibungens einer Gesamt-
konzeption sind, die Mose als Ganze «vor Augen hat. So werden die Leser davor bewahrt,
sich in den Details der nachfolgenden Beschreibungen zu verlieren.»

49  Literatur: N. Lohfink: »Ich bin Jahwe, dein Arzt« (Ex 15,26). Gott, Gesellschaft und
menschliche Gesundheit in einer nachexilischen Pentateuchbearbeitung (Ex 15,25b.26),
in: ders.: Studien zum Pentateuch (SBAB 4), Stuttgart 1988, 91-155; H. Niehr: JHWH als
Arzt. Herkunft und Geschichte einer alttestamentlichen Gottespradikation, BZ 35 (1991)
3-17; A. Berlejung: «Ich bin der Herr, dein Arzt. Krankheit und Heilung im Alten Orient
und im Alten Testament, WUB 2/2015, 26-33.

50 Vgl dazu H. F'rey-Anthes: Art. «Krankheit und Heilung (AT)», 5.2. Heilmittel und -riten,
http:/ /www.bibelwissenschaft.de/stichwort/24036, abgerufen am 20.04.2017.



Die «Berufe» Gottes im Alten Testament 125

Nicht zufallig gibt es viele Eigennamen, die soviel besagen wie «Der Herr, Gott
heilts. Der bekannteste unter ihnen ist Raphael.”

Von Haus aus war Jahwe kein ausgesprochener Heilgott. So liess etwa Ko-
nig Ahasja, der sich bei einem Sturz aus seinem Obergemach durch ein Fenster
vetletzt hatte, durch Boten Baal-Sebul, den Gott von Ekron, befragen, ob er
diesen Sturz Gberleben werde (II Kon 1,2-8).

Nach Niehr stellt sich die religionsgeschichtliche Entwicklung von Jahwe
als Arzt (vereinfacht dargestellt) wie folgt dar: (1) Urspriinglich war Jahwe
«eine[.] unter verschiedenen Familiengottheiten»”, die fur Heilung zustindig
waren. (2) Spiter wurde «Jahwe der Arzt» in die offizielle Religion iibernom-
men. Da Krankheit und Heilung «im forensischen Sinne als Strafe und Ver-
gebung gedeutet wurden, lag es nahe, JHWH als strafenden und heilenden
Sonnengott zu konzipieren»,”’ wie es etwa in Mal 3,20 geschieht. Gleichzeitig
wurde aus JHWH als Arzt des Individuums auch der des Volkes. (3) Anstelle
Gottes wirken auch Propheten und Engel als Heiler; sogar sein Wort kann
diese Funktion tibernehmen. Dadurch «bleibt die Transzendenz des héchsten
Gottes gewahrt».>*

Als Arzt steht Jahwe in Konkurrenz zu den Arzten. In Israel gab es Theo-
logen, die das Prinzip «Gott heilt nicht nur betonten,” sondern in ein ehernes

51  Mit der Wurzel RD7 zusammengesetzte Higennamen: R27, 7197, 58;&1, N7, 727,
RDT, ND7. Zu diesen Eigennamen s. M. Noth: Die israelitischen Personennamen im
Rahmen der gemeinsemitischen Namengebung (BWANT 46), Stuttgart 1928 (= Hildes-
heim/New York 1980), 179.

52 Niehr: JHWH als Arzt (Anm. 49), 15.

53  Niehr: JHWH als Arzt (Anm. 49), 15.

54  Niehr: JHWH als Arzt (Anm. 49), 13.

55  Aufschlussteich ist diesbeziiglich etwa ein Vergleich zwischen den beiden Versionen der
Erkrankung und Genesung Hiskias in Jes 38 und II Kén 20. Auf des kranken Konigs
Beteuerung seines vorbildlichen Wandels hin ergeht ein Wort des Herrn, das dieser Hiskia
ausrichten darf. In Jes 38,6 heisst es: «Sieh, fiinfzehn Jahre werde ich hinzufiigen zu deinen
Tageny», IT Kon 20,5f. lesen wir: «Sieh, ich heile dich (‘[5 X29 237 ... Und finfzehn Jahre
werde ich hinzufiigen zu deinen Tagen». — In beiden Versionen gelangt auch die traditio-
nelle Medizin zur Anwendung: Man legt einen Feigenkuchen auf das Geschwiir Hiskias.
Der Unterschied zwischen den beiden Versionen interessiert die Kommentatoren kaum,
obwohl et theologisch hochst bedeutsam ist. Bezeichnend fiir die Tendenz der Auslegung
sind etwa die folgenden Sitze: Wildberger bemerkt zum Plus in IT KKén 20 nur: «Der Satz
stellt eine Erweiterung des urspriinglichen Textes dar und diirfte aus einer andern Version
der Erzdhlung von der Genesung Hiskias stammen» (Wildberger: Jesaja. 3. Teilband Jesaja
28-39 [Anm. 3|, 1441). R. Kittel: Die Bucher der Konige (HK 1,5), Gottingen 1900, 291,



126 Hans-Peter Mathys

Dogma gossen — bis zur Konsequenz: Wer sich an Arzte wendet, der muss
sterben. Konig Asa gilt im Alten Testament als frommer Mann, der tat, was gut
und recht war in den Augen des Herrn. Nun wurde er in seinem Alter krank.
Er musste also eine Stinde begangen haben. Das wire an sich nicht schlimm
gewesen, hitte er sich nur an Gott gewandt und diesem sein Vergehen bekannt.
Aber das tat er nicht, sondern suchte medizinischen Beistand (II Chr 16,12):

Und im neununddreissigsten Jahr seiner Konigsherrschaft wurde Asa krank an seinen
Fussen, und seine Krankheit wurde schlimm, aber auch in seiner Krankheit suchte er
nicht den Herrn, sondern die Arzte.”

Fir den Chronisten ist es kein Wunder, dass er kurz daraut stirbt —im darauf-
folgenden Vers.

Gott oder Arzt: Mit dieser Alternative konnten sich wohl die meisten Israe-
liten nicht anfreunden, und auch die frommsten unter ihnen, die gerne bekann-
ten, dass nur Gott heilt, durften auf arztliche Dienste zuriickgegriffen haben.

Das Dilemma: Arzt oder Gott beschiftigte die Juden stark. Das apokryphe
Tobitbuch zeigt — auf fast abenteuerliche Art —, dass Glaube und Medizin sich
nicht auszuschliessen brauchen; die Erzihlung kann nicht nur als Portrit eines
frommen Mannes, sondern auch als Abhandlung iiber die Bedeutung der Me-
dizin und damit der Arzte gelesen werden. Dies macht eine kurze Darstellung
der Passagen deutlich, in denen es um Krankheit und Heilung geht:

Nachdem Tobit zum wiederholten Mal verbotenerweise einen toten (ermordeten) Ju-
den beerdigt hat und nachts nach Hause kommt, legt er sich — da unrein geworden
—an der Hofmauer schlafen. Unvorsichtigerweise ldsst er sein Gesicht unbedeckt und
beachtet auch die Sperlinge nicht, die in der Mauer nisten. Diese lassen ihren war-

meint lakonisch: «Harmlose Kirzungen Jes’s wie in v. 4 u. 5».

56  Moglicherweise spielt der Chronist hier mit der Bedeutung des PNs XOX. Der Name ist
entweder ein Hypokoristikon von fOR + GN (so, ohne Diskussion der Alternative, Noth:
Die israelitischen Personennamen [Anm. 51], 181) oder leitet sich von einer Wurzel *110R
«heilen» (vgl. aram. NON) ab (so auch erwogen von Gesenius'® s.v.) und bedeutet dann:
«Gott heilp (vgl. akk. Ilum-asim: «Gott ist Arzo). Spielt der Chronist etwa mit dieser
Bedeutung des Namens und behauptet also, dass sich Asa gegen das in ihm enthaltene
Bekenntnis vergangen habe? Ich meine, diese These schon irgendwo gelesen zu haben,
erinnere mich aber nicht mehr wo. — In der Vorlage des Chronisten fehlt der Hinweis auf
Asas stindhaftes Verhalten! — Nach Niehr: YHWH als Arzt (Anm. 49), 4f,, ist 2'R27 als
rpd’im zu vokalisieren. Die Opposition bestiinde also nicht zwischen Jahwe und den Arz-
ten, sondern zwischen thm und Hezlgotzern.



Die «Berufe» Gottes im Alten Testament 127

men Kot auf die Augen Tobits fallen, worauf sich auf diesen weisse Flecken bilden.
Daraufhin sucht er Arzte auf, die ihm jedoch mit ihrer Kunst nicht helfen kénnen
(karl émopevdny Tpog tartpovs, Kot 00K MPEANcav pue). — Szenenwechsel: Sara, der Toch-
ter Raguels, werden nacheinander sieben Minner genommen. Beide, Tobit und Sara,
wenden sich in ihrer Not an Gott. Ihr Gebet findet Gehor bei der Majestit Raphaels
— der Name ist Programm! —, der gesandt wird, um beide zu heilen: Tobit von den
weissen Flecken und Sara durch ihre Hochzeit mit Tobits Sohn Tobias. — Erneuter
Szenenwechsel: Tobit schickt seinen Sohn in Begleitung Raphaels, den er allerdings
nicht als versteckten himmlischen Begleiter erkennt, nach Rages, wo er Geld hinter-
legt hat. Als die beiden auf ihrer Reise an den Tigris kommen, passiert Wunderliches:

Tob 6,2-9

[Es] schoB ein Fisch aus dem Wasser hoch und wollte ihn verschlingen. Der Engel
rief Tobias zu: Pack ihn! Da packte der junge Mann zu und warf den Fisch ans Ufer.
Und der Engel sagte zu Tobias: Schneide den Fisch auf, nimm Herz, Leber und Galle
heraus und bewahre sie gut auf! Der junge Tobias tat, was ihm der Engel sagte. Dann
brieten sie den Fisch und alen ihn. Als sie weiterreisten und in die Gegend von Ek-
batana kamen, fragte der junge Tobias den Engel: Asarja, liecber Bruder, wozu sollen
die Leber, das Herz und die Galle des Fisches gut sein? Rafael antwortete: Wenn ein
Mann oder eine Frau von einem Dimon oder einem bosen Geist gequilt wird, soll
man das Herz und die Leber des Fisches in Gegenwart dieses Menschen verbrennen;
dann wird er von der Plage befreit. Und wenn jemand weille Flecken in den Augen
hat, soll man die Augen mit der Galle bestreichen; so wird er geheilt.

Und tatsachlich: In der Nacht, da Tobias bei Sara ist, der von Dimonen in
der Hochzeitsnacht bereits sieben Minner getétet worden sind, gelingt es, mit
Herz und Leber des Fisches den Dimon zu vertreiben, der auch den achten
Gatten Saras attackieren wollte, und dank der Fischgalle erlangt der greise To-
bit sein Augenlicht wieder.

Der Verfasser von Tobit spricht sich gegen die Arzte aus, aber fiir die Me-
dizin. Der himmlische Begleiter Tobias” empfiehlt sie diesem nachdriicklich.
Sie wirkt tatsiachlich Wunder, macht nicht nur einen Blinden sehend, sondern
rettet sogar das Leben Tobias’.

Vielleicht ist der zentrale Platz, den Arzte und Medizin im Tobitbuchlein
einnehmen, auch zeitbedingt. Die Medizin machte in hellenistischer Zeit gros-
se Fortschritte und gewann vor allem auch an Bedeutung;™ zu dieser Entwick-

57  Ubersetzung der Neuen Jerusalemer Bibel.
58  FEinen Uberblick tiber die Medizin in hellenistischer Zeit bietet C. Schneider: Kulturge-
schichte des Hellenismus, Bd. 2, Miinchen 1969, 399-438. Der Abschnitt beginnt mit fol-



128 Hans-Peter Mathys

lung mussten sich auch die Juden verhalten. Fiir diese Vermutung spricht, dass
ein weiterer Text aus dieser Zeit sich ausfuhrlich mit der Person des Arztes
auseindersetzt.”” Der Verfasser von Jesus Sirach betreibt in Kapitel 38 seines
Werkes einen enormen argumentativen Aufwand,” um die Inanspruchnahme
medizinischer Leistungen zu rechtfertigen und den Arzt positiv darzustellen.
So enthusiastisch fillt sein Preislied auf den Heilstand auf, dass man schon die
Hypothese aufgestellt hat, er selber sei Arzt gewesen; in einer weniger extremen
Ausgestaltung besagt sie, der Siracide habe einen bekannten Jerusalemer Arzt

61

vor Augen gehabt.® Hier die wichtigsten Argumente, die der Siracide fiir den
Berufsstand der Arzte vorbringt:®? Zuerst einmal gilt es durch eine vorbildliche
Lebensfiihrung zu verhindern, einen Arzt tiberhaupt aufsuchen zu mussen:
«Wer gegen seinen Schopfer sindigt, mul3 die Hilfe des Arztes in Anspruch
nehmen» (V. 15). Is# man aber krank geworden, das heisst hat man gesiindigt,
soll man zu Gott beten, denn er macht gesund (V. 9). Zusitzlich zum Gebet
empfiehlt der Siracide das Opfer (V. 11). Und eben: Man konsultiere den Arzt,
auch er ist notwendig (V. 12). Sprichwértlich ist folgender Satz am Anfang des
Abschnitts geworden: «Schitze den Arzt, weil man ihn braucht, denn auch ihn
hat Gott erschaffen» (V. 1). Weiter: «Von Gott hat der Arzt die Weisheit» (V. 2).
Sodann gilt: «[aJuch er [der Arzt] betet zu Gott» (V. 13), ist also ein frommer
Mann. Schliesslich gilt es zu bedenken: «Gott bringt aus der Erde Heilmittel
hervor, der Einsichtige verschmihe sie nicht» (V. 4). — Wen diese theologischen
Argumente nicht uberzeugen, fir den halt der Siracide ein handfesteres bereit:
die soziale Anerkennung, welche der Arzt geniesst, sein Prestige: «vom Koénig
erhilt er Geschenke, ... bei Fursten hat er Zutrito (V. 2f).

Von der Herausforderung, die eine erfolgreiche Medizin fiir fromme Juden
in hellenistischer Zeit bildete, zeugen auf indirekte Weise auch die Stellen im

genden programmatischen Sitzen: «Die hohere Wertung des menschlichen Lebens und
der Gesundheit waren die Hauptursache dafir, dafl die Medizin im Hellenismus zu einem
der wichtigsten Kulturfaktoren wurde.» (399); «die Medizin |ist] eines der wichtigsten Ele-
mente der hellenistischen Gesamtkultur und der Arzt einer der vornehmsten Kulturtriger
gewesen» (400).

59 Vgl weiter IT Chr 16,12.

60  So mit M. Hoffmann: Heilung durch Gott oder durch die Arzte? Die frithjidische Aus-
cinandersetzung um die Heilkunde, WUB 2/2015, 50.

61 Vgl. dazu Wischmeyer: Die Kultur des Buches Jesus Sirach (Anm. 7), 47.

62  Die folgenden Zitate in der Ubersetzung der Neuen Jerusalemer Bibel.



Die «Berufe» Gottes im Alten Testament 129

Alten Testament, an denen die Befreiung aus allerlei Noten, nicht nur Krank-
heit, sondern auch Bedringung und Stinden, als Heilung durch Gott interpre-
tiert werden.®

Keinen anderen Beruf nimmt Jahwe so emphatisch fir sich in Anspruch
wie den des Arztes, und zwar an Uberraschendem Ort, in Ex 15,26.

Zur inhaltlichen Situierung der Stelle: Als die Israeliten nach Mara kamen, konnten sie
dessen Wasser nicht trinken, da es bitter war. Mose, gegen den die Israeliten deswegen
murrten, rief daraufhin zum Herrn, der ihm ein Holz zeigte. Als er es ins Wasser warf,
wurde dieses siiss, gleichsam gesund.® Im Anschluss daran erliess Mose / der Herr
Satzung und Recht. Und fiir den Fall, dass Israel tut, was der Herr von ihm verlangt,
werde er «all die Krankheiten, die ich nach Agypten gebracht habe, nicht iiber dich
bringen, denn: RDT 7IT* "IN "D».

Die Schwierigkeiten, die mit der Auslegung dieser Stelle verbunden sind, begin-
nen mit dem letzten Satz in diesem Abschnitt. Trifft die Neue Jerusalemer Bi-
bel mit ihrer Wiedergabe «Denn ich bin der Herr, dein Arzt» das Richtige, oder
liegt hier gar keine Variante der Selbstvorstellungsformel vor — so die Neue
Zircher Bibel: «Ich, der Herr, bin dein Arzt»? Wie auch immer: Es handelt sich
um eine grundsitzliche, «triumphale»® Feststellung, die im Alten Testament
ohne Parallele ist. Sie schliesst zwar gut an die vorangehenden Aussagen an,
ergibt sich aber nicht zwingend aus ihnen; von daher wirkt sie ein Stiick weit
Uberraschend. Leicht anders verhielte es sich, wenn die Israeliten Jahwe als
Heilgott der Quelle Mara betrachtet hitten, wie es E. Meyer vermutet,” doch
liegen dafiir keine belastbaren Anhaltspunkte vor. Es bleibt also dabei: Beim
Satz «Ich bin der Herr, dein Arzts, respektive «Ich, der Herr, bin dein Arzty
handelt es sich um eine (nicht metaphorische) Spitzenaussage.

Uber den historischen Ort und vor allem die Funktion des Satzes, der
allgemein als sehr jung gilt, kann nur spekuliert werden: Zu den Konstanten

63 Zwei Beispiele: Jes 19,22; Hi 5,18.

64  Gott kann Wasser gesund machen / heilen (R27); s. exempli causa 11 Kén 2,21,

65  Lohfink: »Ich bin Jahwe, dein Arzt« (Anm. 49), 104.

66  E. Meyer: Die Israeliten und ihre Nachbarstimme. Alttestamentliche Untersuchungen,
Halle 1906 (unverinderter Nachdruck Darmstadt 1967), 100-103: «Wenn Jahwe hier ener-
gisch als ,der Arzt Israels® bezeichnet wird, so erhilt das seinen richtigen Sinn erst durch
den Gegensatz gegen den Glauben der Einwohner und ihrer Nachbarn, welcher die Heil-

kraft der Quelle auf die Gétter des Orts zurlickfihrt (102).



130 Hans-Peter Mathys

im Leben der Isracliten gehérten Krankheit und Heilung / Genesung, wie
auch die Fille des einschligigen Materials im Alten Testament deutlich macht.
Dies(es) zeugt von einer starken, vielgestaltigen und facettenreichen Beschif-
tigung mit Krankheit und Gesundheit. Da konnte sich auch das Bedirfnis
geltend machen, diese in einem Spitzensatz zusammenzufassen. Dafiir suchte
ein uns unbekannter Mann einen zugleich prominenten wie geeigneten Ort.
Geeignet war Ex 15, weil hier von Krankheit und Rettung die Rede ist; als
prominent kann die Passage insofern gelten, als der Wistenaufenthalt zu den
grundlegenden, ja mythischen Epochen der Heilsgeschichte gehért. Schon in
ihr gibt sich Jahwe als der zu erkennen, der er iiber die Zeiten hinweg bleiben
wird: als der Arzt Israels.

8. Gott der Schreiber (und Gesetzgeber)

Gott schreibt Gesetze und fuhrt tiber deren Einhaltung Buchhaltung. So lassen
sich kurz und leicht verkiirzt Gottes Aktivitaten als Schreiber zusammenfassen.

Zu den Gesetzen: Das Alte Testament gibt iber die Person des Schreibers
der Gesetze unterschiedliche Auskunfte. Unsicherheit herrscht insbesondere
bezuglich der Frage, wer den Dekalog verfasst hat.

Nach der wohl altesten Tradition schrieb nicht Gott die zehn Gebot eigen-
hindig nieder, sondern tberliess das Mose:

Ex 34,28

Und er [Mose| war dort beim Herrn vierzig Tage und vierzig Nichte, ohne Brot zu
essen und Wasser zu trinken, und er schrieb auf die Tafeln die Worte des Bundes, die
zehn Worte.

Allerdings ist diese Stelle nicht ganz eindeutig. Das kursiv gesetzte «er» kann
sich 4 la limite auch auf den unmittelbar vorher genannten Herrn beziehen.”

Aus andern Stellen geht unmissverstindlich hervor, dass Gott selber die
Tafeln beschrieben hat. Ein Beispiel:

67 Vgl dazu etwa BS. Childs: The Book of Exodus. A critical, theological commentary
(OTL), Philadelphia 1974, 604.



Die «Berufe» Gottes im Alten Testament 131

Ex 24,14

Und der Herr sprach zu Mose: Steig heraut zu mir auf den Berg und bleibe hier! Ich
aber will dir die Steintafeln geben, die Weisung und das Gebot, die ich aufgeschrieben
habe, um sie zu unterweisen.

Dadurch, dass Gott die Gebote selber aufschreibt, erh6ht sich deren Autoritat;
es ist kein Zweifel daran mdglich, dass sie auf ithn zurtickgehen, sie gleichsam
seine eigenhandige Verfugung sind. Dieser Aspekt wird gelegentlich noch ver-
starkt. Das geschieht unter anderem in

Dz 9,10

Und der Herr gab mir die zwei steinernen Tafeln, die vom Finger Gottes beschrieben
waren (27178 PIBN2 2°203) und auf denen alle Worte standen, die der Herr auf dem
Berg aus dem Feuer zu euch gesprochen hatte am Tag der Versammlung,

Mit dem Ausdruck «Finger Gottes» wird die Gottlichkeit des Gesetzes umiss-
verstiandlich festgehalten. Von einer tberraschenden Seite her formuliert: Ein
Anthropomorphismus verleiht dem Gesetz zusitzlich an Gewicht und stirkt
seine Autoritit.

Eine Bemerkung nebenbei: Nicht zufillig heisst es: «Finger Gottes» und
nicht «Finger Jahwes». Hier Gottes Eigennamen zu verwenden, hitte bedeutet,
ihm zu nahe zu treten.

Nicht genug kann sich das Alte Testament damit tun, die Géttlichkeit der
Gesetzestafeln und ihres Inhaltes hervorzuheben. Zu deren Verbiirgung trigt
ganz massgeblich ihre Schriftlichkeit / Verschriftung (durch Gott selber) bei,
die geradezu emphatisch herausgestrichen werden kann:®

Fx 32,16
Und die Tafeln waren Gottes Werk, und die Schrift war Gottes Schrift, eingegraben
in die Tafeln (N1PA~2y NI 8T 07108 2020 IADT M7 OOTO8 TPYR nRoDY).

Es ist wohl der stark «anthropomorphe» Charakter dieser Stelle, der Noth
schreiben lasst:”

68  Es geht an der vorliegenden Stelle nicht um den Inhalt der Tafeln; Niheres dazu bei Doh-
men: Exodus 19—40 (Anm. 48), 305. — Auch beim Kyrosedikt wird (mit Verwendung des
gleichen Ausdrucks) Nachdruck auf seine Verschriftlichung gelegt: Esr 1,1; IT Chr 36,22.

69 M. Noth: Das 2. Buch Mose. Exodus (ATD 5), Géttingen 1973, 204f.



132 Hans-Peter Mathys

Mit den Begriffen «Gottes Werk» und «Gottes Schrift» ist nicht notwendig ausgesagt,
daf} die Tafeln von Gott gemacht und beschriftet wiren; es kann damit auch nur eine
wunderbare Art und eine sakrale Schriftform gemeint sein, ohne dal3 in der auffillig
unpersonlichen Formulierung etwas tber die Herkunft konkret berichtet wire. Aber
vielleicht will diese Formulierung als geheimnisvoller Hinweis auf den géttlichen Ut-
sprung von Tafeln und Schrift verstanden sein.

Wie die weiter oben aufgefithrten Stellen und deren Interpretation zeigen,
spricht nichts dagegen, die beiden inkriminierten Ausdriicke wortlich zu ver-
stehen.

Der Nachdruck, mit dem im Alten Testament in der beschriebenen Weise
auf die Gottlichkeit der Gesetze abgehoben wird, erstaunt vorerst einmal: Im
Alten Orient, zu dem Israel ganz selbstverstindlich dazugehérte, war die Ge-
setzgebung nimlich Prirogative des Konigs. Er erliess die Gesetze, und zwar
im Auftrag Gottes. Deutlich wird dies im Kodex Hammurabi:”

als Marduk mich [Hammurabi] beauftragte, die Menschen zu lenken und dem Lande
Sitte angedeihen zu lassen, legte ich Recht und Gerechtigkeit in den Mund des Landes
und trug Sorge fir das Wohlergehen der Menschen.

Damals (gab ich folgende Gesetze):

Es folgen die Gesetzesbestimmungen. Eine leichte Unsicherheit allerdings
bleibt: Dass der Konig die Gesetze promulgiert, wird nicht ausdriicklich fest-
gehalten.

In Israel ging die Kompetenz, Gesetze zu erlassen, vom Konig auf Gott
tiber. Das hat verschiedene Grinde,” deren wichtigster, aber beileibe nicht
einziger, der Wegfall des Konigtums war. Dieser Wechsel hatte eine schwer-
wiegende Konsequenz: Die Gesetze gewannen, da von Gott erlassen, an Ver-
bindlichkeit.

Zur gottlichen Buchhaltung: An recht vielen Stellen ist im Alten Testament
die Vorstellung von im Himmel aufbewahrten Biichern, respektive einem Buch
belegt.

70 R. Borger: Akkadische Rechtsbiicher, in: Texte aus der Umwelt des Alten Testaments. Bd.
I: Rechts- und Wirtschaftsurkunden. Historisch-chronologische Texte, Giitersloh 1982, 44.

71 K. Schmid: Divine legislation in the Pentateuch in its late Judean and Neo-Babylonian
context, in: The fall of Jerusalem and the rise of the Torah, ed. by P. Dubovsky et al. (FAT
107), Tabingen 2016, 129-153.



Die «Berufe» Gottes im Alten Testament 133

In einem Traum sieht Daniel unter anderem, wie sich das Gericht setzt und
Biicher gedffnet werden (11702 1771207, Dan 7,10). Darin finden sich mit Si-
cherheit die guten und schlechten Taten der Menschen verzeichnet, tiber die
das Gericht ergeht; doch explizit verlautet dariiber nichts. Bei diesen mageren
und deshalb geheimnisvoll wirkenden Angaben, welche die Neugierde der Le-
ser kitzeln, hat es sein Bewenden. Man vernimmt nicht, wie diese himmlische
Buchhaltung im Finzelnen aussieht, und vor allem geht aus der Stelle auch nicht
hervor, wer die Eintrige in die Biicher vorgenommen hat: War es Gott selbst
oder waren es die Himmlischen?

In der Zeit, da Michael auftreten wird, einer Zeit der Bedringnis, da wird
das Volk gerettet werden, jeder, der sich aufgezeichnet findet im Buch (Dan
12,1 793 302 Ng?ﬁlﬂ‘%;} Hier ist nur von einem Buch die Rede, in dem
Namen verzeichnet sind. Als Vorbild dafiir zieht Pléger Biirgerschaftslisten in
Erwigung — nicht aber Schicksalstafeln, wie sie in Babylon bezeugt sind.”

Bei einem dritten Beleg trigt das Buch sogar einen Namen: «Buch des Le-
bens / der Lebenden»:

Ps 69,29
Sie [die Feinde] sollen getilgt werden aus dem Buch des Lebens (27 2281),
sie sollen nicht aufgeschrieben werden bei den Gerechten.

Nach Frettloh besteht zwischen den «Bluchern» von Dan 7,10; 12,1 und dem
«Buch des Lebens» von Ps 69,21 ein kategorialer Unterschied insofern, als in
letzterem zuerst einmal die Namen aller eingeschtieben seien.” Diese These
bedingt, dass man, was grammatikalisch moglich ist, den zweiten Stichos anders
Ubersetzt, als dies tiblicherweise geschieht: «so dass sie nicht aufgeschrieben
seien / bleiben bei den Gerechten».

An keiner der drei Stellen erscheint Gott explizit als Schreiber der ange-
zogenen Blicher, respektive des Buches des Lebens. Zumindest muss er sie in

72 O. Ploger: Das Buch Daniel (KAT XVIII), Gutersloh 1965, 171.

73 M. Frettloh: »Ja, den Namen, den wir geben, schreib’ ins Lebensbuch zum Leben«. Zur
Bedeutung der biblischen Metapher vom »Buch des Lebens« fiir eine entdualisierte Escha-
tologie, in: Alles in allem. Eschatologische Anst6Be J. Christine Janowski zum 60. Geburts-
tag, hg.v. R. Hel / M. Leiner, Neukirchen-Vluyn 2005, 133-165; dies.: Buch des Lebens.
Zur Identifikation und vieldeutigen Aktualitit einer biblischen Metapher, in: dies.: Worte
sind Lebensmittel. Kirchlich-theologische Alltagskost (Erev-Rav-Hefte. Biblische Erkun-
dungen 8), Wittingen 2007, 147-160.



134 Hans-Peter Mathys

Auftrag gegeben haben. Soll er etwa davor geschiitzt werden, zum einfachen
Buchhalter degradiert zu werden, also untergeordnete Titigkeiten zu verrich-
ten? Dagegen spricht

Ex 32,32

Nun aber, wenn du doch ihre Stinde vergeben wolltest! Wenn aber nicht, so tilge mich
aus deinem Buch, das du geschrieben hast (7202 R 7729R). Und der Herr sprach
zu Mose: Wer gegen mich gestindigt hat, den tilge ich aus meinem Buch ("7287).

So eng wie nirgends sonst ist der Herr hier mit seinem Buch verbunden, das
man wenigstens traditionsgeschichtlich mit dem «Buch der Lebenden» von
Ps 69,29 verbinden darf. Die beiden Verse setzen voraus, «dal3 Gott ein Ver-
zeichnis der Lebenden haw™, aus dem Stinder gestrichen werden kénnen. Wie
vor allem Num 5,23 nahelegt, diirfte diese Liste aus mit Tinte beschriebenen
Blittern bestanden haben, von denen man die Namen der Stinder mit Wasser
abwischen konnte.

Warum erfreut sich der gottliche Buchhalter so grosser Beliebtheit?™ Nach
Holzinger, dessen Einordnung in die richtige Richtung weist, gehort er «ganz

in den Gedankenkreis der mit Jer erreichten Individualreligion»™

, in der jeder
entsprechend seinem Handeln belohnt oder bestraft wird. Dieses Prinzip, das
Ez 18 in Form eciner theologischen Abhandlung entfaltet, gewinnt in Gestalt

des gottlichen Buchhalters eine einfache bildliche Veranschaulichung,

9. Gott als Totengriber
Mose war es nicht vergénnt, das L.and Kanaan zu betreten. Er durfte vom Berg
Nebo aus nur noch das den Isracliten zugesagte Land erblicken; darauf starb
er. Sein Ende mutet eigenartig an:

Dt 34,5-8

Und Mose, der Diener des Herrn, starb dort im LLand Moab nach dem Befehl des
Herrn. Und er begrub ihn (InR 7227 im Tal, im Land Moab gegeniiber von Bet-
Peor, und bis heute kennt niemand sein Grab. Mose aber war hundertzwanzig Jahre

74 Noth: Das 2. Buch Mose (Anm. 69), 207.

75 Vgl neben den aufgefiihrten Stellen noch Jes 4,3; Mal 3,16. — Zur Aufnahme des Motivs
im Neuen Testament und in apokryphen Schriften s. W. Bousset: Die Offenbarung Johan-
nis (KEK 16), Géttingen 1906, 224£.

76 H. Holzinger: Exodus (IKHC 1I), Ttbingen u.a. 1900, 113.



Die «Berufe» Gottes im Alten Testament 135

alt, als er starb, seine Augen waren nicht triibe geworden, und seine Frische hatte thn
nicht verlassen. Und die Isracliten beweinten Mose in den Steppen von Moab dreissig
Tage lang; dann waren die Tage des Weinens und der Trauer um Mose zu Ende.

Nach dieser Stelle begrub Jahwe seinen Diener Mose.
Die Vorstellung von Gott als Totengriber kénnte noch
tiberraschender / schockierender wirken, wiirde das
Subjekt wiederholt, hiesse es also: «Und Jahwe begrub
thn». Leicht liesse sich der Anstoss von Dt 34,6 be-
seitigen, wenn anstelle des Singulars der Plural zu le-
sen wire: 1IN TI2P7, respektive M2, «sie (die
Isracliten) begruben ihn». Diese Lesung ist tatsidch-

lich bezeugt, in der LXX, einigen Manuskripten des ®  (Abb.3)
samaritanischen Pentateuchs, in Neofiti und im Frag-
mententargum — und vor allem einem Fragment aus
Qumran (Abb. 3).”” Ein weiteres hebriisches Fragment
aus Massada’™ (Abb. 4) belegt nach der Herausgeberin
von 4QDeut, J.A. Duncan, sowic BHQ" die Lesart

des masoretischen Textes. Das Photo verbietet jedoch

ein Urteil darliber, ob nach der Bruchkante noch ein 1 MR
stand oder nicht; bereits vom 7 ist nur der rechte Teil / K

erhalten. Die dltesten erhaltenen Manuskripte erlauben (Abb. 4)

also keine Aussage dariiber, ob der Autor von Dt 34,5-8

Jahwe oder namenlose Isracliten Mose beerdigen liess. In der masoretischen
Tradition setzte sich der Singular durch — und dieser musste erklirt werden.
Von den vielen Vorschligen, wie dieser zu verstehen sei, kann hier nur eine

77 4QDeut' Fragment 10; Qumran Cave 4 IX Deuteronomy ..., by ... S. White Crawford ...
(DJD X1V), Oxford 1995, 112, plate XVI.

78  Masada VI. Yigael Yadin Excavations 1963-1965. Tinal reports. Hebrew fragments from
Masada, ... The Ben Sira Scroll from Masada, Y. Yadin. With Notes on the reading by E.
Qimron and bibliography by F Garcia Martinez, Jerusalem 1999, Foto und Transkription
54. Die vier Fragmente der Handschrift enthalten Dt 33,17-34,6. Sie weichen nur in einem
Punkt vom masoretischen Text ab: "12% statt des plene geschriebenen "112%. — Handelt es
sich um eine protomasoretische Handschrift? S. dazu A. Lange: Handbuch der Textfunde
vom Toten Meer. B. 1: Die Handschriften biblischer Bucher von Qumran und den anderen
Fundorten, Ttbingen 2009, 105.

79 Deuteronomy, Biblia Hebraica Quinta 5, prepared by C. McCarthy, Apparat zur Stelle und
S. 168*%.



136 Hans-Peter Mathys

Auswahl referiert (aber nicht diskutiert) werden. Begonnen sei mit der jiidi-
schen Exegese:

— Eine elegante Losung, um am masoretischen Text festhalten zu kénnen,
besteht darin, 1R reflexiv wiederzugeben, Mose sich also selbst beerdigen zu
lassen. Diese Erklarung findet sich (mit Hinweis auf Lev 22,16 und Num 6,13)
bei Rabbi Yischmael.*”

— Eine andere Auslegung, die sich mit der R. Yischmaels elegant kombinie-
ren liesse, findet sich in Pirqe de-Rabbi Elieser. Nach dieser Erklirung wurden
am Vorabend des Sabbats zehn Dinge erschaffen, unter anderem das Manna.
«Und einige sagen: Auch die Dimonen und das Grab Moses und der Widder
Isaaks»® Mose Grabstitte brauchte also nicht mehr ausgehoben zu werden.

— Auch grammatikalisch versucht Raschbam das Problem zu l6sen. 1'39’_'1_
interpretiert er unter Hinweis auf Am 6,12 als Verbform mit unbestimmtem
personlichem Subjekt: «whoever buried himy.*

— Philo meinte, Mose sei — in niemandes Gegenwart — nicht von sterblichen
Hinden, sondern von unsterblichen Michten begraben worden: étégn undevog
napévToc, SNAoVOTL xepSiv ov Bvmtoic dAL™ dBavatolg duvaueoty.®

— Die gleiche Erklirung findet sich im Targum Pseudojonathan in phantas-
tischer Ausgestaltung:™

80 Diese Auslegung zitiert Raschi; deutsche Ubersetzung: Raschis Pentateuchkommentar,
vollstindig ins Deutsche Gibertragen und mit einer Einleitung versehen v. S. Bamberger,
Bamberg *1935, 540. — Vgl. weiter die Auslegung von Sforno: «if Moses buried himself,
as is the opinion of some of our commentators, ... it would have been his disembodied
soul that accomplished this, for it is stated clearly that his body died on the summit of
the mountain from which he viewed the Holy Land, as the Torah wrote in verse 5»; zitiert
nach: Hachut Hameshulash. A threefold cord is not easily broken. Torah Commentaries
on the Torah by Rabbeinu Chananel. Rabbi Sh’muel ben Meir (Rash’bam). Rabbi David
Kimchi (R’dak). Rabbi Ovadiah Seforno, translated and annotated by E. Munk. Vol. 6:
Bamidbar — Vezot hab’racha, Jerusalem/New York o.]., 1623.

81  Pirqge de-Rabbi Elieser (Anm. 19), [98].

82  Rashbam’s Commentary on Deuteronomy. An annotated translation edited and translated
by M.L. Lockshin (BJSt 340), 203. Zu dieser Verwendung der 2.sg.mc. s. GKB § 144a, S.
481f.

83  Mos. 2,291; griechischer Text nach: Philo. With an English Translation by EH. Colson. In
ten volumes (and two supplementary volumes) VI (LCL 289), Cambridge MA/London
1984 (1935), 594.

84  E.G. Clarke: Targum Pseudo-Jonathan: Deuteronomy (ArBib 5b), Collegeville [1998], 105.
Der aramiische Text befindet sich in ders.: Targum Pseudo-Jonathan of the Pentateuch:
Text and Concordance, Hoboken 1984, 254.



Die «Berufe» Gottes im Alten Testament 137

he taught us to bury the dead from (the time of the burial of) Moses because he re-
vealed himself to him by his Memra and with him was a company of ministering an-
gels: Michael and Gabriel arranged the golden couch, set with diamonds, sardonynx,
and beryl, arranged with silk cushions and purple cloth and white robes; Metatron and
Jophiél and Uriél and Jephephia, the four masters of wisdom, brought him upon it.
Then by his Memra, the Lord led him four miles and buried him in the valley opposite
Beth Peor ...

— Am weitesten geht Flavius Josephus in seiner Interpretation von Dt 34: Nach
thm ist Mose gar nicht gestorben; es sei namlich plétzlich eine Wolke auf ihn
herabgestiegen und er sei in ein Tal entschwunden. Die Frage, warum es denn
Dt 34,5 heisse, Mose sei gestorben, beantwortet Josephus erfinderisch wie
folgt:*

Er [Mose] aber hat von sich selbst in den heiligen Biichern geschrieben, er sei gestor-
ben — aus der Furcht heraus, sie mochten zu sagen wagen, er sei seiner iberragenden
Tugend wegen zur Gottheit zuriickgekehrt.

Weiter ist damit argumentiert worden, «Gott habe Mose ebensogut begraben
konnen, wie er Adam und dessen Weibe Kleider von Fell gemacht habe»®. So
referiert Konig Sot 14a — der Verfasser dieses Traktats argumentiert allerdings

etwas anders:®

R. Simlaj trug vor: Die Tora beginnt mit Wohltitigkeit und schlieBt mit Wohltitigkeit.
Sie beginnt mit Wohltitigkeit, denn es heil3t: und Gott der Herr machte Adam und seinem
Weibe Hantricke und bekleidete sie; sie schlieBt mit Wohltitigkeit, denn es heil3t: er begrub
thn im Tale.

Zur Auslegung der Stelle in der historisch-kritischen Exegese: Der Herr konnte
nicht anders als Mose zu beerdigen. Sollte sichergestellt werden, dass niemand
sein Grab kannte (Dt 34,6) und zu ihm pilgerte, durfte ihn auch kein Mensch
begraben,”™ d.h.: Nur der Herr konnte diese Aufgabe tibernehmen. Er musste

85  AJ. IV.326; Josephus Jewish Antiquities Books IV-VI, with an English translation by
H.St.J. Thackeray / R. Marcus (LCL 490), Cambridge MA/London 1998 (1934), 158 (grie-
chischer Text).

86  E.Koénig: Das Deuteronomium (IKAT III), Leipzig 1917, 238.

87  Sot 14a; zitert nach: Der Babylonische Talmud. Neu tbertragen durch I.. Goldschmidt.
Sechster Bande: Sota / Gittin / Qiddusin, Berlin *1966 (Nachdruck Koénigstein/Ts. 1981),
55.

88  So viele Interpreten der Stelle, u.a. R. Lux: Der Tod des Mose, ZThK 84 (1987) 421. Nach



138 Hans-Peter Mathys

es auch: Einen Gestorbenen nicht ordentlich zu beerdigen, kam — mit einer
neutestamentlichen Formulierung gesprochen — der Stinde gegen den Heiligen
Geist gleich. Mose, der grosste Mann des Alten Testaments, der in sich fast alle
Amter vereint, die es gibt, und der gelegentlich jedes Menschenmass sprengt,®
wird dadurch noch bedeutender, dass ihn Go# begrub — notabene als einzigen
Menschen auf Erden.

Gibt es zu dieser Stelle theologisch noch mehr zu sagen? Die Exegeten
bleiben diesbezuiglich seltsam stumm und ausweichend. Nur Stoellger gibt eine
Uberraschende Auskunft: Er meint, Mose sei wegen seines Gehorsams von
Gott beerdigt worden.” Doch greift diese Aussage, wenn sie denn richtig ist, zu
kurz, und man miisste sich fragen: Warum ist denn von den gehorsamen Isra-
eliten allein Mose von Gott begraben worden? Vielleicht war Gott der einzige,
der Mose angemessen begraben konnte — und es sogar gerne tat.

10. Ein «Nichtberufs: Der Wirt — und der reich beschenkte Gast
Wirt ist kein eigentlicher «Beruf». Es gab ndmlich in alttestamentlicher Zeit
keine Gasthauser und folglich auch keine Wirte. Der Grund dafir ist einfach:
Sehr viele Israeliten dirften tagtiglich Hunger gehabt und kein Geld fir ei-

Diebner durfte Mose auch nicht in Israel/Juda sterben: So konnte keines der beiden Reiche
[weder der Tempel von Jerusalem noch der auf dem Garizim] ihn fiir sich beanspruchen
(J.B. Diebner: Einige Anmerkungen zu Tod, Begribnis und Grab des Mose, DBAT 28
[1992/93], vor allem 120f)) — Angesichts der Probleme, welche die Stelle aufwirft, erstau-
nen die Verrenkungen nicht, welche die Exegese hier gelegentlich vollzicht; s. exempli
causa M. Oeming: Als Mose fertig war, die Worte dieser Tora vollstindig in ein Buch zu
schreiben ... (Dtn 31,24). Der Tod des Mose als Geburt des Pentateuch, in: Chr. Dohmen
/ M. Oeming: Biblischer Kanon warum und wozu? Eine Kanontheologie (QD 137), 62f.:
«Num 20 unterldt es vollstindig, etwas tber das Begribnis des Aaron durch Mose und
Eleasar zu berichten. Genau diese Nullstelle nutzt Dtn 34 wiederum aus, um den Tod des
Mose zu idealisieren. Dies geschicht dadurch, dal im hebriischen Text zu Beginn von V.6
ein Singular steht ..., der vom Kontext her auf JHWH zu beziehen wire [!], so daB3 JHWH
Mose hier selbst begraben habe [!] ... Aber zu der exzeptionellen Aussage, dafi Mose von
JHWH selbst begraben wurde, pal3t die Mitteilung, dal3 <niemand bis heute sein Grab ken-
new. Aus der Literatur s. weiter noch S. Schwertner: Erwidgungen zu Moses Tod und Grab
in Dtn 34,5.6, ZAW 84 (1972) 25-46.

89  S. dazu L. Perlitt: Mose als Prophet, EvTh 31 (1971), 607.

90  Ph. Stoellger: Deuteronomium 23, ZAW 105 (1993) 33f.: «Statt eines Todes in der «gott-
verlassenerny Wiiste ohne jedes Begribnis, wie er der wider das Geheil3 Jahwes murrenden
Wiistengeneration zur Strafe auferlegt ist, darf Mose nach der Schau des Landes auf Ge-
heil3 Jahwes sterben und wird zum Zeichen seines Gehorsams von ihm selber begraben.»



Die «Berufe» Gottes im Alten Testament 139

nen Wirtshausbesuch besessen haben. Richtig essen (und trinken) konnten sie
nur an den religiosen Festen, wenn Gberhaupt. Wann Gasthduser aufkamen,
entzieht sich unserer Kenntnis. Sie setzen Kleinstminzen als Zahlungsmittel
voraus, und damit kommt man in die spitalttestamentliche Zeit.”" Als gewohn-
licher Wirt durfte Gott auch deshalb nicht wirken, weil er fiir seine «Dienstex»
kein Geld erhilt, also «gratis» arbeitet.

Wenn man auch den Beruf des Wirtes im Alten Testament vergeblich
sucht, seine Funktion ist durchaus gegeben: Es ist die des — allerdings pri-
vaten — Gastgebers. Der bekannteste unter thnen ist Abraham, der den drei
Minnern, die ihn bei den Terebinthen von Mamre besuchen, aufwartet (Gen
18,1-8). Auch der Herr betiitigt sich als Gastgeber, und zwar in Ps 23. In ihm
verwandelt sich der Hirt im zweiten Teil in einen Wirt; Gunkel hat den Psalm
durchaus sachgemaiss mit dem Doppelausdruck «[ein| guter Hirte», «der milde
Wirts charakterisiert.”

Die entscheidende Passage von V. 5 lautet in der Lutheriibersetzung von
1912, die sich kaum von der ersten Ubersetzung des Reformators unterschei-
det und an der sich viele deutsche Ubersetzungen orientier(t)en, wie folgt:”

Du bereitest vor mir einen Tisch im Angesicht meiner Feinde.
Du salbest mein Haupt mit Ol und schenkest mir voll ein.

Das Bild ist stark: Der Beter sitzt zu Tisch und darf (essen und) trinken. Wir
schen, wie Gott seinem Gast grossziigig den Becher fullt. Doch hier haben wir
uns von Luther in die Irre flihren lassen. Der hebriische Text ist wesentlich
weniger anthropomorph, als Luther ihn tibersetzt. Das Original lautet in wort-
licher Ubersetzung wie folgt:

Mein Becher ist Fille (iibervoll = 11777).

Mit dieser ungewohnten, fast gesuchten Formulierung” tat sich lange vor Lu-
ther bereits die LXX schwer; sie liest:

91  Miundlicher Hinweis von E.A. Knauf.

92 Gunkel: Die Psalmen (Anm. 2), 99.

93 Die 1931 herausgebene Ziircher Bibel orientiert sich an Luther, bleibt aber etwas niher am
hebriischen Text: «und schenkst mir den Becher voll einy.

94 Das Nomen ist nur noch Ps 66,12 belegt (textlich umstritten).



140 Hans-Peter Mathys

Und dein Becher machte trunken wie der stirkste (Trank) (Kot 10 moTnpidv 6ov
LEBVOKOV (O KPATIGTOV).”

Hier wenigstens erscheint das Nomen «Becher» noch. Die franzdsischen und

96

englischen Ubersetzungen bleiben — wie auch einige deutsche™ — nahe am heb-

riischen Original: «Ma coupe déborde» / «My cup runneth over».”’

Philologisch befriedigt Luthers Ubersetzung nicht. Aber die Auslegung, die
mit ihr verbunden ist, kénnte genauer und besser nicht sein: Gott ist es, der
im Tempel, seinem Haus, einen Tisch bereitet und den Becher einschenkt, er
allein. Es geht nicht um ein Dankopfermahl, in dem der Gerettete Gott fur
seine Hilfe dankt — die Feinde sind ja noch priasent.” In Ps 23 tut Gott als
Gastgeber und Wirt alles und der Gast nichts — er ist ganz einfach Gast, reich
beschenkter Gast.

Abstract
Die alttestamentlichen Anthropomorphismen und Anthropopathismen sind gut er-
forscht, nicht jedoch die Texte, in denen Gott als «Berufsmanny», z.B. Arzt oder Land-
wirt, dargestellt wird, sei es in metaphorischer oder eigentlicher Rede. Der vorliegende
Aufsatz liefert einen Beitrag zur Schliessung dieser Liicke durch die Behandlung einer
Auswahl von Berufen Gottes: Girtner, Schneider, Landwirt, Hirt, Topfer, Architekt,
Arzt, Schreiber, Totengriber, Wirt.

Hans-Peter Mathys, Basel

95  Wie diese Ubersetzung zustande gekommen ist, erklirt E. Bons in: Septuaginta Deutsch.
Erliuterungen und Kommentare zum griechischen Alten Testament, hg.v. M. Karrer / Wi
Kraus, Band 11: Psalmen bis Daniel, Stuttgart 2011, 1559.

96 Z.B. Elberfelder Bibel: «Mein Becher fliet iber.

97  Louis Segond; Authorized King James Version.

98  So mit E. Zenger: Psalm 23, in: ders.: Mit meinem Gott tiberspringe ich Mauern. Einfiih-
rung in das Psalmenbuch, Freiburg u.a. 1987, 231.



	Die "Berufe" Gottes im Alten Testament

