
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 73 (2017)

Heft: 1

Artikel: Sprach- und Religionsgeschichte im Monument : der Obelisk auf der
römischen Piazza del Popolo

Autor: Wallraff, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877615

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877615
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sprach- und Religionsgeschichte im Monument

Der Obelisk auf der römischen Piazza del Popolo

Vor knapp 500 Jahren kam der begabte tschechische Gelehrte Sigmund Hruby
z Jelenl auf seinen europäischen Wanderungen nach Basel. Hier traf er auf die

einzigartige Konstellation aus Universität, Buchdruck und Humanismus in
ihrer Blütezeit. Hier arbeitete er für den Buchdrucker Johannes Froben und bald

auch für den grossen Humanisten Erasmus von Rotterdam. Hier blieb er für
den Rest seines Lebens trotz ehrenvoller auswärtiger Rufe: Eine Tätigkeit als

corrector im Druckhaus Froben war offenbar attraktiver selbst als eine Professur

in seiner Heimatstadt Prag.1 Unter dem latinisierten Namen Gelenius wurde er

in Basel als Herausgeber und Übersetzer lateinischer und griechischer Texte

bekannt.

Bleibenden (wenn auch unverdienten) Ruhm haben Gelehrte des 16.

Jahrhunderts vor allem in den seltenen Fällen erlangt, in denen sie nach
Handschriften edierten, die heute verloren sind. Oder gar Texte edierten, die heute

handschriftlich überhaupt nicht mehr erhalten sind. In solchen Fällen ist der

Frühdruck einzige Quelle der Kenntnis.
Gelenius ist ein solcher Coup gelungen — natürlich ohne es zu wissen: Die

einzige aus der Antike erhaltene Übersetzung einer Obeliskeninschrift ist von
ihm ediert, und ohne diese Edition wäre der Text heute nicht bekannt. Vermutlich

aufgrund der Verbindungen des Hieronymus Froben war es gelungen, eine

wichtige Handschrift aus dem alten Kloster Hersfeld nach Basel zu bekommen.

Mit Hilfe dieser Handschrift war es möglich, vier bislang nicht bekannte

Bücher des spätantiken Historikers Ammianus Marcellinus zu drucken. Und
es war möglich, den griechischen Text der genannten Inschrift zu publizie-

1 Zu Person und Biographie vgl. P. Petitmengin: Un ami de Melanchthon. Sigismundus Ge¬

lenius, éditeur et traducteur de textes classiques et patristiques, in: G. Frank / T. Leinkauf /
M. Wriedt (Hg.): Die Patristik in der frühen Neuzeit. Die Relektüre der Kirchenväter in den
Wissenschaften des 15. bis 18. Jahrhunderts, Stuttgart 2006, 65-92; K. Vanek: Der Philologe

und Ubersetzer Zikmund Hruby z Jelenl, gen. Gelenius (1497-1554). Ein Porträt, Acta
Musei Nationalis Pragae. Series C. Historia Litterarum 57,3 (2012) 69-74, zum Prager Ruf
72.

ThZ 1/73 (2017) S. 91-105



92 Martin Wallraff

ren.2 Dass es sich dabei um etwas Besonderes handelte, hat auch Gelenius

bemerkt, denn der lateinische Geschichtsschreiber Ammianus zitiert diesen Text
ehrfurchtsvoll auf Griechisch — auf die Gründe für dieses Vorgehen ist noch

zurückzukommen. Dieser griechische Einschub im lateinischen Text war eine

Herausforderung für die mittelalterlichen Kopisten im Westen, die zumeist

kein Griechisch konnten. Die älteste heute erhaltene Handschrift enthält nur
ein paar Buchstaben am Anfang des Textes — danach brach der Schreiber den

mühseligen Versuch ab und Hess Platz für den Rest des Textes. Vielleicht hoffte

er, einen Spezialisten zuziehen zu können oder selbst später mehr Zeit für das

Abmalen der Buchstaben zu haben.2

Der Hersfelder Codex ist heute bis auf wenige Blätter verloren,4 und wer
den Text lesen will, muss das bei Gelenius tun. Dabei ist es Vor- und Nachteil

zugleich, dass Gelenius verhältnismässig gut Griechisch konnte: ein Vorteil,
weil er verstand, was er tat und vermutlich keine Fehler aus Ignoranz gemacht
hat — ein Nachteil, weil er den schwierigen Text wohl auch aus eigener

Kompetenz verbessert hat, so dass wir heute nicht mehr sicher sagen können, was

Konjektur und was überliefert ist.

Die Sache ist so ungemein wichtig und spannend, weil der Text ja eine Art
«Stein von Rosette» ist: Wenn man den zugehörigen Obelisken hat, kann man
den griechischen Text neben den hieroglyphischen halten und auf diese Weise

möglicherweise die Hieroglyphenschrift entziffern. Obwohl der Text seit der

Edition des Gelenius in Basel von 1533 bekannt und beachtet war, ist die

Forschungsgeschichte bekanntlich nicht diesen Weg gegangen. Das lag zunächst

daran, dass der grosse Gelehrte Athanasius Kircher die Forschung auf eine

ganz falsche Fährte gelockt hatte, denn der Text bei Ammianus entsprach so

ganz und gar nicht seiner Vorstellung von unergründlicher Weisheit, die in den

ägyptischen Hieroglyphen niedergelegt ist (res ideales intellectualesque et difficiles

2 Es handelt sich um eine Sammeledition: H. Frohen (Hg.): Omnia quam antehac emen-
datiora, Annotationes Des. Erasmi et Egnatii cognitu dignae [...] Ammianus Marcellinus

quatuor libris auctus, Basel 1533. Das Werk ist komplett auf www.e-rara.ch zugänglich
(Exemplar der ETH Zürich). Die Seite mit dem griechischen Text: http://www.e-rara.ch/zut/
content/pageview/5095735 (zuletzt aufgerufen am 07.11.2016). Neben den Einleitungen
zu den modernen Editionen vgl. zu dieser Ausgabe Petitmengin: Un ami de Melanchthon

(Anm. 1), 84.

3 Der Codex stammt aus Fulda und wird heute im Vatikan aufbewahrt (Vat. lat. 1873, 9. Jh.).
4 Die Handschrift wurde zerschnitten und teils als Einbandmaterial verwendet.



Sprach- und Religionsgeschichte im Monument 93

captü). Er tat darum den Text rundheraus als Fälschung ab5 — zu seinem eigenen
Schaden (und dem der Nachwelt), denn er gelang ihm letztlich trotz intensiver

Bemühungen nicht, die Hieroglyphenschrift zu lesen. Der erfolgreiche Entzifferer

hingegen - Jean-François Champollion — hatte zwar eine hohe Meinung

von der Ubersetzung, war aber der Auffassung, den zugehörigen Obelisken

nicht zu haben.6 In der Tat ist die Zuordnung schwierig.

Bei Ammianus Marcellinus steht der griechische Text am Ende eines

längeren «Obeliskenkapitels» (17,4). Dessen Anlass ist der Transport des grossen
Obelisken von Theben nach Rom im Jahr 357 n.Chr., also unter Constantius

II. Bereits dessen Vater, Konstantin der Grosse, hatte den Abtransport dieses

Obelisken aus Ägypten angeordnet, nämlich für seine neu gegründete

Hauptstadt am Bosporus, doch war es zu seinen Lebzeiten dazu nicht mehr

gekommen. Ammianus berichtet von dem aufwendigen Transport und der

Aufstellung im Circus Maximus, nennt weitere Obelisken, die sich bereits in
Rom befinden, und schliesst mit der Bemerkung: «Den Text der Schriftzeichen,
der dem alten Obelisken eingeschnitten ist, den wir im Zirkus sehen, haben

wir in griechischen Zeichen beigefügt, wobei wir dem Übersetzungsbuch des

Hermapion gefolgt sind.»7 Bei oberflächlicher Lektüre könnte man leicht zu

dem Schluss kommen, es sei die Rede von dem Obelisken, der in dem Kapitel
hauptsächlich behandelt wird, nämlich dem zu Ammianus' Zeit transportierten

und heute vor dem Lateran aufgestellten.8 Das Attribut «alt» — so könnte

man meinen — trifft ja für Obelisken in jedem Fall zu. Es hat nicht an Stimmen

gefehlt, die dieser Identifizierung zuneigten. Bei genauerer Betrachtung ist es

5 A. Kircher: Obeliscus Pamphilius, hoc est interpretatio nova et hucusque intentata obelisci

hieroglyphici [...], Rom 1650, 149-153, hier 152.

6 J.-F. Champollion: Précis du système hiéroglyphique des anciens Egyptiens, Paris 1824,
133F. Zu Champollion vgl. zuletzt die kleine Studie von M. Messling: Champollions
Hieroglyphen. Philologie und Weltaneignung, Berlin 2012, zu dessen Romaufenthalt 1826

besonders 74-90.
7 Ammianus Marcellinus, Res gestae 17,4,17: «Qui autem notarum textus obelisco incisus est

ueteri, quem uidemus in circo, Hermapionis librum secuti interpretatum litteris subiecimus

Graecis: [...]» (Ammiani Marcellini Rerum gestarum libri qui supersunt, hg.v. W Seyfarth
[Bibliotheca scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana], Bd. 1. Libri XIV-XXV,
110). Vgl. dazu den ausführlichen Kommentar von P. dejonge: Philological and Historical
Commentary on Ammianus Marcellinus XVII, Groningen 1977, 117-121.

8 Vgl. M. Wallraff: Spitzenforschung. Der Obelisk vor der Bischofskirche des Papstes in
Rom, in: Fuzzy Boundaries, FS A. Loprieno, Hamburg 2015, 829-843.



94 Martin Wallraff

indes doch eher wahrscheinlich, dass Ammianus Marcellinus dem jüngst im
Zirkus aufgestellten Obelisken hier den «alten» gegenüberstellt, nämlich den

bereits unter Augustus, also vor mehr als 300 Jahren, dorthin verbrachten.

Zu diesem Schluss kam schon Giovanni Mercati im 16. Jahrhundert, der

grosse Gelehrte, der das moderne Interesse an den römischen Obelisken

begründet hat, der die gelehrte «Begleitarbeit» zur urbanistischen Wertschätzung
in der Neuzeit geleistet hat, und der im speziellen auch den Anstoss gegeben
hat zur Wiederentdeckung und Ausgrabung der beiden Obelisken im Circus

Maximus.9 Wohlgemerkt: er kam zu diesem Schluss aufgrund genauer
Textlektüre bei Ammianus Marcellinus, nicht aufgrund einer Analyse der

Hieroglypheninschrift, denn diese konnte er ja nicht lesen. Der Schluss wird allerdings

bestätigt durch eine solche Analyse — auch wenn die Lage nicht ganz unkompliziert

ist, weil die griechische Ubersetzung dem hieroglyphischen Original nicht
sehr genau entspricht.10 Man kann verstehen, dass Champollion hier Mühe
hatte und letzten Endes die Finger davon liess. Die Frage, ob die mangelnde
Präzision auf schlechte Sprachkenntnisse oder eine gewisse Absicht (welche?)

oder einfach auf allzu freie / sorglose Ubersetzung zurückzuführen ist, mag
hier auf sich beruhen.

Zur Einordnung dieses eigenartigen Textes indes noch zwei weitere

Überlegungen: Zunächst nochmals die Frage, wieso Ammianus Marcellinus den Text

auf Griechisch wiedergab, obwohl sein Werk lateinisch abgefasst war. Wenn

es überhaupt in der Spätantike einen Autor gab, der als perfekt zweisprachig

gelten konnte, dann Ammianus Marcellinus. Wenn er also den Text griechisch

gelassen hat, dann nicht weil er ihn nicht übersetzen konnte, sondern weil er das

nicht wollte. Warum nicht? Die Vermutung liegt nahe, dass die zeitliche Entfer-

9 M. Mercati: De gli obelischi di Roma, Rom 1589, zur Identifikation des Obelisken mit dem

im Circus Maximus 200fi, zur Identität des Hermapion 203, Übersetzung der Inschrift ins

Lateinische (von Pietro Angelio Bargeo) 204-206.

10 Aus ägyptologischer Sicht ist der Obelisk zweimal (im Abstand von knapp 100 Jahren)

eingehend untersucht worden: Vgl. A. Erman: Die Obeliskenübersetzung des Hermapion,
Sitzungsberichte der königlich preußischen Akademie der Wissenschaften. Philosophischhistorische

Classe 9 (1914), 245-273, und B. Lambrecht: L'obélisque d'Hermapion (Amalien

Marcellin, Res Gestae, XVII, 4, 17-23), Le Muséon 114 (2001) 51-96. Während Erman

zu dem Schluss kommt, Hermapion habe vermutlich den verlorenen Zwillingsobelisken
des römischen übersetzt, kann Lambrecht zeigen, dass die Differenzen zwischen dem
erhaltenen Monument und dem Text sich durch diese Hypothese nicht angemessen erklären
lassen. Es ist eher von einer unbeholfenen bzw. lakunosen Übersetzung auszugehen.



Sprach- und Religionsgeschichte im Monument 95

nung zum Text bereits eine Art «ehrfürchtige Distanz» geschaffen hatte, um
nicht geradezu von «Sakraüsierung» zu sprechen. Mit anderen Worten: es ist
eher unwahrscheinlich, dass der sonst nicht bekannte Hermapion ein Zeitgenosse

oder gar persönlicher Bekannter des Ammianus war. Eine Ubersetzung
kam nicht in Betracht, weil man an dieses überlieferte Kulturgut aus Gründen

philologischer oder religiöser Ehrfurcht nicht nochmals Hand anlegen wollte.

Damit wäre eine Datierung in augusteische Zeit, wie sie in der Literatur

vorgeschlagen wird,11 durchaus möglich. Allerdings fehlen konkrete Hinweise

in dieser Richtung, und in jedem Fall sollte man eher nicht annehmen, dass

die Übersetzung im Zuge des Transportes (unter Augustus) angefertigt wurde
und eine Art offiziösen Charakter trägt. Zu einem derartigen Zweck hätte man
sicherlich ins Lateinische übersetzen lassen; vermutlich wäre es auch möglich

gewesen, einen Übersetzer zu finden, der die Details präziser hätte ausdrücken

können.

Sodann: Ob vor oder nach dem Transport, also noch in Ägypten oder schon

in Rom, übersetzt wurde, lässt sich auf der Basis der vorliegenden Informationen

nicht klären: Für das erste spricht möglicherweise die griechische Sprache

(obwohl das ein schwaches Argument ist angesichts einer grossen Greek speaking

Community in Rom). Für das zweite spricht die Tatsache, dass der Text in der

Überlieferung offenbar klar «markiert» mit dem Obelisken im Circus Maximus

in Verbindung stand. Der Name Hermapion, der sonst praktisch nicht belegt

ist, wurde versuchsweise im Sinne einer kleinasiatischen Provenienz gedeutet,12

aber auch das bleibt vage. Es ist zudem gut denkbar, dass es sich um ein

Pseudonym oder um eine Verballhornung handelt.

Der griechische Text, der zuerst in Basel 1533 gedruckt wurde, bleibt also

in vielem rätselhaft. Es ist ein Glücksfall, dass er überhaupt erhalten ist, aber

sein Geschick ist eine Kette von unglücklichen Umständen. Obwohl seit

langem bekannt, hat er nicht die Schlüsselfunktion in der Wissenschaftsgeschichte

gespielt, die er hätte spielen können — erst im 20. Jahrhundert wurde er
angemessen erforscht.

Dagegen hat ein anderer antiker Text die neuzeitliche Rezeption von
Anfang an mitgesteuert, und er ist bis heute prominent mit dem Monument
verbunden. Es ist die Rede von der augusteischen Dedikation auf der Basis der

11 Zuletzt Lambrecht: L'obélisque d'Hermapion (Anm. 10), 89-91.
12 G. Plaumann: Art. Hermapion, in: PRE S 3, Stuttgart 1918, Sp. 1124.



96 Martin Wallraff

Granitnadel im Circus Maximus. In triumphalem Ton wird dort mitgeteilt,
Augustus habe dieses Monument der Sonne geweiht, als Ägypten der römischen

Herrschaft unterworfen wurde.13 Wortgleich findet sich die Inschrift zweimal

auf der Basis, einmal im Süden und einmal im Norden, und ebenso findet sie

sich auf dem anderen Obelisken, der unter Augustus nach Rom verbracht wurde:

auf dem grossen «Zeiger» der monumentalen Sonnenuhr auf dem Marsfeld,

der heute auf der Piazza Montecitorio vor dem italienischen Parlament
steht.14 Wie kam es zu der Sonnen-Dedikation? Eine spezifische Verbindung
mit der hieroglyphischen Inschrift (mit oder ohne Hermapion-Ubersetzung)
muss man nicht annehmen, obwohl Helios dort durchaus eine prominente
Rolle spielt; es genügt eine allgemeine Kenntnis der Obelisken als ägyptische

«Sonnennadeln», wie sie etwa bei Plinius belegt ist.15

Wichtig ist, was die neuzeitliche Entdeckungsgeschichte daraus gemacht
hat. Von Giovanni Mercati, dem gelehrten Entdecker, war bereits die Rede.

Die eigentlich treibende Kraft in politischer Hinsicht aber war Papst Sixtus

V. (1585—1590).16 Ihm war das «Obeliskenfieber» zu verdanken, das die Stadt

in jenen Jahren erfasste. Er hat die antiken Obelisken als Mittel neuzeitlicher

Urbanistik und päpstlicher Herrschaftspropaganda entdeckt und für seine

Zwecke nutzbar gemacht. Den Anfang hatte die spektakuläre Versetzung des

grossen Obelisken auf dem Petersplatz gemacht. Nachdem sodann — aufgrund
des literarischen Zeugnisses von Ammianus Marcellinus — der umgestürzte,
ebenso grosse Obelisk im Circus Maximus aufgefunden und zur Aufstellung
vor der Lateranbasilika bestimmt worden war, blieb der vetus obeliscus im Circus,
dessen Inschrift Hermapion übersetzt hatte. Auch dieser stand seit dem Ende

der Antike nicht mehr aufrecht. Er wurde, in drei Teile zerbrochen, am 19.

Februar 1587 unter der Erde aufgefunden, und zwar zusammen mit seiner noch

13 «Imp. Caes. Divi F. Augustus, Pontifex Maximus, Imp. XII Cos. XI Trib. pot. XIV, Aegypto
in potestatem populi Romani redacta Soli donum dedit», CIL 6,701.

14 CIL 6,702.
15 Plinius der Ältere, Nat. hist. 36,14,64 (C. Plinius Secundus d.Ä., Naturkunde. Lateinisch¬

deutsch, Buch XXXVI, hg.v. R. König [Tusculum], München 1992, 50f.).
16 Zum Folgenden vgl. E. Iversen: Obelisks in Exile. Bd. 1. The Obelisks of Rome, Kopen¬

hagen 1968, 69-74. Knappe Ausführungen zum nachantiken Geschick des Obelisken auch

bei E. Batta: Obelisken. Ägyptische Obelisken und ihre Geschichte in Rom, Frankfurt
1986, 76-93, und L. Habachi: Die unsterblichen Obelisken Ägyptens. Überarbeitete und
erweiterte Neuauflage von C. Vogel, Mainz 2000, 105.



Sprach- und Religionsgeschichte im Monument 97

gut erhaltenen augusteischen Basis samt Inschrift. (Etwas rätselhaft bleibt die

Tatsache, dass er ein Jahrhundert zuvor, zur Zeit der beginnenden Renaissance

in Rom, schon einmal gefunden, dann aber offenbar sogleich wieder vergessen
worden war.17)

Natürlich wollte Papst Sixtus auch diese Granitnadel öffentlichkeitswirksam

und gut sichtbar aufgestellt wissen. Der dazu gefasste Plan passte
theologisch und historisch gut ins Bild: Der Obelisk sollte vor der Basilika des

Heiligen Kreuzes (S. Croce in Gerusalemme) zu stehen kommen.18 Neben
St. Peter und dem Lateran wäre damit auch die dritte konstantinische Gründung

der Stadt aufgewertet worden. Sixtus konnte sich als «neuer Konstantin»

profilieren — und diese Legitimationslinie war wichtig in einer Zeit, in der die

konstantinische Schenkung zur päpstlichen Legitimation weggefallen war: Sie

war von kritischen Gelehrten als Fälschung entlarvt und von protestantischen

Theologen als anti-römisches Argument in Stellung gebracht worden. Neben
der Taufe Konstantins (am Lateran) war die Auffindung des wahren Kreuzes

und die Überführung einer Kreuzesreliquie nach Rom (in eine zu diesem

Zweck transformierte Palastaula) ein wichtiges Zeichen der Verbundenheit des

Papsttums mit dem ersten christlichen Kaiser.

Vor allem aber bot das Kreuzesthema einen willkommenen theologischen

Anknüpfungspunkt. Gerade in jenen Jahren wurde der Mythos von der

Schlacht an der Milvischen Brücke und vom Sieg Konstantins durch die

Kreuzesvision (In hoc signo vinces) in der katholischen Geschichtsschreibung stark

gemacht.19 Die Licht- und Sonnenvision Konstantins hatte das pagane Thema
des Sol invictus christlich überformt. An die Stelle der unbesiegbaren Sonne war

17 Finder war der grosse Renaissance-Architekt Leone Battista Alberti, vgl. Iversen: Obelisks
in Exile (Anm. 16), 67-69.

18 «Disegnava la Santità di Nostro Signore di farlo condurre alla Chiesa di S. Croce in Gie-
rusalemme.» Mercati: De gli obeüschi (Anm. 9), 387. Es existieren sogar zeitgenössische

Zeichnungen, die den Obelisken vor S. Croce zeigen, als wäre er dort bereits aufgerichtet,
Iversen: Obelisks in Exile (Anm. 16), Fig. 32f.

19 Zeitgleich zu den Obelisken-Diskussionen arbeitete in Rom Cesare Baronio an seinem

monumentalen Kirchengeschichtswerk, den Annales ecclesiastici. Der hier einschlägige
Band 3 erschien in Rom 1592, dort auf etwa 30 Folio-Spalten der Bericht über die Schlacht

an der Milvischen Brücke (65A-85C). Vgl. dazu M. Wallraff: Konstantin und das Mailänder
Edikt in der Historiographie der Reformationszeit, in: ders. (Hg.) Religiöse Toleranz. 1700

Jahre nach dem Edikt von Mailand (Colloquium Rauricum 14), Berlin 2016, 225-245, hier
240f.



98 Martin Wallraff

das ganz und gar unbesiegbare Kreuz als Zeichen des Triumphes getreten. Und

genau so finden wir den Gedanken auf der neuen Basis des Obelisken
ausgedrückt. Das Besondere ist in diesem Fall, dass man die augusteische Inschrift
beliess. Man konnte zwar die alte Basis nicht wiederverwenden, doch hat man
die beiden Inschrifttafeln in die neue integriert (wiederum auf der Nord- und

Südseite). So ergibt sich hier — und unter den römischen Obelisken nur hier
— ein Dialog zwischen der antiken und der frühneuzeitlichen Deutung des

Monuments. Auf der neuen Basis steht also neben den alten Texten zu lesen:

«Sixtus V. hat befohlen, dass dieser Obelisk, der [seinerzeit] von Augustus in

gottlosem Kult der Sonne geweiht war, [jetzt] dem ganz und gar unbesiegbaren
Kreuz geweiht werde.»2"

Das Eigenartige an dieser Inschrift ist, dass sie heute faktisch gar nicht

vor der konstantinischen Basilika des Heiligen Kreuzes steht, sondern — ur-
banistisch viel wirkungsvoller — auf der Piazza del Popolo, und zwar auf der

Westseite gegen die heutige Tiberbrücke. Es ist nicht ganz klar, was den Papst

zu dieser Änderung seiner Pläne bestimmt hat. Die Neuorientierung muss
spätestens im Sommer 1588 erfolgt sein.21 Dass die heute sichtbare Inschrift zu
diesem Zeitpunkt schon entworfen, vielleicht sogar schon ausgeführt war, ist

nicht beweisbar, aber doch recht wahrscheinlich, wenn man bedenkt, dass die

Aufstellung in der Nähe der Porta Flaminia (des nördlichen römischen Stadttores)

und der Kirche S. Maria del Popolo keinen einleuchtenden Anknüpfungspunkt

für die Kreuzesthematik bot.

20 Die Übersetzung kürzt und reduziert auf das (hier) Wesentliche. Der Text lautet in voller
Länge: «Sixtus V Pontfifex] Max[imus] obeliscum hune a Caes[ari] Aug[usto] Soli in Circo

Max[imo] ritu dicatum impio miseranda ruina fractum obrutumqfue] erui transferri formae
suae reddi Cruciq[ue] invictiss[imae] dedicari iussit. A[nno] MDLXXXIX, Pontfificatus]
IV.» (zitiert nach Iversen: Obelisks in Exile [Anm. 16], 72). Wie sehr die antike Inschrift
(s. oben Anm. 13) schon von den Zeitgenossen beachtet und gewürdigt wurde, zeigt das

eigens erschienene Kommentarbändchen: G. Castaglione: Josephi Castalionis iurisconsulti

explicatio ad inscriptionem Augusti [...], Roma 1589. Zitat und Kommentar der Inschrift
auch in Mercati: De gli obelischi (Anm. 9), 236.

21 Ein awiso vom 3.9.1588 bezeugt die geplante Aufstellung auf der Piazza del Popolo, vgl.

J.A.E Orbaan: La Roma di Sisto V negli Awisi, in: Archivio della Reale Società Romana di
Storia Patria 33 (1910) 277-319, (305). Es ist möglich, dass auch schon die Formulierung
«ha donato al popolo romano» (18.7.1587, ebd. 299) in diesem Sinne zu verstehen ist, doch
bleibt das ungewiss. Mercati gibt als Grund für die Änderung des Planes die intendierte

Höherwertung der Kirche S. Maria del Popolo an, doch ist damit die offene Frage nur
verschoben, nicht beantwortet, siehe Mercati: De gli obelischi (Anm. 9), 387f.



Sprach- und Religionsgeschichte im Monument 99

Obelisk auf der Piazza del Popolo, Rom. Hinter dem Obelisken die Kirche S. Maria del Popolo, rechts
das zugehörige Augustinerkloster, links die Porta del Popolo (die antike Porta Flaminia) in barocker
Neugestaltung und mit Inschrift von 1655. Die Papstwappen auf der Spitze des Obelisken und oben auf der
Innenfassade des Stadttors sind ähnlich (symbolisch angedeutete Berge und Stern), aber nicht identisch: das

eine steht für Sixtus V. (Montalto), das andere für Alexander VII. (Chigi). (Photo: M. Wallraff)

Auf der Ostseite hingegen, «die gegen die Kirche S. Maria del Popolo
schaut»22, hat man der neuen Aufstellung Rechnung getragen. Der Bezug auf
die Marienkirche wird explizit hergestellt, wenn man den Obelisken in erster
Person Singular sprechen lässt: «Erhabener und freudiger erhebe ich mich

vor dem heiligen Tempel derjenigen, aus deren jungfräulichem Mutterleib
unter der Herrschaft des Augustus die Sonne der Gerechtigkeit aufgegan-

22 «Che riguarda verso la Chiesa di Santa Maria del popolo», Mercati: De gü obeüschi (Anm. 9),

390. Den Passus zu zitieren lohnt deshalb, weil man aus heutiger Sicht den Bezug zur Kirche
eher auf der Nordseite vermuten würde. Man muss sich aber vor Augen führen, dass der

grosse Klosterkomplex damals weit nach Südosten ausgriff (etwa bis zum heutigen Brunnen

am Fuss des Pincio). Die Angaben zu den Himmelsrichtungen bei Iversen sind fehlerhaft.
Sie korrespondieren weder mit dem von Mercati bezeugten noch mit dem heutigen Zustand,
siehe Iversen: Obelisks in Exile (Anm. 16), 72.



100 Martin Wallraff

gen ist.»23 Wiederum ist der direkte Dialog mit der augusteischen Inschrift
gewünscht und gesucht. Die Geburt Christi geschah zur Zeit des Augustus
(damit die uralte Augustus-Christus-Typologie aufnehmend), und vor allem:

die Geburt erscheint als Aufgang des sol iustitiae. Die alte Sonnendedikation
wird christianisiert und überboten. Bis zu welchem Grad hier bewusst und
bedacht war, dass das christliche Weihnachtsfest selbst aus solchen Motiven
entstanden war, ist schwer zu sagen. Sicherlich hatte man die O-Antiphon
zum 21. Dezember im Ohr, wo Christus besungen wird: «O Aufgang, Glanz

ewigen Lichtes und Sonne der Gerechtigkeit!» («O Oriens, splendor lucis

aeternae, et sol iustitiae.») Und man kannte weihnachtliche Gebete, die

begannen: «Aufgegangen bist du uns, wahre Sonne der Gerechtigkeit, Jesus
Christus.»24

Den Dialog mit der Antike darf man sich im Übrigen nicht allzu respektvoll
oder gar idyllisch vorstellen. Antiquarische Auswertung und materielle

Ausbeutung liefen über lange Zeit parallel. Während die Gelehrten jedes Stück, das

zum Vorschein kam, begierig aufnahmen, rissen die Ingenieure und Architekten

bedenkenlos Antikes ab, um Baumaterial zu gewinnen. Für die Fundierung
des Obelisken wurde Material vom Septizonium verwendet, einer kaiserzeitlichen

Schaufassade am südlichen Hang des Palatin, die das ganze Mittelalter
hindurch grosse Bewunderung erregt hatte. Die Brutalität des Abrisses unter
Sixtus V. ging selbst den Zeitgenossen zu weit: Sie trübte die Freude am neu
errichteten Monument, das doch dem Volk geschenkt sein sollte.25

Die konkreten Arbeiten zum Transport, zur Gestaltung des Sockels, zur

Reparatur und vor allem zur Aufrichtung lagen in den bewährten Händen des

fähigen Domenico Fontana, der bereits die grossen Obelisken am Vatikan und

am Lateran unter allgemeinem Beifall neu aufgestellt hatte. Im Frühjahr 1589

23 «Ante sacram illius aedem augustior laetiorq[ue] surgo cuius ex utero virginali Augfusto]
imperante Sol iustitiae exortus est.» (zitiert nach Iversen: Obelisks in Exile [Anm. 16] 72).

24 L.C. Mohlberg (Hg.): Missale Gothicum (Vat. Reg. lat. 317) (RED.F 5), Rom 1961, 5.

25 Die päpstlichen awisi sind normalerweise mit Kritik sehr zurückhaltend. Umso schwe¬

rer wiegt, dass diese Aktion «con dispiacere universale» aufgenommen wird (Orbaan: La
Roma di Sisto V [wie Anm. 21], 305). Zum Geschenk an das Volk vgl. oben Anm. 21. Das

Septizonium ist in den mittelalterlichen Mirabilia Urbis Komanae, den «Wunderwerken der
Stadt Rom», erwähnt in den Kapiteln 7, 8, 17 und insbesondere 25, siehe Mirabilia urbis
Romae. Die Wunderwerke der Stadt Rom, Einleitung, Übersetzung und Kommentar von
G. Huber-Rebenich / M. Wallraff / K. Heyden / T. Krönung, Freiburg im Breisgau 2014,
64.68.107.146.



Sprach- und Religionsgeschichte im Monument 101

waren die Arbeiten abgeschlossen, so dass der Obelisk am 29. März geweiht
werden konnte (wobei der ebenfalls in den Quellen bezeugte 25. März auch

guten Sinn machen würde: das Fest der Verkündigung des Herrn würde zum
Inkarnationsthema passen).26 Es ist der letzte in der Reihe der Obelisken von
Sixtus V. Sein inschriftliches Programm kann als Summe dieser Serie betrachtet

werden. Das Kreuzesthema tritt zum ersten Mal am Vatikan auf, die Bezüge
auf Konstantin sind am Lateran stark und die Inkarnation steht beim Obelisken

bei S. Maria Maggiore im Mittelpunkt. Alles dies klingt hier noch einmal

an, wobei der unmittelbare Dialog mit der Antike hier am ausgeprägtesten ist:

sowohl den unmittelbaren habitus epigraphicus betreffend, als auch die
religionshistorische Anknüpfung an die Sonnendedikation.

Es wurde bereits gesagt, dass die Änderung des Aufstellungsortes urbanis-

tisch eine gute Entscheidung war — zumindest aus heutiger Sicht. Prächtiger
inszeniert und organischer ins Weichbild der Stadt integriert kann ein Obelisk
kaum sein. Selbst der Obelisk auf dem Petersplatz hat im Grunde nur eine

Sichtachse — die von der Via della Conciliazione auf die Peterskirche —, und er

hat an dieser Stelle nur eine hinführende, eine propädeutische und letztlich
dienende Funktion. Auf der Piazza del Popolo hingegen steht der Obelisk
buchstäblich im Zentrum — geometrisch und vor allem im Zentrum der Aufmerksamkeit

um seiner selbst willen. Von der Stadt kommend als weithin sichtbarer

Blickfang ganz am Ende des Corso, von Norden anreisend als monumentaler

Willkommensgrus s in Rom und — vielleicht am spektakulärsten — hoch oben

von der Terrasse des Pincio als grossartiger Vordergrund für den Blick über
die ganze Stadt mit Gianicolo, Engelsburg und Peterskirche im Hintergrund.

Das war nicht immer so, und alles dies konnte Sixtus V. nicht wissen. Wenn

man heute auf der Piazza del Popolo steht, wirkt es (ähnlich wie beim Petersplatz),

als habe man als gekonnten Schlussakzent — wie das Tüpfelchen auf
das i — einen Obelisken in die Mitte der herrlichen Platzanlage gesetzt. Das

Gegenteil ist indes der Fall. Der Obelisk, das Stadttor mit seiner Innenfassade,

26 In den päpstlichen Awisi ist der 29. März genannt, Orbaan: La Roma di Sisto V (Anm. 21),
309. Hingegen spricht Mercati vom 25. März, siehe Mercati: De gli obeüschi (Anm. 9), 390.

Wenn man nicht einfach einen Irrtum (dann wahrscheinlich auf Seiten Mercatis) annehmen

will, könnte man den Widerspruch durch die Vorstellung lösen, dass zunächst das Fest der

Verkündigung geplant, dann aber der Termin nicht eingehalten wurde. Domenico Fontana

hat übrigens die Aufstellung selbst dokumentiert in seinem Werk Deila trasportatione
dell'obelisco vaticano et delle fabriche di nostra signore papa Sisto V, Rom 1590, fol. 75.



102 Martin Wallraff

die Marienkirche, die barocken Zwillingskirchen am Eingang des Corso — alles

das war bereits da, als Giuseppe Valadier zu Beginn des 19. Jahrhunderts das

städtebauliche Meisterwerk der heutigen Piazza del Popolo schuf. Eigentlich
zu schön, um wahr — oder jedenfalls: um in Rom zu sein. Der grosse, festliche

Salon wirkt in der eher kleinteiligen Stadt, die über Jahrhunderte gewachsen ist,
bis heute ein wenig deplatziert: ein Stück Paris am Tiber.

Nochmals: Wissen konnte Sixtus V. all das nicht. Aber geahnt hat er es

vielleicht doch, denn das ganze 16. Jahrhundert hindurch war das Gebiet, das

sich vom Marsfeld nach Norden erstreckt, im Aufschwung begriffen. Seit

einem Jahrhundert wuchs die Stadt wieder, nachdem sie im Mittelalter lange

geschrumpft war, und dies war die Gegend dynamischer Extension.27 In der Zeit
zwischen den beiden Sixtus-Päpsten (IV., 1471—1484 und V., 1585—1590) hatte

Rom wenigstens punktuell den Nordrand der antiken Stadt, nämlich die Porta

Flaminia, wieder erreicht. S. Croce in Gerusalemme hingegen stand in splendid

isolation zwischen Weinbergen und Schafweiden — und so sollte es noch mehr
als vier Jahrhunderte bleiben. Dem Platz vor der Kirche kommt bis heute keine

besondere Dignität zu (auch wenn er wenigstens seit dem Jubeljahr 2000 nicht
mehr als Parkplatz dient). Hätte die Anwesenheit des Obelisken an diesem

Geschick etwas geändert? Vermutlich eher nicht. Es ist gut möglich, ja sogar
sehr wahrscheinlich, dass Sixtus' V. geändertes Konzept für die Obeliskenaufstellung

eine Entscheidung gegen eine historisch-theologisch sinntragende und

für eine praktisch-urbanistisch sinnvolle Lösung war, gegen einen an der

Vergangenheit orientierten Symbolismus und für zukunftsgerichtete Stadtplanung.
Abschliessend sei als eine Art Fussnote zur Geschichte noch erwähnt,

dass es in diesem dichten Geflecht historischer Referenzen in alle möglichen

Richtungen auch einen dünnen Faden des Protestantismus-Bezugs gibt, oder

genauer gesagt: deren zwei. Der erste besteht schlicht darin, dass im Winter
1511/12 der damals noch weitgehend unbekannte Augustinermönch Martin
Luther im Kloster S. Maria del Popolo zu Gast war.28 Jahrzehnte später, zur

27 Vgl. A. Esch: Luthers römische Nachbarschaft. Campo Marzio, das Viertel zwischen den

beiden Augustinerkonventen, in: M. Matheus / A. Nesselrath / M. Wallraff (Hg.): Luther
in Rom. Kosmopolitisches Zentrum und seine Wahrnehmung, Berlin 2017 (im Druck).

28 Zu dieser Reise vgl. zuletzt H. Schneider: Martin Luthers Reise nach Rom - neu datiert und

neu gedeutet, in: W. Lehfeldt (Hg.): Studien zur Wissenschafts- und Religionsgeschichte

(AAWG.NF 10), Berlin 2011, 1-157, zur Datierung auf 1511/12 (statt konventionell meist

1510/11) besonders 92-96, zur Frage des römischen Quartiers (S. Maria del Popolo oder



Sprach- und Religionsgeschichte im Monument 103

Hoch-Zeit der Gegenreformation, als man den Obelisken aufstellte, war das

schwerlich bewusst. Tatsächlich hat die Romreise Luthers so wenig Spuren im
historischen Gedächtnis der Stadt hinterlassen, dass auch heute nicht zweifelsfrei

zu klären ist, ob tatsächlich dies der Ort war, an dem der junge Augustiner
wohnte. Das Kloster seines Ordens besucht haben wird er allemal. Weniger

zum Verständnis des Obelisken, sondern mehr zum Verständnis der Romreise

des Reformators ist es nützlich, sich nochmals vor Augen zu führen: Was

Luther damals sah, war grundverschieden von dem, was wir heute sehen. Kein

metropolitanes Flair, sondern rurale Abgeschiedenheit, nicht eine der ersten

Adressen Roms, sondern eine der letzten. Obelisk, Brunnen, die meisterlich

inszenierte Platzanlage, die Terrassierung des Pincio — alles das gab es noch

nicht, dafür eine ausgedehnte Klosteranlage der Augustiner mit grossem
Gemüsegarten und Weinbergen. (Dieser Komplex musste später der Neugestaltung

durch Valadier weichen — das heutige Kloster ist nur ein Schatten des

einstigen.) Das römische Stadttor stand natürlich schon — oder noch. Man hatte

also durchaus das Gefühl, intra muros zu sein, wenn auch nur knapp. Zumal von
seiner Innenseite sah das Tor durchaus noch ganz römisch-antik aus.

Erst im Jahr 1655 erhielt es unter Alexander VII. das barocke Aussehen, das

es bis heute hat. «Felici faustoque ingressui», gefolgt von der genannten Jahreszahl

liest man dort. «Für einen guten und glücklichen Einzug» — das bezieht sich

auf den zweiten Ereignisfaden mit Protestantismus-Bezug. Wer zog im Jahr 1655

dort ein? Es war eine der prominentesten Konvertitinnen der Kirchengeschichte.
Die Tochter von König Gustav Adolf, des Vorkämpfers der lutherischen Sache

im 30jährigen Krieg, Königin Christine von Schweden hatte 1654 auf den Thron
verzichtet, war ausser Landes gegangen und nach Süden gezogen. Worauf das

alles heraus sollte, wurde spätestens in Innsbruck deutlich, kurz vor der Alpenüber-

querung. Die ehemalige Monarchin bekundete nun auch öffentlich, dass sie zum
Katholizismus übergetreten war. In der Zeit des Konfessionalismus, in der Zeit
äußerster Konfrontation zwischen Protestantismus und Katholizismus war dies

ein Akt, wie er spektakulärer nicht hätte sein können: ein Triumph sondergleichen

für die katholische Publizistik und eine Demütigung für die Protestanten.29

S. Agostino) 135-138. Zur römischen Sicht vgl. den oben (Anm. 27) zitierten Tagungsband.
29 Zum Folgenden vgl. S. Stolpe: Königin Christine von Schweden, Frankfurt 1962, speziell

zur Ankunft in Rom 232, sowie J.-P. Findeisen: Christina von Schweden. Legende durch

Jahrhunderte, Frankfurt 1992, 191 f.



104 Martin Wallraff

Man kostete diesen Triumph aus. Christine wurde in Rom erwartet. Von
Norden, also über die Via Flaminia sollte sie in die Stadt einziehen. Kurz vor
Weihnachten 1655 wurde hier, auf der Piazza del Popolo, eine offizielle

Einzugszeremonie mit großem Prunk für sie inszeniert, bei der ihr die Kardinäle
bis an die Tore der Stadt entgegen kamen. Es war protokollarisch eine unerhörte

Ehrerbietung — und noch dazu für eine Frau! Und nicht nur das: die gesamte
Anlage des Stadttors wurde von Gianlorenzo Bernini festlich neu gestaltet. Die
barocke Innenseite der Porta del Popolo mitsamt der genannten Inschrift geht
auf diese Umformung zurück.

Christine blieb fortan in Rom. Sie genoss die Gastfreundschaft des Heiligen
Stuhles — und sie genoss sie in vollen Zügen. Dass sie sich dabei nicht immer so

verhielt, wie man es von einem rücksichtsvollen und dankbaren Gast erwarten
würde, steht auf einem anderen Blatt.

Der Obelisk auf dem Platz war Zeuge auch dieser prächtigen Ankunft —

wie überhaupt so vieler Ankünfte in Rom («[...] nur unter der Porta del Popolo
war ich mir gewiss, Rom zu haben», schreibt Goethe 178630). Bis zum Bau der

Eisenbahn und dann erst recht des Flughafens war die Piazza der Empfangssalon

der Stadt, der die von Norden kommenden Romreisenden aufnahm. Seit

1589 haben sie alle den Obelisken gesehen. Wie viele werden sich die komplizierten

Bezüge zur altägyptischen Kultur, zur griechischen Übersetzung der

Inschrift, zur Sonnendedikation durch Augustus, zur Kreuzestheologie und zum
urbanistischen Programm Sixtus' V. deutlich gemacht haben?

Die Bausteine dieser verwinkelten Geschichte sind Sprach- und

Wissenschaftsgeschichte einerseits, Religions- und Theologiegeschichte andererseits,

gewürzt mit einer Prise Protestantismus und versehen mit einer kleinen Basler

Trajektorie. Diese Bausteine sind es, die mich hoffen lassen, dass der geschätzte
Freund und Kollege, der Basler Semitist und Theologe im reformierten Geist,
diesen bescheidenen Essay als Geburtstagsgeschenk mit dankbarer Widmung
annehmen möge.

30 J.W von Goethe: Italienische Reise, 1. November 1786: Hamburger Ausgabe, Bd. 11: Au¬

tobiographische Schriften III, München Iu1981, 125.



Sprach- und Religionsgeschichte im Monument 105

Abstract
Unter den ägyptischen Obelisken in Rom ist der von der Piazza del Popolo der

«philologische». Denn es ist der einzige Obelisk, dessen hieroglyphische Inschrift in einer
antiken griechischen Ubersetzung überliefert ist. Obwohl das immer bekannt war, hat
dieser Text dennoch keine entscheidende Rolle bei der Entzifferung der Hieroglyphen
in der Neuzeit gespielt. Der Artikel zeichnet das komplizierte und unglückliche
Geschick des Textes nach. Der Obelisk war unter Augustus von Ägypten nach Rom
geholt und im Circus Maximus aufgestellt worden. In einem zweiten Schritt rekonstruiert
der Artikel die Absicht und Programmatik von Papst Sixtus V. bei der Neuaufstellung
des Monuments 1589 vor der Kirche S. Maria del Popolo. Dabei spielt besonders die

Anknüpfung an die augusteische Inschrift mit ihrer Sonnendedikation eine Rolle. Ein
Ausblick auf zwei Bezugspunkte in der Geschichte des Protestantismus beschliesst

den historischen Rundflug.

Martin Wallraff, München / Basel


	Sprach- und Religionsgeschichte im Monument : der Obelisk auf der römischen Piazza del Popolo

