Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 73 (2017)

Heft: 1

Artikel: Sprach- und Religionsgeschichte im Monument : der Obelisk auf der
réomischen Piazza del Popolo

Autor: Wallraff, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877615

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877615
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sprach- und Religionsgeschichte im Monument

Der Obelisk auf der romischen Piazza del Popolo

Vor knapp 500 Jahren kam der begabte tschechische Gelehrte Sigmund Hruby
z Jeleni auf seinen europiischen Wanderungen nach Basel. Hier traf er auf die
cinzigartige Konstellation aus Universitit, Buchdruck und Humanismus in ih-
rer Blutezeit. Hier arbeitete er fiir den Buchdrucker Johannes Froben und bald
auch fir den grossen Humanisten Erasmus von Rotterdam. Hier blieb er fiir
den Rest seines Lebens trotz ehrenvoller auswiartiger Rufe: FEine Tatigkeit als
correctorim Druckhaus Froben war offenbar attraktiver selbst als eine Professur
in seiner Heimatstadt Prag.' Unter dem latinisierten Namen Gelenius wurde er
in Basel als Herausgeber und Ubersetzer lateinischer und griechischer Texte
bekannt.

Bleibenden (wenn auch unverdienten) Ruhm haben Gelehrte des 16. Jaht-
hunderts vor allem in den seltenen Fillen erlangt, in denen sie nach Hand-
schriften edierten, die heute verloren sind. Oder gar Texte edierten, die heute
handschriftlich tberhaupt nicht mehr erhalten sind. In solchen Fillen ist der
Frihdruck einzige Quelle der Kenntnis.

Gelenius ist ein solcher Coup gelungen — natirlich ohne es zu wissen: Die
einzige aus der Antike erhaltene Ubersetzung einer Obeliskeninschrift ist von
ihm ediert, und ohne diese Edition wire der Text heute nicht bekannt. Vermut-
lich aufgrund der Verbindungen des Hieronymus Froben war es gelungen, eine
wichtige Handschrift aus dem alten Kloster Hersfeld nach Basel zu bekom-
men. Mit Hilfe dieser Handschrift war es moglich, vier bislang nicht bekannte
Biicher des spitantiken Historikers Ammianus Marcellinus zu drucken. Und
es war moglich, den griechischen Text der genannten Inschrift zu publizie-

1 Zu Person und Biographie vgl. P. Petitmengin: Un ami de Melanchthon. Sigismundus Ge-
lenius, éditeur et traducteur de textes classiques et patristiques, in: G. Frank / T. Leinkauf /
M. Wriedt (Hg.): Die Patristik in der frithen Neuzeit. Die Relekture der Kirchenviter in den
Wissenschaften des 15. bis 18. Jahrhunderts, Stuttgart 2006, 65-92; K. Vanek: Der Philolo-
ge und Ubersetzer Zikmund Hruby z Jeleni, gen. Gelenius (1497-1554). Ein Portrit, Acta
Musei Nationalis Pragae. Series C. Historia Litterarum 57,3 (2012) 69-74, zum Prager Ruf
72.

ThZ 1/73 (2017) S. 91-105



92 Martin Wallraff

ren.” Dass es sich dabei um etwas Besonderes handelte, hat auch Gelenius be-
merkt, denn der lateinische Geschichtsschreiber Ammianus zitiert diesen Text
chrfurchtsvoll auf Griechisch — auf die Grinde fiir dieses Vorgehen ist noch
zuriickzukommen. Dieser griechische Einschub im lateinischen Text war eine
Herausforderung fiir die mittelalterlichen Kopisten im Westen, die zumeist
kein Griechisch konnten. Die ilteste heute erhaltene Handschrift enthalt nur
ein paar Buchstaben am Anfang des Textes — danach brach der Schreiber den
miuhseligen Versuch ab und liess Platz fiir den Rest des Textes. Vielleicht hoffte
er, einen Spezialisten zuziehen zu kénnen oder selbst spater mehr Zeit fir das
Abmalen der Buchstaben zu haben.?

Der Hersfelder Codex ist heute bis auf wenige Blatter verloren,' und wer
den Text lesen will, muss das bei Gelenius tun. Dabei ist es Vor- und Nachteil
zugleich, dass Gelenius verhiltnismassig gut Griechisch konnte: ein Vorteil,
weil er verstand, was er tat und vermutlich keine Fehler aus Ignoranz gemacht
hat — ein Nachteil, weil er den schwierigen Text wohl auch aus eigener Kom-
petenz verbessert hat, so dass wir heute nicht mehr sicher sagen kénnen, was
Konjektur und was tberliefert ist.

Die Sache ist so ungemein wichtig und spannend, weil der Text ja eine Art
«Stein von Rosetter ist: Wenn man den zugehorigen Obelisken hat, kann man
den griechischen Text neben den hieroglyphischen halten und auf diese Weise
moglicherweise die Hieroglyphenschrift entziffern. Obwohl der Text seit der
Edition des Gelenius in Basel von 1533 bekannt und beachtet war, ist die For-
schungsgeschichte bekanntlich nicht diesen Weg gegangen. Das lag zunichst
daran, dass der grosse Gelehrte Athanasius Kircher die Forschung auf eine
ganz falsche Fihrte gelockt hatte, denn der Text bei Ammianus entsprach so
ganz und gar nicht seiner Vorstellung von unergrindlicher Weisheit, die in den
dgyptischen Hieroglyphen niedergelegt ist (res ideales intellectualesque et difficiles

2 Es handelt sich um eine Sammeledition: H. Froben (Hg.): Omnia quam antehac emen-
datiora, Annotationes Des. Erasmi et Egnatii cognitu dignae [...] Ammianus Marcellinus
quatuor libris auctus, Basel 1533. Das Werk ist komplett auf www.e-rara.ch zuginglich (Ex-
emplar der ETH Ziirich). Die Seite mit dem griechischen Text: http://www.e-rara.ch/zut/
content/pageview/5095735 (zuletzt aufgerufen am 07.11.2016). Neben den Einleitungen
zu den modernen Editionen vgl. zu dieser Ausgabe Petitmengin: Un ami de Melanchthon
(Anm. 1), 84.

3 Der Codex stammt aus Fulda und wird heute im Vatikan aufbewahrt (Vat. lat. 1873, 9. Jh.).

4 Die Handschrift wurde zerschnitten und teils als Einbandmaterial verwendet.



Sprach- und Religionsgeschichte im Monument 93

captr). Er tat darum den Text rundheraus als Filschung ab® — zu seinem eigenen
Schaden (und dem der Nachwelt), denn er gelang ihm letztlich trotz intensiver
Bemihungen nicht, die Hieroglyphenschrift zu lesen. Der erfolgreiche Entzif-
ferer hingegen — Jean-Frangois Champollion — hatte zwar eine hohe Meinung
von der Ubersetzung, war aber der Auffassung, den zugehorigen Obelisken
nicht zu haben.® In der Tat ist die Zuordnung schwierig.

Bei Ammianus Marcellinus steht der griechische Text am Ende eines lin-
geren «Obeliskenkapitels» (17,4). Dessen Anlass ist der Transport des grossen
Obelisken von Theben nach Rom im Jahr 357 n.Chr., also unter Constantius
II. Bereits dessen Vater, Konstantin der Grosse, hatte den Abtransport die-
ses Obelisken aus Agypten angeordnet, nimlich fiir seine neu gegriindete
Hauptstadt am Bosporus, doch war es zu seinen Lebzeiten dazu nicht mehr
gekommen. Ammianus berichtet von dem aufwendigen Transport und der
Aufstellung im Circus Maximus, nennt weitere Obelisken, die sich bereits in
Rom befinden, und schliesst mit der Bemerkung: «Den Text der Schriftzeichen,
der dem alten Obelisken eingeschnitten ist, den wir im Zirkus sehen, haben
wir in griechischen Zeichen beigefiigt, wobei wir dem Ubersetzungsbuch des
Hermapion gefolgt sind.»” Bei oberflichlicher Lektiire kénnte man leicht zu
dem Schluss kommen, es sei die Rede von dem Obelisken, der in dem Kapitel
hauptsichlich behandelt wird, nimlich dem zu Ammianus’ Zeit transportier-
ten und heute vor dem Lateran aufgestellten.® Das Attribut «alt» — so konnte
man meinen — trifft ja fiir Obelisken in jedem Fall zu. Es hat nicht an Stimmen
gefehlt, die dieser Identifizierung zuneigten. Bei genauerer Betrachtung ist es

5  A. Kircher: Obeliscus Pamphilius, hoc est interpretatio nova et hucusque intentata obelisci
hieroglyphici |...], Rom 1650, 149-153, hier 152.

6 J.-FE. Champollion: Précis du systéme hiéroglyphique des anciens Egyptiens, Paris 1824,
133f. Zu Champollion vgl. zuletzt die kleine Studie von M. Messling: Champollions Hi-
eroglyphen. Philologie und Weltaneignung, Berlin 2012, zu dessen Romaufenthalt 1826
besonders 74-90.

7 Ammianus Marcellinus, Res gestae 17,4,17: «Qui autem notarum textus obelisco incisus est
ueteti, quem uidemus in circo, Hermapionis librum secuti interpretatum litteris subiecimus
Graecis: [...]» (Ammiani Marcellini Rerum gestarum libri qui supersunt, hg.v. W Seyfarth
[Bibliotheca scriptorum Graecorum et Romanorum Teubnerianal, Bd. 1. Libri XIV-XXYV,
110). Vgl. dazu den ausfuhrlichen Kommentar von P. de Jonge: Philological and Historical
Commentary on Ammianus Marcellinus XVII, Groningen 1977, 117-121.

8  Vgl. M. Wallraff: Spitzenforschung, Der Obelisk vor der Bischofskirche des Papstes in
Rom, in: Fuzzy Boundaries, FS A. Loprieno, Hamburg 2015, 829-843.



94 Martin Wallraff

indes doch eher wahrscheinlich, dass Ammianus Marcellinus dem jungst im
Zirkus aufgestellten Obelisken hier den «alten» gegeniiberstellt, nimlich den
bereits unter Augustus, also vor mehr als 300 Jahren, dorthin verbrachten.

Zu diesem Schluss kam schon Giovanni Mercati im 16. Jahrhundert, der
grosse Gelehrte, der das moderne Interesse an den rémischen Obelisken be-
grindet hat, der die gelehrte «Begleitarbeit» zur urbanistischen Wertschitzung
in der Neuzeit geleistet hat, und der im speziellen auch den Anstoss gegeben
hat zur Wiederentdeckung und Ausgrabung der beiden Obelisken im Circus
Maximus.” Wohlgemerkt: er kam zu diesem Schluss aufgrund genauer Text-
lektiire bei Ammianus Marcellinus, nicht aufgrund einer Analyse der Hierogly-
pheninschrift, denn diese konnte er ja nicht lesen. Der Schluss wird allerdings
bestitigt durch eine solche Analyse — auch wenn die Lage nicht ganz unkompli-
ziert ist, weil die griechische Ubersetzung dem hieroglyphischen Original nicht
sehr genau entspricht."” Man kann verstehen, dass Champollion hier Mithe
hatte und letzten Endes die Finger davon liess. Die Frage, ob die mangelnde
Prazision auf schlechte Sprachkenntnisse oder eine gewisse Absicht (welche?)
oder einfach auf allzu freie / sorglose Ubersetzung zuriickzufthren ist, mag
hier auf sich beruhen.

Zur Einordnung dieses eigenartigen Textes indes noch zwei weitere Ubetle-
gungen: Zunichst nochmals die Frage, wieso Ammianus Marcellinus den Text
auf Griechisch wiedergab, obwohl sein Werk lateinisch abgefasst war. Wenn
es Uberhaupt in der Spitantike einen Autor gab, der als perfekt zweisprachig
gelten konnte, dann Ammianus Marcellinus. Wenn er also den Text griechisch
gelassen hat, dann nicht weil er ihn nicht iibersetzen &onnte, sondern weil er das
nicht wo/lte. Warum nicht? Die Vermutung liegt nahe, dass die zeitliche Entfer-

9 M. Mercati: De gli obelischi di Roma, Rom 1589, zur Identifikation des Obelisken mit dem
im Citcus Maximus 200£,, zur Identitit des Hermapion 203, Ubersetzung der Inschrift ins
Lateinische (von Pietro Angelio Bargeo) 204-206.

10 Aus dgyptologischer Sicht ist der Obelisk zweimal (im Abstand von knapp 100 Jahren)
eingehend untersucht worden: Vgl. A. Erman: Die Obeliskeniibersetzung des Hermapion,
Sitzungsberichte der kéniglich preuflischen Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-
historische Classe 9 (1914), 245-273, und B. Lambrecht: I.’obélisque d’Hermapion (Ammi-
en Marcellin, Res Gestae, XVII, 4, 17-23), Le Muséon 114 (2001) 51-96. Wihrend Erman
zu dem Schluss kommt, Hermapion habe vermutlich den vetlorenen Zwillingsobelisken
des rémischen tUbersetzt, kann Lambrecht zeigen, dass die Differenzen zwischen dem er-
haltenen Monument und dem Text sich durch diese Hypothese nicht angemessen erkliren
lassen. Es ist cher von einer unbeholfenen bzw. lakunosen Ubersetzung auszugehen.



Sprach- und Religionsgeschichte im Monument 95

nung zum Text bereits eine Art «ehrfirchtige Distanz» geschaffen hatte, um
nicht geradezu von «Sakralisierungy» zu sprechen. Mit anderen Worten: es ist
eher unwahrscheinlich, dass der sonst nicht bekannte Hermapion ein Zeitge-
nosse oder gar persénlicher Bekannter des Ammianus war. Eine Ubersetzung
kam nicht in Betracht, weil man an dieses uiberlieferte Kulturgut aus Griinden
philologischer oder religiéser Ehrfurcht nicht nochmals Hand anlegen woll-
te. Damit wire eine Datierung in augusteische Zeit, wie sie in der Literatur
vorgeschlagen wird," durchaus moglich. Allerdings fehlen konkrete Hinweise
in dieser Richtung, und in jedem Fall sollte man eher nicht annehmen, dass
die Ubersetzung im Zuge des Transportes (unter Augustus) angefertigt wurde
und eine Art offiziosen Charakter trigt. Zu einem derartigen Zweck hitte man
sicherlich ins Lateinische iibersetzen lassen; vermutlich wire es auch moglich
gewesen, einen Ubersetzer zu finden, der die Details priziser hitte ausdriicken
kénnen.

Sodann: Ob vor oder nach dem Transport, also noch in Agypten oder schon
in Rom, tbersetzt wurde, lisst sich auf der Basis der vorliegenden Informatio-
nen nicht kliren: Fir das erste spricht méglicherweise die griechische Sprache
(obwohl das ein schwaches Argument ist angesichts einer grossen Greek spea-
king community in Rom). Fur das zweite spricht die Tatsache, dass der Text in det
Ubetlieferung offenbar klar «markiert» mit dem Obelisken im Circus Maximus
in Verbindung stand. Der Name Hermapion, der sonst praktisch nicht belegt
ist, wurde versuchsweise im Sinne einer kleinasiatischen Provenienz gedeutet,'
aber auch das bleibt vage. Es ist zudem gut denkbar, dass es sich um ein Pseu-
donym oder um eine Verballhornung handelt.

Der griechische Text, der zuerst in Basel 1533 gedruckt wurde, bleibt also
in vielem ritselhaft. Es ist ein Gliicksfall, dass er iiberhaupt erhalten ist, aber
sein Geschick ist eine Kette von ungliicklichen Umstinden. Obwohl seit lan-
gem bekannt, hat er nicht die Schlusselfunktion in der Wissenschaftsgeschichte
gespielt, die er hiitte spiclen kénnen — erst im 20. Jahrhundert wurde er ange-
messen erforscht.

Dagegen hat ein anderer antiker Text die neuzeitliche Rezeption von An-
fang an mitgesteuert, und er ist bis heute prominent mit dem Monument ver-
bunden. Es ist die Rede von der augusteischen Dedikation auf der Basis der

11 Zuletzt Lambrecht: L’obélisque d’Hermapion (Anm. 10), 89-91.
12 G. Plaumann: Art. Hermapion, in: PRE S 3, Stuttgart 1918, Sp. 1124,



96 Martin Wallraff

Granitnadel im Circus Maximus. In triumphalem Ton wird dort mitgeteilt, Au-
gustus habe dieses Monument der Sonne geweiht, als Agypten der rémischen
Herrschaft unterworfen wurde.”” Wortgleich findet sich die Inschrift zweimal
auf der Basis, einmal im Stiden und einmal im Norden, und ebenso findet sie
sich auf dem anderen Obelisken, der unter Augustus nach Rom verbracht wuz-
de: auf dem grossen «Zeigem der monumentalen Sonnenuhr auf dem Mars-
feld, der heute auf der Piazza Montecitorio vor dem italienischen Parlament
steht.'"* Wie kam es zu der Sonnen-Dedikation? Eine spezifische Verbindung
mit der hieroglyphischen Inschrift (mit oder ohne Hermapion-Ubersetzung)
muss man nicht annehmen, obwohl Helios dort durchaus eine prominente
Rolle spielt; es geniigt eine allgemeine Kenntnis der Obelisken als dgyptische
«Sonnennadelny, wie sie etwa bei Plinius belegt ist."

Wichtig ist, was die neuzeitliche Entdeckungsgeschichte daraus gemacht
hat. Von Giovanni Mercati, dem gelehrten Entdecker, war bereits die Rede.
Die eigentlich treibende Kraft in politischer Hinsicht aber war Papst Sixtus
V. (1585-1590)." Thm war das «Obeliskenfieber» zu verdanken, das die Stadt
in jenen Jahren erfasste. Er hat die antiken Obelisken als Mittel neuzeitlicher
Urbanistik und piépstlicher Herrschaftspropaganda entdeckt und fir seine
Zwecke nutzbar gemacht. Den Anfang hatte die spektakulire Versetzung des
grossen Obelisken auf dem Petersplatz gemacht. Nachdem sodann — aufgrund
des literarischen Zeugnisses von Ammianus Marcellinus — der umgestiirzte,
ebenso grosse Obelisk im Circus Maximus aufgefunden und zur Aufstellung
vor der Lateranbasilika bestimmt worden war, blieb der vetus obeliscus im Circus,
dessen Inschrift Hermapion tbersetzt hatte. Auch dieser stand seit dem Ende
der Antike nicht mehr aufrecht. Er wurde, in drei Teile zetbrochen, am 19. Fe-

bruar 1587 unter der Erde aufgefunden, und zwar zusammen mit seiner noch

13 «mp. Caes. Divi E. Augustus, Pontifex Maximus, Imp. XII Cos. XI Trib. pot. XIV, Aegypto
in potestatem populi Romani redacta Soli donum dediw, CIL 6,701.

14 CIL 6,702.

15  Plinius der Altere, Nat. hist. 36,14,64 (C. Plinius Secundus d.A., Naturkunde. Lateinisch-
deutsch, Buch XXXVI, hg.v. R. Konig [Tusculum], Miinchen 1992, 50£)).

16 Zum Folgenden vgl. E. Iversen: Obelisks in Exile. Bd. 1. The Obelisks of Rome, Kopen-
hagen 1968, 69-74. Knappe Ausfithrungen zum nachantiken Geschick des Obelisken auch
bei E. Batta: Obelisken. Agyptische Obelisken und ihre Geschichte in Rom, Frankfurt
1986, 76-93, und L. Habachi: Die unsterblichen Obelisken Agyptens. Uberarbeitete und
erweiterte Neuauflage von C. Vogel, Mainz 2000, 105.



Sprach- und Religionsgeschichte im Monument 97

gut erhaltenen augusteischen Basis samt Inschrift. (Etwas ritselhaft bleibt die
Tatsache, dass er ein Jahrhundert zuvor, zur Zeit der beginnenden Renaissance
in Rom, schon einmal gefunden, dann aber offenbar sogleich wieder vergessen
worden war."")

Natiirlich wollte Papst Sixtus auch diese Granitnadel 6ffentlichkeitswirk-
sam und gut sichtbar aufgestellt wissen. Der dazu gefasste Plan passte theo-
logisch und historisch gut ins Bild: Der Obelisk sollte vor der Basilika des
Heiligen Kreuzes (S. Croce in Gerusalemme) zu stehen kommen.'* Neben
St. Peter und dem Lateran wire damit auch die dritte konstantinische Griin-
dung der Stadt aufgewertet worden. Sixtus konnte sich als «neuer Konstantin»
profilieren — und diese Legitimationslinie war wichtig in einer Zeit, in der die
konstantinische Schenkung zur papstlichen Legitimation weggefallen war: Sie
war von kritischen Gelehrten als Filschung entlarvt und von protestantischen
Theologen als anti-romisches Argument in Stellung gebracht worden. Neben
der Taufe Konstantins (am Lateran) war die Auffindung des wahren Kreu-
zes und die Uberfiihrung einer Kreuzesreliquie nach Rom (in eine zu diesem
Zweck transformierte Palastaula) ein wichtiges Zeichen der Verbundenheit des
Papsttums mit dem ersten christlichen Kaiser.

Vor allem aber bot das Kreuzesthema einen willkommenen theologi-
schen Ankniipfungspunkt. Gerade in jenen Jahren wurde der Mythos von der
Schlacht an der Milvischen Briicke und vom Sieg Konstantins durch die Kreu-
zesvision (In hoc signo vinces) in der katholischen Geschichtsschreibung stark
gemacht.” Die Licht- und Sonnenvision Konstantins hatte das pagane Thema
des So/ invictus christlich iiberformt. An die Stelle der unbesiegbaren Sonne war

17  Finder war der grosse Renaissance-Architekt Leone Battista Alberti, vgl. Iversen: Obelisks
in Exile (Anm. 16), 67-69.

18  «Disegnava la Santita di Nostro Signore di farlo condurre alla Chiesa di S. Croce in Gie-
rusalemme.» Mercati: De gli obelischi (Anm. 9), 387. Es existieren sogar zeitgendssische
Zeichnungen, die den Obelisken vor S. Croce zeigen, als wire er dort bereits aufgerichtet,
Iversen: Obelisks in Exile (Anm. 16), Fig. 32f.

19 Zeitgleich zu den Obelisken-Diskussionen arbeitete in Rom Cesare Baronio an seinem
monumentalen Kirchengeschichtswerk, den Annales ecclesiastici. Der hier einschligige
Band 3 erschien in Rom 1592, dort auf etwa 30 Folio-Spalten der Bericht tiber die Schlacht
an der Milvischen Briicke (65A-85C). Vgl. dazu M. Wallraff: Konstantin und das Maildnder
Edikt in der Historiographie der Reformationszeit, in: ders. (Hg.) Religitse Toleranz. 1700
Jahre nach dem Edikt von Mailand (Colloquium Rauricum 14), Berlin 2016, 225-245, hier
240t



08 Martin Wallraff

das ganz und gar unbesiegbare Kreuz als Zeichen des Triumphes getreten. Und
genau so finden wir den Gedanken auf der neuen Basis des Obelisken ausge-
driickt. Das Besondere ist in diesem Fall, dass man die augusteische Inschrift
beliess. Man konnte zwar die alte Basis nicht wiederverwenden, doch hat man
die beiden Inschrifttafeln in die neue integriert (wiederum auf der Nord- und
Stidseite). So ergibt sich hier — und unter den romischen Obelisken nur hier
— ein Dialog zwischen der antiken und der frihneuzeitlichen Deutung des Mo-
numents. Auf der neuen Basis steht also neben den alten Texten zu lesen:
«Sixtus V. hat befohlen, dass dieser Obelisk, der [seinerzeit] von Augustus in
gottlosem Kult der Sonne geweiht war, [jetzt] dem ganz und gar unbesiegbaren
Kreuz geweiht werde.»™

Das Figenartige an dieser Inschrift ist, dass sie heute faktisch gar nicht
vor der konstantinischen Basilika des Heiligen Kreuzes steht, sondern — ut-
banistisch viel wirkungsvoller — auf der Piazza del Popolo, und zwar auf der
Westseite gegen die heutige Tiberbriicke. Es ist nicht ganz klar, was den Papst
zu dieser Anderung seiner Pline bestimmt hat. Die Neuorientierung muss spi-
testens im Sommer 1588 erfolgt sein.®' Dass die heute sichtbare Inschrift zu
diesem Zeitpunkt schon entworfen, vielleicht sogar schon ausgefiihrt war, ist
nicht beweisbar, aber doch recht wahrscheinlich, wenn man bedenkt, dass die
Aufstellung in der Nihe der Porta Flaminia (des nérdlichen rémischen Stadtto-
res) und der Kirche S. Maria del Popolo keinen einleuchtenden Anknipfungs-
punkt fiir die Kreuzesthematik bot.

20  Die Ubersetzung kiirzt und reduziert auf das (hier) Wesentliche. Der Text lautet in voller
Linge: «Sixtus V Pont[ifex] Max[imus| obeliscum hunc a Caes|ari] Auglusto] Soli in Circo
Max[imo] ritu dicatum impio miseranda ruina fractum obrutumqfue] erui transferri formae
suae reddi Cruciq[ue| invictiss[imae| dedicari iussit. Alnno] MDLXXXIX, Pont|ificatus]
IV (zitiert nach Iversen: Obelisks in Fxile [Anm. 16], 72). Wie sehr die antike Inschrift
(s. oben Anm. 13) schon von den Zeitgenossen beachtet und gewtirdigt wurde, zeigt das
cigens erschienene Kommentarbindchen: G. Castaglione: Josephi Castalionis iurisconsulti
explicatio ad inscriptionem Augusti [...], Roma 1589. Zitat und Kommentar der Inschrift
auch in Mercati: De gli obelischi (Anm. 9), 230.

21 Ein avviso vom 3.9.1588 bezeugt die geplante Aufstellung auf der Piazza del Popolo, vgl.
J.A.E. Orbaan: Lla Roma di Sisto V negli .4uisz, in: Archivio della Reale Societa Romana di
Storia Patria 33 (1910) 277-319, (305). Es ist méglich, dass auch schon die Formulierung
«ha donato al popolo romano» (18.7.1587, ebd. 299) in diesem Sinne zu verstehen ist, doch
bleibt das ungewiss. Mercati gibt als Grund fiir die Anderung des Planes die intendierte
Ho6herwertung der Kirche S. Maria del Popolo an, doch ist damit die offene Frage nur
verschoben, nicht beantwortet, siche Mercati: De gli obelischi (Anm. 9), 387f.



Sprach- und Religionsgeschichte im Monument 99

Obelisk auf der Piazza del Popolo, Rom. Hinter dem Obelisken die Kirche S. Maria del Popolo, rechts
das zugehorige Augustinerkloster, links die Porta del Popolo (die antike Porta Flaminia) in barocker Neu-
gestaltung und mit Inschrift von 1655. Die Papstwappen auf der Spitze des Obelisken und oben auf der

Innenfassade des Stadttors sind dhnlich (symbolisch angedeutete Berge und Stern), aber nicht identisch: das
eine steht fur Sixtus V. (Montalto), das andere fir Alexander VII. (Chigi). (Photo: M. Wallraff)

Auf der Ostseite hingegen, «die gegen die Kirche S. Maria del Popolo
schaut»™, hat man der neuen Aufstellung Rechnung getragen. Der Bezug auf
die Marienkirche wird explizit hergestellt, wenn man den Obelisken in erster
Person Singular sprechen lisst: «Erhabener und freudiger erhebe ich mich
vor dem heiligen Tempel derjenigen, aus deren jungfriulichem Mutterleib
unter der Herrschaft des Augustus die Sonne der Gerechtigkeit aufgegan-

22 «Che riguarda verso la Chiesa di Santa Maria del popolo», Mercati: De gli obelischi (Anm. 9),
390. Den Passus zu zitieren lohnt deshalb, weil man aus heutiger Sicht den Bezug zur Kirche
cher auf der Nordseite vermuten wiirde. Man muss sich aber vor Augen fuhren, dass der
grosse Klosterkomplex damals weit nach Siidosten ausgriff (etwa bis zum heutigen Brunnen
am Fuss des Pincio). Die Angaben zu den Himmelsrichtungen bei Iversen sind fehlerhaft.

Sie korrespondieren weder mit dem von Mercati bezeugten noch mit dem heutigen Zustand,
siche Iversen: Obelisks in Exile (Anm. 106), 72.



100 Martin Wallraff

gen ist»” Wiederum ist der direkte Dialog mit der augusteischen Inschrift
gewiinscht und gesucht. Die Geburt Christi geschah zur Zeit des Augustus
(damit die uralte Augustus-Christus-Typologie aufnehmend), und vor allem:
die Geburt erscheint als Aufgang des so/ iustitiae. Die alte Sonnendedikation
wird christianisiert und Gberboten. Bis zu welchem Grad hier bewusst und
bedacht war, dass das christliche Weihnachtsfest selbst aus solchen Motiven
entstanden war, ist schwer zu sagen. Sicherlich hatte man die O-Antiphon
zum 21. Dezember im Ohr, wo Christus besungen wird: «O Aufgang, Glanz
ewigen Lichtes und Sonne der Gerechtigkeitly («O Oriens, splendor lucis
aeternae, et sol iustitiae.») Und man kannte wethnachtliche Gebete, die be-
gannen: «Aufgegangen bist du uns, wahre Sonne der Gerechtigkeit, Jesus
Christus.»™

Den Dialog mit der Antike darf man sich im Ubrigen nicht allzu respektvoll
oder gar idyllisch vorstellen. Antiquarische Auswertung und materielle Aus-
beutung liefen tiber lange Zeit parallel. Wahrend die Gelehrten jedes Stick, das
zum Vorschein kam, begierig aufnahmen, rissen die Ingenieure und Architek-
ten bedenkenlos Antikes ab, um Baumaterial zu gewinnen. Fiir die Fundierung
des Obelisken wurde Material vom Septizonium verwendet, einer kaiserzeit-
lichen Schaufassade am stidlichen Hang des Palatin, die das ganze Mittelalter
hindurch grosse Bewunderung erregt hatte. Die Brutalitit des Abrisses unter
Sixtus V. ging selbst den Zeitgenossen zu weit: Sie triibte die Freude am neu
errichteten Monument, das doch dem Volk geschenkt sein sollte.”

Die konkreten Arbeiten zum Transport, zur Gestaltung des Sockels, zur
Reparatur und vor allem zur Aufrichtung lagen in den bewihrten Hinden des
tahigen Domenico Fontana, der bereits die grossen Obelisken am Vatikan und
am Lateran unter allgemeinem Beifall neu aufgestellt hatte. Im Frithjahr 1589

23 «Ante sacram illius aedem augustior laetiorgue| surgo cuius ex utero virginali Auglusto]
imperante Sol justitiae exortus est.» (zitiert nach Iversen: Obelisks in Exile [Anm. 16] 72).

24 L.C. Mohlberg (Hg.): Missale Gothicum (Vat. Reg, lat. 317) (RED.F 5), Rom 1961, 5.

25  Die papstlichen awvisi sind normalerweise mit Kritik sehr zurtickhaltend. Umso schwe-
rer wiegt, dass diese Aktion «con dispiacere universale» aufgenommen wird (Orbaan: La
Roma di Sisto V [wie Anm. 21], 305). Zum Geschenk an das Volk vgl. oben Anm. 21. Das
Septizonium ist in den mittelalterlichen Mirabilia Urbis Romanae, den «Wunderwerken der
Stadt Romy, erwihnt in den Kapiteln 7, 8, 17 und insbesondere 25, siche Mirabilia urbis
Romae. Die Wunderwerke der Stadt Rom, Einleitung, Ubersetzung und Kommentar von
G. Huber-Rebenich / M. Wallraff / K. Heyden / T. Krénung, Freiburg im Breisgau 2014,
64.68.107.146.



Sprach- und Religionsgeschichte im Monument 101

waren die Arbeiten abgeschlossen, so dass der Obelisk am 29. Mirz geweiht
werden konnte (wobei der ebenfalls in den Quellen bezeugte 25. Mirz auch
guten Sinn machen wiirde: das Fest der Verkiindigung des Herrn wiirde zum
Inkarnationsthema passen).”® Es ist der letzte in der Rethe der Obelisken von
Sixtus V. Sein inschriftliches Programm kann als Summe dieser Serie betrachtet
werden. Das Kreuzesthema tritt zum ersten Mal am Vatikan auf, die Beziige
auf Konstantin sind am Lateran stark und die Inkarnation steht beim Obelis-
ken bei S. Maria Maggiore im Mittelpunkt. Alles dies klingt hier noch einmal
an, wobei der unmittelbare Dialog mit der Antike hier am ausgepragtesten ist:
sowohl den unmittelbaren habitus epigraphicus betreffend, als auch die religions-
historische Ankniipfung an die Sonnendedikation.

Es wurde bereits gesagt, dass die Anderung des Aufstellungsortes urbanis-
tisch eine gute Entscheidung war — zumindest aus heutiger Sicht. Prichtiger
inszeniert und organischer ins Weichbild der Stadt integriert kann ein Obelisk
kaum sein. Selbst der Obelisk auf dem Petersplatz hat im Grunde nur eine
Sichtachse — die von der Via della Conciliazione auf die Peterskirche — und er
hat an dieser Stelle nur eine hinfithrende, eine propadeutische und letztlich die-
nende Funktion. Auf der Piazza del Popolo hingegen steht der Obelisk buch-
stablich im Zentrum — geometrisch und vor allem im Zentrum der Aufmerk-
samkeit um seiner selbst willen. Von der Stadt kommend als weithin sichtbarer
Blickfang ganz am Ende des Corso, von Norden anreisend als monumentaler
Willkommensgruss in Rom und — vielleicht am spektakuldrsten — hoch oben
von der Terrasse des Pincio als grossartiger Vordergrund fiir den Blick tber
die ganze Stadt mit Gianicolo, Engelsburg und Peterskirche im Hintergrund.

Das war nicht immer so, und alles dies konnte Sixtus V. nicht wissen. Wenn
man heute auf der Piazza del Popolo steht, wirkt es (ihnlich wie beim Peters-
platz), als habe man als gekonnten Schlussakzent — wie das Tupfelchen auf
das 1 — einen Obelisken in die Mitte der herrlichen Platzanlage gesetzt. Das
Gegenteil ist indes der Fall. Der Obelisk, das Stadttor mit seiner Innenfassade,

26 Inden pipstlichen Awvisi ist der 29. Mirz genannt, Orbaan: La Roma di Sisto V (Anm. 21),
309. Hingegen spricht Mercati vom 25. Mirz, siche Mercati: De gli obelischi (Anm. 9), 390.
Wenn man nicht einfach einen Irrtum (dann wahrscheinlich auf Seiten Mercatis) annehmen
will, konnte man den Widerspruch durch die Vorstellung 16sen, dass zunichst das Fest der
Verkiindigung geplant, dann aber der Termin nicht eingehalten wurde. Domenico Fonta-
na hat iibrigens die Aufstellung selbst dokumentiert in seinem Werk Della trasportatione
dell’'obelisco vaticano et delle fabriche di nostro signore papa Sisto V, Rom 1590, fol. 75.



102 Martin Wallraff

die Marienkirche, die barocken Zwillingskirchen am Eingang des Corso — alles
das war bereits da, als Giuseppe Valadier zu Beginn des 19. Jahrhunderts das
stidtebauliche Meisterwerk der heutigen Piazza del Popolo schuf. Eigentlich
zu schon, um wahr — oder jedenfalls: um in Rom zu sein. Der grosse, festliche
Salon wirkt in der eher kleinteiligen Stadt, die Giber Jahrhunderte gewachsen ist,
bis heute ein wenig deplatziert: ein Stiick Paris am Tiber.

Nochmals: Wissen konnte Sixtus V. all das nicht. Aber geahnt hat er es
vielleicht doch, denn das ganze 16. Jahrhundert hindurch war das Gebiet, das
sich vom Marsfeld nach Norden erstreckt, im Aufschwung begriffen. Seit ei-
nem Jahrhundert wuchs die Stadt wieder, nachdem sie im Mittelalter lange ge-
schrumpft war, und dies war die Gegend dynamischer Extension.”” In der Zeit
zwischen den beiden Sixtus-Pipsten (IV., 1471-1484 und V., 1585-1590) hatte
Rom wenigstens punktuell den Nordrand der antiken Stadt, nimlich die Porta
Flaminia, wieder erreicht. S. Croce in Gerusalemme hingegen stand in splendid
tsolation zwischen Weinbergen und Schafweiden — und so sollte es noch mehr
als vier Jahrhunderte bleiben. Dem Platz vor der Kirche kommt bis heute keine
besondere Dignitit zu (auch wenn er wenigstens seit dem Jubeljahr 2000 nicht
mehr als Parkplatz dient). Hitte die Anwesenheit des Obelisken an diesem
Geschick etwas geandert? Vermutlich eher nicht. Es ist gut moglich, ja sogar
sehr wahrscheinlich, dass Sixtus’ V. geindertes Konzept fir die Obeliskenauf-
stellung eine Entscheidung gegen eine historisch-theologisch sinntragende und
fir eine praktisch-urbanistisch sinnvolle Losung war, gegen einen an der Ver-
gangenheit orientierten Symbolismus und fir zukunftsgerichtete Stadtplanung,

Abschliessend sei als eine Art Fussnote zur Geschichte noch erwihnt,
dass es in diesem dichten Geflecht historischer Referenzen in alle méglichen
Richtungen auch einen diinnen Faden des Protestantismus-Bezugs gibt, oder
genauer gesagt: deren zwei. Der erste besteht schlicht darin, dass im Winter
1511/12 der damals noch weitgehend unbekannte Augustinerménch Martin
Luther im Kloster S. Maria del Popolo zu Gast war.”® Jahrzehnte spiter, zur

27 Vgl A. Esch: Luthers romische Nachbarschaft. Campo Marzio, das Viertel zwischen den
beiden Augustinerkonventen, in: M. Matheus / A. Nesselrath / M. Wallraff (Hg): Luther
in Rom. Kosmopolitisches Zentrum und seine Wahrnehmung, Berlin 2017 (im Druck).

28  Zudieser Reise vgl. zuletzt H. Schneider: Martin Luthers Reise nach Rom — neu datiert und
neu gedeutet, in: W. Lehfeldt (Hg.): Studien zur Wissenschafts- und Religionsgeschichte
(AAWG.NF 10), Berlin 2011, 1-157, zur Datierung auf 1511/12 (statt konventionell meist
1510/11) besonders 92-96, zur Frage des romischen Quartiers (S. Maria del Popolo oder



Sprach- und Religionsgeschichte im Monument 103

Hoch-Zeit der Gegenreformation, als man den Obelisken aufstellte, war das
schwerlich bewusst. Tatsdchlich hat die Romreise Luthers so wenig Spuren im
historischen Gedichtnis der Stadt hinterlassen, dass auch heute nicht zweifels-
frei zu klidren ist, ob tatsichlich dies der Ort war, an dem der junge Augustiner
wohnte. Das Kloster seines Ordens besucht haben wird er allemal. Weniger
zum Verstindnis des Obelisken, sondern mehr zum Verstindnis der Romrei-
se des Reformators ist es nitzlich, sich nochmals vor Augen zu fihren: Was
Luther damals sah, war grundverschieden von dem, was wir heute sehen. Kein
metropolitanes Flair, sondern rurale Abgeschiedenheit, nicht eine der ersten
Adressen Roms, sondern eine der letzten. Obelisk, Brunnen, die meisterlich
inszenierte Platzanlage, die Terrassierung des Pincio — alles das gab es noch
nicht, dafiir eine ausgedehnte Klosteranlage der Augustiner mit grossem Ge-
miusegarten und Weinbergen. (Dieser Komplex musste spater der Neugestal-
tung durch Valadier weichen — das heutige Kloster ist nur ein Schatten des eins-
tigen.) Das romische Stadttor stand natiirlich schon — oder noch. Man hatte
also durchaus das Geftihl, zutra muros zu sein, wenn auch nur knapp. Zumal von
seiner Innenseite sah das Tor durchaus noch ganz rémisch-antik aus.

Erst im Jahr 1655 erhielt es unter Alexander VII. das barocke Aussehen, das
es bis heute hat. «Felici faustoque ingressui», gefolgt von der genannten Jahres-
zahl liest man dort. «Fur einen guten und gliicklichen Einzugy — das bezieht sich
auf den zweiten Ereignisfaden mit Protestantismus-Bezug. Wer zog im Jahr 1655
dort ein? Es war eine der prominentesten Konvertitinnen der Kirchengeschichte.
Die Tochter von Konig Gustav Adolf, des Vorkimpfers der lutherischen Sache
im 30jihrigen Krieg, Konigin Christine von Schweden hatte 1654 auf den Thron
verzichtet, war ausser Landes gegangen und nach Stiden gezogen. Worauf das al-
les heraus sollte, wurde spatestens in Innsbruck deutlich, kurz vor der Alpentiber-
querung. Die ehemalige Monarchin bekundete nun auch 6ffentlich, dass sie zum
Katholizismus ubergetreten war. In der Zeit des Konfessionalismus, in der Zeit
aullerster Konfrontation zwischen Protestantismus und Katholizismus war dies
ein Akt, wie er spektakulirer nicht hitte sein konnen: ein Triumph sonderglei-
chen fiir die katholische Publizistik und eine Demitigung fir die Protestanten.”

S. Agostino) 135-138. Zur romischen Sicht vgl. den oben (Anm. 27) zitierten Tagungsband.

29 Zum Folgenden vgl. S. Stolpe: Konigin Christine von Schweden, Frankfurt 1962, speziell
zur Ankunft in Rom 232, sowie J.-P. Findeisen: Christina von Schweden. Legende durch
Jahrhunderte, Frankfurt 1992, 191f.



104 Martin Wallraff

Man kostete diesen Triumph aus. Christine wurde in Rom erwartet. Von
Norden, also Uber die Via Flaminia sollte sie in die Stadt einziehen. Kurz vor
Weihnachten 1655 wurde hier, auf der Piazza del Popolo, eine offizielle Ein-
zugszeremonie mit grolem Prunk fiir sie inszeniert, bei der ihr die Kardinile
bis an die Tore der Stadt entgegen kamen. Es war protokollarisch eine unerhér-
te Ehrerbietung —und noch dazu fiir eine Frau! Und nicht nur das: die gesamte
Anlage des Stadttors wurde von Gianlorenzo Bernini festlich neu gestaltet. Die
barocke Innenseite der Porta del Popolo mitsamt der genannten Inschrift geht
auf diese Umformung zurtick.

Christine blieb fortan in Rom. Sie genoss die Gastfreundschaft des Heiligen
Stuhles — und sie genoss sie in vollen Ztgen. Dass sie sich dabei nicht immer so
verhielt, wie man es von einem riicksichtsvollen und dankbaren Gast erwarten
wirde, steht auf einem anderen Blatt.

Der Obelisk auf dem Platz war Zeuge auch dieser prichtigen Ankunft —
wie iiberhaupt so vieler Ankiinfte in Rom («[...] nur unter der Porta del Popolo
war ich mir gewiss, Rom zu haben», schreibt Goethe 1786%). Bis zum Bau der
Eisenbahn und dann erst recht des Flughafens war die Piazza der Empfangs-
salon der Stadt, der die von Norden kommenden Romreisenden aufnahm. Seit
1589 haben sie alle den Obelisken gesehen. Wie viele werden sich die kompli-
zierten Beziige zur altagyptischen Kultur, zur griechischen Ubersetzung der In-
schrift, zur Sonnendedikation durch Augustus, zur Kreuzestheologie und zum
urbanistischen Programm Sixtus’ V. deutlich gemacht haben?

Die Bausteine dieser verwinkelten Geschichte sind Sprach- und Wissen-
schaftsgeschichte einerseits, Religions- und Theologiegeschichte andererseits,
gewlrzt mit einer Prise Protestantismus und versehen mit einer kleinen Basler
Trajektorie. Diese Bausteine sind es, die mich hoffen lassen, dass der geschitzte
Freund und Kollege, der Basler Semitist und Theologe im reformierten Geist,
diesen bescheidenen Essay als Geburtstagsgeschenk mit dankbarer Widmung
annehmen moge.

30 JW.von Goethe: Ttalienische Reise, 1. November 1786: Hamburger Ausgabe, Bd. 11: Au-
tobiographische Schriften I1T, Mtnchen 1981, 125.



Sprach- und Religionsgeschichte im Monument 105

Abstract

Unter den dgyptischen Obelisken in Rom ist der von der Piazza del Popolo der «phi-
lologische». Denn es ist der einzige Obelisk, dessen hieroglyphische Inschrift in einer
antiken griechischen Ubersetzung tiberliefert ist. Obwohl das immer bekannt war, hat
dieser Text dennoch keine entscheidende Rolle bei der Entzifferung der Hieroglyphen
in der Neuzeit gespielt. Der Artikel zeichnet das komplizierte und unglickliche Ge-
schick des Textes nach. Der Obelisk war unter Augustus von Agypten nach Rom ge-
holt und im Circus Maximus aufgestellt worden. In einem zweiten Schritt rekonstruiert
der Artikel die Absicht und Programmatik von Papst Sixtus V. bei der Neuaufstellung
des Monuments 1589 vor der Kirche S. Maria del Popolo. Dabei spielt besonders die
Ankniipfung an die augusteische Inschrift mit ihrer Sonnendedikation eine Rolle. Ein
Ausblick auf zwei Bezugspunkte in der Geschichte des Protestantismus beschliesst
den historischen Rundflug.

Martin Wallraff, Munchen / Basel



	Sprach- und Religionsgeschichte im Monument : der Obelisk auf der römischen Piazza del Popolo

