Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 73 (2017)

Heft: 1

Artikel: Opferhelden? : Zur Debatte um "sakrifizielle" Heroik in "postheroischen”
Gesellschaften

Autor: Pfleiderer, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877614

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877614
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Opferhelden?

Zur Debatte um «sakrifizielley Heroik
in «postheroischen» Gesellschaften

In einem vor zehn Jahren veréffentlichten, immer noch unverindert lesens-
werten Beitrag tiber «Soziale Wertschitzung und Diskriminierung im Alten
Testament»' hat Hans-Peter Mathys gezeigt, dass das Alte Testament in sehr
viel hoherem Masse an der in der Antike allgemein weit verbreiteten synasthe-
tischen Wertschitzung fiir «Schonheit, kriegerische und rhetorische Fahigkei-
ten sowie dem Mitsein Gottes»” partizipiert, als das theologischerseits in der
Regel vermutet wird. Gegenliufige Traditionen wie insbesondere das vierte
Gottesknechtlied des Jesajabuches seien demgegentiber im Alten Testament
selbst weithin «ohne deutliche Nachwirkung geblieben»’. Wenn dieser ntich-
terne Befund exegetisch richtig sein sollte — und wie konnte der Kollege fur
Systematische Theologie/Ethik daran zweifeln —, dann wire die altisraelitische
Gesellschaft religits und theologisch wohl insgesamt zu den «heroischen Ge-
sellschaften» zu zihlen, von deren Konflikt mit «postheroischen» Gesellschat-
ten der nachfolgende Beitrag handelt.”

1 H.-P. Mathys: Tapfere Krieger — Verachtet und von den Menschen gemieden. Soziale Wert-
schitzung und Diskriminierung im Alten Testament, in: G. Pfleiderer / E.W. Stegemann
(Hg.): Religion und Respekt. Beitrige zu einem spannungsreichen Verhiltnis, Zarich 2006,
85-90.

2 Mathys: Tapfere Krieger (Anm. 1), 95.

Mathys: Tapfere Krieger (Anm. 1), 96.

4 Ihm liegt das Manuskript eines Vortrags zugrunde, der im Rahmen der Fakultitstagung auf
dem Leuenberg im Mai 2016 gehalten wurde. Diese widmete sich dem Thema «Das Leben
hingeben. Religiose Opferbereitschaft zwischen Terrorismus, Martyrertum und Zivilcou-
rage». Da dieses Problemfeld bekanntlich eine besonders harte und aktuelle Version des
Themenfelds von «Religionen und Kulturen in Beziehungy darstellt, erschien mir dieser
Aufsatz als Beitrag zur Festschrift des Jubilars sehr geeignet. Ich verbinde dies mit der
Hoffnung, dass ihm die Gelegenheit, nachtriglich zu lesen, was er damals, durch dringende
Dekanatspflichten gehindert, nicht héren konnte, Freude bereitet. Auch darum wurde der
rhetorische Vortragsstil nur etwas geglittet, aber nicht getlgt.

(OS]

ThZ 1/72 (2016) S. 69-90



70 Georg Pfleiderer

1. Herotsche versus postheroische Gesellschaften.
Zum Plaunsibilititshorizont einer Dentungsthese
Gemiss einer vor allem von dem bekannten Berliner Politologen Herfried
Munkler popularisierten These ist der Konflikt zwischen religiésen, derzeit
vor allem islamistischen Selbstmordattentitern und westlichen Gesellschaften
signifikant fur die Differenz von heroischen und postheroischen Gesellschaf-
ten.” Westlich-demokratische Gesellschaften seien per se «postheroisch». Als
sakulare und individualistische Gesellschaft sei fiir sie das Leben des Indivi-
duums das héchste Gut; Lebensopfer zugunsten der Staatsrison oder anderer
Gemeingtiter wirden deshalb, wo immer moglich, vermieden. Darum wiirden
Kriege ungern gefithrt. Wo sie unvermeidlich scheinen, stehe die Minimierung
cigener Verluste an Menschenleben ganz oben auf der Priorititenskala. Des-
halb wiirden moderne Abstandswaffen perfektioniert, derzeitiger Hohepunkt
dieser Tendenz seien militarische Drohnen. «Es heil3t...», so liess sich Minkler
in einem Interview der Wochenzeitung «Die Zeit» zitieren, «...die Drohne sei
eine feige Waffe, weil da einer mit der Zigarette im Mund und der Cola in der
Hand — wenn man sich das obsz6n vorstellen will — am Joystick sitzt und tber
Leben und Tod entscheidet. Mag sein. Aber diese Kritik ist Kritik aus der Sicht
einer heroischen Gesellschaft, geprigt von der Vorstellung eines Kampfes von
Angesicht zu Angesicht und mit tendenziell gleichen Waffen. Wir sind nun mal
eine postheroische Gesellschaft. Das heil3t, wir haben nicht die Soldaten fiir
solche Aktionen, und wir haben vor allen Dingen nicht mehr das religitse Feu-
er, das den Opfergedanken anheizt. Also kann man in Abwandlung von Hegels
Satz Die Waffen sind das Wesen des Kidmpfers) sagen: Die Drohne ist das
Wesen der postheroischen Gesellschaft.»® Aggressiv antdwestliche Gesellschaf-
ten oder Gruppen verhielten sich zu diesen Gegebenheiten spiegelbildlich.
Ihr Defizit an militirischem «Hightech» kompensierten sie durch religitsen
Opferheroismus: In religiosen Selbstmordattentaten verbinde sich religiGser
Heroismus mit dem Kalkil der Kriegsfihrung technisch und wirtschaftlich
Unterlegener: Der Drohne als extremer Distanzierung von individuellem Leib

5 Vel. H. Munkler: Heroische und postheroische Gesellschaften, Merkur 61 (2007) 741-752.
Minkler selbst vertritt die These in einer modifizierten Form. S. dazu u. S. 74.

6 H. Minkler im Interview der Wochenzeitung «Die Zeit» mit dem Titel: «Moderne Kriege:
Schmerzlichet, blutiger und grausamen», http:/ /www.zeit.de/2014/34/moderne-kriege-
herfried-muenkler (letzter Zugriff am 17.10.2016).



Opferhelden? 71

und Waffe werde die nicht minder extreme Identifizierung von individuellem
Leib und Waffe entgegengesetzt.

Mit dem Soziologen Gunnar Heinsohn ldsst sich die These in einen weite-
ren demographischen, biopolitischen Deutungskontext einbetten, wonach he-
roische Gesellschaften vor allem Gesellschaften mit einem grossen Uberschuss
an jungen Minnern mit schlechten Aufstiegschancen seien.” Demgegeniiber
seien postheroische Gesellschaften tendenziell feminisiert und tiberaltert.

Diese These hat — mit oder ohne biopolitische Erginzung — zweifellos eini-
ges Evidenzpotential: Dort marginalisierte Jugendliche, aggressiver, religidser
Fanatismus, hier satter materieller Wohlstand, sikularer Humanismus gepaart
mit big money, big data, high technology. Nachgerade klassisches Paradebei-
spiel fiir den ersten Typus ist die palistinensische Gesellschaft mit ihren Intifa-
das und der in den letzten Jahrzehnten stark zunehmenden religiosen Fanatisie-
rung: Selbstmordattentate werden bejubelt, manchmal selbst und gerade von
den Mittern der Titer, Strassen in Gaza werden nach Selbstmordattentitern
benannt usw. Als Paradebeispiel fir den zweiten Typus, den Anti- und Posthe-
roismus westlicher Gesellschaften, scheint sich die westdeutsche Gesellschaft
nach dem Zweiten Weltkrieg anzubieten: Postheroismus und Heroismuskritik
sind hier ein zentrales Element der Auseinandersetzung mit dem Bellizismus,
der fir zwei Weltkriegskatastrophen massgeblich mitverantwortlich gewesen
ist. Solcher Heroismus erscheint der heutigen kultur- und gendertheoretisch
aufgeklirten Gesellschaft als der Inbegriff eines fehlgesteuerten, militanten
Minnlichkeitswahns, der Gegenstand einer Unzahl von Doktorarbeiten und
den abzutrainieren ein wesentliches Ziel neuerer Padagogik ist.

Inzwischen setzt jedoch in Teilen der Kulturwissenschaften ein gewisses
Unbehagen an einigen Grundannahmen dieses sozioanalytischen Diskurses
und an dem mit ihm verbundenen normativen Anti-Heroismus ein.® Mit Blick
auf die Unterhaltungsindustrie, insbesondere auf Filme und Videospiele, wei-
sen neuerdings metakritische Kulturwissenschaftler erstens darauf hin, dass in
westlichen Gesellschaften das Bedurfnis nach militanten Helden ja keineswegs
geschwunden sei und dass ohne das Motiv heldischen Opfermuts — wenn auch

7 Vel. G. Heinsohn: S6hne und Weltmacht. Terror im Aufstieg und Fall der Nationen, Miin-
chen 22011.

8 Vegl. z.B. N. Bolz: Der antiheroische Affekt, in: Heldengedenken. Uber das heroische Phan-
tasma, Merkur 63 (2009) 762-771.



72 Georg Pfleiderer

gendertheoretisch diversifiziert — kaum ein cineastischer Blockbuster oder neu-
es Computerspiel auskomme. Zweitens werde das Heldencharisma veralltig-
licht und demokratisiert. Zivilcourage sei die moderne Form von Heldentum.
Auf dieser Linie wird auch in den nachfolgenden Uberlegungen argumentiert.
Von grundsitzlichem Interesse ist bei diesem Diskurs die in meinen Augen ty-
pische und notwendige Verknupfung von kulturwissenschaftlich-analytischen
und sozialethisch-normativen Betrachtungsweisen. Es sind in der Tat gesell-
schaftspolitische Deutungs- und Richtungskimpfe, die hier gefihrt werden.
Damit hingt zusammen, dass in ihnen Religion und Religionsdeutung eine
grosse, aber nicht immer klar erkennbare Rolle spielt. Beides zusammen be-
stimmt die theologische Perspektive, in der die hier angestellten Ubetlegungen
stehen.

Aus diesen Griinden halte ich auch die Auseinandersetzung mit der scharf
konturierten Heroismus-versus-Postheroismus-These fiir fruchtbar. In ihr
spielt Religion und damit eine bestimmte Vorstellung von Religion, wie an-
gedeutet, eine zentrale Rolle. Religion ist gleichsam die Klammer fiir den he-
roischen Komplex von charismatischer Aura, Gewalt und Selbstzerstérung,
Religion macht aus dem sinnlosen wetiz das eminent sinnaufgeladene sacrifi-
ce.” Exakt diese Sinnaufladung sei es, die von der postheroischen Gesellschaft
nicht mehr geteilt, sondern bestritten werde. Sobald Menschen gentigend zu
verlieren hitten an Giltern wie Wohlstand, Chancen, Gleichheit, vermochten
sie das Ideologisch-Surrogathafte jenes religiosen Komplexes in der Regel zu
durchschauen und bedurften dessen nicht linger, so die These. Als kulturdia-
gnostische Analyse mag dies nicht unplausibel sein. Dennoch gilt es genauer
hinzusehen, denn das Rickgrat der Argumentation ist, wie gut zu erkennen,
cine Sikularisierungsthese im Stil eines klassisch-aufklirerischen Fortschritts-
theorems: Die dunklen Griuel religitser Menschenopfer werden iiberwunden
vom hellen Licht humaner Vernunft — ein bekannter Plot. Dass er hier zumin-
dest hintergriindig mitschwingt, zeigt schon die Rede vom «Postheroismus» an.
Historisierungen sind intellektuelle Strategeme; diese zeigen immer die Parti-
zipation an Deutungskidmpfen an. Die Heroismus-/Postheroismusthese folgt

9 Vgl dazu H. Minklers These von der sich mit Beginn des Ersten Weltkriegs ereignenden
«Transformation der viktimen Gesellschaft in eine sakrifizielle Gemeinschafty: H. Munk-
ler: Der grosse Krieg. Die Welt 1914-1918, Miunchen °2014, 226; zur Transformation des
Heroischen im Verlauf des Krieges vgl. 459-477.



Opferhelden? 73

tberdies dem Freund-Feind-Schema; zumindest sind die Sympathien und Wer-
tungen in ihr klar verteilt. Den «Postheroistischen» als kritischen Aufklirern
werden die «Heroisten» als Atavisten, als «ewig Gestrige», gegeniibergestellt.

Im Folgenden soll aufgezeigt werden, dass dieses Schema erkennbar un-
terkomplex ist und welche analytischen Differenzierungen erfordetlich sind,
um den Komplex von Heldentum, Opfermut und Religion unter modern-
gesellschaftlichen Bedingungen sinnvoll zu konturieren und ithn an soziale-
thische und theologische Ubetlegungen anschlussfihig zu machen. Die posi-
tive Gegenthese, die ich dabei entfalten mochte, lautet in threm analytischen
Teil kurz und schlicht: Religios-sakrifizielles Heldentum ist nicht als vormo-
dern-atavistischer, sondern als ein moderner Komplex zu beschreiben. In
threm normativ-ethischen Teil lautet sie: Es ist kontraproduktiv zu glauben,
moderne Gesellschaften kimen ganz ohne solches Heldentum aus. Trotz-
dem wurde ich auf die Grundfigur der Opposition zweier Formate nicht
verzichten. Man sollte, so lautet mein Vorschlag, an die Stelle der Opposi-
tion von religios-sakrifiziellem Heroismus versus sidkularem Postheroismus
besser diejenige von religios-essentialistischem Heroismus versus religios
(oder sikular)-reflexivem Heroismus setzen. Der Nachteil der Heroismus-/
Postheroismusthese besteht nimlich darin, dass sie analytisch an jenem Es-
sentialismus partizipiert, diesen darin ungewollt — theoretisch wie politisch-
praktisch — fortschreibt und einen religisen oder sikularen reflexiven He-
roismus fiir nicht méglich und/oder nicht notig hilt. Sie schwicht damit
letztlich ihre eigenen analytischen und pidagogischen Anliegen.

2. Sakrifizielles Heldentum und Moderne

Wer sakrifizielles Heldentum aus dem historischen wie normativen Begriff der
Moderne ausklammern will, muss die Moderne zeitlich sehr kurz, rdaumlich
sehr eng und normativ schr einseitig bestimmt fassen: Der Erste Weltkrieg
etwa darf dann ebenso wenig Teil solcher Moderne sein wie die politische Ge-
schichte der USA 1m 20. und 21. Jahrhundert. Einen D-Day beispielsweise, also
die alliierte Invasion in der Normandie 1944, bringt man in einer solchermas-
sen verengten Moderne schwerlich unter; Widerstands- und Freiheitskimpfer
wie Dietrich Bonhoeffer, Martin Luther King oder Nelson Mandela auch nicht.

Aber auch das Phinomen der islamistischen Selbstmordattentiter ist aus
der Moderne nur um den Preis der Amputation wesentlicher Elemente ih-
rer soziokulturellen und soziobkonomischen Funktionalitit auszuklammern.



74 Georg Pfleiderer

Dass hinter den jugendlichen islamistischen Terrorattentitern des Islamischen
Staates oft reiche 50- bis 60-jahrige irakische Warlords stehen, die aus ihrer Er-
fahrung und ihren Verbindungen als Offiziere in der Armee Saddam Husseins
schépfen und sich selbst niemals eine Bombe um den Bauch binden wirden,
ist zumindest Herfried Munkler bestens bewusst. Er hat darum den islamisti-
schen Selbstmordterrorismus aus seinem Begritf der heroischen Gesellschaft
herausnehmen wollen und schligt fiir solche Zusammenhinge das Spezialwort
«Massakergesellschaften»'” vor. Damit sollen offenbar Gesellschaften bezeich-
net sein, die den Mord massenweise und ohne religiose Kostiimierung der Mo-
tive betreiben. Das Problem, das mit solchen Begriffsoperationen zu 16sen ver-
sucht, aber nicht zu l16sen vermocht wird, ist einem Kriegsanalytiker vom Range
Munklers ebenfalls bestens bekannt. Selbstmordattentate konnen militarisch
und wirtschaftlich geschen effiziente Watfen sein; sie erzeugen auf der Geg-
nerseite hohe Kosten und bieten damit viel politisches Verhandlungspotential.
Moderner Rationalitit verpflichtet sind die islamistischen Selbstmordattentiter
bekanntlich auch hinsichtlich ihrer Bereitschaft und Fihigkeit, moderne Waf-
fen- und Informationstechnologie zu nutzen. Vor allem aber funktionieren die-
se Attentate im Zusammenspiel mit der fir sie hochsensiblen Medienindustrie
liberaler Gesellschaften. Deren Mechanismen ist es geschuldet, dass ein ein-
zelner Selbstmordanschlag, noch dazu dann, wenn er in geographischen und
symbolischen Zentren westlicher Gesellschaften vertibt wird, einen wesentlich
hoheren «Trefferimpact hat — und zwar sowohl in der bekampften wie in der
eigenen Gesellschaft — als dieselbe Zahl von Opfern in militirischen Aktionen
vor Ort in einem Konfliktgebiet, etwa in Syrien auslésen wirde. Die doppelte
Entgrenzung von Soldatentum und Suizid auf der Titerseite und von Solda-
tentum und Zivilisten («totaler Krieg») auf der Opferseite hat einen Skandali-
sierungs- und Horrorfaktor, der von den Medien liberaler Gesellschaften sys-
temisch verstirkt wird. Er bedient und unterlduft zugleich die Leitdifferenz der
medialen Unterhaltungsindustrie von Held alias Medienstar und Zuschauer-
menge. Selbstmordattentate sind fir die Medien unwiderstehliches Reality-T'V,
und das Publikum reagiert entsprechend: «Je suis Charlie». Dabei fungieren die
Titer als religiose Gewaltartisten im Sinne von Joseph Beuys’ «Jeder Mensch ist
ein Kinstler, und sie verifizieren auf ihre Weise Andy Warhols Popartthese:

10 Minkler: Heroische und postheroische Gesellschaften (Anm. 5), 744.



Opferhelden? 75

Jedem Menschen sei in seinem Leben (angeblich) 15 Minuten Bertihmtheit be-
schieden. Dem Selbstmordattentiter reicht dafiir sogar eine einzige Sekunde.

Dass es solche modernen Mechanismen sind, die das religiose Selbstmord-
attentiterwesen fiir Adepten vor und hinter den Kulissen so attraktiv machen,
dirfte kaum zu bestreiten sein. Die Modernitit der religiosen Motivation ist auch
daran erkennbar, dass sich die Akteure von der Problematik der tatsichlich sehr
prekiren Legitimitit ihrer Taten innerhalb der religios-theologischen Traditions-
welt, der sie sich eigentlich zurechnen wollen, kaum irritieren lassen. Nach der
Deutung der allermeisten Mainstream-Theologien der «abrahamitischen» Reli-
gionen — also auch der islamischen Religion — sind die Traditionen religiosen
Martyrerwesens fur (hinsichtlich der potenziellen Opfer) ungezielte Selbstmord-
anschlige nur schwer oder gar nicht adaptierbar.

Folgt man der einschligigen Darstellung von Joseph Croitoru, dann lassen sich
diese Zusammenhinge, d.h. die Verwurzelung des religiosen Selbstmordatten-
tats in der Moderne, genauer: in der globalen politischen Konfliktgeschichte des
20. Jahrhunderts, auch historisch sehr genau rekonstruieren.!' Diese Geschichte
fuhrt keineswegs auf eine jahrhundertalte islamistische Tradition zuriick, son-
dern sie beginnt, wenn Croitoru Recht hat, mit den japanischen Kamikazekrie-
gern im Zweiten Weltkrieg, Deren Motivik ist durchaus religics bestimmt. Schon
die Tatsache, dass in die Kamikaze-Bewegung shintoistische und buddhistische
Elemente eingeflossen sind, zeigt aber eine bestimmte Amalgamierung, die ih-
rerseits nur auf dem Boden einer japanischen Nationalideologie méglich war, die
spezifisch modern-antimoderne Ziige aufweist. Dazu kommt von Anfang an ein
militdrisches Kalkil. Der Heroismus der Kamikazeflieger verbindet sich mit der
Einschitzung einer hohen militirischen Effizienz dieser Waffe.

In den frihen 1970er Jahren ist auf genau rekonstruierbare Weise dieser ja-
panische Kamikazeterror, der zwischenzeitlich im Koreakrieg weiterentwickelt
wurde, mit marxistischen japanischen Terroristen nach Palistina gelangt. Die
Initialztindung war ein Attentat auf dem Flughafen Lod am 30. Mai 1972. Von
dort ibernahmen palidstinensische Terrorgruppen diese Taktik. Von Anfang an
verband sich diese neue Art des Terrors mit medialen Strategien konkurrieren-
der palistinensischer Gruppen, insbesondere mit der Konkurrenz religiéser und
nichtreligioser Gruppierungen unter den Palistinensern.

11 Vgl. J. Croitoru: Der Mirtyrer als Waffe. Die historischen Wurzeln des Selbstmordatten-
tats, Miinchen/Wien 2003.



76 Georg Pfleiderer

An dieser Entwicklung ldsst sich gut ablesen, dass und inwiefern religiose
Terrorattentate sehr viel mit medialer Kriegsfithrung zu tun haben. Sie spielen
mit den westlichen Medien iiber die Bande. Zugespitzt kénnte man sagen: Is-
lamistische Attentiter bedienen sich nach innen (zu ihren eigenen Mitgliedern
hin) wie nach aussen (zu den westlichen Medien hin) genau jenes Bildes eines
vermeintlich genuin religiGsen Mirtyrerattentiters versus einer anti-heroisti-
schen westlichen Gesellschaft. Im Kern ist es diese Symbiose von Attentitern
und Medienoffentlichkeit, die von der Heroismus-Postheroismus-These ins
wissenschaftliche Feld prolongiert wird.

3. Wider ideengeschichtliche Essentialisierungen

Damit keine Missverstindnisse entstehen: Nattrlich liesse und lisst sich eine
Geschichte des religisen Selbstmordattentats schreiben, die hinter die japani-
schen Kamikazeflieger zuriickgeht. In historisch-analytischer Perspektive gibt
es keine scharfe Trennlinie zwischen terroristischen Selbstmordattentaten und
den Heldentaten religioser Martyrer. Solche Trennlinien verdanken sich immer
normativen, letztlich theologisch-normativen Grenzziehungen, und diese sind
in der Tat variabel und nicht selten hochgradig konflikthaft. Dass Selbstmord-
attentate unter Inkaufnahme ziviler Opfer durchaus Gegenstand religioser
Heldenverehrung auch im Rahmen von Mainstream-Theologie sein konnen,
lehrt ein Blick auf Ri 16. In einer «Philisterbibel», die es bekanntlich nicht gibt,
wire Simsons letzte Heldentat, die Zerstorung des Philisterpalastes (iibrigens
auch schon in Gaza), mit allen, die dort zufillig anwesend waren — ausser den
Fursten vermutlich auch Frauen, Kinder, Migde, Sklaven, Tiere — vermutlich
etwas anders dargestellt und vor allem anders bewertet worden als im bibli-
schen Bericht.

Solchen biblischen Erinnerungsgeschichten eignet naturgemiss etwas Le-
gendarisches; die neuere Exegese hat herausgearbeitet, dass ihr Sitz im Leben
mit hoher Wahrscheinlichkeit ein sehr viel spiterer Zeitpunkt in der Geschich-
te Israels ist. Sie sind Riickprojektionen aus Zeiten aktuell erlebter politischer
Ohnmacht; die literarisch-archaischen Philister sind wahrscheinlich transparent
fur die sehr realen Grossreiche der Babylonier oder Perser. Sie sind sozusagen
heroisierende Rickprojektionen aus eher postheroischen Zeiten. Dies durfte
fur den grossten Teil der biblischen Heldengeschichten, z.B. auch fir das Gros



Opferhelden? 77

der Davidserzihlungen gelten.'” An diesen liesse sich zugleich zeigen, dass sol-
che Ruckprojektionen keineswegs ein undifferenziertes, von Rache- und Res-
sentimentgeliisten gesteuertes Heldenbild pflegen miissen — ganz im Gegenteil!
Die Davidsgeschichten zeichnen vielmehr einen Helden, dessen wahre Grosse
darin besteht, dass er sich durch viele unverschuldete Schicksalsschlige und
noch mehr eigene Schuld und Schwichen hindurch immer wieder von Gott
fihren lisst. Wobei diese Gottesfihrung in einer fast schon modern-sikula-
ren Weise nur hintergrindig ins Spiel kommt. Ganz anders sind diesbeztglich
bekanntlich die klassisch-griechischen Heldenepen, die Ilias und die Odyssee,
verfasst. Deren Helden sind Figuren im politisch-religiosen Schachspiel der
Gotter, was freilich ihrer Plastizitit keinen Abbruch tut. Achill ist der adlig-
vornehme Kraft- und Tatheld schlechthin, die Inkarnation des griechischen
Ideals des kalos £’agathos, der Mann, bei dem Innen- und Aussenleben kom-
munizierende Réhren sind: «you see what you geb; Odysseus ist demgegeniiber
der denkende, taktisch-kluge Buirgerheld, der risonierende Schauspieler, des-
sen Heldentum darin besteht, dass er in den unendlichen Wechselfillen und
Gefahren des Lebens beharrlich nur eines will: nach Hause. Antike Helden,
biblische wie ausserbiblische, sind opferbereit, auch, wenn es sein muss, bereit
ihr Leben zu riskieren; aber Selbstmordattentiter sind sie in aller Regel nicht.
Vor dem Hintergrund solcher Beobachtungen hat Jan Assmann versucht,
die Frihgeschichte religioser Selbstmordattentiter genauer zu datieren. Und
er schligt dafiir einen ganz genauen Anfangspunkt vor: die Makkabder. Bei
diesen, so lautet das typische Assmann-Argument, lasse sich namlich erstmalig
der Motivkomplex bestehend aus aggressivem Monotheismus, jiidischer Apo-
kalyptik zugespitzt in individueller Auferstehungshoffnung und politischem
Widerstand marginalisierter Gruppen und Selbstmordattentate nachweisen.'
Die Makkabier stinden dann — Honi soit qui mal y pense — ideen- oder mo-
tivgeschichtlich hinter den heutigen Paldstinensern und Islamisten. Richtig
daran ist gewiss, dass in der Religionsgeschichte, auch und gerade in den reli-
gi6sen Heldengeschichten, Motive und Motivkomplexe zwischen verschiede-

12 Vgl dazu H.-P. Mathys: Die Erhebung Davids zum Koénig nach der Datstellung der Chro-
nik, in: RHPhR 93 (2013) 29-47.

13 Vgl J. Assmann: Martyrium, Gewalt, Unsterblichkeit. Die Urspriinge des religiosen Syn-
droms, in: J.-H. Tuck (Hg.): Sterben fur Gott — Téten fur Gott? Religion, Martyrium und
Gewalt, Freiburg u.a. 2015, 122-147.



78 Georg Pfleiderer

nen religiosen — und nichtreligiosen — Traditionen wandern. Dies ist, wie etwa
Friedrich Wilhelm Graf an diversen Beispielen gezeigt hat, insbesondere in der
Moderne der Fall. Ungeachtet des aufkommenden historischen Bewusstseins
haben gerade in der Moderne, durchaus auch noch im 20. und 21. Jahrhun-
dert, religiés-politische Motive, Narrative und Theologumena Religionsgren-
zen immer wieder erstaunlich leichtfissig ibersprungen. Das gilt auch far das
Theologumenon des «Heiligen Krieges» (boly war). Vieles spricht dafir, dass
dieser heute in westlichen Sprachen als Synonym fir «Dschihad» gebrauchte
und vermeintlich allgemein-religidse (oder in Assmannscher Perspektive ty-
pisch monotheistische) Begrift, seine Wurzel ganz woanders hat: in den Fot-
schungen protestantischer Alttestamentler des 19. und 20. Jahrhunderts zu den
—von ihnen so genannten — «heiligen Kriegen» Israels."* Man muss diesen pfif-
figen Rekonstruktionsvorschligen nicht folgen: Dass gerade ein Motivkomplex
wie der von Religion, Gewalt und Opfer besonders pridestiniert ist fiir solche
Mutationen ihrer Trigertraditionen, und dass die Moderne aufgrund der oben
skizzierten Voraussetzungen und Formatierungsbedingungen des Religiosen
dafiir reichlich Gelegenheiten bietet, durfte einleuchtend sein. Darum ist ge-
geniiber historisch engfihrenden Deutungsversuchen wie etwa dem von Jan
Assmann Vorsicht geboten. Zumindest missverstindlich ist auch ein Vorschlag
wie der Eberhard Schockenhoffs, es konne und solle trennschatf unterschie-
den werden zwischen dem christlichen oder nichtchristlichen Mirtyrer mit
seinem «moralisch achtenswerten Motiv» und «de[n] Selbstmordattentiter|n]
oder Terrotisten, die infolge ihrer Gewaltaktionen den Tod etleiden»'. Solche
Differenzierungen sind in einer normativen ethisch-theologischen Perspektive
legitim, ja nétig, aber religionsphinomenologisch funktionieren sie nicht. Wer
fiir die einen ein Mirtyrer ist, ist fiir die anderen ein Terrorist; was in der Bi-
bel mit Simson angefangen hat, findet im israelisch-paldstinensischen Konflikt
des 20. und 21. Jahrhunderts permanente Wiederholungen — mit wechselnden
Richtungsvorzeichen.

Kurzum: Was das weite und vielgestaltige Feld des religiosen Martyrertums
respektive religiosen Selbstmordattentiterwesens angeht, ist vor allen einfa-

14 Vgl. EW. Graf: Gotter global. Wie die Welt zum Supermarkt der Religionen wird, Miinchen
2014, 203-236.

15 E.Schockenhoff: Entschiedenheit und Widerstand. Das Lebenszeugnis der Mirtyrer, Frei-
burg 1.Br. 2015, 194£.



Opferhelden? 79

chen Essentialisierungen, die historische Traditionsverliufe moglichst einlinig
und eindeutig nachzuzeichnen versuchen, ebenso zu warnen wie vor — mit
thnen oft verbundenen — Vermischungen von historischer Analyse und nor-
mativen Deutungen. Religiose Selbstmordattentiter, zur Zeit vor allem die is-
lamistischen, sind ein traditions- und religionsgeschichtlich vieldeutiges und
volatiles und, wie zuvor in den Blick genommen, zwar antimodernes, nimlich
antiliberal-westliches, aber keineswegs a-modernes Phinomen. Darum durf-
te zu vermuten sein, dass religios-sakrifizieller Heroismus keineswegs ein so
homogener Phinomenkomplex ist, wie ihn die These vom strukturellen Ge-
geniiber bzw. Nacheinander (religiés-)heroischer und (siakular-)postheroischer
Gesellschaften voraussetzt.

Ist die Varianz dieses Phinomenkomplexes nicht tatsichlich so hoch, dass
sie auch die Artengrenze zwischen religiosen und politisch-sakular motivierten
Selbstmordattentaten leicht Uberspringt? Daftir spricht mit Blick auf die For-
schungen Croitorus in der Tat Vieles. Die Moderne scheint ein fruchtbarer Bo-
den zu sein fir die Produktion nichtreligicser oder para-religioser Motivkom-
plexe fir extremes, gewaltbereites politisches Handeln. Zwei sind vor allem zu
nennen: der Nationalismus einerseits, die Befreiungs- und Revolutionsbewegun-
gen andererseits. Beide Ideologien konnten und kénnen erfahrungsgemdss auch
auf vielfache Weise miteinander verbunden werden. Zu solchen Verbindungen
zihlen auch die totalitiren Systeme des 20. Jahrhunderts. Die Frage, wie sich
solche typisch modernen Massenidealismen oder Massensuggestionen zu religi-
osen Idealismen bzw. Suggestionen verhalten, ist bekanntlich vielfach untersucht
worden. Eine klassische These ist die Theorie von den «politischen Religionen,
wie sie u.a. von Eric Voegelin breit entfaltet worden ist.'® Sie arbeitet — wie viele
andere Theorien — mit einer bestimmten Version von Sikularisierungsthese. Im
Anschluss vor allem an Voegelin hat der spitere deutsche Kulturstaatsminister
und Herausgeber der Wochenzeitung «Die Zeity, Michael Naumann, in seiner
Habilitationsschrift von 1984 eine Theorie zum «Strukturwandel des Herois-
mus» zu entwerfen und dabei eine Sikularisierungslinie vom «sakralen» Helden-
tum der Antike «zum revolutioniren Heldentum» der Moderne nachzuzeichnen

versucht.!” Dieser Versuch ist fiir unsere Fragestellung interessant.

16 Vgl E. Voegelin: Wissenschaft, Politik und Gnosis, Miinchen 1959.
17 Vgl. M. Naumann: Strukturwandel des Heroismus. Vom sakralen zum revolutioniren Hel-
dentum, Konigstein/Ts 1984,



80 Georg Pfleiderer

4. Modernes Heldentum? Zur Frage der Sékularisierung sakrifiziell-religidser Heroik
Naumanns These ist, dass das neuzeitliche Revolutionsheldentum, wie es sich
insbesondere in der marxistischen oder leninistischen Tradition der Moderne,
aber auch in vielen marxistischen Befreiungsbewegungen insbesondere des
Globalen Siidens (Che Guevara), findet, als siakularisierte Form antik-reli-
gioser Initiationsrituale zu dechiffrieren sei. Dazu sucht er an Fallbeispielen
aus dem Umkreis der Franzosischen Revolution deren Strukturihnlichkeiten
mit dem als archaische Initationsgeschichte gedeuteten Gilgamesch-Epos
aufzuzeigen. Etwas weniger spekulativ und breiter abgestiitzt ist sein daran
anknupfender Versuch, das «heroische Revolutionsopfer ideengeschichtlich
in den Deutschen Idealismus zurtickzuverfolgen. Bei Fichte, Schelling und
dem jungen Hegel sei die Umschaltstelle zu suchen, in der das «christliche
Martyriumy, das von diesen Denkern seinerseits in der Tradition der «Gnosis»
gedeutet worden sei, in den idealistischen Mythos des «heroischen Revoluti-
onsopfers» umgedeutet worden sei.'® Dabei beruft sich Naumann auf Eric
Voegelin: «Um den Menschen von der Welt zu erlésen, muss vor allem die
Erlosungsmoglichkeit in der Seinsordnung angelegt sein. In der Ontologie
der alten Gnosis wird die Moglichkeit durch den Glauben an den verbor-
genen, fremden Gott gesichert, der den Menschen zur Hilfe kommt [...] In
der modernen Gnosis wird sie gesichert durch die Annahme eines absoluten
Geistes, der in der dialektischen Entfaltung des Bewusstseins aus der Ent-
fremdung zu sich selbst kommt; oder eines dialektisch-materialistischen Pro-
zesses der Natur, der in seinem Gang Uber die Entfremdung durch Gott und
Privateigentum zur Freiheit des vollmenschlichen Daseins fiihrt [...]» (Voe-
gelin, 17)»". Bei Karl Marx werde daraus dann der «Mythos vom heroischen
Proletarian®. Dieses marxistische revolutionire Heldenepos, ja det revolu-
tiondre Klassenkampf selbst, wird sodann religis dechiffriert als sikulare
Version eines «magische[n] Initiationsritual[s], das aus Kimpfern «ganze In-
dividueny machv”'. «Dass moderner revolutionirer Heroismus ein mytholo-
gisches Erbe mitschleppt, dass die heroische Sehnsucht nach Unsterblichkeit
und dass die Initiationsrituale revolutionirer moderner Geheimbiinde we-

18  Naumann: Strukturwandel (Anm. 17), 77.
19 Naumann: Strukturwandel (Anm. 17), 79f.
20 Naumann: Strukturwandel (Anm. 17), 83.
21 Naumann: Strukturwandel (Anm. 17), 91.



Opferhelden? 81

sentliche Motive antiker Mythologie mehr oder weniger unbewusst tradieren,
steht kaum noch in Frage»*

Naumanns Text ist entstanden vor dem Hintergrund des RAF-Terrors der
1970er Jahre in Deutschland. In der Fluchtlinie seiner Argumentation liegt der
Versuch, den RAF-Terroristen eine antimoderne, latent religiose Motivlage zu
unterstellen; das linksterroristische Attentat wird als mehr oder weniger explizit
suizidaler kryptoreligioser Initiationsritus gedeutet mit einem sehr langen ide-
engeschichtlichen Hintergrund. Das mag ja — insbesondere in Einzelfillen —,
z.B. bei Gudrun Ensslin, gar nicht so falsch sein. Einleuchtend an Naumanns
spekulativem Deutungsversuch scheint mir auch zu sein, dass er die Gren-
ze zwischen religiésen und sikularen Motivlagen programmatisch verflissigt.
Ferner ist es grundsitzlich nicht unplausibel, das Phanomen des linksradika-
len Attentiters in den grosseren Zusammenhang einer Geschichte des He-
roismus einzuzeichnen. Allerdings basieren solche Deutungsversuche auf der
Entdifferenzierung von Attentat und Selbstmordattentat. Dariiber hinaus wird
bei diesem Deutungsvorschlag das strukturelle Problem der Versuche ideen-
geschichtlicher Genealogisierung religioser Mirtyrerattentiter mit Hilfe einer
Sikularisierungstheorie geradezu paradigmatisch deutlich: Alle diese Versuche
arbeiten mit der Opposition eines religiosen und eines sidkularen Komplexes:
Der religiose Komplex verspricht eine transzendente Belohnung (individuelle
Unsterblichkeit) und erméglicht dadurch eine gewaltbereite Selbstdestruktion,
wihrend der sikulare Komplex das individuelle Leben seinerseits als hochstes
Gut postuliere, wodurch eine Selbstpreisgabe zugunsten des Allgemeinen (des
Staates usw.) schlechterdings undenkbar erscheint. Wo heldischer Opfermut
(mit oder ohne Gewaltneigung) in der Moderne auftaucht, muss er darum ge-
radezu zwanghaft dekonstruiert werden, indem er — wie bei Naumann paradig-
matisch — dem verdeckten Nachwirken des religios-sakrifiziellen Komplexes,
der zur politischen Ideologie mutiert sei, zugeschlagen wird.

5. Zum Heroismusdiskurs der Gegenwart
Die insbesondere an Miinkler und Naumann exemplifizierte These vom antihe-
roischen und insbesondere antisakrifiziellen Charakter moderner Gesellschaf-
ten — und spiegelbildlich: dem heroischen, sakrifiziellen Charakter vor- und

22 Naumann: Strukturwandel (Anm. 17), 90.



82 Georg Pfleiderer

antimoderner Gesellschaften — ist bei den genannten Autoren vorranging oder
vordergrundig empitisch gemeint. Sie wird darum kulturgeschichtlich und so-
ziologisch zu stiitzen versucht; sie hat aber zugleich auch eine normative Spit-
ze, die sich in der Konvergenz der sie leitenden methodischen Rationalitit mit
der als typisch westlich-modern reklamierten, sikularen Rationalitit erweist:
Moderne Gesellschaften haben nicht nur keine religisen (oder kryptoreligio-
sen) Mirtyrer-Helden mehr, sie sollen auch gar keine mehr haben. Grosse Teile
des kulturwissenschaftlichen, meist auch gendertheoretischen Heroismusdis-
kurses sind, wie eingangs angedeutet, auf diese normative Pointe ausgerichtet.
Ihr Credo ist gewissermassen Berthold Brechts Diktum aus dem Schauspiel
«Leben des Galilei»: «Ungliicklich das Land, das Helden nétig hat»™. Und ganz
besonders ungliicklich das Land, das Helden nétig hat, die ihr Leben hingeben
mussen fir eine gerechte Sache.

Was ist von dieser These, von dieser Einstellung zu halten? Gegen den sub-
lim religiosen Eschatologismus der Befreiung setzt sie ein Narrativ postapoka-
lyptischer, liberaler Niichternheit. Dabei gerit ihr freilich Freiheit unversehens
zu einer Istzustand-Beschreibung der gegebenen Gesellschaft. Dass Freiheit
immer nur partikular realisiert ist, dass sie bedroht ist und dass es zu ihrer
Erringung und Verteidigung unter allen geschichtlichen Umstinden, auch den
heutigen, zumindest gelegentlich des Opfers individueller Freiheitsrealisierun-
gen, ja des Opfers von deren vitaler Voraussetzung, bedarf, lisst sie ausser
Acht. Sie unterschligt damit nichts anderes als den utopisch-idealistischen
Kern und Gehalt des neuzeitlich-liberalen Freiheitsgedankens. Sie unterschligt
auch, dass dessen Verteidigung und dessen Realisierung ohne individuelle Op-
ferbereitschaft aller Wahrscheinlichkeit nicht auskommt. Warum nicht? Auch
in modernen Gesellschaften gibt es viele Aufgaben und Berufe, die ohne die
Bereitschaft, das eigene Leben einem tberdurchschnittlichen Risiko auszu-
setzen, nicht ausgeiibt werden koénnen; dazu zdhlt der Brand- und Katastro-
phenschutz, auch das Rettungs- und Bergungswesen, ebenso bestimmte me-
dizinische Hilfeleistungen. Neben diesem zivilen Bereich ist an den Bereich
polizeilicher und militirischer Sicherheitsaufgaben zu denken. Die Durchset-
zung des Gewaltmonopols des Staates verlangt von seinen damit professionell
Beauftragten cine erhohte Bereitschaft zum individuellen Lebensrisiko. Weil

23 B. Brecht: Leben des Galilei. Schauspiel. Mit einem Kommentar von D. Wohrle, Frankfurt
1988, 116 (Galilei in Szene 13).



Opferhelden? 83

dies so ist, hat auch der moderne Staat selbstverstindlich seine Rituale und
symbolischen Praktiken zur gemeinschaftlichen Wertschitzung dieser indivi-
duellen Bereitschaft. Auch moderne demokratische Staaten kennen Helden
und Heldengedenkfeiern. Nur tragen sie heutzutage einen anderen Namen.

Wie sind vor diesem Hintergrund die aktuellen kulturwissenschaftlichen
und gesellschaftlichen Heroismusdiskurse zu bewerten? Zum einen ist eine
gewisse Diskrepanz zwischen gesellschaftlich-massenmedialen und kultur-
wissenschaftlichen Diskursen erkennbar. Die modernen Massenmedien sind
mindestens so helden- und opferkritisch wie helden- und opferproduktiv. Fast
tiglich werden von den Medien Helden und Heldinnen des Alltags gekirt.
In der Unterhaltungsindustrie ist die Tendenz zur Produktion von mehr oder
weniger martialischen Heldinnen und Helden ungebrochen. Ohne Heldentum
keine phantasy, keine fiction. Kennzeichnend fir die so produzierten Heldinnen
und Helden sind aber unverkennbar eine Pluralisierung und Demokratisierung,
auch cine gewisse Veralltaglichung des heroischen Charismas zur Zivilcoura-
ge. Mit diesen Tendenzen hingt auch eine vielgestaltige Differenzierung des
Heldenbilds, insbesondere des sakrifiziellen Heldentums zusammen. Teilweise
gegenlaufig zur Differenzierungstendenz ist aber auch eine Tendenz zur Stei-
gerung, ja Mythisierung von ausseralltiglichem Selbstopferheldenmut zu beob-
achten: gerade weil in modernen Gesellschaften das Heldentum seltener und
weniger politisch aufgeladen ist, scheint die Bewunderung daftr zu wachsen.

In den kulturwissenschaftlichen Heroismusdiskursen herrscht nach wie vor
eine Tendenz zur Dekonstruktion des Heldentums, insbesondere auch seiner
gendertheoretischen Aspekte vor. Dazu zihlt eine dominante Tendenz zur de-
konstruktivistischen Kritik religicser Ideologeme. Beides kommt beispielswei-
se in dem von Sven Glawion (u.a.) herausgebenenen Band tiber religise Erl5-
serhelden in der Moderne zusammen.* Bei aller Plausibilitit im einzelnen zeigt
sich hier der blinde Fleck solcher Diskurse: Gewiss ist das Land gliicklich zu
preisen, das keine solchen Helden nétig hat — aber dieses Land ist eines, das in
keinem Land der Erde je realisiert war, ist oder, soweit wir schen, jemals reali-
siert werden wird. Ein Land ohne Helden ist eine Utopie bzw. der eschatologi-
sche Kern der neuzeitlichen Freiheitsbotschaft. Ein Kerygma solcher Freiheit
ohne Helden funktioniert nicht.

24 Vgl. S. Glawion et al. (Hg): Erloser. Figurationen mannlicher Hegemonie, Bielefeld 2007.



84 Georg Pfleiderer

Die auf Dekonstruktion gestimmten Debatten um sakrifiziellen Heroismus
neigen allerdings auch zu analytischer Unterbestimmtheit. Transformations-
formen des Heldentums, die sich ihren Deutungsmustern entzichen, werden
tendenziell Ubersehen. Eine solche Transformation ist z.B. in bestimmten Eli-
tediskursen, etwa den praktischen Diskursen zur Figur des Managers prasent
oder in den intensiven Diskursen, die zur Zeit um den Begriff der Resilienz
gefiihrt werden. Die neuere Resilienzforschung lisst sich aus meiner Sicht als
eine transformierte, praktische Heroismusforschung rekonstruieren. Sie zeigt
aber auch, dass es problematisch ist, religiose Residuen und Motivationen von
vornherein unter Ideologieverdacht zu stellen. Die tendenzielle Perhorreszie-
rung des Helden- und Opferbegriffs in vermeintlich ideologiekritischen kul-
turwissenschaftlichen Diskursen tragt ihrerseits ideologische Zige. Sie partizi-
piert an medialen Ekelschranken, die zu Umsemantisierungen fithren, etwa zur
Transformation von Heroismus in Resilienz.

An die Stelle einer einlinigen Opposition bzw. eines zeitlichen Nacheinan-
ders von Heroismus und Postheroismus ist darum empirisch die Figur einer
Diversifizierung des Heroismus in modernen Gesellschaften zu setzen und
normativ ein affirmativer durch einen reflexiven, genuin liberalen Heroismus
zu ersetzen. Ich konzentriere mich im Folgenden auf das Letztere.

6. Elemente einer liberalen (nicht-)sakrifiziellen Heroik

Fur theoretische und praktische Heroismusdiskurse ist stets die Perspektive
sozialer Zuschreibung kennzeichnend. Ein Held, der einer sein will, ist in der
Regel keiner. Im Unterschied zu verwandten isthetischen Kategorien, zum
Star, zum Celebrity, kann man ein — ethischer — Held, auch und gerade ein
Held im liberalen Sinne, nicht werden wollen. Heldentum um des Ruhmes
willen ist im allgemeinen wie im besonderen keines; denn wahres Heldentum
ist durch die Hingabe an eine ideale Sache gekennzeichnet, mithin durch eine
gewisse Selbstvergessenheit. Darin liegt die intrinsisch sakrifizielle Struktur
solchen Heldentums begriindet. Belohnungen, Primien solchen moralischen
Heldentums kénnen darum auch nur solche sein, die vom Protagonisten nicht
selbstbeztiglich konsumiert werden konnen; 72 Jungfrauen im Jenseits fallen
nicht unter diese Struktur.

Aufgrund seines sozialen Zuschreibungscharakters ist Heldentum immer
von einer gewissen Stereotypisierung begleitet. Es tbertrigt an einzelnen
Handlungen abgelesene Eigenschaften auf die Person als ganze. Darin liegt



Opferhelden? 85

eine gewisse Hyperbolik und zugleich ein wesentlicher Grund dafiir, dass die
betreffenden Individuen, wenn sie ehrlich sind, solche Heroisierungen immer
nur allenfalls ansatzweise akzeptieren sollten: Sie wissen selbst am besten —
oder sie sollten selbst am besten wissen — um die Differenzen, die in solcher
Idealtypisierung tberblendet werden.

Ausgangspunkt einer liberalen Ethik sakrifizieller Heroik musste die Einsicht
sein, dass die Realisierung von Freiheit selbst von heroisch-sakrifizieller Struk-
tur ist: Die Aufrichtung des Freiheitsideals lisst sich ohne individuelle, auch kol-
lektive Opferbereitschaft nicht realisieren. Freiheit ist ein politisches Ideal, das
sich mit hedonistischen Utopien nur sehr partiell deckt. Wer dies anders sieht,
muss die Struktur liberaler Gesellschaften von deren Entstehungsgeschichte
abtrennen und diese selbst zum — utopischen — Ende von deren Geschichte
erkliren. Beides geht nicht ohne zumindest intellektuelle Gewaltsamkeit. Selbst
in Gesellschaften wie der unseren, in der politische Prozesse demokratisch pa-
zifiziert sind, gibt es, wie bereits angedeutet, viele Felder und Bereiche, in de-
nen die Erhohung von individuellen und kollektiven Freiheitsspielriumen oft
oder sehr oft mit der Inkaufnahme massiver Nachteile fur deren Protagonisten
verbunden sind: Whistleblower in Wirtschaftsunternehmen bzw. in staatlichen
Einrichtungen; humanitires Engagement z.B. in der Flichtlingshilfe, kritischer
Journalismus; Natur- und Technikwissenschaften, sofern diese mit der Kritik
bestimmter Forschungsprogramme von Leitindustrien einhergehen, Sportler-
karrieren, die sich konsequent Dopingmassnahmen verweigern usw.

Fur das liberale Heldenideal sind im Unterschied zu anderen zwei Kriterien
konstitutiv und besonders wichtig: erstens das der Autonomie bzw. der Au-
thentizitit. Aber Autonomie bzw. Authenzitit sind nicht zu verwechseln mit
Egoizitit. Der authentische Held — oder die authentische Heldin — kimpft am
Beispiel seiner/ihrer Person fir das soziale Ideal legitimer Unangepasstheit, fiir
die individuelle Freiheit von normativen, dasthetischen oder moralischen Kon-
ventionen der Mehrheitsgesellschaft. Zweitens ist die liberale Heldin ein Held
wider Willen. Sie reisst sich nicht um die Opferrolle; Ruhm oder Nachruhm
sind nicht ihr Motiv; ihr Engagement fir die Sache der Freiheit ist durch diese
Rickbeziiglichkeit nicht kontaminiert. Die liberale Heldin hat ein Gespur fiir
oder ein Wissen um die Produktionsbedingungen des Heldentums; sie ist in
diesem Sinne eine reflektierte, eine kritische Heldin.

Gerade dies macht sie zum Vorbild. Auch die liberale Pidagogik kann ohne
solche Identifikationsfiguren nicht auskommen — und sie hat es auch noch



86 Georg Pfleiderer

nie getan. Sie hat vielmehr ihre eigenen Helden, die vorzugsweise Helden und
Heldinnen kindlich-androgyner Authentizitit sind — wie etwa idealtypisch die
berithmteste unter all diesen: Pippi Langstrumpf. Oder zwei Generationen frii-
her und nicht umsonst immer noch beliebt: Heidi.

7. Ein Archetypus liberaler Heldenpddagogik —
und dessen religiose Subkodierungen: Pippi Langstrumpf

Im Unterschied zu Heidi ist Pippi Langstrumpf bekanntlich eine ausgespro-
chene phantasy-Figur. Sie ist nicht nur das ewige Kind — eine erwachsene Pippi
kann und will man sich nicht vorstellen® —, sie verfigt auch Gber mythische
Eigenschaften: iiber eine herkuleische Korperkraft. Darin verkorpert sie gewis-
sermassen ein augenzwinkerndes Anti-Heldentum, ein Vorbild fir die Sui-Suf-
fizienz des Kindseins, das keine erwachsenen Helden braucht. Pippis Botschaft
ist: Besinne dich auf dich selbst, dann bist du stark (genug)! Auf ironische Wei-
se bearbeitet die Pippi-Figur damit zugleich das Grundproblem liberalen Hel-
dentums: die mit ihm intrinsisch verbundene narzisstische Krinkung egalitiren
Freiheitspathos: Helden sind nie «Helden wie wir; jedenfalls nicht «Helden wie
wir sind», sondern Helden sind solche, die wir werden wollen.

Allerdings ist Pippi Langstrumpf keine Opfer-Heldin. Die Erlosung, die sie
verheisst, geschieht nicht durch die Negativitit des Leidens hindurch, vielmehr
durch lustvolles, authentisches, situations- und menschenoffenes Spiel und sie
ist, abgesehen von ihrer mythischen Korperkraft, zumindest auf den ersten
Blick komplett religionsfrei, rein diesseitig. Sie ist darin geradezu ein Anti-Typus
gegeniiber dem religi¢s-hamartiologischen Komplex des christlichen Mirtyrer-
helden. Gegen den diisteren Ernst solchen erwachsenen Religionslebens und
der von ihm durchdrungenen schwarzen oder zumindest grauen Pidagogik
(schwedisches Staatsluthertum!) setzt Pippi die nietzscheanisch heitere Diessei-
tigkeit des lachenden Kindes. Den langen Lernweg eines Nils Holgerssohn, der
am Wochentag Mensch und Tier egoistisch-sadistisch quilt und am Sonntag
die religiose Erziehung verweigert, Uber die erzwungene Animalisierung zur
Humanitit hat sie nicht nétig. Sie lebt und spricht mit den Tieren. Im Reich
«animalischer» Kreativitit und Humanitit, in dem der Affe mit Herr (ausge-
rechnet!) Nilsson angeredet wird und das grosse Pferd freundschaftlich «klei-

25 Die Pippi-Schauspielerin Inger Nilsson scheint darunter auch deutlich mehr gelitten zu
haben als andere Kinderschauspielerinnen.



Opferhelden? 87

ner Onkel» heisst, ist Pippi immer schon angekommen. Spitestens hier scheint
in der vermeintlich so diesseitigen Pippi-Figur eine religiose Utopie auf: die
jesajanisch-christliche Friedensvision vom Kind, das am Loch der Otter spielt;
vom Lamm, das mit dem Lowen weidet. Oder modern darwinistisch: von der
Freundschaft des Menschen mit dem wilden Affchen und von der Umkehrung
domestizierter Nutztiere im Bild vom Pferd, das Pippi auf Hinden trigt — zum
Spass. Diese Friedensvision kommt in Pippi in einer typisch spatneuzeitlichen,
humorvollen Brechung zum Vorschein, im Typus des heldisch-unheldischen
Kindes, — so wie es im bertihmten Gemilde «peacable kingdom» (1826) des
Quaker-Malers Edward Hicks abgebildet ist.

In der Pippifigur hat die Realisierung authentisch gelebter, individueller und
sozialer Freiheit eine kindgerechte-pidagogische, literarische Inkarnation ge-
funden; sie ist die Ikone liberalen, modernen Heldentums. Allerdings ist aus
dieser Figur die sakrifizielle Dimension so gut wie vollstindig ausgeblendet. Sie
ist gewissermassen reine, postmillenaristische Eschatologie. Pippi ist das dia-
metrale Punkt-fir-Punkt-Gegenteil desjenigen Heldentums, dem die islamisti-
schen Selbstmordattentiter nachzuleben scheinen: dort egomanischer religit-
ser Transzendentismus, hier selbstvergessen-authentischer Sakularismus; dort
terroristischer Gewaltexzess durch die technische Transformation des eigenen
Leibes zur Bombe, hier ironische Indienstnahme mythischer Korperkraft fur
Akte freundschaftlicher Hilfeleistungen fiir Mensch und Tier. Dort adoles-
zente Macho-Potenzphantasien mit misogynen Untertonen, hier die pri- bzw.
transsexuell/androgyne Welt ewiger midchenhaft-mirchenhafter Kraft. Dort
die brutale Realisierung fiktionaler religioser Phantasie, hier die menschen-
freundliche literarische Fiktion, welche um ihre Fiktionalitit sehr genau weiss.
Pippi Langstrumpf ist in der Tat die ikonische Figur eines Heroismus postre-
ligiser, postsakrifizieller — in diesem Sinne postheroischer — Gesellschaften.
Ihre Entstehung verdankt sich, wie man neuerdings nach Veréffentlichung von
Lindgrens Kriegstagebiichern sehr genau weiss, der unmittelbaren Auseinan-
dersetzung mit der Ideologie und dem Heroismus totalitirer Gesellschaften.”
In diese Opposition scheint die Autorin die ihr wohlbekannte lutherisch-christ-
liche Frommigkeit mit aufgenommen zu haben.”” Dagegen setzt sie mit der

26 Vgl. A. Lindgren: Die Menschheit hat den Verstand verloren. Tagebiicher 1939-1945, Ber-
lin 2015.
27 Vgl R. Merkel: Das Pippi-Langstrumpf-Evangelium. Eine tiberfillige theologische Her-



88 Georg Pfleiderer

Pippi-Figur sozusagen die literarische Mythisierung eines freiheitlich-emanzi-
pierten Weihnachtschristentums der ewigen Kinderwelt.

Allerdings ist die Welt der Negativitit (Schmerz, Leiden, Verlust) aus dem
Pippi Langstrumpf-Stoff nur scheinbar verdringt; tatsichlich kommt sie tiber
die — abwesenden — Eltern, die tote Mutter, mit der Pippi in der Phantasie kom-
muniziert, und den verschollenen Vater, und die Suche nach diesem, ins Spiel.
In der Figur des Vaters, der sich im weiteren Gang der Geschichte als die neu-
eren Ubersetzungen so herausfordernder «Negerkonig von Taka-Tuka-Land»
entpuppt, scheinen in ironischer Brechung Motivziige eines zuriickgedringten
christlichen Vater-Gottes auf.

8. Zur Aufgabe theologischer Ethik fiir eine liberale Heroik

Am Beispiel des modernen Archetypus antiheroischer Heroik, an Pippi Lang-
strumpf, lasst sich, wie ich finde, gut ablesen, was Stirken und Schwichen
dieses modernen Heldentypus sind. Die Stirken sollten deutlich geworden
sein; die Schwichen, wenn man denn hier von solchen reden will, liegen in der
Tendenz zur Verdringung und gewissen Uneindeutigkeit im Umgang mit der
Negativitit des Lebens. Das hat vermutlich auch mit den Entstehungshinter-
grinden des Buches zu tun, das von ihrer Erfinderin, die als Geheimdienst-
mitarbeiterin iberdurchschnittlich gut informiert war tber die Graueltaten der
Nazis, als heile Gegenwelt dazu konzipiert war. Aber heile Kinderwelt ist auf
die Dauer auch fiir Kinder nicht Erlésung genug. Kinder vertragen durchaus
die Zeichnung eines Heldentums, das sich mit den Fragen wirklichkeitsrobus-
ter Erlosung von Krankheit, Unterdriickung, Not und Tod auseinandersetzt.
Sie wissen und spuren, dass die heile Welt des Kindseins bedroht ist und dass
Eltern, ob an- oder abwesend, ihre Erhaltung nicht immer garantieren kénnen.
Zumindest etwas grossere Kinder, etwa in dem Alter von Pippi, Annika und
Thomas, verfigen ausserdem uber ein feines Gespir fir die Differenz von
fiktionalem und echtem Heldentum, eben darum kénnen sie sich an Pippis
Heldentaten auch so erfreuen.

Fiktionalitit ist ndmlich ein konstitutiver, zumindest vorziiglicher Bestand-
teil liberalen Heldentums. Fiktionalitit ist transparent fiir das Projektive des
Heldentums: Liberale Helden sind mit ihrem Authentizismus und ihrem Kri-

meneutik des Kinderbuchklassikers und ihre Pidagogisierung in der Oberstufe, Loccumer
Pelikan 23 (2013) 86-93, hier 87.



Opferhelden? 89

tizismus Bastelvorlagen fiir das eigene Leben, fiir die dialektische Aufgabe,
Helden dafiir zu benutzen, selbst, wenn nétig, einer zu werden. Der Archety-
pus allen neuzeitlichen Heldentums, der auch hinter A. Lindgrens Pippi Lang-
strumpf aufscheint, ist in der Tat Nietzsches Zarathustra als Illustration seiner
Figur des Ubermenschen, der wir alle werden sollen.

Genau hier wird eine kritische theologische Reflexion namentlich in Bezug
auf die praktischen Aufgaben einer christlich-religiosen Pidagogik ansetzen.
Diese wird daran interessiert sein, den Kindern die Augen dafiir zu 6ffnen,
dass echtes Heldentum sich eines Bewusstseins verdankt, dass wahrhaftige
Erl6ésung nicht die Sache heroischen Menschseins sein kann, dass sich alles
wahrhaft heroische Menschsein vielmehr aus dem Wissen um solche Differenz
und darum auf die Heraufkunft eines Reiches lebt, das auf keiner Landkarte
zu finden ist, auch nicht in einer Stidsee im Reich der Literatur.

In seinem Romerbriefkommentar von 1922 hat Karl Barth das Wissen
um die Unverfigbarkeit dieses Reiches und um die Angewiesenheit auf es als
Grund und Antriebskraft aller Heroik bezeichnet. Heldentum, einfach formu-
liert: Uberlegenheit, verdankt sich einem Begrenztheitsbewusstsein, das zumin-
dest in christlich-theologischer Sicht eine unabdingbar pathische, sakrifizielle
Struktur hat: «Es ist die Uberlegenheit der im Sterben des Christus eréffneten
GewiBheitsquelle [...], die Uberlegenheit des «durch sein Blub bezeichneten Ur-
sprungs gottlicher Mitteilung, die den neuen Menschen, die seine Liebe zu
Gott, [...] charakterisiert. Sofern wir leben aus dieser Quelle, [...] sofern wir es
also wagen, zu glauben, sind wir, was wir nicht sind: neue Menschen, das neue
Subjekt in Beziehung auf das neue Objekt, die von Gott Geliebten und darum
die Gott Liebenden»®. «Helden», kann man auch sagen.

Abstract
Gemiss cinem insbesondere durch den Politologen Herfried Miinkler erfolgreich
verbreiteten sozialwissenschaftlichen Urteil sei zwischen «heroischen» und «posthe-
roischen» Gesellschaften zu unterscheiden. Charakterisches Emblem der ersteren sei
die Figur des religiosen Selbstmordattentiters. Fiir die postheroische Gesellschaft

28 K. Barth: Der Rémerbrief (Zweite Fassung) 1922. Hg.v. C. van der Kooi / K. Tolstaja
(Karl Barth Gesamtausgabe II), Zurich 2010, 224.



90 Georg Pfleiderer

sei eine kritische Distanz gegentiber dem Werteamalgam (Heldentum, Opfer, religi-
6s-transzendente Belohnung etc.) kennzeichnend, das hinter dieser Figur stehe. Mit
dieser These setzt sich der Artikel kritisch auseinander. Hauptpunkte der Kritik sind:
(a) Schon empirisch-phinomenologisch ist der Bedarf an «Heldentum» in (vermeint-
lich) postheroischen Gesellschaften durchaus gegeben, er wird nur meist anders se-
mantisiert (besonders «Zivilcourage»). (b) Auch die Realisierung von «Freiheit» als
dem Zentralwert liberaler Gesellschaften kann durchaus individuelle Opfer verlangen.
(c) Die Heroismus/Antiheroismus-These lauft Gefahr, auf intellektueller Ebene un-
gewollt die Selbstanschauung derjenigen zu reproduzieren, die religiése Selbstmord-
anschlige ausfiihren oder unterstiitzen. Darum empfichlt der Artikel die tendenziell
essentialisierende Unterscheidung zwischen religits-sakrifiziellem Heroismus und si-
kularem Anti-Heroismus durch eine Opposition wie die von religios-essentialistischem
Heroismus versus religiés (oder sikular)-reflexivem Heroismus zu ersetzen.

Georg Pfleiderer, Basel



	Opferhelden? : Zur Debatte um "sakrifizielle" Heroik in "postheroischen" Gesellschaften

