
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 73 (2017)

Heft: 1

Artikel: Opferhelden? : Zur Debatte um "sakrifizielle" Heroik in "postheroischen"
Gesellschaften

Autor: Pfleiderer, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877614

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877614
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Opferhelden?

Zur Debatte um «sakrifizielle» Heroik
in «postheroischen» Gesellschaften

In einem vor zehn Jahren veröffentlichten, immer noch unverändert
lesenswerten Beitrag über «Soziale Wertschätzung und Diskriminierung im Alten
Testament»1 hat Hans-Peter Mathys gezeigt, dass das Alte Testament in sehr

viel höherem Masse an der in der Antike allgemein weit verbreiteten synästhe-
tischen Wertschätzung für «Schönheit, kriegerische und rhetorische Fähigkeiten

sowie dem Mitsein Gottes»2 partizipiert, als das theologischerseits in der

Regel vermutet wird. Gegenläufige Traditionen wie insbesondere das vierte
Gottesknechtlied des Jesajabuches seien demgegenüber im Alten Testament

selbst weithin «ohne deutliche Nachwirkung geblieben»3. Wenn dieser nüchterne

Befund exegetisch richtig sein sollte — und wie könnte der Kollege für
Systematische Theologie/Ethik daran zweifeln —, dann wäre die altisraelitische

Gesellschaft religiös und theologisch wohl insgesamt zu den «heroischen
Gesellschaften» zu zählen, von deren Konflikt mit «postheroischen» Gesellschaften

der nachfolgende Beitrag handelt.4

1 H.-P. Mathys: Tapfere Krieger — Verachtet und von den Menschen gemieden. Soziale Wert¬

schätzung und Diskriminierung im Alten Testament, in: G. Pfleiderer / E.W Stegemann
(Hg.): Religion und Respekt. Beiträge zu einem spannungsreichen Verhältnis, Zürich 2006,
85-96.

2 Mathys: Tapfere Krieger (Anm. 1), 95.

3 Mathys: Tapfere Krieger (Anm. 1), 96.

4 Ihm liegt das Manuskript eines Vortrags zugrunde, der im Rahmen der Fakultätstagung auf
dem Leuenberg im Mai 2016 gehalten wurde. Diese widmete sich dem Thema «Das Leben

hingeben. Religiöse Opferbereitschaft zwischen Terrorismus, Märtyrertum und Zivilcourage».

Da dieses Problemfeld bekanntlich eine besonders harte und aktuelle Version des

Themenfelds von «Religionen und Kulturen in Beziehung» darstellt, erschien mir dieser

Aufsatz als Beitrag zur Festschrift des Jubilars sehr geeignet. Ich verbinde dies mit der

Hoffnung, dass ihm die Gelegenheit, nachträglich zu lesen, was er damals, durch dringende
Dekanatspflichten gehindert, nicht hören konnte, Freude bereitet. Auch darum wurde der
rhetorische Vortragsstil nur etwas geglättet, aber nicht getilgt.

ThZ 1/72 (2016) S. 69-90



70 Georg Pfleiderer

7. Heroische versuspostheroische Gesellschaften.

Zum Plausibilitätshorispnt einer Deutungsthese

Gemäss einer vor allem von dem bekannten Berliner Politologen Herfried
Münkler popularisierten These ist der Konflikt zwischen religiösen, derzeit

vor allem islamistischen Selbstmordattentätern und westlichen Gesellschaften

signifikant für die Differenz von heroischen und postheroischen Gesellschaften."'

Westlich-demokratische Gesellschaften seien per se «postheroisch». Als
säkulare und individualistische Gesellschaft sei für sie das Leben des

Individuums das höchste Gut; Lebensopfer zugunsten der Staatsräson oder anderer

Gemeingüter würden deshalb, wo immer möglich, vermieden. Darum würden

Kriege ungern geführt. Wo sie unvermeidlich scheinen, stehe die Minimierung
eigener Verluste an Menschenleben ganz oben auf der Prioritätenskala. Deshalb

würden moderne Abstandswaffen perfektioniert, derzeitiger Höhepunkt
dieser Tendenz seien militärische Drohnen. «Es heißt...», so liess sich Münkler
in einem Interview der Wochenzeitung «Die Zeit» zitieren, «.. .die Drohne sei

eine feige Waffe, weil da einer mit der Zigarette im Mund und der Cola in der

Hand — wenn man sich das obszön vorstellen will — am Joystick sitzt und über

Leben und Tod entscheidet. Mag sein. Aber diese Kritik ist Kritik aus der Sicht

einer heroischen Gesellschaft, geprägt von der Vorstellung eines Kampfes von
Angesicht zu Angesicht und mit tendenziell gleichen Waffen. Wir sind nun mal

eine postheroische Gesellschaft. Das heißt, wir haben nicht die Soldaten für
solche Aktionen, und wir haben vor allen Dingen nicht mehr das religiöse Feuer,

das den Opfergedanken anheizt. Also kann man in Abwandlung von Hegels
Satz <Die Waffen sind das Wesen des Kämpfers) sagen: Die Drohne ist das

Wesen der postheroischen Gesellschaft.»6 Aggressiv antiwestliche Gesellschaften

oder Gruppen verhielten sich zu diesen Gegebenheiten spiegelbildlich.
Ihr Defizit an militärischem «Hightech» kompensierten sie durch religiösen

Opferheroismus: In religiösen Selbstmordattentaten verbünde sich religiöser
Heroismus mit dem Kalkül der Kriegsführung technisch und wirtschaftlich

Unterlegener: Der Drohne als extremer Distanzierung von individuellem Leib

5 Vgl. H. Münkler: Heroische und postheroische Gesellschaften, Merkur 61 (2007) 741-752.

Münkler selbst vertritt die These in einer modifizierten Form. S. dazu u. S. 74.

6 H. Münkler im Interview der Wochenzeitung «Die Zeit» mit dem Titel: «Moderne Kriege:
<Schmerzlicher, blutiger und grausamen», http://www.zeit.de/2014/34/moderne-kriege-
herfried-muenkler (letzter Zugriff am 17.10.2016).



Opferhelden? 71

und Waffe werde die nicht minder extreme Identifizierung von individuellem
Leib und Waffe entgegengesetzt.

Mit dem Soziologen Gunnar Heinsohn lässt sich die These in einen weiteren

demographischen, biopolitischen Deutungskontext einbetten, wonach
heroische Gesellschaften vor allem Gesellschaften mit einem grossen Uberschuss

an jungen Männern mit schlechten Aufstiegschancen seien.7 Demgegenüber
seien postheroische Gesellschaften tendenziell feminisiert und überaltert.

Diese These hat — mit oder ohne biopolitische Ergänzung — zweifellos einiges

Evidenzpotential: Dort marginalisierte Jugendliche, aggressiver, religiöser
Fanatismus, hier satter materieller Wohlstand, säkularer Humanismus gepaart
mit big money, big data, high technology. Nachgerade klassisches Paradebeispiel

für den ersten Typus ist die palästinensische Gesellschaft mit ihren Intifadas

und der in den letzten Jahrzehnten stark zunehmenden religiösen Fanatisie-

rung: Selbstmordattentate werden bejubelt, manchmal selbst und gerade von
den Müttern der Täter, Strassen in Gaza werden nach Selbstmordattentätern

benannt usw. Als Paradebeispiel für den zweiten Typus, den Anti- und
Postheroismus westlicher Gesellschaften, scheint sich die westdeutsche Gesellschaft

nach dem Zweiten Weltkrieg anzubieten: Postheroismus und Heroismuskritik
sind hier ein zentrales Element der Auseinandersetzung mit dem Bellizismus,
der für zwei Weltkriegskatastrophen massgeblich mitverantwortlich gewesen
ist. Solcher Heroismus erscheint der heutigen kultur- und gendertheoretisch

aufgeklärten Gesellschaft als der Inbegriff eines fehlgesteuerten, militanten

Männlichkeitswahns, der Gegenstand einer Unzahl von Doktorarbeiten und

den abzutrainieren ein wesentliches Ziel neuerer Pädagogik ist.

Inzwischen setzt jedoch in Teilen der Kulturwissenschaften ein gewisses

Unbehagen an einigen Grundannahmen dieses sozioanalytischen Diskurses

und an dem mit ihm verbundenen normativen Anti-Heroismus ein.8 Mit Blick
auf die Unterhaltungsindustrie, insbesondere auf Filme und Videospiele, weisen

neuerdings metakritische Kulturwissenschaftler erstens darauf hin, dass in
westlichen Gesellschaften das Bedürfnis nach militanten Helden ja keineswegs

geschwunden sei und dass ohne das Motiv heldischen Opfermuts — wenn auch

7 Vgl. G. Heinsohn: Söhne und Weltmacht. Terror im Aufstieg und Fall der Nationen, Mün¬
chen 22011.

8 Vgl. z.B. N. Bolz: Der antiheroische Affekt, in: Heldengedenken. Über das heroische Phan¬

tasma, Merkur 63 (2009) 762-771.



72 Georg Pfleiderer

gendertheoretisch diversifiziert — kaum ein cineastischer Blockbuster oder neues

Computerspiel auskomme. Zweitens werde das Heldencharisma veralltäg-
licht und demokratisiert. Zivilcourage sei die moderne Form von Heldentum.

Auf dieser Linie wird auch in den nachfolgenden Überlegungen argumentiert.
Von grundsätzlichem Interesse ist bei diesem Diskurs die in meinen Augen
typische und notwendige Verknüpfung von kulturwissenschaftlich-analytischen
und sozialethisch-normativen Betrachtungsweisen. Es sind in der Tat

gesellschaftspolitische Deutungs- und Richtungskämpfe, die hier geführt werden.

Damit hängt zusammen, dass in ihnen Religion und Religionsdeutung eine

grosse, aber nicht immer klar erkennbare Rolle spielt. Beides zusammen
bestimmt die theologische Perspektive, in der die hier angestellten Überlegungen
stehen.

Aus diesen Gründen halte ich auch die Auseinandersetzung mit der scharf

konturierten Heroismus-versus-Postheroismus-These für fruchtbar. In ihr
spielt Religion und damit eine bestimmte Vorstellung von Religion, wie

angedeutet, eine zentrale Rolle. Religion ist gleichsam die Klammer für den

heroischen Komplex von charismatischer Aura, Gewalt und Selbstzerstörung.

Religion macht aus dem sinnlosen victim das eminent sinnaufgeladene sacrifice?

Exakt diese Sinnaufladung sei es, die von der postheroischen Gesellschaft

nicht mehr geteilt, sondern bestritten werde. Sobald Menschen genügend zu
verlieren hätten an Gütern wie Wohlstand, Chancen, Gleichheit, vermöchten
sie das Ideologisch-Surrogathafte jenes religiösen Komplexes in der Regel zu
durchschauen und bedürften dessen nicht länger, so die These. Als
kulturdiagnostische Analyse mag dies nicht unplausibel sein. Dennoch gilt es genauer
hinzusehen, denn das Rückgrat der Argumentation ist, wie gut zu erkennen,
eine Säkularisierungsthese im Stil eines klassisch-aufklärerischen Fortschrittstheorems:

Die dunklen Gräuel religiöser Menschenopfer werden überwunden

vom hellen Licht humaner Vernunft — ein bekannter Plot. Dass er hier zumindest

hintergründig mitschwingt, zeigt schon die Rede vom «Postheroismus» an.

Historisierungen sind intellektuelle Strategeme; diese zeigen immer die

Partizipation an Deutungskämpfen an. Die Heroismus-/Postheroismusthese folgt

9 Vgl. dazu H. Münklers These von der sich mit Beginn des Ersten Weltkriegs ereignenden
«Transformation der viktimen Gesellschaft in eine sakrifizielle Gemeinschaft»: H. Münkler:

Der grosse Krieg. Die Welt 1914-1918, München "2014, 226; zur Transformation des

Heroischen im Verlauf des Krieges vgl. 459-477.



Opferhelden? 73

überdies dem Freund-Feind-Schema; zumindest sind die Sympathien und

Wertungen in ihr klar verteilt. Den «Postheroistischen» als kritischen Aufklärern
werden die «Heroisten» als Atavisten, als «ewig Gestrige», gegenübergestellt.

Im Folgenden soll aufgezeigt werden, dass dieses Schema erkennbar

unterkomplex ist und welche analytischen Differenzierungen erforderlich sind,

um den Komplex von Heldentum, Opfermut und Religion unter
moderngesellschaftlichen Bedingungen sinnvoll zu konturieren und ihn an sozialethische

und theologische Überlegungen anschlussfähig zu machen. Die positive

Gegenthese, die ich dabei entfalten möchte, lautet in ihrem analytischen
Teil kurz und schlicht: Religiös-sakrifizielles Heldentum ist nicht als

vormodern-atavistischer, sondern als ein moderner Komplex zu beschreiben. In
ihrem normativ-ethischen Teil lautet sie: Es ist kontraproduktiv zu glauben,
moderne Gesellschaften kämen ganz ohne solches Heldentum aus. Trotzdem

würde ich auf die Grundfigur der Opposition zweier Formate nicht
verzichten. Man sollte, so lautet mein Vorschlag, an die Stelle der Opposition

von religiös-sakrifiziellem Heroismus versus säkularem Postheroismus
besser diejenige von religiös-essentialistischem Heroismus versus religiös
(oder säkular)-reflexivem Heroismus setzen. Der Nachteil der Heroismus-/
Postheroismusthese besteht nämlich darin, dass sie analytisch an jenem Es-
sentialismus partizipiert, diesen darin ungewollt — theoretisch wie politischpraktisch

— fortschreibt und einen religiösen oder säkularen reflexiven
Heroismus für nicht möglich und/oder nicht nötig hält. Sie schwächt damit
letztlich ihre eigenen analytischen und pädagogischen Anliegen.

2. Sakrifi^ielles Heldentum und Moderne

Wer sakrifizielles Heldentum aus dem historischen wie normativen Begriff der

Moderne ausklammern will, muss die Moderne zeitlich sehr kurz, räumlich
sehr eng und normativ sehr einseitig bestimmt fassen: Der Erste Weltkrieg
etwa darf dann ebenso wenig Teil solcher Moderne sein wie die politische
Geschichte der USA im 20. und 21. Jahrhundert. Einen D-Day beispielsweise, also

die alliierte Invasion in der Normandie 1944, bringt man in einer solchermas-

sen verengten Moderne schwerlich unter; Widerstands- und Freiheitskämpfer
wie Dietrich Bonhoeffer, Martin Luther King oder Nelson Mandela auch nicht.

Aber auch das Phänomen der islamistischen Selbstmordattentäter ist aus

der Moderne nur um den Preis der Amputation wesentlicher Elemente

ihrer soziokulturellen und sozioökonomischen Funktionalität auszuklammern.



74 Georg Pfleiderer

Dass hinter den jugendlichen islamistischen Terrorattentätern des Islamischen
Staates oft reiche 50- bis 60-jährige irakische Warlords stehen, die aus ihrer

Erfahrung und ihren Verbindungen als Offiziere in der Armee Saddam Husseins

schöpfen und sich selbst niemals eine Bombe um den Bauch binden würden,
ist zumindest Herfried Münkler bestens bewusst. Er hat darum den islamistischen

Selbstmordterrorismus aus seinem Begriff der heroischen Gesellschaft

herausnehmen wollen und schlägt für solche Zusammenhänge das Spezialwort
«Massakergesellschaften»10 vor. Damit sollen offenbar Gesellschaften bezeichnet

sein, die den Mord massenweise und ohne religiöse Kostümierung der Motive

betreiben. Das Problem, das mit solchen Begriffsoperationen zu lösen

versucht, aber nicht zu lösen vermocht wird, ist einem Kriegsanalytiker vom Range

Münklers ebenfalls bestens bekannt. Selbstmordattentate können militärisch
und wirtschaftlich gesehen effiziente Waffen sein; sie erzeugen auf der
Gegnerseite hohe Kosten und bieten damit viel politisches Verhandlungspotential.
Moderner Rationalität verpflichtet sind die islamistischen Selbstmordattentäter

bekanntlich auch hinsichtlich ihrer Bereitschaft und Fähigkeit, moderne Waffen-

und Informationstechnologie zu nutzen. Vor allem aber funktionieren diese

Attentate im Zusammenspiel mit der für sie hochsensiblen Medienindustrie
liberaler Gesellschaften. Deren Mechanismen ist es geschuldet, dass ein
einzelner Selbstmordanschlag, noch dazu dann, wenn er in geographischen und

symbolischen Zentren westlicher Gesellschaften verübt wird, einen wesentlich

höheren «Trefferimpact» hat — und zwar sowohl in der bekämpften wie in der

eigenen Gesellschaft — als dieselbe Zahl von Opfern in militärischen Aktionen

vor Ort in einem Konfliktgebiet, etwa in Syrien auslösen würde. Die doppelte

Entgrenzung von Soldatentum und Suizid auf der Täterseite und von Solda-

tentum und Zivilisten («totaler Krieg») auf der Opferseite hat einen Skandali-

sierungs- und Horrorfaktor, der von den Medien liberaler Gesellschaften
systemisch verstärkt wird. Er bedient und unterläuft zugleich die Leitdifferenz der

medialen Linterhaltungsindustrie von Held alias Medienstar und Zuschauermenge.

Selbstmordattentate sind für die Medien unwiderstehliches Reality-TV,
und das Publikum reagiert entsprechend: «Je suis Charlie». Dabei fungieren die

Täter als religiöse Gewaltartisten im Sinne von Joseph Beuys' «Jeder Mensch ist
ein Künstler», und sie verifizieren auf ihre Weise Andy Warhols Popartthese:

10 Münkler: Heroische und postheroische Gesellschaften (Anm. 5), 744.



Opferhelden? 75

Jedem Menschen sei in seinem Leben (angeblich) 15 Minuten Berühmtheit
beschieden. Dem Selbstmordattentäter reicht dafür sogar eine einzige Sekunde.

Dass es solche modernen Mechanismen sind, die das religiöse
Selbstmordattentäterwesen für Adepten vor und hinter den Kulissen so attraktiv machen,

dürfte kaum zu bestreiten sein. Die Modernität der religiösen Motivation ist auch

daran erkennbar, dass sich die Akteure von der Problematik der tatsächlich sehr

prekären Legitimität ihrer Taten innerhalb der religiös-theologischen Traditionswelt,

der sie sich eigentlich zurechnen wollen, kaum irritieren lassen. Nach der

Deutung der allermeisten Mainstream-Theologien der «abrahamitischen»

Religionen — also auch der islamischen Religion — sind die Traditionen religiösen

Märtyrerwesens für (hinsichtlich der potenziellen Opfer) ungezielte Selbstmordanschläge

nur schwer oder gar nicht adaptierbar.

Folgt man der einschlägigen Darstellung vonJoseph Croitoru, dann lassen sich

diese Zusammenhänge, d.h. die Verwurzelung des religiösen Selbstmordattentats

in der Moderne, genauer: in der globalen politischen Konfliktgeschichte des

20. Jahrhunderts, auch historisch sehr genau rekonstruieren." Diese Geschichte

führt keineswegs auf eine jahrhundertalte islamistische Tradition zurück,
sondern sie beginnt, wenn Croitoru Recht hat, mit den japanischen Kamikazekrie-

gern im Zweiten Weltkrieg. Deren Motivik ist durchaus religiös bestimmt. Schon

die Tatsache, dass in die Kamikaze-Bewegung shintoistische und buddhistische

Elemente eingeflossen sind, zeigt aber eine bestimmte Amalgamierung, die

ihrerseits nur auf dem Boden einer japanischen Nationalideologie möglich war, die

spezifisch modern-antimoderne Züge aufweist. Dazu kommt von Anfang an ein

militärisches Kalkül. Der Heroismus der Kamikazeflieger verbindet sich mit der

Einschätzung einer hohen militärischen Effizienz dieser Waffe.

In den frühen 1970er Jahren ist auf genau rekonstruierbare Weise dieser

japanische Kamikazeterror, der zwischenzeitlich im Koreakrieg weiterentwickelt

wurde, mit marxistischen japanischen Terroristen nach Palästina gelangt. Die

Initialzündung war ein Attentat auf dem Flughafen Lod am 30. Mai 1972. Von

dort übernahmen palästinensische Terrorgruppen diese Taktik. Von Anfang an

verband sich diese neue Art des Terrors mit medialen Strategien konkurrierender

palästinensischer Gruppen, insbesondere mit der Konkurrenz religiöser und

nichtreligiöser Gruppierungen unter den Palästinensern.

11 Vgl. J. Croitoru: Der Märtyrer als Waffe. Die historischen Wurzeln des Selbstmordatten¬

tats, München/Wien 2003.



76 Georg Pfleiderer

An dieser Entwicklung lässt sich gut ablesen, dass und inwiefern religiöse
Terrorattentate sehr viel mit medialer Kriegsführung zu tun haben. Sie spielen

mit den westlichen Medien über die Bande. Zugespitzt könnte man sagen:
Islamistische Attentäter bedienen sich nach innen (zu ihren eigenen Mitgliedern
hin) wie nach aussen (zu den westlichen Medien hin) genau jenes Bildes eines

vermeintlich genuin religiösen Märtyrerattentäters versus einer anti-heroisti-
schen westlichen Gesellschaft. Im Kern ist es diese Symbiose von Attentätern
und Medienöffentlichkeit, die von der Heroismus-Postheroismus-These ins

wissenschaftliche Feld prolongiert wird.

3. Wider ideengeschichtliche hdssentialisierungen

Damit keine Missverständnisse entstehen: Natürlich Hesse und lässt sich eine

Geschichte des rehgiösen Selbstmordattentats schreiben, die hinter die japanischen

Kamikazeflieger zurückgeht. In historisch-analytischer Perspektive gibt
es keine scharfe TrennHnie zwischen terroristischen Selbstmordattentaten und

den Heldentaten reHgiöser Märtyrer. Solche TrennHnien verdanken sich immer

normativen, letztlich theologisch-normativen Grenzziehungen, und diese sind

in der Tat variabel und nicht selten hochgradig konflikthaft. Dass Selbstmordattentate

unter Inkaufnahme ziviler Opfer durchaus Gegenstand reHgiöser

Heldenverehrung auch im Rahmen von Mainstream-Theologie sein können,
lehrt ein BHck auf Ri 16. In einer «PhiHsterbibel», die es bekanntlich nicht gibt,
wäre Simsons letzte Heldentat, die Zerstörung des PhiHsterpalastes (übrigens
auch schon in Gaza), mit aUen, die dort zufälHg anwesend waren — ausser den

Fürsten vermutlich auch Frauen, Kinder, Mägde, Sklaven, Tiere — vermutlich

etwas anders dargestellt und vor aHem anders bewertet worden als im bibH-

schen Bericht.

Solchen biblischen Erinnerungsgeschichten eignet naturgemäss etwas

Legendarisches; die neuere Exegese hat herausgearbeitet, dass ihr Sitz im Leben

mit hoher WahrscheinHchkeit ein sehr viel späterer Zeitpunkt in der Geschichte

Israels ist. Sie sind Rückprojektionen aus Zeiten aktuell erlebter poHtischer

Ohnmacht; die Hterarisch-archaischen PhiHster sind wahrscheinHch transparent
für die sehr realen Grossreiche der Babylonier oder Perser. Sie sind sozusagen
heroisierende Rückprojektionen aus eher postheroischen Zeiten. Dies dürfte

für den grössten Teil der bibHschen Heldengeschichten, z.B. auch für das Gros



Opferhelden? 77

der Davidserzählungen gelten.12 An diesen liesse sich zugleich zeigen, dass solche

Rückprojektionen keineswegs ein undifferenziertes, von Rache- und

Ressentimentgelüsten gesteuertes Heldenbild pflegen müssen — ganz im Gegenteil!
Die Davidsgeschichten zeichnen vielmehr einen Helden, dessen wahre Grösse

darin besteht, dass er sich durch viele unverschuldete Schicksalsschläge und

noch mehr eigene Schuld und Schwächen hindurch immer wieder von Gott
führen lässt. Wobei diese Gottesführung in einer fast schon modern-säkularen

Weise nur hintergründig ins Spiel kommt. Ganz anders sind diesbezüglich
bekanntlich die klassisch-griechischen Heldenepen, die Ilias und die Odyssee,

verfasst. Deren Helden sind Figuren im politisch-religiösen Schachspiel der

Götter, was freilich ihrer Plastizität keinen Abbruch tut. Achill ist der
adligvornehme Kraft- und Tatheld schlechthin, die Inkarnation des griechischen
Ideals des kalos k'agathos, der Mann, bei dem Innen- und Aussenleben
kommunizierende Röhren sind: <you see what you get>; Odysseus ist demgegenüber
der denkende, taktisch-kluge Bürgerheld, der räsonierende Schauspieler, dessen

Heldentum darin besteht, dass er in den unendlichen Wechselfällen und

Gefahren des Lebens beharrlich nur eines will: nach Hause. Antike Helden,
biblische wie ausserbiblische, sind opferbereit, auch, wenn es sein muss, bereit

ihr Leben zu riskieren; aber Selbstmordattentäter sind sie in aller Regel nicht.

Vor dem Hintergrund solcher Beobachtungen hat Jan Assmann versucht,
die Frühgeschichte religiöser Selbstmordattentäter genauer zu datieren. Und

er schlägt dafür einen ganz genauen Anfangspunkt vor: die Makkabäer. Bei

diesen, so lautet das typische Assmann-Argument, lasse sich nämlich erstmalig
der Motivkomplex bestehend aus aggressivem Monotheismus, jüdischer Apo-
kalyptik zugespitzt in individueller Auferstehungshoffnung und politischem
Widerstand marginaüsierter Gruppen und Selbstmordattentate nachweisen.13

Die Makkabäer stünden dann — Honi soit qui mal y pense — ideen- oder

motivgeschichtlich hinter den heutigen Palästinensern und Islamisten. Richtig
daran ist gewiss, dass in der Religionsgeschichte, auch und gerade in den

religiösen Heldengeschichten, Motive und Motivkomplexe zwischen verschiede-

12 Vgl. dazu H.-P. Mathys: Die Erhebung Davids zum König nach der Darstellung der Chro¬

nik, in: RHPhR 93 (2013) 29-47.

13 Vgl. J. Assmann: Martyrium, Gewalt, Unsterblichkeit. Die Ursprünge des religiösen Syn¬

droms, in: J.-H. Tück (Hg.): Sterben für Gott — Töten für Gott? Religion, Martyrium und
Gewalt, Freiburg u.a. 2015, 122-147.



78 Georg Pfleiderer

nen religiösen — und nichtreligiösen — Traditionen wandern. Dies ist, wie etwa

Friedrich Wilhelm Graf an diversen Beispielen gezeigt hat, insbesondere in der

Moderne der Fall. Ungeachtet des aufkommenden historischen Bewusstseins

haben gerade in der Moderne, durchaus auch noch im 20. und 21. Jahrhundert,

religiös-politische Motive, Narrative und Theologumena Religionsgrenzen

immer wieder erstaunlich leichtfüssig übersprungen. Das gilt auch für das

Theologumenon des «Heiligen Krieges» {holy war). Vieles spricht dafür, dass

dieser heute in westlichen Sprachen als Synonym für «Dschihad» gebrauchte
und vermeintlich allgemein-religiöse (oder in Assmannscher Perspektive

typisch monotheistische) Begriff, seine Wurzel ganz woanders hat: in den

Forschungen protestantischer Alttestamentier des 19. und 20. Jahrhunderts zu den

— von ihnen so genannten — «heiligen Kriegen» Israels.14 Man muss diesen

pfiffigen Rekonstruktionsvorschlägen nicht folgen: Dass gerade ein Motivkomplex
wie der von Religion, Gewalt und Opfer besonders prädestiniert ist für solche

Mutationen ihrer Trägertraditionen, und dass die Moderne aufgrund der oben

skizzierten Voraussetzungen und Formatierungsbedingungen des Religiösen
dafür reichlich Gelegenheiten bietet, dürfte einleuchtend sein. Darum ist

gegenüber historisch engführenden Deutungsversuchen wie etwa dem von Jan

Assmann Vorsicht geboten. Zumindest missverständlich ist auch ein Vorschlag
wie der Eberhard Schockenhoffs, es könne und solle trennscharf unterschieden

werden zwischen dem christlichen oder nichtchristlichen Märtyrer mit
seinem «moralisch achtenswerten Motiv» und «de[n] Selbstmordattentäterjn]
oder Terroristen, die infolge ihrer Gewaltaktionen den Tod erleiden»15. Solche

Differenzierungen sind in einer normativen ethisch-theologischen Perspektive

legitim, ja nötig, aber religionsphänomenologisch funktionieren sie nicht. Wer

für die einen ein Märtyrer ist, ist für die anderen ein Terrorist; was in der
Bibel mit Simson angefangen hat, findet im israelisch-palästinensischen Konflikt
des 20. und 21. Jahrhunderts permanente Wiederholungen — mit wechselnden

Richtungsvorzeichen.
Kurzum: Was das weite und vielgestaltige Feld des religiösen Märtyrertums

respektive religiösen Selbstmordattentäterwesens angeht, ist vor allen einfa-

14 Vgl. F.W. Graf: Götter global. Wie die Welt zum Supermarkt der Religionen wird, München

2014, 203-236.
15 E. Schockenhoff: Entschiedenheit und Widerstand. Das Lebenszeugnis der Märtyrer, Frei¬

burg i.Br. 2015, 194f.



Opferhelden? 79

chen Essentialisierungen, die historische Traditionsverläufe möglichst einlinig
und eindeutig nachzuzeichnen versuchen, ebenso zu warnen wie vor — mit
ihnen oft verbundenen — Vermischungen von historischer Analyse und
normativen Deutungen. Religiöse Selbstmordattentäter, zur Zeit vor allem die

islamistischen, sind ein traditions- und religionsgeschichtlich vieldeutiges und

volatiles und, wie zuvor in den Blick genommen, zwar antimodernes, nämlich

antiliberal-westliches, aber keineswegs a-modernes Phänomen. Darum dürfte

zu vermuten sein, dass religiös-sakrifizieller Heroismus keineswegs ein so

homogener Phänomenkomplex ist, wie ihn die These vom strukturellen

Gegenüber bzw. Nacheinander (religiös-)heroischer und (säkular-)postheroischer
Gesellschaften voraussetzt.

Ist die Varianz dieses Phänomenkomplexes nicht tatsächlich so hoch, dass

sie auch die Artengrenze zwischen religiösen und politisch-säkular motivierten
Selbstmordattentaten leicht überspringt? Dafür spricht mit Blick auf die

Forschungen Croitorus in der Tat Vieles. Die Moderne scheint ein fruchtbarer Boden

zu sein für die Produktion nichtreligiöser oder para-religiöser Motivkomplexe

für extremes, gewaltbereites politisches Handeln. Zwei sind vor allem zu

nennen: der Nationalismus einerseits, die Befreiungs- und Revolutionsbewegungen

andererseits. Beide Ideologien konnten und können erfahrungsgemäss auch

auf vielfache Weise miteinander verbunden werden. Zu solchen Verbindungen
zählen auch die totalitären Systeme des 20. Jahrhunderts. Die Frage, wie sich

solche typisch modernen Massenidealismen oder Massensuggestionen zu religiösen

Idealismen bzw. Suggestionen verhalten, ist bekanntlich vielfach untersucht

worden. Eine klassische These ist die Theorie von den «politischen Religionen»,
wie sie u.a. von Eric Voegeün breit entfaltet worden ist.16 Sie arbeitet - wie viele

andere Theorien — mit einer bestimmten Version von Säkularisierungsthese. Im
Anschluss vor allem an Voegeün hat der spätere deutsche Kulturstaatsminister

und Herausgeber der Wochenzeitung «Die Zeit», Michael Naumann, in seiner

Habiütationsschrift von 1984 eine Theorie zum «Strukturwandel des Heroismus»

zu entwerfen und dabei eine Säkularisierungsünie vom «sakralen» Heldentum

der Antike «zum revolutionären Heldentum» der Moderne nachzuzeichnen

versucht.17 Dieser Versuch ist für unsere Fragestellung interessant.

16 Vgl. E. Voegeün: Wissenschaft, PoHtik und Gnosis, München 1959.

17 Vgl. M. Naumann: Strukturwandel des Heroismus. Vom sakralen zum revolutionären Hel¬

dentum, Königstein/Ts 1984.



80 Georg Pfleiderer

4. Modernes Heldentum? Zur Frage der Säkularisierung sakrifi^iell-religiöser Heroik

Naumanns These ist, dass das neuzeitliche Revolutionsheldentum, wie es sich

insbesondere in der marxistischen oder leninistischen Tradition der Moderne,
aber auch in vielen marxistischen Befreiungsbewegungen insbesondere des

Globalen Südens (Che Guevara), findet, als säkularisierte Form antik-religiöser

Initiationsrituale zu dechiffrieren sei. Dazu sucht er an Fallbeispielen
aus dem Umkreis der Französischen Revolution deren Strukturähnlichkeiten
mit dem als archaische Initationsgeschichte gedeuteten Gilgamesch-Epos
aufzuzeigen. Etwas weniger spekulativ und breiter abgestützt ist sein daran

anknüpfender Versuch, das «heroische Revolutionsopfer» ideengeschichtlich
in den Deutschen Idealismus zurückzuverfolgen. Bei Fichte, Schelling und
dem jungen Hegel sei die Umschaltstelle zu suchen, in der das «christliche

Martyrium», das von diesen Denkern seinerseits in der Tradition der «Gnosis»

gedeutet worden sei, in den idealistischen Mythos des «heroischen

Revolutionsopfers» umgedeutet worden sei.18 Dabei beruft sich Naumann auf Eric

Voegelin: «<Um den Menschen von der Welt zu erlösen, muss vor allem die

Erlösungsmöglichkeit in der Seinsordnung angelegt sein. In der Ontologie
der alten Gnosis wird die Möglichkeit durch den Glauben an den verborgenen,

fremden Gott gesichert, der den Menschen zur Hilfe kommt [...] In
der modernen Gnosis wird sie gesichert durch die Annahme eines absoluten

Geistes, der in der dialektischen Entfaltung des Bewusstseins aus der

Entfremdung zu sich selbst kommt; oder eines dialektisch-materialistischen

Prozesses der Natur, der in seinem Gang über die Entfremdung durch Gott und

Privateigentum zur Freiheit des vollmenschlichen Daseins führt [...]>
(Voegelin, 17)»19. Bei Karl Marx werde daraus dann der «Mythos vom heroischen
Proletarian)20. Dieses marxistische revolutionäre Heldenepos, ja der revolutionäre

Klassenkampf selbst, wird sodann religiös dechiffriert als säkulare

Version eines «magische[n] Initiationsritual[s], das aus Kämpfern <ganze
Individuen) macht»21. «Dass moderner revolutionärer Heroismus ein mythologisches

Erbe mitschleppt, dass die heroische Sehnsucht nach Unsterblichkeit
und dass die Initiationsrituale revolutionärer moderner Geheimbünde we-

18 Naumann: Strukturwandel (Anm. 17), 77.

19 Naumann: Strukturwandel (Anm. 17), 79f.

20 Naumann: Strukturwandel (Anm. 17), 83.

21 Naumann: Strukturwandel (Anm. 17), 91.



Opferhelden? 81

sentliche Motive antiker Mythologie mehr oder weniger unbewusst tradieren,
steht kaum noch in Frage.»22

Naumanns Text ist entstanden vor dem Hintergrund des RAF-Terrors der

1970er Jahre in Deutschland. In der Fluchtlinie seiner Argumentation liegt der

Versuch, den RAF-Terroristen eine antimoderne, latent religiöse Motivlage zu

unterstellen; das linksterroristische Attentat wird als mehr oder weniger explizit
suizidaler kryptoreligiöser Initiationsritus gedeutet mit einem sehr langen

ideengeschichtlichen Hintergrund. Das mag ja — insbesondere in Einzelfällen —,

z.B. bei Gudrun Ensslin, gar nicht so falsch sein. Einleuchtend an Naumanns

spekulativem Deutungsversuch scheint mir auch zu sein, dass er die Grenze

zwischen religiösen und säkularen Motivlagen programmatisch verflüssigt.
Ferner ist es grundsätzlich nicht unplausibel, das Phänomen des linksradikalen

Attentäters in den grösseren Zusammenhang einer Geschichte des

Heroismus einzuzeichnen. Allerdings basieren solche Deutungsversuche auf der

Entdifferenzierung von Attentat und Selbstmordattentat. Darüber hinaus wird
bei diesem Deutungsvorschlag das strukturelle Problem der Versuche

ideengeschichtlicher Genealogisierung religiöser Märtyrerattentäter mit Hilfe einer

Säkularisierungstheorie geradezu paradigmatisch deutlich: Alle diese Versuche

arbeiten mit der Opposition eines religiösen und eines säkularen Komplexes:
Der religiöse Komplex verspricht eine transzendente Belohnung (individuelle

Unsterblichkeit) und ermöglicht dadurch eine gewaltbereite Selbstdestruktion,
während der säkulare Komplex das individuelle Leben seinerseits als höchstes

Gut postuliere, wodurch eine Selbstpreisgabe zugunsten des Allgemeinen (des

Staates usw.) schlechterdings undenkbar erscheint. Wo heldischer Opfermut
(mit oder ohne Gewaltneigung) in der Moderne auftaucht, muss er darum
geradezu zwanghaft dekonstruiert werden, indem er — wie bei Naumann paradigmatisch

— dem verdeckten Nachwirken des religiös-sakrifiziellen Komplexes,
der zur politischen Ideologie mutiert sei, zugeschlagen wird.

5. Zum Heroismusdiskurs der Gegenwart

Die insbesondere an Münkler und Naumann exemplifizierte These vom
antiheroischen und insbesondere antisakrifiziellen Charakter moderner Gesellschaften

— und spiegelbildlich: dem heroischen, sakrifiziellen Charakter vor- und

22 Naumann: Strukturwandel (Anm. 17), 90.



82 Georg Pfleiderer

antimoderner Gesellschaften — ist bei den genannten Autoren vorranging oder

vordergründig empirisch gemeint. Sie wird darum kulturgeschichtlich und

soziologisch zu stützen versucht; sie hat aber zugleich auch eine normative Spitze,

die sich in der Konvergenz der sie leitenden methodischen Rationalität mit
der als typisch westlich-modern reklamierten, säkularen Rationalität erweist:

Moderne Gesellschaften haben nicht nur keine religiösen (oder kryptoreligiö-
sen) Märtyrer-Helden mehr, sie sollen auch gar keine mehr haben. Grosse Teile

des kulturwissenschaftlichen, meist auch gendertheoretischen Heroismusdiskurses

sind, wie eingangs angedeutet, auf diese normative Pointe ausgerichtet.

Ihr Credo ist gewissermassen Berthold Brechts Diktum aus dem Schauspiel
«Leben des Galilei»: «Unglücklich das Land, das Helden nötig hat»23. Und ganz
besonders unglücklich das Land, das Helden nötig hat, die ihr Leben hingeben
müssen für eine gerechte Sache.

Was ist von dieser These, von dieser Einstellung zu halten? Gegen den sublim

religiösen Eschatologismus der Befreiung setzt sie ein Narrativ postapokalyptischer,

liberaler Nüchternheit. Dabei gerät ihr freilich Freiheit unversehens

zu einer Istzustand-Beschreibung der gegebenen Gesellschaft. Dass Freiheit
immer nur partikular realisiert ist, dass sie bedroht ist und dass es zu ihrer

Erringung und Verteidigung unter allen geschichtlichen Umständen, auch den

heutigen, zumindest gelegentlich des Opfers individueller Freiheitsrealisierungen,

ja des Opfers von deren vitaler Voraussetzung, bedarf, lässt sie ausser

Acht. Sie unterschlägt damit nichts anderes als den utopisch-idealistischen
Kern und Gehalt des neuzeitlich-liberalen Freiheitsgedankens. Sie unterschlägt
auch, dass dessen Verteidigung und dessen Realisierung ohne individuelle
Opferbereitschaft aller Wahrscheinlichkeit nicht auskommt. Warum nicht? Auch

in modernen Gesellschaften gibt es viele Aufgaben und Berufe, die ohne die

Bereitschaft, das eigene Leben einem überdurchschnittlichen Risiko

auszusetzen, nicht ausgeübt werden können; dazu zählt der Brand- und

Katastrophenschutz, auch das Rettungs- und Bergungswesen, ebenso bestimmte
medizinische Hilfeleistungen. Neben diesem zivilen Bereich ist an den Bereich

polizeilicher und militärischer Sicherheitsaufgaben zu denken. Die Durchsetzung

des Gewaltmonopols des Staates verlangt von seinen damit professionell
Beauftragten eine erhöhte Bereitschaft zum individuellen Lebensrisiko. Weil

23 B. Brecht: Leben des Galilei. Schauspiel. Mit einem Kommentar von D. Wöhrle, Frankfurt
1988, 116 (Galilei in Szene 13).



Opferhelden? 83

dies so ist, hat auch der moderne Staat selbstverständlich seine Rituale und

symbolischen Praktiken zur gemeinschaftlichen Wertschätzung dieser
individuellen Bereitschaft. Auch moderne demokratische Staaten kennen Helden
und Heldengedenkfeiern. Nur tragen sie heutzutage einen anderen Namen.

Wie sind vor diesem Hintergrund die aktuellen kulturwissenschaftlichen

und gesellschaftlichen Heroismusdiskurse zu bewerten? Zum einen ist eine

gewisse Diskrepanz zwischen gesellschaftlich-massenmedialen und
kulturwissenschaftlichen Diskursen erkennbar. Die modernen Massenmedien sind

mindestens so helden- und opferkritisch wie helden- und opferproduktiv. Fast

täglich werden von den Medien Helden und Heldinnen des Alltags gekürt.
In der Unterhaltungsindustrie ist die Tendenz zur Produktion von mehr oder

weniger martialischen Heldinnen und Helden ungebrochen. Ohne Heldentum
keine phantasy, keine fiction. Kennzeichnend für die so produzierten Heldinnen
und Helden sind aber unverkennbar eine Pluralisierung und Demokratisierung,
auch eine gewisse Veralltäglichung des heroischen Charismas zur Zivilcourage.

Mit diesen Tendenzen hängt auch eine vielgestaltige Differenzierung des

Heldenbilds, insbesondere des sakrifiziellen Heldentums zusammen. Teilweise

gegenläufig zur Differenzierungstendenz ist aber auch eine Tendenz zur
Steigerung, ja Mythisierung von ausseralltäglichem Selbstopferheldenmut zu
beobachten: gerade weil in modernen Gesellschaften das Heldentum seltener und

weniger politisch aufgeladen ist, scheint die Bewunderung dafür zu wachsen.

In den kulturwissenschaftlichen Heroismusdiskursen herrscht nach wie vor
eine Tendenz zur Dekonstruktion des Heldentums, insbesondere auch seiner

gendertheoretischen Aspekte vor. Dazu zählt eine dominante Tendenz zur
dekonstruktivistischen Kritik religiöser Ideologeme. Beides kommt beispielsweise

in dem von Sven Glawion (u.a.) herausgebenenen Band über religiöse
Erlöserhelden in der Moderne zusammen.24 Bei aller Plausibilität im einzelnen zeigt
sich hier der blinde Fleck solcher Diskurse: Gewiss ist das Land glücklich zu

preisen, das keine solchen Helden nötig hat — aber dieses Land ist eines, das in
keinem Land der Erde je realisiert war, ist oder, soweit wir sehen, jemals realisiert

werden wird. Ein Land ohne Helden ist eine Utopie bzw. der eschatologi-
sche Kern der neuzeitlichen Freiheitsbotschaft. Ein Kerygma solcher Freiheit
ohne Helden funktioniert nicht.

24 Vgl. S. Glawion et al. (Hg.): Erlöser. Figurationen männlicher Hegemonie, Bielefeld 2007,



84 Georg Pfleiderer

Die auf Dekonstruktion gestimmten Debatten um sakrifiziellen Heroismus

neigen allerdings auch zu analytischer Unterbestimmtheit. Transformations-
formen des Heldentums, die sich ihren Deutungsmustern entziehen, werden

tendenziell übersehen. Eine solche Transformation ist z.B. in bestimmten

Elitediskursen, etwa den praktischen Diskursen zur Figur des Managers präsent
oder in den intensiven Diskursen, die zur Zeit um den Begriff der Resilienz

geführt werden. Die neuere Resilienzforschung lässt sich aus meiner Sicht als

eine transformierte, praktische Heroismusforschung rekonstruieren. Sie zeigt
aber auch, dass es problematisch ist, religiöse Residuen und Motivationen von
vornherein unter Ideologieverdacht zu stellen. Die tendenzielle Perhorreszie-

rung des Helden- und Opferbegriffs in vermeintlich ideologiekritischen
kulturwissenschaftlichen Diskursen trägt ihrerseits ideologische Züge. Sie partizipiert

an medialen Ekelschranken, die zu Umsemantisierungen führen, etwa zur
Transformation von Heroismus in Resilienz.

An die Stelle einer einlinigen Opposition bzw. eines zeitlichen Nacheinan-

ders von Heroismus und Postheroismus ist darum empirisch die Figur einer

Diversifizierung des Heroismus in modernen Gesellschaften zu setzen und

normativ ein affirmativer durch einen reflexiven, genuin liberalen Heroismus

zu ersetzen. Ich konzentriere mich im Folgenden auf das Letztere.

6. Hlemente einer liberalen (nicht-)sakrifi%iellen Heroik

Für theoretische und praktische Heroismusdiskurse ist stets die Perspektive
sozialer Zuschreibung kennzeichnend. Ein Held, der einer sein will, ist in der

Regel keiner. Im Unterschied zu verwandten ästhetischen Kategorien, zum
Star, zum Celebrity, kann man ein — ethischer — Held, auch und gerade ein

Held im liberalen Sinne, nicht werden wollen. Heldentum um des Ruhmes

willen ist im allgemeinen wie im besonderen keines; denn wahres Heldentum
ist durch die Hingabe an eine ideale Sache gekennzeichnet, mithin durch eine

gewisse Selbstvergessenheit. Darin liegt die intrinsisch sakrifizielle Struktur
solchen Heldentums begründet. Belohnungen, Prämien solchen moralischen

Heldentums können darum auch nur solche sein, die vom Protagonisten nicht

selbstbezüglich konsumiert werden können; 72 Jungfrauen im Jenseits fallen

nicht unter diese Struktur.

Aufgrund seines sozialen Zuschreibungscharakters ist Heldentum immer

von einer gewissen Stereotypisierung begleitet. Es überträgt an einzelnen

Handlungen abgelesene Eigenschaften auf die Person als ganze. Darin liegt



Opferhelden? 85

eine gewisse Hyperbolik und zugleich ein wesentlicher Grund dafür, dass die

betreffenden Individuen, wenn sie ehrlich sind, solche Heroisierungen immer

nur allenfalls ansatzweise akzeptieren sollten: Sie wissen selbst am besten —

oder sie sollten selbst am besten wissen — um die Differenzen, die in solcher

Idealtypisierung überblendet werden.

Ausgangspunkt einer liberalen Ethik sakrifizieller Heroik müsste die Einsicht

sein, dass die Realisierung von Freiheit selbst von heroisch-sakrifizieller Struktur

ist: Die Aufrichtung des Freiheitsideals lässt sich ohne individuelle, auch

kollektive Opferbereitschaft nicht realisieren. Freiheit ist ein politisches Ideal, das

sich mit hedonistischen Utopien nur sehr partiell deckt. Wer dies anders sieht,

muss die Struktur liberaler Gesellschaften von deren Entstehungsgeschichte
abtrennen und diese selbst zum — utopischen — Ende von deren Geschichte

erklären. Beides geht nicht ohne zumindest intellektuelle Gewaltsamkeit. Selbst

in Gesellschaften wie der unseren, in der politische Prozesse demokratisch pa-
zifiziert sind, gibt es, wie bereits angedeutet, viele Felder und Bereiche, in
denen die Erhöhung von individuellen und kollektiven Freiheitsspielräumen oft
oder sehr oft mit der Inkaufnahme massiver Nachteile für deren Protagonisten
verbunden sind: Whistieblower in Wirtschaftsunternehmen bzw. in staatlichen

Einrichtungen; humanitäres Engagement z.B. in der Flüchtlingshilfe, kritischer

Journalismus; Natur- und Technikwissenschaften, sofern diese mit der Kritik
bestimmter Forschungsprogramme von Leitindustrien einhergehen,
Sportlerkarrieren, die sich konsequent Dopingmassnahmen verweigern usw.

Für das liberale Heldenideal sind im Unterschied zu anderen zwei Kriterien
konstitutiv und besonders wichtig: erstens das der Autonomie bzw. der
Authentizität. Aber Autonomie bzw. Authenzität sind nicht zu verwechseln mit
Egoizität. Der authentische Held — oder die authentische Heldin — kämpft am

Beispiel seiner/ihrer Person für das soziale Ideal legitimer Unangepasstheit, für
die individuelle Freiheit von normativen, ästhetischen oder moralischen
Konventionen der Mehrheitsgesellschaft. Zweitens ist die liberale Heldin ein Held

wider Willen. Sie reisst sich nicht um die Opferrolle; Ruhm oder Nachruhm
sind nicht ihr Motiv; ihr Engagement für die Sache der Freiheit ist durch diese

Rückbezüglichkeit nicht kontaminiert. Die liberale Heldin hat ein Gespür für
oder ein Wissen um die Produktionsbedingungen des Heldentums; sie ist in
diesem Sinne eine reflektierte, eine kritische Heldin.

Gerade dies macht sie zum Vorbild. Auch die liberale Pädagogik kann ohne

solche Identifikationsfiguren nicht auskommen — und sie hat es auch noch



86 Georg Pfleiderer

nie getan. Sie hat vielmehr ihre eigenen Helden, die vorzugsweise Helden und

Heldinnen kindlich-androgyner Authentizität sind — wie etwa idealtypisch die

berühmteste unter all diesen: Pippi Langstrumpf. Oder zwei Generationen früher

und nicht umsonst immer noch beliebt: Heidi.

7. Ein Archetypus liberaler Heldenpädagogik —

und dessen religiöse Subkodierungen: Pippi Hangstrumpf

Im Unterschied zu Heidi ist Pippi Langstrumpf bekanntlich eine ausgesprochene

phantasy-Figur. Sie ist nicht nur das ewige Kind — eine erwachsene Pippi
kann und will man sich nicht vorstellen25 —, sie verfügt auch über mythische

Eigenschaften: über eine herkuleische Körperkraft. Darin verkörpert sie gewis-

sermassen ein augenzwinkerndes Anti-Heldentum, ein Vorbild für die Sui-Suf-

fizienz des Kindseins, das keine erwachsenen Helden braucht. Pippis Botschaft
ist: Besinne dich auf dich selbst, dann bist du stark (genug)! Auf ironische Weise

bearbeitet die Pippi-Figur damit zugleich das Grundproblem liberalen
Heldentums: die mit ihm intrinsisch verbundene narzisstische Kränkung egalitären

Freiheitspathos: Helden sind nie «Helden wie win>; jedenfalls nicht «Helden wie

wir sind», sondern Helden sind solche, die wir werden wollen.

Allerdings ist Pippi Langstrumpf keine Opfer-Heldin. Die Erlösung, die sie

verheisst, geschieht nicht durch die Negativität des Leidens hindurch, vielmehr
durch lustvolles, authentisches, situations- und menschenoffenes Spiel und sie

ist, abgesehen von ihrer mythischen Körperkraft, zumindest auf den ersten

Blick komplett religionsfrei, rein diesseitig. Sie ist darin geradezu ein Anti-Typus
gegenüber dem reügiös-hamartiologischen Komplex des christlichen Märtyrerhelden.

Gegen den düsteren Ernst solchen erwachsenen Religionslebens und

der von ihm durchdrungenen schwarzen oder zumindest grauen Pädagogik

(schwedisches Staatsluthertum!) setzt Pippi die nietzscheanisch heitere Diesseitigkeit

des lachenden Kindes. Den langen Lernweg eines Nils Holgerssohn, der

am Wochentag Mensch und Tier egoistisch-sadistisch quält und am Sonntag
die religiöse Erziehung verweigert, über die erzwungene Animalisierung zur
Humanität hat sie nicht nötig. Sie lebt und spricht mit den Tieren. Im Reich

«animalischer» Kreativität und Humanität, in dem der Affe mit Herr
(ausgerechnet!) Nilsson angeredet wird und das grosse Pferd freundschaftlich «klei-

25 Die Pippi-Schauspielerin Inger Nilsson scheint darunter auch deutlich mehr gelitten zu
haben als andere Kinderschauspielerinnen.



Opferhelden? 87

ner Onkel» heisst, ist Pippi immer schon angekommen. Spätestens hier scheint

in der vermeintlich so diesseitigen Pippi-Figur eine religiöse Utopie auf: die

jesajanisch-christliche Friedensvision vom Kind, das am Loch der Otter spielt;

vom Lamm, das mit dem Löwen weidet. Oder modern darwinistisch: von der

Freundschaft des Menschen mit dem wilden Affchen und von der Umkehrung
domestizierter Nutztiere im Bild vom Pferd, das Pippi auf Fländen trägt — zum
Spass. Diese Friedensvision kommt in Pippi in einer typisch spätneuzeitlichen,
humorvollen Brechung zum Vorschein, im Typus des heldisch-unheldischen

Kindes, — so wie es im berühmten Gemälde «peacable kingdom» (1826) des

Quaker-Malers Edward Hicks abgebildet ist.

In der Pippifigur hat die Realisierung authentisch gelebter, individueller und
sozialer Freiheit eine kindgerechte-pädagogische, literarische Inkarnation
gefunden; sie ist die Ikone liberalen, modernen Heldentums. Allerdings ist aus

dieser Figur die sakrifizielle Dimension so gut wie vollständig ausgeblendet. Sie

ist gewissermassen reine, postmillenaristische Eschatologie. Pippi ist das

diametrale Punkt-für-Punkt-Gegenteil desjenigen Heldentums, dem die islamistischen

Selbstmordattentäter nachzuleben scheinen: dort egomanischer religiöser

Transzendentismus, hier selbstvergessen-authentischer Säkularismus; dort
terroristischer Gewaltexzess durch die technische Transformation des eigenen
Leibes zur Bombe, hier ironische Indienstnahme mythischer Körperkraft für
Akte freundschaftlicher Hilfeleistungen für Mensch und Tier. Dort adoles-

zente Macho-Potenzphantasien mit misogynen Untertönen, hier die prä- bzw.

transsexuell/androgyne Welt ewiger mädchenhaft-märchenhafter Kraft. Dort
die brutale Realisierung fiktionaler religiöser Phantasie, hier die
menschenfreundliche literarische Fiktion, welche um ihre Fiktionalität sehr genau weiss.

Pippi Langstrumpf ist in der Tat die ikonische Figur eines Heroismus
postreligiöser, postsakrifizieller — in diesem Sinne postheroischer — Gesellschaften.

Ihre Entstehung verdankt sich, wie man neuerdings nach Veröffentlichung von
Lindgrens Kriegstagebüchern sehr genau weiss, der unmittelbaren
Auseinandersetzung mit der Ideologie und dem Heroismus totalitärer Gesellschaften.26

In diese Opposition scheint die Autorin die ihr wohlbekannte lutherisch-christliche

Frömmigkeit mit aufgenommen zu haben.27 Dagegen setzt sie mit der

26 Vgl. A. Lindgren: Die Menschheit hat den Verstand verloren. Tagebücher 1939-1945, Ber¬

lin 2015.

27 Vgl. R. Merkel: Das Pippi-Langstrumpf-Evangelium. Eine überfallige theologische Her-



88 Georg Pfleiderer

Pippi-Figur sozusagen die literarische Mythisierung eines freiheitlich-emanzi-

pierten Weihnachtschristentums der ewigen Kinderwelt.

Allerdings ist die Welt der Negativität (Schmerz, Leiden, Verlust) aus dem

Pippi Langstrumpf-Stoff nur scheinbar verdrängt; tatsächlich kommt sie über
die — abwesenden — Eltern, die tote Mutter, mit der Pippi in der Phantasie

kommuniziert, und den verschollenen Vater, und die Suche nach diesem, ins Spiel.

In der Figur des Vaters, der sich im weiteren Gang der Geschichte als die neueren

Ubersetzungen so herausfordernder «<Negerkönig> von Taka-Tuka-Land»

entpuppt, scheinen in ironischer Brechung Motivzüge eines zurückgedrängten
christlichen Vater-Gottes auf.

8. ZurAufgabe theologischer Ethikfür eine liberale Heroik

Am Beispiel des modernen Archetypus antiheroischer Heroik, an Pippi
Langstrumpf, lässt sich, wie ich finde, gut ablesen, was Stärken und Schwächen

dieses modernen Heldentypus sind. Die Stärken sollten deutlich geworden
sein; die Schwächen, wenn man denn hier von solchen reden will, liegen in der

Tendenz zur Verdrängung und gewissen Uneindeutigkeit im Umgang mit der

Negativität des Lebens. Das hat vermutlich auch mit den Entstehungshintergründen

des Buches zu tun, das von ihrer Erfinderin, die als Geheimdienstmitarbeiterin

überdurchschnittlich gut informiert war über die Gräueltaten der

Nazis, als heile Gegenwelt dazu konzipiert war. Aber heile Kinderwelt ist auf
die Dauer auch für Kinder nicht Erlösung genug. Kinder vertragen durchaus

die Zeichnung eines Heldentums, das sich mit den Fragen wirklichkeitsrobuster

Erlösung von Krankheit, Unterdrückung, Not und Tod auseinandersetzt.

Sie wissen und spüren, dass die heile Welt des Kindseins bedroht ist und dass

Eltern, ob an- oder abwesend, ihre Erhaltung nicht immer garantieren können.

Zumindest etwas grössere Kinder, etwa in dem Alter von Pippi, Annika und

Thomas, verfügen ausserdem über ein feines Gespür für die Differenz von
fiktionalem und echtem Heldentum, eben darum können sie sich an Pippis
Heldentaten auch so erfreuen.

Fiktionalität ist nämlich ein konstitutiver, zumindest vorzüglicher Bestandteil

liberalen Heldentums. Fiktionalität ist transparent für das Projektive des

Heldentums: Liberale Helden sind mit ihrem Authentizismus und ihrem Kri-

meneutik des Kinderbuchklassikers und ihre Pädagogisierung in der Oberstufe, Loccumer
Pelikan 23 (2013) 86-93, hier 87.



Opferhelden? 89

tizismus Bastelvorlagen für das eigene Leben, für die dialektische Aufgabe,
Helden dafür zu benutzen, selbst, wenn nötig, einer zu werden. Der Archetypus

allen neuzeitlichen Heldentums, der auch hinter A. Lindgrens Pippi
Langstrumpf aufscheint, ist in der Tat Nietzsches Zarathustra als Illustration seiner

Figur des Übermenschen, der wir alle werden sollen.

Genau hier wird eine kritische theologische Reflexion namentlich in Bezug
auf die praktischen Aufgaben einer christlich-religiösen Pädagogik ansetzen.

Diese wird daran interessiert sein, den Kindern die Augen dafür zu öffnen,
dass echtes Heldentum sich eines Bewusstseins verdankt, dass wahrhaftige

Erlösung nicht die Sache heroischen Menschseins sein kann, dass sich alles

wahrhaft heroische Menschsein vielmehr aus dem Wissen um solche Differenz
und darum auf die Heraufkunft eines Reiches lebt, das auf keiner Landkarte

zu finden ist, auch nicht in einer Südsee im Reich der Literatur.

In seinem Römerbriefkommentar von 1922 hat Karl Barth das Wissen

um die Unverfügbarkeit dieses Reiches und um die Angewiesenheit auf es als

Grund und Antriebskraft aller Heroik bezeichnet. Heldentum, einfach formuliert:

Überlegenheit, verdankt sich einem Begrenztheitsbewusstsein, das zumindest

in christlich-theologischer Sicht eine unabdingbar pathische, sakrifizielle

Struktur hat: «Es ist die Überlegenheit der im Sterben des Christus eröffneten

Gewißheitsquelle [...], die Überlegenheit des <durch sein Blut> bezeichneten

Ursprungs göttlicher Mitteilung, die den neuen Menschen, die seine Liebe zu

Gott, [...] charakterisiert. Sofern wir leben aus dieser Quelle, [...] sofern wir es

also wagen, zu glauben, sind wir, was wir nicht sind: neue Menschen, das neue

Subjekt in Beziehung auf das neue Objekt, die von Gott Geliebten und darum
die Gott Liebenden»28. «Helden», kann man auch sagen.

Abstract
Gemäss einem insbesondere durch den Politologen Herfried Münkler erfolgreich
verbreiteten sozialwissenschaftlichen Urteil sei zwischen «heroischen» und
«postheroischen» Gesellschaften zu unterscheiden. Charakterisches Emblem der ersteren sei

die Figur des religiösen Selbstmordattentäters. Für die postheroische Gesellschaft

28 K. Barth: Der Römerbrief (Zweite Fassung) 1922. Hg.v. C. van der Kooi / K. Tolstaja
(Karl Barth Gesamtausgabe II), Zürich 2010, 224.



90 Georg Pfleiderer

sei eine kritische Distanz gegenüber dem Werteamalgam (Heldentum, Opfer,
religiös-transzendente Belohnung etc.) kennzeichnend, das hinter dieser Figur stehe. Mit
dieser These setzt sich der Artikel kritisch auseinander. Hauptpunkte der Kritik sind:

(a) Schon empirisch-phänomenologisch ist der Bedarf an «Heldentum» in (vermeintlich)

postheroischen Gesellschaften durchaus gegeben, er wird nur meist anders se-

mantisiert (besonders «Zivilcourage»), (b) Auch die Realisierung von «Freiheit» als

dem Zentralwert liberaler Gesellschaften kann durchaus individuelle Opfer verlangen,
(c) Die Heroismus/Antiheroismus-These läuft Gefahr, auf intellektueller Ebene
ungewollt die Selbstanschauung derjenigen zu reproduzieren, die religiöse Selbstmordanschläge

ausführen oder unterstützen. Darum empfiehlt der Artikel die tendenziell
essentialisierende Unterscheidung zwischen religiös-sakrifiziellem Heroismus und
säkularem Anti-Heroismus durch eine Opposition wie die von religiös-essentialistischem
Heroismus versus religiös (oder säkular)-reflexivem Heroismus zu ersetzen.

Georg Pfleiderer, Basel


	Opferhelden? : Zur Debatte um "sakrifizielle" Heroik in "postheroischen" Gesellschaften

