Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 73 (2017)

Heft: 1

Artikel: Die Frau und der Drache : Betrachtungen zur mythologischen Bildwelt
von Apk 12

Autor: Mayordomo, Moisés

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877613

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877613
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Frau und der Drache:
Betrachtungen zur mythologischen Bildwelt von Apk 12!

1. «...50 doch niemand weiss, was es ist»

«Dazu dunkt mich das allzuviel zu sein, dass
er [...] befichlt und driuet, wer etwas davon
tue, von dem werde Gott auch tun, etc. Wie-
derum sollen selig sein, die da halten, was
drinnen stehet [Apk 22,14.18f], so doch nie-
mand weiss, was es ist, geschweig, dass er’s
halten sollt» (Martin Luther, 1483-1546)*

Die Apokalypse des Johannes stellt unter den neutestamentlichen Schriften eine
besondere exegetische Herausforderung dar. Angesichts einer exegetischen
Praxis, die sich redlich darum bemtuht, historische Referenzen zu identifizie-
ren, kohirente Uberzeugungssysteme erkennbar und autoriale Konzeptionen
plausibel zu machen, scheint es das letzte Buch der christlichen Bibel geradezu
darauf anzulegen, sich jeder ErschlieBung zu verweigern. Es konfrontiert die
Exegese nicht nur mit der einfachen Tatsache, interpretationsbediirflig zu sein,
es ist geradezu interpretationsresisfent. Martin Luther hat in seiner berithmten
Vorrede zur Johannesoffenbarung diese exegetische Verlegenheit mit einer fir
heutige Exegeten seltenen Offenheit deutlich gemacht: Niemand weil3, «was
drinnen stehet». Zu einer derartigen hermeneutischen Kapitulation mégen
zwar auch andere Texte der Bibel die moderne Exegese herausfordern, doch
sind im Falle der Johannesapokalypse zwei Aspekte besonders zu gewichten:
Erstens, ihre Sprache ist konsequent von Uneigentlichkeit gepragt. Die vie-
len Vergleiche, Bilder, Metaphern, Symbole, Parabeln und Allegorien erschwe-

1 Dieser Text hat eine Vortragsgeschichte mit Stationen in Bern, Wien und Lausanne. Es
ist mir eine besondere Freude, ihn hier als kleine Gabe fiir Hans-Peter Mathys publizieren
zu kénnen. Fur Hilfe und Kritik in unterschiedlichen Bearbeitungsstadien danke ich Silvia
Schroer, Markus Ohler, Judith Lieu und in besonderer Weise Julia Miiller-Clemm.

2 M. Luther: Vorrede auf die Offenbarung S. Johannis (1522), in: Luthers Vorreden zur Bi-
bel, hg.v. H. Bornkamm, neu durchges. von K. Bornkamm (KVR 1550), Géttingen *1989,
218f.

ThZ 1/73 (2017) S. 40-68



Die Frau und der Drache 41

ren erheblich die Suche nach auBlersprachlichen Referenzen.’ Die narrativen
GesetzmaBigkeiten von Zeit und Raum, die Konsistenz der Hauptfiguren, die
Grenzen zwischen Himmel und Erde sind von einer Unschirfe, die es der Ex-
egese leicht macht, ganz unterschiedliche Deutungen aus dem Text heraus zu
begrinden. Es darf daher gefragt werden, ob die Grundfrage der modernen
Exegese nach einer méglichst eindeutigen zntentio anctoris im Falle der Johannes-
offenbarung tiberhaupt am Platz ist.

Zweitens, die Johannesapokalypse spinnt ein unglaublich dichtes Netz von
intertextuellen Verweisen. Besonders auffillig ist die Prisenz der Schriften
Israels:* Obwohl sich kein einziges, explizit markiertes Zitat darin findet, trigt
jeder Satz so etwas wie «alttestamentliche DNA».> Dariiber hinaus nimmt der
Text reichlich Bezug auf judisch-apokalyptische Traditionen, frithchristliche
Bekenntnissprache, kleinasiatische Lokalbriuche und immer wieder auf die
Symbolwelt des romischen Imperiums.® Der Autor ist ein Virtuose des Bildes;
er fugt Sprachbilder aus den unterschiedlichsten Kontexten zu etwas verbluf-
fend Neuem zusammen. Dieses Netz zu entwirren, gelingt der Exegese selte-
ner als ihr lieb ist.

Viele dieser Aspekte treten in Kapitel 12 besonders deutlich zutage. Der
Text ist wie ein Triptychon aufgebaut:

3 Vgl G. Glonner: Zur Bildersprache des Johannes von Patmos (NTA 34), Miinster 1999;
J. Frey: Die Bildersprache der Johannesapokalypse, ZThK 98 (2001) 161-185; G. Biguzzi:
A Figurative and Narrative Language Grammar of Revelation, NT 45 (2003) 382-402;
K. Backhaus: Apokalyptische Bilder. Die Vernunft der Vision in der Johannes-Offenba-
rung, EvTh 64 (2004) 421-437; M. Mayordomo: Gewalt in der Johannesoffenbarung als
theologisches Problem, in: T. Schmeller u.a. (Hg.): Die Offenbarung des Johannes. Kom-
munikation im Konflikt (QD 253), Freiburg i.Br. 2013, 107-136, hier 117-121.

4 Fiir einen ersten Uberblick vgl. S. Moyise: The Old Testament in the New. An Introduc-
tion, London 2001, 117-127.

5 Besonders prisent sind die Prophetenbticher Ez, Dan, Jes und Sach, dann die Psalmen, die
in den vielen hymnischen Passagen regelrecht imitiert werden, und schlief3lich die beiden
ersten Buicher der Torah.

6 Vgl. S. Friesen: Roman Imperial Imagery in Revelation. Space, Knowledge, and Time, in:
M. Labahn / O. Lehtipuu (Hg,): Imagery in the Book of Revelation (CBET 60), Leuven
2011, 43-54; S.J. Wood: The Alter-Imperial Paradigm. Empire Studies and the Book of
Revelation (BilnS140), Leiden 2016.



42 Moisés Mayordomo

L. Die Frau und der Drache, Teil 1 (12,1-6)
A. Das erste grol3e Zeichen: Die Himmelsfrau (12,1-2)
B. Das zweite grol3e Zeichen: Der rote Drache (12,3-4a)
C. Konfrontation, Geburt und Flucht (12,4b-6)
II. Der Kampf im Himmel (12,7-12)
A. Kampf und Satanssturz (12,7-9)
B. Hymnische Reflexion (12,10-12)
II1. Die Frau und der Drache, Teil 2 (12,13-17[18])
A. Erster Angriff und Schutz (12,13-14)
B. Zweiter Angriff und Schutz (12,15-16)
C. Angriff auf die Nachkommenschaft (12,17)
[D. Uberleitung: Der Drache am Meeresufer (12,18))

Angesichts der Bildlichkeit des Textes stellt sich auf einer ersten Wahrnehmungs-
ebene die schlichte Frage: Was genau seben wir in Kapitel 127 Auf dem ersten
«Bild» (12,1-6) sehen wir eine Frau am Himmel mit einem Sonnenkleid und einer
Krone aus zwolf Sternen auf dem Mond stehend. Die Frau ist schwanger, liegt
in Wehen und schrteit vor Schmerzen. Wir sehen erneut zum Himmel: Ein groBer
roter Drache’ mit sieben Képfen, zehn Hérnern und sieben Kronen fegt mit
seinem Schwanz einen Drittel aller Sterne auf die Erde. Der Drache stellt sich
vor die gebarende Frau, um das Kind zu verschlingen. Als die Frau einen Knaben
zur Welt bringt, wird das Kind gleich zu Gott entriickt, die Frau aber flicht in
die Wiiste, wo sie 1260 Tage von Gott erndhrt wird. Aut dem zweiten, mittleren
«Bild» (12,7-12) werden wir Zeugen eines Himmelskampfes zwischen dem Erz-
engel Michael und dem Drachen. Am Ende wird der Drache auf die Erde gewor-
fen und wir héren eine theologische Reflexion in Form von Hymnen. Auf dem
dritten «Bild» (12,13-17) verfolgt der Drache wieder die Frau, die jedoch mit Ad-
lerfliigeln in die Wiiste fliechen kann. Als der Drache sie mit einem Wasserstrom
aus seinem Mund ertrinken will, verschlingt die Erde das Wasser. Zornentbrannt
zieht der Drache in den Kampf gegen die anderen Kinder der Frau. Am Ende
steht der Drache am Strand des Meeres, aus dem in 13,1 ein Tier aufsteigen wird.

7 Dass der «Drache» (3paxwv) zugleich als «Schlange» in Erscheinung tritt (12,9.14£.: d¢ig),
ist keine Inkonsistenz des Textes, sondern fester Bestandteil einer flieBenden Vorstellungs-
welt. Vgl. die enzyklopidische Arbeit von D. Ogden: Drakon. Dragon Myth and Serpent
Cult in the Greek and Roman Worlds, Oxford 2013, besonders 2-4.



Die Frau und der Drache 43

2. «Wober kommen alle diese Eingelziige?»

«Woher kommen alle diese Einzelziige? Was
sind sie eigentlich? Wer sich unbefangen dem
asthetischen Eindruck der brennenden Far-
ben dieser grotesken Schilderung hingiebt,
sollte es dem nicht wie Schuppen von den
Augen fallen, wenn er hort, dal3 dies ein My-
thus seir» (Hermann Gunkel, 1862-1932)®

Mit seiner bahnbrechenden Studie von 1895 «Schopfung und Chaos in Urzeit
und Endzeit» hat Gunkel die Frage nach der religionsgeschichtlichen Einord-
nung dieses Textes in den Mittelpunkt der Forschung geruickt.” Er hat damit
nicht nur eine der zentralen Problemstellungen aller kiinftigen Auslegungen
dieses Textes formuliert, er hat der Exegese zugleich einen h6chst ambivalen-
ten Begriff hinterlassen: Mythos. Im Folgenden mochte ich mich besonders
zwei Fragekomplexen zuwenden: Welche Motiv- und Bildgeschichten spiegeln
sich in der Konstellation von Frau und Drachen wider? Und: Welche Funkti-
on erfillt die mythologische Redeweise im Gesamt des Textes? Die folgenden

Betrachtungen gelten dabei ausschlieBlich der Frau und dem Drachen; andere

Elemente dieses sehr reichhaltigen Textes bleiben ausgeblendet.'

8 H. Gunkel: Aus Wellhausens neuesten apokalyptischen Forschungen. Einige principielle
Erorterungen, ZWTh 42 (1899) 581-611, wieder abgedruckt in: K. Koch / .M. Schmidt
(Hg): Apokalyptik (WdE 365), Darmstadt 1982, 67-90, hier 83. Gunkel setzt hier zu ei-
ner ausgesprochen bissigen Auseinandersetzung mit der zeitgeschichtlichen Deutung von
J. Wellhausen an. Vgl. allgemein W. Klatt: Hermann Gunkel. Zu seiner Theologie der Re-
ligionsgeschichte und zur Entstehung der formgeschichtlichen Methode (FRLANT 100),
Gottingen 1969.

9 H. Gunkel: Schépfung und Chaos in Urzeit und Endzeit. Eine religionsgeschichtliche
Untersuchung tiber Gen 1 und ApJoh 12, Gottingen 1895, 171-398. Die ausgiebige Bib-
liographie zu Apk 12 zeigt, in welch umfassender Form dieser Forschungsimpuls seither
aufgenommen worden ist. Auch wird die Bedeutung von Gunkels Arbeit daraus ersicht-
lich, dass sie 2006 ins Englische Gbersetzt wurde: Creation and Chaos in the Primeval Era
and the Eschaton. A Religio-historical Study of Genesis 1 and Revelation 12, tibers.v. IC.W.
Whitney Jr., Grand Rapids 2006.

10 Der mittlere Teil (12,7-12) nimmt deutlich Bezug auf cinen zentralen Mythos Israels und
des Alten Orients: den Mythos vom Himmelskampf. Solche Kampfszenen zwischen Gott-
heiten oder Himmelswesen sind sowohl in schriftlichen wie in ikonographischen «Tex-
ten» reichlich belegt. Einen zuverlissigen Uberblick mit Bildmaterial bieten O. Keel /
S. Schroer: Schépfung. Biblische Theologien im Kontext altorientalischer Religionen, G6t-
tingen 2002, 123-133.184-187. Die mittlerweile klassische Studie von A. Yarbro Collins:



44 Moisés Mayordomo

Die Motiv- und Bildgeschichte soll von zwei Seiten angegangen werden,
die sich idealtypisch auf die Autor- und die Rezipientenseite verteilen lassen.
In einem ersten Schritt sollen — gemiss der klassischen religionsgeschichtlichen
Exegese — antike Textbestinde nach Parallelen abgesucht werden, die dabei
helten kénnten, die Motivkombination in Apk 12 einzuordnen. In einem zwei-
ten Schritt soll der Frage nachgegangen werden, welche visuellen Konnotatio-
nen dieser Text bei seinen Rezipienten in Kleinasien freisetzen konnte. Dazu
sind nicht mehr Sprachbilder in Texten, sondern «echte» Bilder zu befragen.

2.1 Textparallelen: Religionsgeschichtliche Betrachtung
Wenn man die spezifische Konstellation einer schwangeren Frau, die von ei-
nem Feind bedroht wird, in Augenschein nimmt, stehen zwei mythologische
Konstellationen besonders zur Diskussion:!?
a) Isis wird von Seth-Typhon verfolgt"

Isis war von allen orientalischen Gottheiten die Lieblingsgéttin der Romer.™

Auch in Kleinasien hatte sie einen Grof3teil der Gotterkonkurrenz ins zweite

The Combat Myth in the Book of Revelation (HDR 9), Missoula 1976, ist den relevaten
Tradidonslinien nachgegangen; dhnlich J.H. Kalms: Der Sturz des Gottesfeindes. Traditi-
onsgeschichtliche Studien zu Apokalypse 12 (WMANT 93), Neukirchen-Vluyn 2001.

11 Mit diesem Vorgehen gehe ich daher einen Schritt weiter, von der Intertextualitit (im en-
gen Sinne) zur Intermedialitit. Leider ist in der neutestamentlichen Exegese (anders als
in der alttestamentlichen!) der Einbezug bildlicher Quellen fir das Verstindnis der Texte
sowohl theoretisch als auch praktisch noch zu wenig bedacht. Eine erste Anndherung bie-
ten die Arbeiten in A. Weissenrieder / F. Wendt / P. von Gemiinden (Hg.): Picturing the
New Testament. Studies in Ancient Visual Images (WUNT 2:193), Tubingen 2005, und
die Artikelsammlungen von D.L. Balch: Roman Domestic Art and Early House Churches
(WUNT 228), Ttubingen 2008; ders.: Contested Ethnicities and Images. Studies in Acts and
Arts (WUNT 345), Tibingen 2015.

12 Gunkels These von einem babylonischen Urkampf-Mythos ist mittlerweile aufgegeben
worden; vgl. die knappen Hinweise dazu in M. Koch: Drachenkampf und Sonnenfrau.
Zur Funktion des Mythischen in der Johannesapokalypse am Beispiel von Apk 12 (WUNT
2:184), Tubingen 2004, 13f.

13 Vgl W Bousset: Die Offenbarung Johannis (KEK 16), G6ttingen 1906, 353-355; P. Busch:
Der gefallene Drache. Mythenexegese am Beispiel von Apokalypse 12 (TANZ 19), Ttbin-
gen 1996, 75-81; D.E. Aune: Revelation 6-16 (WBC 52B), Dallas 1998, 672-674.

14 Vgl. RE. Witt: Isis in the Graecco-Roman World, London 1971; S Heyob: The Cult of
Isis Among Women in the Graeco-Roman World (EPRO 51), Leiden 1975; E Solmsen:
Isis among the Greeks and Romans, Cambridge, MA 1979; S.A. Takacs: Isis and Sarapis in
the Roman World (RGRW 124), Leiden 1995.



Die Frau und der Drache 45

Glied verwiesen.” Es ist daher historisch nicht unplausibel, in den méglichen
Textwelten unseres Autors auch nach Isis zu suchen. Mit Plutarchs «Uber Isis
und Osiris» (De Iside et Osiride) verfigen wir zudem tiber eine Schrift, die
nicht nur zeitlich der Apokalypse nahe steht, sondern eine Geschichte, einen
Mythos, zusammenhingend erzahlt.' Plutarch bietet um 120 n.Chr. eine plato-
nisierende Deutung des Isis-Mythos."’

Die Grund-Story sei kurz zusammengefasst: Durch einen Trick sperrt Ty-
phon den dgyptischen Konig Osiris in einem Sarg ein und versenkt diesen im
Nil. Isis, Ehefrau und Schwester des Osiris, sucht daraufhin in Trauer den Sarg
und findet ihn schlieBlich in Byblos. Sie versteckt den Sarg, doch wird dieser
von Typhon entdeckt, der den Leichnam in 14 Teile zerschneidet und diese an
unterschiedlichen Orten einzeln vergribt. Wieder macht sich Isis auf die Suche
und setzt aus den einzelnen Leichenteilen ihren Geliebten wieder zusammen.
Sie gebiert ihren Sohn Horus,'® und als dieser ilter ist, nimmt er Typhon gefan-
gen und ubergibt ihn gebunden an Isis. Diese verschont ihn jedoch, woraufhin
Horus sich zum Koénig ernennt.

Aus diesem komplexen Erzihlnetz lassen sich einige Gemeinsamkeiten mit
der narrativen Grundkonstellation von Apk 12 erkennen:" Ein mythologisches
Himmelswesen trachtet seinem Konkurrenten nach dem Leben, eine Frau und

15 Eine sehr aufschlussreiche Karte mit den Isis-Kultorten in Kleinasien findet sich in
L. Bricault: Atlas de la diffusion des cultes isiaques, IV* s. av. J.-C. - IV® 5. apr. J.-C. (Mé-
moires de I’Académie des inscriptions et belles-lettres 23), Paris 2001, 55.

16  Plutarch: Uber Isis und Osiris (De Iside et Osiride), in: Religionsphilosophische Schriften,
tbers. und hg.v. H. Gérgemanns (Tusculum), Dusseldorf / Zirich 2003, 135-273, beson-
ders 155-167. Eine kiirzere Fassung findet sich in Diodorus Siculus I 21-22 vgl. 1 88,4-7
(dt. Diodorus Siculus: Griechische Weltgeschichte, Buch I-X, tibers.v. G. Wirth, eingeleitet
und kommentiert v. T. Nothers [BGrL 34], Teil 1, Stuttgart 1992, 47-49.121f)).

17 Erleitet seine Darstellung mit der Aussage ein: «Der Mythos (6 pdog), um den es hier geht,
sei in aller Kiirze berichtet» (Uber Isis und Osiris 12, iibers. Gérgemanns [Anm. 16], 155),
und schliesst mit «Dies ist in groBen Ziigen der Hauptinhalt des Mythos; das AnstoBigste
ist allerdings fortgelassen» (20, tbers. Gorgemanns [Anm. 16], 167). Vgl. zu Text und Aus-
legung den ausfiihrlichen Kommentar von J.G. Griffiths: Plutarch’s De Iside et Osiride,
Wales 1970, und zu den neutestamentlichen Beziigen H.D. Betz / E.W. Smith, Jr.: De Iside
et Osiride (Moralia 351¢c-384c), in: H.D. Betz (Hg.): Plutarch’s Theological Writings and
Early Christian Literature (SCHNT 3), Leiden 1975, 36-84.

18  Die Geburt des Horus wird nicht berichtet. In «Uber Isis und Osisris» 38 (iibers.v. Gor-
gemanns [Anm. 16], 199-201) fiithrt Plutarch aus, dass Isis wihrend ihrer Suche Horus bei
Leto in Pflege gegeben hatte.

19 Yarbro Collins: Combat Myth (Anm. 10), 62-63; Aune: Revelation 6-16 (Anm. 13), 673.



46 Moisés Mayordomo

Mutter spielt eine bedeutsame Rolle, ihr Kind nimmt Rache. Manche Flemen-
te, die in der Fassung Plutarchs nicht so deutlich hervortreten, kénnen aus
anderen, zeitlich teils niher, teils weiter gelegenen Texten angefihrt werden.”
Die ditekte Konfrontation zwischen Isis und Typhon ist jedoch kaum belegt.?!
Auch ist nicht explizit von einem Drachen die Rede.” Narrative Grundmotive
des Apokalypsetextes sind also nur schwach oder tiiberhaupt nicht in Textver-
sionen des Mythos zu finden.

Es stellt sich zudem die Frage, ob die dgyptischen Mythen in gleicher Weise
narrative Grundstrukturen haben wie die griechischen. In seinem grol3en Isis-
Buch stellt Reinhold Merkelbach gleich zu Anfang fest:*

«|Dlie dgyptischen Mythen sind von den uns vertrauten griechischen Mythen ver-
schieden. [...] Die poetische Ausgestaltung der dgyptischen Texte kann man nicht mit
derjenigen vergleichen, welche die griechischen Dichter ihren Mythen gegeben haben,
und oft genug werden auch widerspriichliche Fassungen erzihlt.»

Wenn wir jedoch die Himmelsfrau von ihrem Kampf mit dem Drachen
isolieren, dann werden Isis-Anleihen erkennbar, denn die hellenistisch ge-
deutete Isis steht in einem engen Bezug zu den Astralkérpern.* Dazu zwei
Beispiele:

20 Herodot, Hist. IT 156 (dt. Herodot: Historien, Bd. 1. Bucher 1-5, ibers.v. . Feix [Tuscu-
lum], Dusseldorf 20006, 338-341); weitere Texte in Aune: Revelation 6-16 (Anm. 13), 673.

21 In der Metternichstele (4. JTh. v.Chr.), Zeilen 168£,, spricht Isis lediglich von ihrer Flucht:
«Ich bin Isis, die ihr Kind trug, die mit dem géttlichen Horus schwanger war. Ich gebar
Horus, den Sohn des Ositis, im Nest von Chemmis. Ich war deswegen Gber alle Mal3en
erfreut, weil ich (in ithm) den sah, der fur seinen Vater eintreten wiirde. Ich versteckte und
verbarg ihn aus Furcht (vor der Nachstellung) des Einen [gemeint ist Seth]. Ich zog dort
standig bettelnd umbher, aus Furcht vor dem, der Béses tut. Ich verbrachte den (ganzen)
Tag (Nahrung) suchend fir das Kind, um fiir seine Bedirfnisse zu sorgen.» (H. Sternberg-
el Hotabi: Die Metternichstele, in: TUAT 11/3: Rituale und Beschworungen 11, Giitersloh
1988, 358-380, Zitate: 365f.).

22 Obgleich Typhon in der antiken Vorstellungswelt auch in Drachenform erscheint; vgl.
O. Touchefeu-Meynier / 1. Krauskopf: Typhon, LIMC 8, 147-152; Ogden: Drakén (Anm.
7), 69-80.

23 R. Merkelbach: Isis regina — Zeus Sarapis. Die griechisch-dgyptische Religion nach den
Quellen dargestellt, Leipzig 2001, 3.

24 Zur besonderen Verbindung zwischen Isis und Mond vgl. D. Delia: Isis, or the Moon, in:
W. Clarysse / A. Schoors / H. Willems (Hg,): Egyptian Religion. The Last Thousand Years,
ES J. Quaegebeur (OLA 84), Leuven 1998, 539-550.



Die Frau und der Drache 47

In einem Enkomion aus der ostgriechischen Ortschaft Maroneia aus dem
spiten 2. Jh. oder frithen 1. Jh. v.Chr. preist ein unbekannter Grieche Isis fir
die Heilung seiner Blindheit. Seine Preisrede «hat offenbar so gut gefallen, dass
man sie in Stein aufgezeichnet hat».” Gleich nach der genealogischen Vot-
stellung der Géttin (Tochter der Ge) und der Beschreibung ihres Ranges im
Gotterhimmel bekennt der Betende:

«Zum Gatten hast du Serapis genommen, und als ihr eure Hochzeit feiertet, wurde
das Weltall durch euer Antlitz hell, indem es durch Helios und Selene seine Augen
erhielt» (Z. 17-19)*

Zu Beginn des elften Buches der Metamorphosen des Apuleius hat Lucius,
der tragikomische Held in Eselsgestalt, eine Begegnung mit Isis.”” Er sieht «in
gleiBend hellem Glanz die Vollmondscheibe gerade aus den Meeresfluten em-
portauchen» (XI 1,1). Er ruft Isis an als Regina caeli (X1 2,1) «Himmelskoniginy,
welche Schwangere mit Linderungsmitteln gestirkt hat und in Ephesus ange-
betet wird (XI 2,2). In einer Vision kommt die G6ttin als Lichtgestalt aus dem
Wasser (XI 3,2). Uber der Stirn trigt sie «ein Modell eines Mondes» (XI 3,5).
Auf ihrem leuchtenden Kleid sind «flimmernde Sterne» zu sehen und «in ihrer
Mitte spriihte ein Vollmond feurige Flammen» (XI 3,5).*

Insgesamt kann man sagen, dass es zwar narrative Strukturahnlichkeiten
gibt, die astralen Eigenschaften der Frau in Apk 12 jedoch am stirksten eine
Isis-Pragung haben.”

25 M. Totti: Ausgewihlte Texte der Isis- und Sarapis-Religion, Hildesheim 1985, 60. Edit-
on und Kommentar in: Y. Grandjean: Une nouvelle arétalogie d’Isis 2 Maronée (EPRO
49), Leiden 1975. Vgl. zum Text G.S. Gasparro: The Hellenistic Face of Isis. Cosmic and
Saviour Goddess, in: L. Bricault et al. (Hg.), Nile into Tiber. Egypt in the Roman World
(RGRW 159), Leiden 2007, 40-72.

26 Ubersetzung aus Merkelbach: Isis regina (Anm. 23), 79. Griechisch: Zovowov & Erafeg
Yépamy, Kol TV Kowov Dudv Depévav yapov, toig DUETEPOIS TPOCHOTOS O KOGHOG GVELAYEY
gvopparticbeic HAlot kol ZeAnqvnu.

27  Alle Ubersetzungen nach Apuleius: Der goldene Esel. Metamorphosen, hg. u. iibers.v.
E. Brandt / W. Ehlers (Tusculum), Miinchen/Ziirich °1998, 456-461.

28  Auch Plutarch (Uber Isis und Osiris 21, 38, 61, iibers.v. Gérgemanns [Anm. 16], 171.199-
201.239) betont den astralen Charakter der Isis.

29  Isis ist die Tochter der Erde. Dass am Ende die Erde sie vor dem Drachenangriff rettet
(Apk 12,16), mag damit zusammenhingen. Auch hat die dgyptische Isis Adlerfliigel wie die
Himmelsfrau in Apk 12,14,



48 Moisés Mayordomo

b) Leto, Apollos Mutter, wird von Python verfolgt
In einer bis heute maf3geblichen Studie von 1959 hat Joseph E. Fontenrose alle
Belege fiir den Kampf zwischen Apollo und Python gesammelt, in einen sehr
breiten literaturgeschichtlichen Kontext eingeordnet und motivgeschichtlich
ausgewertet.”’ Dabei arbeitet er finf Grundformen heraus, in chronologischer
Reihenfolge:

A: Apollo méchte ein Heiligtum in Pytho errichten und tétet im Kampf einen weib-
lichen Drachen (zuweilen Delphyne genannt).

B: Apollo kommt nach Delphi, wo er dem Drachen Python begegnet, der ein Heilig-
tum bewacht. Es kommt zum Kampf, bei dem Apollo Python mit unzihligen Pfeilen
totet. Apollo tibernimmt das Heiligtum.

C: Leto bringt Apollo aut Delos zur Welt. Als sie das Kind auf dem Arm trigt, wird
sie vom Drachen Python angegriffen. Das Baby rettet die Mutter mit seinen Pfeilen.

D: Hera befiehlt dem Drachen Pythos, die schwangere Leto zu verfolgen, um sie zu
toten. Leto sucht aut der Flucht einen sicheren Geburtsort und findet diesen auf der
Insel Delos.

E: Die Delphier suchen Apollo auf, um gegen Pythos/Drakon zu kimpfen.

Fir die Konstellation von Apk 12 am chesten relevant sind die Varianten C

und D, fur die sich ein Abschnitt aus den Fabulae des Hyginus anfithren ldsst.?

Das Werk eines ansonsten kaum bekannten Autors aus dem 1. oder 2. Jh.
n.Chr. bietet sprachlich vollig reduzierte Zusammenfassungen des «plots» von
fast 300 griechischen Mythen:*

30 J.E. Fontenrose: Python. A Study of Delphic Myth and its Origins, Berkeley, CA 1959,
21980 (mit neuem Vorwort).

31  Fontenrose: Python (Anm. 30), 21, gefolgt von Yarbro Collins: Combat Myth (Anm. 10), 61.

32 Vgl. weiterhin Lucan: De bello civili 5,79-81 (dt. Lucanus: Bellum civile. Der Biirgerkrieg,
tbers.v. W. Ehlers [Tusculum|, Miinchen *1978, 194f.); Lukian: Dialogi marini (Seegét-
tergespriche) 10 (dt. Lukian: Hauptwerke, Gbers.v. K. Mras [Tusculum], Miinchen *1980,
144-147).

33  Lateinischer Text aus Hyginus, Fabulae, hg.v. PK. Marshall (BTL), Minchen #2002, 123f.
Die Ubersetzung folgt Hyginus: Fabulae. Sagen der Antike, ausgewihlt und tibersetzt von
E-P.Waiblinger, Minchen 1996, 14-17. Unklar ist die Identifikation des Autors mit dem
Bibliothekar und Philologen gleichen Namens aus augusteischer Zeit (vgl. PL. Schmidt:
Hyginus, DNP 5 [1998], 778f)). In seiner vorsichtigen Einleitung kommt J.-Y. Boriaud:
Hygin Fables (Collection Budé), Paris 1997, VII-XIII zu dem Schluss, dass eine Datierung
in augusteische Zeit und eine Identifikation mit dem Bibliothekar nicht ausgeschlossen
werden kann. Herbert Rose, der Herausgeber einer ilteren kritischen Edition, bedach-



Die Frau und der Drache 49

«Python, der Sohn der Erdgottin, war ein riesiger Drache (Python Terrae filins draco ingens).
Vor Apoll pflegte er auf dem Parnass Orakel zu geben. Thm war vom Schicksal be-
stimmt, durch einen Sohn der Leto umzukommen. Zu dieser Zeit schlief Zeus mit Leto,
der Tochter des Polus*. Als Hera das erfuhr, bewirkte sie, dass Leto dort ihre Kinder zur
Welt bringen sollte, wo die Sonne nicht hinkommt. Sobald Python merkte, dass Leto von
Zeus schwanger war, begann er sie zu verfolgen, um sie umzubringen (Python ... persequi
coepit, ut eam interficerel). Doch auf Zeus” Befehl hob der Boreas-Wind Leto in die Héhe
und brachte sie zu Poseidon. Der schiitze sie, aber um Heras Werk nicht zu vereiteln,
fuhrte er sie auf die Insel Ortygia und bedeckte diese ganz mit seinen Fluten. Als Python
sie daher nicht finden konnte, kehrte er zum Parnass zurtick. Doch Poseidon lie3 die
Insel Ortygia wieder auftauchen. Spiter wurde sie Delos genannt. Dort brachte Leto, in-
dem sie sich an einem Olbaum festhielt, Apoll und Artemis zur Welt, denen Hephaistos
Pfeile als Geschenk gab. Am vierten Tage nach ihrer Geburt vollstreckte Apoll die Strafe
seiner Mutter: Er kam zum Parnass und tétete Python mit seinen Pfeilen (nam Parnassum
venit et Pythonem sagittis interfectf), wonach er Pythios genannt wurde. Die Knochen warf
er in ein dreiftiiges Becken und stellte es in seinem Tempel auf. Ferner veranstaltete er
Leichenspiele, die man die Pythischen Spiele nennt.» (Fabulae 140)

Die Gemeinsamkeiten zwischen dieser Version des Mythos und Apk 12 sind
augenfillig:® Ein Drache verfolgt eine schwangere Frau, sie wird beschiitzt
und der Drache besiegt. Natiitlich gibt es auch Unterschiede,” aber diese fallen
wenig ins Gewicht, denn der Mythos ist kein fest tiberlieferter Text, sondern
vielmehr ein narrativer Grundplot, der literarisch an vielen Stellen anschluss-

fihig ist.”’

te den Autor mit den Eigenschaften adulescenten tmperitum, semidoctum, stultum («unwissend
jugendlich, halb-gelehrt und dummy; vgl. Hygini Fabulae, hg.v. H.I. Rose, Leiden 1933,
1967, xii). Die knappen Zusammenfassungen rechnen aber offenbar mit Lesern und Le-
serinnen, die den Inhalt der Geschichten ohnehin kennen, vgl. Waiblinger: Nachwort, in:
Hyginus Fabulae (siehe oben), 113. Zu weiteren Fragen der Datierung und Uberlieferung
vgl. A. Cameron: Greek Mythography in the Roman World, Oxford 2004, 33-51.

34 Lateinisch polus («Himmelsgew6lber) entspricht dem Titanen Koios.

35  Sie sind in der Forschung bereits vor Gunkel erkannt worden. A. Dieterich: ABRAXAS.
Studien zur Religionsgeschichte des spitern [sicl] Altertums, Leipzig 1891, 117, Ausfiihr-
lich dazu Yarbro Collins: Combat Myth (Anm. 10), 245-261, die auch den lokalen Bezug zu
Anatolien herzustellen versucht. H.D. Saffrey: Relire I’ Apocalypse a Patmos, RB 82 (1975)
385-417, hier 410-417, geht m.E. zu weit, wenn er einen besonderen Bezug dieses Mythos
zur Insel Patmos in Erwigung zicht.

36 H. Gollinger: Das «grosse Zeichen» von Apokalypse 12 (SBM 11), Wirzburg 1971, 130.
Aune: Revelation 6-16 (Anm. 13), 671f. betont diese scht statk.

37  Dass wir zu Beginn des 5. Jhs. noch eine ausfiihrliche allegorische Deutung des Leto-
Python-Mythos in den Saturnalia des Macrobius finden (Saturnalia, 1,17, dt. Ambrosius



50

Moisés Mayordomo

¢) Zwischenfagit

Die folgende Tabelle soll verdeutlichen, welche Beziige sich aus beiden My-

thenkomplexen zu Apk 12 ergeben:*®

Python-Leto-Apollo

Seth-Isis-Horus

Apk 12

1. Motivation des Angriffs:
Streit um Orakel
(Fab. 140.1)

1. Motivation des Angriffs:

Konigsherrschaft

2. Leto schwanger von

Zeus (Fab. 140.2)

2. Isis schwanger von
Osiris

2. Frau ist schwanger (12,1)

3. Python verfolgt Leto mit
der Absicht, sie zu toten

(Fab. 140.2)

3. Seth-Typhon verfolgt
Isis und das Kind, um das
Kind zu toten

3. Drache will das Kind
verschlingen (12,4)

4. Der Nordwind rettet
Leto (Fab. 140.3) [in Luki-
an, Dialogi marini 10, hilft
Poseidon Leto]

4. Ra und Thoth helfen
Isis

4. Hilfe durch Gott (12,6),
Adlerfliigel (12,14), die
Erde (12,16)

5. Geburt von Apollo und
Artemis (Fab. 140.4)

[5. Geburt des Horus]

5. Geburt des Kindes
(125)

6. Apollo besiegt Python
(Fab. 140.5)

6. Horus besiegt Seth-
Typhon

6. Michael besiegt den
Drachen (12,7-9)

7. Konigtum des Horus

[7. Konigtum des Kindes?
(12,5)]

8. Apollo grundet die Py-
thischen Spiele (Fab. 140.5)

Eine Entscheidung zwischen dem einen oder dem anderen Mythos — im

Sinne einer einlinigen genetischen Hetleitung — ist kaum geboten. Bereits in

der Antike konnten Isis und Leto oder Python und Typhon-Seth ineinander

Theodosius Macrobius: Tischgespriche am Saturnalienfest, Einleitung, Ubersetzung und
Anmerkungen von Otto und Eva Schonberger, Wiirzburg 2008, 78-87), mag als Hinweis
darauf betrachtet werden, wie lange die mythischen Stoffe in der Weltdeutung der Antike

witrksam waren.

38  Angepasst aus Yarbro Collins: Combat Myth (Anm. 10), 66.



Die Frau und der Drache 51

tbergehen.” Der Autor der Johannesapokalypse ist zudem kein intertextuel-
ler Purist.*” Er hat woméglich auch hier unterschiedliche Traditionen aus dem
reichen Fundus der griechisch-romischen Kultur kreativ fusioniert." Die Fra-
ge nach den autorialen Hinflussfaktoren muss daher im Zusammenhang einer
komplexen kulturellen Interaktion betrachtet werden, die zugleich dem Seher
ein grofles Maf} an Kreativitit zuzugestehen hat.*?

Wenn wir dieses wunderbare Bild in seine Finzelteile zerlegen, dann kénn-
te man sagen: Der Drache ist orientalisch, die Frau hat Isis-Ziige, die Story
ist griechisch-mythologisch, die Sprache alttestamentlich, der Inhalt christlich-
apokalyptisch. Dazu kommt noch der kompositorische Eigensinn des Autors.
Eine solche Aufsplitterung und Zuordnung der Einzelelemente eines Textes
stellt jedoch eine Atomisierung dar, die wenig zum Verstehen des Textes in
seiner Gesamtheit beitrigt.

2.2 Bildparallelen: 1konographische Betrachtung

39  Ein solcher Kulturtransfer findet sich bereits bei Herodot, Hist. II 155-156 (ibers.v. Feix
[Anm. 20], 338-341); vgl. dazu J.D. Mikalson: Herodotus and Religion in the Persian Wars,
Chapel Hill 2003, 181.

40 Vgl D.E. Aune: Apocalypse Renewed. An Intertextual Reading of the Apocalypse of
John, in: D.IL. Barr (Hg.): The Reality of Apocalypse. Rhetoric and Politics in the Book of
Revelation (SBL Symposium 39), Atlanta 2006, 43-70.

41  H.D. Betz: Zum Problem des religionsgeschichtlichen Verstindnisses der Apokalyptik,
ZThK 63 (1966) 391-409, hat sich m.E. etwas zu einseitig an einem paganen Deutungsrah-
men orientiert. Ausgewogener A. Yarbro Collins: The History-of-Religions-Approach to
Apocalypticism and the <Angel of the Waters) (Rev 16:4-7), CBQ 39 (1977) 367-381.

42 Ahnlich Yarbro Collins: Angel (s. Anm. 39), 380. Als Ergebnis ihrer Studie formuliert
Yarbro Collins: Combat Myth (Anm. 10), 187: «[I]t did not seem possible to interpret
the passage strictly within an ancient Near Eastern-Israclite-Jewish continuum. It seemed
rather that the author was deliberately choosing to be international by composing his
narrative with elements taken from a variety of cultural contexts» Vgl. weiterhin D.E.
Aune: The Influence of Roman Imperial Court Ceremonial on the Apocalypse of John,
Biblical Research 18 (1983) 5-26, besonders 22f; I.. Hartman: Hellenistic Elements in
Apocalyptic Texts, in: G.A. Jonsson et al. (Hg): The New Testament in Its Hellenistic
Context (Studia Theologica Islandica 10), Reykjavik 1996, 113-133, wieder abgedruckt
in: Approaching New Testament Texts and Contexts. Collected Essays II, hg.v. D. Hell-
holm / T. Fornberg (WUNT 311), Tibingen 2013, 247-263. Zuriickhaltender zeigt sich
P. Prigent: I’Apocalypse de Saint Jean (CNT 14), Genéve *2000, 35-49 («I”’hellénisme de
I’Apocalypse»); tibermassig skeptisch allerdings J. Dochhorn: Schriftgelehrte Prophetie.
Der eschatologische Teufelsfall in Apc Joh 12 und seine Bedeutung fiir das Verstindnis
der Johannesoffenbarung (WUNT 268), Tibingen 2010, 8-17.



a2

Moisés Mayordomo

Wenn wir uns nun der Anschauungswelt der Rezipienten zuwenden, dann gilt

es zu beachten, dass antike Mythen eine ganz besondere Affinitit zu visuellen
Medien hatten.”” Mythische Stoffe waren tiberall sichtbar: auf Miinzen und
Winden, in Héiusern und auf Sarkophagen, an 6ffentlichen Gebiuden, auf
Vasen und in Tempeln.* Die Sichtbarkeit des Mythos ist fur die Johannesapo-

kalypse relevant, besonders fiir die Frage nach dem «visuellen Repertoire» ihrer

Rezipienten.”

43

44

45

Allgemein zur Ikonographie von Mythen vgl. W. Burkert: Oriental and Greek Mythology.
The Meeting of Parallels, in: J. Bremmer (Hg.): Interpretations of Greek Mythology, Lon-
don 1987, 10-40, besonders 25-34. Unverzichtbar sind die zehn Binde des LIMC.

Vgl. aus der wachsenden Zahl an Publikationen W. Oenbrink: Das Bild im Bilde. Zur Dar-
stellung von Gétterstatuen und Kultbildern auf griechischen Vasen (EHS 38:64), Frank-
furta. M. / Bern 1997; F. de Angelis / T. Holscher (Hg.): Im Spiegel des Mythos. Bilderwelt
und Lebenswelt (Palilia 6), Wiesbaden 1999; L. Giuliani: Bild und Mythos. Geschichte
der Bilderzihlung in der griechischen Kunst, Miinchen 2003; S. Woodford: Images of
Myths in Classical Antiquity, Cambridge 2003; K. Junker: Griechische Mythenbilder. Eine
Einfihrung in ihre Interpretation, Stuttgart 2005; K. Lorenz: Bilder machen Riume. My-
thenbilder in pompeianischen Héiusern (Image & Context 5), Berlin 2008; R.G.A. Bux-
ton: Forms of Astonishment. Greek Myths of Metamorphosis, Oxford 2009, 76-109;
Z. Newby: Greek Myths in Roman Art and Culture. Imagery, Values and Identity in Italy,
50 BC-AD 250, Cambridge 2016. Wichtig fiir die visuelle Vermittlung mythischer Stoffe
war auch Pantomime; vgl. E. Hall: Pantomime. Visualising Myth in the Roman Empire,
in: G.W.M. Harrison / V. Liapis (Hg.): Performance in Greek and Roman Theatre, Leiden
2013, 451-473.

Der Einbezug bildlicher Quellen fir die Deutung von Apk 12 deutet sich an bei R. Berg-
meier: Altes und Neues zur «Sonnenfrau am Himmel» (Apk 12). Religionsgeschichtliche
und quellenkritische Beobachtungen zu Apk 12,1-17, ZNW 73 (1982) 97-109 = ders.: Das
Gesetz im Rémerbrief und andere Studien zum Neuen Testament (WUNT 121), Tiibin-
gen 2000, 249-261 (258 mit Abbildung auf Seite 261). Ausfihrlich jetzt: D.L. Balch: «A
Woman Clothed with the Sun» and the «Great Red Dragon» seeking to «Devour her Child»
(Rev 12:1,4) in Roman Domestic Art, in: ders.: Roman Domestic Art and Early House
Churches (WUNT 228), Tibingen 2008, 139-167; ders.: Cult Statues of Augustus’ Temple
of Apollo on the Palatine in Rome, Artemis’/Diana’s Birthday in Ephesus, and Revelation
12:1-5a, in: D.L. Balch / A. Weissenrieder (Hg,): Contested Spaces. Houses and Temples in
Roman Antiquity and the New Testament (WUNT 285), Tiibingen 2012, 413-434.



Die Frau und der Drache 53

a) Isis-Darstellungen

A Hellenisierte Isis (2. Jh nC)

A Isis-Akroter aus Pergamon {1.-2. Jh nC)

A Minze mit lsisbiste aus Alexandria (117/118 nC)

Am&uwis-l.mve) Aﬂbnmguaueissuigypenancj Getidgelte Isis aus Agypten (7.-1. Jh vC) B

Tafel I: Isis-Darstellungen*

Isis-Darstellungen sind vielfach und in vielen Variationen tiber weite zeitliche
und geographische Entfernungen belegt. Die kleine, hier gebotene Auswahl
soll lediglich Elemente, die fir die Visualisierung von Apk 12 von Belang sind,
kenntlich machen. Sehr weit verbreitet war die Figur der stillenden Isis (links),
hier in ihrer dgyptischen Fassung aus der Zeit ab dem 3. Jh. v.Chr. Das Kuh-
gehorn auf ithrem Kopf trigt die Sonnenscheibe und zeichnet sie damit als
Himmelskonigin aus. Ebenso dgyptisch ist eine ab dem 7. Jh. v.Chr. belegte

46  Bildnachweise: Links: S. Schroer / O. Keel: Eva — Mutter alles Lebendigen, Fribourg
2004, 234. Oben Mitte: W. Radt: Spuren dgyptischer Kulte in Pergamon, in: A. Hoffmann
(Hg): Agyptische Kulte und ihre Heiligtiimer im Osten des Rémischen Reiches (Byzas
1), Istanbul 2005, 59-79 (78, Abb. 30). Unten Mitte (links): Schroer/Keel: Eva, 263. Un-
ten Mitte (rechts): K. Emmett: Collection of Roman Egypt, http://www.beastcoins.com/
Collections/KeithEmmettEgypt/KeithEmmettRomanEgypt.htm, ObjektID Emmet 866
(letzter Zugriff am 23.11.2016). Oben rechts: M. Giebel: Nur fur Eingeweihte! Die Mys-
terienkulte in der griechisch-rémischen Welt, WUB 25/3 (2002) 15-21 (18). Unten rechts:
Schroer/Keel: Eva, 236f.



54 Moisés Mayordomo

Darstellung der Isis, die mit ihren Fligeln Osiris schiitzt (unten rechts). In
einer romischen Version der Isis /actans aus dem 2. Jh. n.Chr. sitzt die Géttin
auf einem Thron, hat eine romische Frisur und trigt ein Untergewand mit
einem sog. Isis-Knoten (unten 2. von links). Die Isis-Krone ist kaum erkenn-
bar. Dass solche Figuren in Tempeln wie in Héusern nachweisbar sind, ldsst
auf ihre Beliebtheit schlieen. Eine hellenistische Isis-Statue bildet die Géttin
mit dem typischen Gewandknoten, dem Sistrum (einem Musikinstrument aus
dem Isis-Kult) und einem Wasserkrug ab (rechts oben). Solche Darstellun-
gen finden sich hiufig auf Grabstelen. Dass Isis auch auf Minzen vielfach
erscheint (unten 2. von rechts), zeigt ihre besondere Nihe zur symbolischen
Herrschaftsdarstellung.*’ Interessant fiir die Rezipienten der Apokalypse ist das
Isis-Akroter (Mitte oben).* Méglicherweise zierte es den hochsten Teil einer
Tempelanlage in Pergamon. Einer solchen Isis-Figur wiren viele Meschen im
offentlichen Raum begegnet: hoch oben, auf einem Pflanzenakroter stehend,
mit der Sonnenscheibe iiber dem Kopf.

47 Vgl. zu weiteren Minzdarstellungen der Isis den Bildkorpus von V. Tran Tam Tinh: Isis
lactans. Corpus des Monuments Gréco-Romains d’Isis allaitant Harpocrate (EPRO 37),
Leiden 1973.

48  Die tiber einen Meter hohe Figur ist leider noch nicht ausreichend behandelt worden.



Die Frau und der Drache 55

Fresko aus einem Schlafraum (cubiculum) der
Casa di Philocalus (1X.3.15) aus Pompei (62-97 nC) P

A Minze mit Darstellung des friih verstorben
Sohns des Domitian aus Rom (81-83 nC)

A Fresko aus einer Backerei (1X.3.10-12) aus
Pompei (1. Jh nC)

Tafel II: Isis auf Fresken, Domitian-Miinze*

Ein Detail aus einem zerstorten Fresko aus Pompei (links unten), moglicher-
weise aus einer Backerei, zeigt Isis-Tyche mit Fligeln, Fillhorn, Sistrum auf
dem Altar und Steuerruder tber dem Himmelsglobus. Auf dem Kopf trigt
sie eine cornua lunae, die Mondscheibe, eine Lotosbliite und den Sothis-Stern.
Besonders interessant ist das gro3ere Bild (rechts), das auch aus einem pom-
peiischen Fresko stammt und Isis Urania abbildet. Dass dieses Wandbild waht-
scheinlich einen Wohnraum zierte, ist ein weiterer Hinweis auf die visuelle
Priasenz von Mythen und Gottheiten.” Die Astralsymbolik ist tberdeutlich:
Vor einem Sternenhimmel steht Isis mit Flugeln, Fallhorn und Blumengirlan-
de; auf dem Kopf Mondsichel und der dgyptische Sothis-Stern, den die Grie-
chen mit Sirius gleichsetzten. Isis setzt ihren Ful3 auf den Globus. Links reitet

49  Bildnachweise: Oben links: Coins of the Roman Empire in the British Museum (BMC), I,
62. Unten links: Merkelbach: Isis regina (Anm. 22), 548 (Abb. 67). Rechts: Merkelbach: Isis
regina (Anm. 22), 577 (Abb. 99 Farbtafel im Mittelteil); s.a. LIMC V/1, 776f; V/2, 513
(Isis 210).

50  Dazu ausfihtlich Balch: Woman Clothed (Anm. 45).



56 Moisés Mayordomo

Horus-Harpokrates-Helios zu Pferd, mit Doppelaxt in der Hand und einer
Strahlenkrone auf dem Haupt (wohl auf der Jagd nach Seth-Typhon).” Der
Denar aus der Zeit Domitians (links oben) stellt keine Verbindung zu Isis her,
belegt aber den hohen Wert der Astralsymbolik. In dieser einmaligen Prigung
aus der Zeit zwischen 81-83 n.Chr. bedenkt der Kaiser seinen frih verstorbe-
nen Sohn mit einer Consecratio. Dieser sitzt als Kleinkind auf einem Globus
inmitten des Siebengestirns.>

b) Schlangen, Drachen und Franen

)

A Neuassyrisches Reflsiegel aus Assyrien (9./8. Jh vC)

‘W Spatbabylonisches Ziegeirelief vom (schtarlor aus Babylon (6./7 Jh vC) Mal

v (Hydria) des Adi aus Etrurien (6. Jh vC)
T =

Tafel III: Drachen und Drachenkimpfe™

51  Rechts sicht man noch einen kleinen gefligelten Eros mit Fackel.

52 Ich danke an dieser Stelle Detlet Hecking fiir seine ausgiebige numismatische Expertise.
Die Miinze wurde auch von Omerzu fiir die Deutung des Textes herangezogen, vgl. H.
Omerzu: Die Himmelsfrau in Apk 12. Ein polemischer Reflex des rémischen Kaiserkults,
in: M. Becker / M. Ohler (Hg,): Apokalyptik als Herausforderung neutestamentlicher
Theologiec (WUNT 2:214), Tubingen 2006, 167-194, hier 189£.194.

53 Bildnachweise: Oben links und Mitte: Foto aus ANEP, Nr. 691; Umzeichnung aus Keel /
Schroer: Schopfung (Anm. 10), 125. Darunter: Foto aus BIBEL+ORIENT Daten-
bank Online (BODO), http://www.bible-orient-museum.ch/bodo/search_einfach.
php?id=583580b0aec01#&bomid=459 (letzter Zugriff am 23.11.2016); Umzeichnung
aus Keel / Schroer: Schopfung, 128 (Abb. 114). Rechts oben: P. Matthiae: Geschichte der



Die Frau und der Drache 57

Die ikonographische Vielfalt von schlangenartigen Monstern kann mit dieser
kleinen Auswahl kaum wiedergegeben werden; sie zeigt lediglich, welche un-
terschiedlichen Formen in der Imagination antiker Leser ein épaxwv anneh-
men konnte: von dem siebenkopfigen Monster aus Mesopotamien (um 2300
v.Cht.), iber die assyrische Riesenschlange (900-700 v.Chr.), von dem beinahe
niedlichen babylonischen Musch-husch-schu auf dem Ischtartor (7. Jh. v.Chr.)
Uber den furchteinfléBenden Lowendrachen aus Nimrud (9. Jh. v.Chr.) bis zum
Kampf zwischen Herakles und der neunképfigen Hydra (ca 6. Jh. v.Chr.). Die
Ikonographie von Drachen und Drachenkidmpfen ist sehr weit verbreitet. Im
Hinblick auf Apk 12 gilt unser besonderes Interesse daher Drachen, die Frau-
en bedrohen.

Kunst im Alten Orient 1000-330 v.Chr. Die GroBreiche der Assyrer, Neubabylonier und
Achimeniden, Darmstadt 1999, 14. Links unten: Matthiae: Geschichte, 166. Rechts unten:
J. Paul Getty Museum, www.getty.edu, ObjektID 88.AE.346, Datensatz-ID 12550 (letzter
Zugriff am 23.11.2016). Zur Ikonographie vgl. besonders C. Uehlinger: Drachen und Dra-
chenkimpfe im alten Vorderen Orient und in der Bibel, in: B. Schmelz / R. Vossen (Hg.):
Auf Drachenspuren. Ein Buch zum Drachenprojekt des Hamburgischen Museums fiir
Volkerkunde, Bonn 1995, 55-101.



58 Moisés Mayordomo

E

AL TN ( —\}

», h%
PR el

s

‘Yo

Schwarzfigurige Lekythos aus
Alhen {550-500 vC)

Lithographie {18. Jh nC) nach | 4
Bemalung auf einer (heute
versehwundenen) attischen/apulischen
roffigurigen Halsamphara (4. Jh vC)

4 Steinrelief aus Griechenland
(4-3. JhvC)

Tafel IV: Leto und der Drache®

Das obere Bild ziert eine Seite eines Olbehilters. Links im Bild ist deutlich
Leto zu sehen mit dem kleinen Apollo-Kind auf ihrer Schulter. Dieser schickt
sich an, den Drachen Python auf der rechten Seite mit einem Pfeil zu téten.™
Die zweite Frauenfigur ist nicht einfach zu bestimmen. Es konnte die bereits
erwachsene Artemis sein, aber auch die schwangere Leto. Die weiteren Bilder
(unten) zeigen die gleiche Figurenkonstellation.
¢) Fazit

Alles in allem deckt sich der ikonographische Befund mit dem textuellen: Fiir
die Konstellation einer schwangeren Frau, die von einem Drachen bedroht wird,

54  Bildnachweise: Oben links: Corpus vasorum antiquorum. Prance, fasc. 10. Paris, Biblio-
théque nationale (Cabinet des médailles) II, hg.v. S. Lambrino, Paris 1931, 472 (pl. 86,6-8).
Oben rechts: Fontenrose: Python (Anm. 28), 17; vgl. LIMC V/1, 259 (zu 29a). Unten links:
LIMC 11/1, 302. Unten rechts: Relief, Accession Number 2003.023.006 (Leto Escaping from
Python with her Twins, Artemis and Apollo), Michael C. Carlos Museum, Emory Uni-
versity, Atlanta, GA: http:/ /www.digitalgallery.emory.edu/luna/servlet (letzter Zugriff am
23.11.2016).

55  In der Mitte steht die Palme, an der Leto ihre Kinder geboren hat.



Die Frau und der Drache 59

kommen die Leto-Darstellungen der visuellen Welt des Apokalypse-Textes am
nichsten. Betrachtet man jedoch die Frau fiir sich, bestirkt der ikonographische
Befund die Beziehung zu Isis. Die Bilder kénnen uns eine Ahnung iiber das
visuelle Repertoire des Textes vermitteln.

3. «... 50 abne ich doch, dass ein tieferer Sinn in denselben liege»

«Wenn ich die Worte auch nicht verstehe, so
ahne ich doch, dass ein tieferer Sinn in den-
selben liege. [...] Und ich verwerfe nicht, was
ich nicht erfasst, bewundere es im Gegenteil
um so mehr, eben weil ich es nicht begriffen.»

(Dionysius von Alexandria, 190-265)%

Ohne auf alle exegetischen Details von Apk 12 eingehen zu kénnen,” stellt
sich angesichts des Befundes die Frage: Was tragen diese mythologischen Be-
zuge zum Verstehen des Textes bei?

3.1 Textimmanente Beobachtungen:
Der kosmische Konflikt als Nenansatz und Grundgeriist der Erzahlung
Apk 12 er6ffnet einen wichtigen Abschnitt innerhalb der visiondren Gesamter-
zihlung, Nach den sieben Sendschreiben (Kap. 3—4) und der Thronsaalvision
(Kap. 4-5) sind in zwei Zyklen von sieben Siegeln und sieben Posaunen die
Schrecken der Endzeit ausgemalt worden. Die siebte Posaune (11,15-18) klingt
dabei bereits wie ein Abschluss des Ganzen. «Es sind die Reiche der Welt un-
seres Herrn und seines Christus geworden, und er wird regieren von Ewigkeit
zu Ewigkeit», hrt man im Himmel sprechen (11,15). Die 24 Altesten besingen
den Sieg und das Gericht Gottes (11,16-18). Die Offenbarung des Johannes
konnte an dieser Stelle eigentlich enden. Doch plétzlich 6ffnen sich die Tiren
zum himmlischen Tempel (11,19). Ahnlich wie in der Thronsaalvision wech-
selt die Erzihlung auf eine vollig unbestimmte Zeitebene.” Damit beginnt in

56  Zitat aus Fusebius: Kirchengeschichte VII 254f. (hgv. H. Kraft, Gbers.v. P. Haeuser,
Darmstadt *1997, 341).

57  Zum sozialgeschichtlichen Hintergrund der Apokalypse des Johannes vgl. Mayordomo:
Gewalt (Anm. 3), 110-117.

58  Wihrend in Kap. 4-5 eine geschichtliche Markierung durch das Auftreten des geschlach-
teten Lammes moglich war, erlaubt hier die Geburt des messianisch konnotierten Kindes
eine Einordnung;



60 Moisés Mayordomo

gewisser Weise eine Neuerzahlung des apokalyptischen Dramas. Deutlicher als
bisher erhalten die Hauptprotagonisten scharfe Konturen: die Himmelsfrau,
der Drache, das Tier aus dem Meer (auf das 11,7 bereits vorverweist), das Tier
aus dem Land, die sieben Zornesengel,” die GroBe Hure, der Reiter auf dem
weillen Pferd, die Braut, das Neue Jerusalem. Die Johannesapokalypse erhilt
ab Kap. 12 eine neue Form von Anschaulichkeit.

Das Kapitel ist aber aus einem weiteren Grund wichtig. Der kosmische
Konflikt gibt das narrative Grundgeriist der weiteren Geschichte sowie ihre

Akteure vor. Ich méchte das an einigen Details aufzeigen:

a) Die Himmelsfran als erste von drei entralen Frauenfignren™

Der Himmelsfrau folgen die Grofie Hure, «<Rom» (Kap. 17-19), und die Braut,
das «Neue Jerusalem» (21,2.9; 22,17; vgl. 19,7). Alle drei Frauen nehmen typi-
sche Gender-Rollen ein: Mutter, Hure, Braut. Uber Elemente der Kleidung®
und mittels Zahlen verbindet und kontrastiert die Erzihlung die drei Frauen:
Die GrofBle Hure ist nicht mit der Sonne bekleidet,” sondern mit «Purpur und
Scharlach, geschmiickt mit Gold und Edelsteinen und Perlen» (17,4; vgl. 18,16).

59  Die Frauin Apk 12,1, der Drache in Apk 12,3 und die sieben Zornesengel in Apk 15,1 wer-
den als «groBe Zeicheny eingefithrt. Ansonsten dienen die Zeichen des falschen Propheten
dazu, die Menschen zu verfithren (Apk 13,13f; 19,20; s.a. Apk 16,14). Die himmlischen
onpeio, «Zeichen», dienen der Klarheit, die des falschen Propheten der Tduschung,

60  Tir alle drei wird explizit yovii gebraucht: Apk 12,1.4.6.13 (Himmelsfrau); Apk 17,3-
4.6£.9.18 (GroBe Hure); Apk 19,7; 21,9 (Braut). Ansonsten begegnen Frauen in der Apo-
kalypse des Johannes selten: die Prophetin «Jezebel» (Apk 2,20), die Schreckensarmee mit
Frauenhaaren (Apk 9,8) und die, «welche sich nicht mit Frauen befleckt haben» (Apk 14,4).

61  Dennoch wird die erste Frau stets nur als yovn, «Fraus, und nicht explizit als ppmp, «Mut-
ter», bezeichnet. Thre Rolle als Gebirerin wird jedoch gleich dreimal durch tikto, «gebireny,
hervorgehoben: Apk 12,2.4.13. Tronischerweise wird nur die Grofle Hure als «Mutter» be-
zeichnet, nimlich als «Mutter der Hurerei und aller Greuel auf Erden» (Apk 17,5).

62  Kleidung (verbal mit nepipédio, «anlegen», «anzieheny, ausgedriickt) wird nach Apk 12,1
nur von der Grollen Hure (Apk 17,4; 18,16), der Braut (Apk 19,8) und dem Endzeitkrieger
(Apk 19,13) ndher bestimmt. Die Bedeutung der Kleidung in der Apokalyptik wire weitere
Forschung wert.

63  Das Sonnenkleid ist in dieser Form einmalig in der Apokalypse des Johannes. In der
Grundvision des Menschensohnihnlichen hat dieser «sieben Sterne in seiner rechten Hand
und sein Angesicht leuchtet, wie die Sonne scheint in threr Macht» (Apk 1,16). In Apk 10,1
erscheint «ein starker Engel», der bis in die Beschreibung hinein Ahnlichkeiten mit der
Himmelsfrau hat: «mit einer Wolke bekleidet (mepiepinuévov), und der Regenbogen auf
seinem Haupt (&ni tfig kepaAiig avtod) und sein Antlitz wie die Sonne (0 fjiog) und seine
Fasse (oi m6deg) wie Feuersiulen». Im Neuen Jerusalem bedarf es dann keiner Sonne mehr
(Apk 21,23; 22,5).



Die Frau und der Drache 61

Die Braut des Lammes hingegen kleidet sich «mit schonem reinem Leinen,
nimlich der Gerechtigkeit der Heiligen» (19,8). Die Himmelsfrau wird durch
ihre Sternenkrone mit der Zwolfzahl verbunden. Nur die Braut als das Neue
Jerusalem ist nach dieser Zahl strukturiert: Sie hat 12 Tore, 12 Fundamente, sie
misst 12.000 Stadien und hat Biume mit 12 Friichten (21,12.14.16; 22,2).

Die Schwangerschaft der Himmelsfrau hat in der gesamten Johannesapo-
kalypse keine ditekten Anklinge.”* Die Geburtsmetapher markiert allgemein
geschichtliche Krisenphinomene® und konkret in apokalyptischen Kontexten
steht sie fur das plotzliche Einbrechen der Endzeitnéte.® Thr Kreilen wiirde
auf die Unmittelbarkeit des Endes hindeuten. Dieser Aspekt wird nicht nur
explizit am Ende der Himmelsschlacht in 12,12¢ betont, sondern bestimmt
auch die Zeitperspektive der Apokalypse.

b) ldentitdit und narrative Funktion des Drachens
Anders als die Frau taucht der Drache nach Kap. 12 nicht nur mehrmals auf
(13,2.4.11; 16,13; 20,2), er wird auch identifiziert als «die alte Schlange, die da
heisst: Teufel und Satan, der die ganze Welt verfihros (12,9; s.a. 12,14f). Bisher
hat der Teufel als Widersacher Gottes im Endzeitdrama ab Kap. 4 keine Rolle
gespielt.”” Durch seine Einfithrung werden alle weiteren Figuren, die mit dem
Drachen in Beziehung stehen, als Komplizen der Tduschung und Verfithrung
demaskiert: das Tier aus dem Meer, das Tier aus dem Land und die GrolB3e
Hure; in anderen Worten: das romische Kaiserhaus, die den Kaiserkult voran-
treibenden Stadtstaaten Kleinasiens und die globale Finanzmacht Rom. Der
Drache wird spiter fir 1000 Jahre gefesselt (20,2), kurz freigelassen (20,7) und

64  Ihr Schrei kann mit dem Schrei der Martyrer in Apk 6,10 in Verbindung gebracht werden.
Das Verbum kpalm, «schreieny, ist in der Apokalypse des Johannes beinahe ausschlielich
himmlischen Akteuren vorbehalten: 6,10 (Mirtyrer); 7,2 (Engel); 7,10 (Himmelsstimmen);
10,3 (Engel); 12,2 (Frau); 14,15 (Engel); 18,2 (Engel); 19,17 (Engel). Ausnahme: 18,18f.
(Klage tiber den Fall Babylons).

65 Vgl die schéne Arbeit von C.D. Bergmann: Childbirth as a Metaphor for Crisis. Evidence
from the Ancient Near East, the Hebrew Bible, and 1QH XI:1-18 (BZAW 2008), Berlin
2008.

66 Vgl Mk 13,8 // Mt 24,8; 1Thess 5,3. In apokalyptischen Kontexten sind Schwangere und
Stillende besonders von den Endzeitnéten betroffen (Mk 13,17 // Mt 24,19; Lk 21,23).

67  Davor ausschlieflich in den Sendschreiben: «die Synagoge des Satans» (Apk 2,9; 3,9);
«der Teufel wird einige von euch ins Gefingnis werfen, damit ihr versucht werdet» (2,10);
«Thron des Satans» (2,13a), «Antipas, mein treuer Zeuge, der bei euch getdtet wurde, da,
wo der Satan wohnts (2,13b); «nicht erkannt haben die Tiefen des Sarans» (2,24).



62 Moisés Mayordomo

schlieBlich mit dem Tier und dem falschen Propheten im Feuersee fiir immer
vernichtet (20,10).
¢) Das Kind
Das Kind, das geboren wird, bleibt seltsam unterbestimmt. Obwohl es im
Fokus der Vernichtungswut des Drachens steht, wird es gleich nach der Ge-
burt zu Gott entrickt (12,5).° Von den mythologischen Anleihen an Isis oder
Leto wire zu erwarten, dass der anschlieBende Kampf gegen den Drachen
vom Sohn gefihrt wird. Aber den ersten Kampf fihrt der Erzengel Michael.
Das Kind erhilt durch den intertextuellen Verweis auf Ps 2,9 messiani-
sche Ziige: Es soll «alle Natonen mit eisernem Stabe weiden» (Apk 12,5).%
Dieser Text spielt in der Apokalypse eine ambivalente Rolle: In einem der
Uberwinderspriiche wird dem Sieger «Macht iiber die Nationen» in Aussicht
gestellt (2,20), «und er soll sie weiden mit eisernem Stabe» (2,27). Aus dieser
Verheilung kénnte man die Vorstellung ableiten, dass die Treuen an der fina-
len Endzeitschlacht beteiligt sein werden. Wenn am Ende der Endzeitkrieger
auf dem weillen Pferd kommt, folgen ihm allerdings nicht die Treuen, son-
dern ein Engelsheer (19,14). Er selbst schligt die Nationen «mit dem Schwert
aus seinem Mund» und regiert sie «mit eisernem Stabe» (19,15). Das Kind,
welches in Kap. 12 so unscheinbar zum Himmel entriickt wird, kommt also
in 19,11 aus dem Himmel wieder und erfillt schliefllich doch seinen Auftrag:
es «richt» die Mutter.”
d) Das Paradox der Frau

Ein letzter Aspekt ist wichtig: Das Paradox der Frauengestalt liegt in der
Gleichzeitigkeit ihrer astralen Macht und ihrer Verletzlichkeit. Obwohl sie von
ihrer astralen Symbolik her mit allergrofiter Macht ausgestattet ist, nimmt nicht
sie den Kampf auf. Ihre Bedrohung ist grof3, ihre Not ist zeitlich beschrankt

68 Die Wendung «zu Gott und zu seinem Thron» erinnert deutlich an die Thronsaalvision in
Apk 4-5. Dort wurde das Lamm Gottes eingefiihrt, welches allein das endzeitliche Gesche-
hen in Gang zu bringen vermochte.

69  Das Motiv des Weidens ist schon vorher begegnet: Apk 2,27: «und er soll sie weiden mit ei-
sernem Stabe, und wie die GefiBe eines Topfers soll er sie zerschmeilen»; 7,17: «denn das
Lamm mitten auf dem Thron wird sie weiden und leiten zu den Quellen des lebendigen
Wassers, und Gott wird abwischen alle Tridnen von ihren Augen».

70 Das Rachemotiv bildet einen zentralen inhaltlichen Bogen zwischen Apk 6,9-11 (Ruf der
Mirtyrer nach gottlicher Rache) und 19,2 (Proklamation der vollendeten Rache an Babylon).



Die Frau und der Drache 63

(3,5 Jahre) und ihr Schutz ist gewiss.”! Am Ende geht der Text in die Realitit
der Horenden tber: Der Drache fihrt Krieg mit ihrer weiteren Nachkom-
menschaft; mit denen, «welche die Gebote Gottes halten und das Zeugnis Jesu
haben» (12,17). Halten der Gebote und den Christusglauben bezeugen — das
sind die beiden ethischen Grundpfeiler der Johannesapokalypse. Treue und
Gewaltlosigkeit gehoren zum Ethos des Apokalyptikers; sie spiegeln sich auch
in der Figur der Frau wider.

3.2 Mythologische Bedentungsfelder
Manche Ausleger versuchen, die mythologische Dimension des Textes nur als
bedeutungslose Schale fiir die «wahren» christlichen Inhalte zu verstehen, wih-
rend andere im Mythologischen eine genuine Ausdruckform apokalyptischer
Redeweise sehen.” Es ist m.E. theologisch wie religionshistorisch bedeutsam,
dass der christliche Prophet Johannes eine mythologische Story verwendet.
Dieser Aspekt sollte nicht als bloBer Zufall oder unbedeutende «Einkleidungy
betrachtet, sondern in seiner Bedeutung gewiirdigt werden.
a) Was st ein «Mythos»¢

Gunkel selbst hat seiner Studie nicht eigens eine Mythos-Definition vorange-
stellt. Uberschaut man auch nur oberflichlich die aktuelle Mythos-Debatte,”
wurde man es thm gerne gleich tun. Denn in der Zeit seit Gunkel — also grob:
in den letzten 100 Jahren — hat die eingehende Diskussion um diesen Begriff
eine so starke Differenzierung erfahren, dass die Definitionsfrage jeden weite-
ren Arbeits- und Denkprozess zu lihmen droht.” Auch aus der Wortgeschich-

71 Gott hilt eine Fluchtstitte fir sie bereit, er gibt ihr Fliagel fiir die Flucht (Isis-Fligel!), und
sorgt fir ihre Nahrung (Apk 12,6.14). Sogar die Erde kommt ihr zur Hilfe (12,16).

72 Vgl. den instruktiven Uberblick in Koch: Drachenkampf (Anm. 12), 13-25. Erwigenswert
auch S. Schreiber: Die Sternenfrau und ihre Kinder (Offb 12). Zur Wiederentdeckung
eines Mythos, NTS 53 (2007) 436-457; ].W. van Henten: Dragon Myth and Imperial Ideo-
logy in Revelation 12-13, in: D.L.. Barr (Hg.): The Reality of Apocalypse. Rhetoric and
Politics in the Book of Revelation (SBL Symposium 39), Atlanta 20006, 181-203.

73 J. Mohn: Mythostheorien. Fine religionswissenschaftliche Untersuchung zu Mythos und
Interkulturalitit, Minchen 1998.

74 Definitorische Ermidung ist z.B. erkennbar in den ersten Zeilen von M. Fishbane: Biblical
Myth and Rabbinic Mythmaking, Oxford 2003, 1: «Myth is that most elusive of cultural
forms — forever avoiding the constraints of definition and analysis; yet always attesting,
through its protean persistence, to an indomitable grip upon the human imagination. Call
myth what you will, others will certainly put it differently and claim good grounds for their
standpoint.» Ahnlich beklagt die Situation P. Avis: God and the Creative Imagination. Me-



64 Moisés Mayordomo

te und der kulturprigenden Gegentberstellung von Mythos und Logos™ ist
m.E. fir die hermeneutische Reflexion der Exegese wenig zu gewinnen. Viele
Forschende ziehen es daher vor, nach der Funktion des Mythos zu fragen statt
nach seiner definitorischen «Essenz».”® Im Hinblick auf die Lektire von Apk
12 mochte ich im Sinne einer «schwachen» Definition einige Aspekte beleuch-
ten:

1. Mythen sind in erster Linie sprachliche Gebilde mit einer narrativen Grund-
struktur, jedoch ohne eine feste kanonische Textform.”” Bevor man tberhaupt
versucht, ihre Grundinhalte zu rationalisieren, zu historisieren, zu psychologi-
sieren oder metaphorisch zu erkliren, sind sie als mindlich Gberliefertes narra-
tives Kulturgut zu begreifen.

2. Die meisten Mythen haben einen engen Begug zu religidsen Ritualen und
hetligen Orten. Sie bringen sprachlich die kulturelle Dichotomie zwischen sakral
und profan zum Ausdruck und begriinden hiufig binire Oppositionen (etwa
zwischen Natur und Kultur, Leben und Tod, Ordnung und Chaos). In diesem
Sinne erzihlen viele Mythen (nicht zwingend alle!) von Géttern und himmli-

taphor, Symbol and Myth in Religion and Theology, London 1999, 100: «Myth is probably
the greatest casualty of our contemporary suspicion of figurative language and imagistic
thinking» Skeptisch duflert sich G.S. Kirk: Myth. Its Meaning and Functions in Ancient
and Other Cultures, Cambridge 1970, 7: «There is no one definition of myth, no Platonic
form of a myth against which all actual instances can be measured. Myths [...] differ enor-
mously in their morphology and their social functiony.

75  Zur Geschichte der Mythosdeutung knapp K.W. Bolle: Myth. An Overview, EncRel(E)
9 (%2005), 6359-6371, hier 6365-6368. Sehr ausfiihrlich zur Mythen-Allegorie L. Brisson:
How Philosophers saved Myths. Allegorical Interpretation and Classical Mythology, Chi-
cago 2004,

76 C.Jamme: Myth, in: The Brill Dictionary of Religion Leiden 2006, 1285-1291, hier 1286.
Eine griffige und vielfach zitierte Definition bietet ]. Roloff: Die Offenbarung des Johan-
nes (ZBK), Zirich 2001, 123: «Unter Mythos versteht die Religionswissenschaft eine er-
zihlende Darstellung von urzeitlichen Vorgingen zwischen Géttern, dimonischen Mich-
ten und Heroen, die Auskunft geben will iiber Ursprung und Wesen der Welt, die Stellung
des Menschen in ihr und die Entstehung der seine Existenz bestimmenden Verhiltnisse
und Normen. Das, was jetzt ist und geltend erfahrend wird, will der Mythos erkliren, in-
dem er es als Auswirkung eines Geschehens zwischen Ubernatiirlichen Wesen deutet.»

77 Auf Grundlage der Unterscheidung von Zeichen, Bedeutung und Referenz versteht Bur-
kert den Mythos als eine Form von «Fabel» oder «Volkserzihlungy (2/), die an keine kon-
krete sprachliche Form gebunden ist. Sein Definitionsvorschlag ist ausgesprochen mini-
malistisch: «[M]|yth is a traditional tale with secondary, partial reference to something of
collective importance». Vgl. W. Burkert: Structure and History in Greek Mythology and
Ritual, Berkeley 1979, 2f.; Zitat: 23.



Die Frau und der Drache 65

schen Wesen, von Urzeiten und Urspringen.’™

3. Das Verhaltnis von Mythos und Geschichte ist ambivalent. Gerade in der
Hebriischen Bibel wird nicht nur der Mythos historisiert, sondern auch die
Geschichte mythisiert.” Der Mythos hat allerdings keinen zeitlichen Referenz-
charakter.”

4. Als miindliches Kulturgut haben Mythen ein enormes Akkultnrationspo-
tential, sie wandern, adaptieren sich, erhalten neue Kontexte und prigen das
visuelle Repertoire unterschiedlicher Kulturen.

5. Mythen haben besondere gesellschaftliche Funktionen, vornehmlich im
Rahmen von Transformationsprozessen® und kollektiven Bedrohungen. My-
then dienen hiufig zur Legitimation von sozialen Verhiltnissen,” aber auch
(etwa durch Humor) der Veratbeitung von Angst.*’ Sie kénnen auch mora-
lische und dsthetische Funktionen erfillen. Sie sind — neben vielem anderen
— auch unterhaltsam und regen die Phantasie an. UbermiBige Gewalt spielt in
vielen Mythen eine Rolle, iiberhaupt neigen sie zur Uberdimensionierung der
Realitit.

78  Die Autoritit, mit welcher der Mythos von solchen Ur-Zeiten erzihlt, unterscheidet ihn
vom Mirchen, Epos oder der Volkssage (Bolle: Myth [Anm. 76], 6362) — obwohl in Ein-
zelfillen die Grenzen flielend sein kénnen.

79  Keel / Schroer: Schépfung (Anm. 10), 185: «Die Historisierung des Mythos schlieB3t aber
immer die Mythisierung des Historischen in sich. Der Drache ist Assur bzw. Babylon, und
Assur bzw. Babylon ist ein Drache.»

80  Daher greifen zunichst jene Deutungen, die z.B. die Frau in Apk 12 eindeutig einer histori-
schen Gestalt zuordnen wollen (etwa Maria) selbst dann zu kurz, wenn diese Gestalt als ein
Kollektiv wie Israel oder die Kirche gedacht wird. Diese Frage, die die FExegese der letzten
200 Jahre ausgesprochen stark bewegt hat, ist aus der Perspektive des Mythos zweitrangig.
Die Frau ist Teil einer mythologischen narrativen Konstelladon von himmlischer Macht,
Bedrohung, Verfolgung und Schutz. Vgl. zur Polyvalenz der mythischen Bilder angesichts
der auslegungsgeschichtlichen Vereindeutigungsversuche die schone Studie von J. Frey:
Die Himmelskonigin, die Sonnenfrau und die Johannesapokalypse. Zum mythologischen
Hintergrund und zur textpragmatischen Funktion eines wirkmichtigen Bildmotivs, Wie-
ner Jahrbuch fiir Theologie 5 (2004) 95-112.

81  Bolle: Myth (Anm. 76), 6362.

82  Jamme: Myth (Anm. 77), 1286.

83  Bolle: Myth (Anm. 76), 6363-6365 («Humor in Myth»). Zur Uberwindung von Furcht im
Mythos vgl. H. Blumenberg: Arbeit am Mythos, Frankfurt/M. 1979.



66 Moisés Mayordomo

b) Uberlegungen zum Mythos in Apk 12

Indem Apokalyptik an mythologische Redeweise ankntipft,* halt sie die Erin-
nerung an uralte Bilder wach. Der Rickfall ins Chaos ist weiterhin eine Gefahr.
Fir Johannes bedeutet die Anerkennung Roms als gottliche Grof3e einen sol-
chen Rickfall. Der Satan bedroht mit seiner Verfihrung zum Kaiserkult die
kosmische Ordnung. Die Sonnenfrau, in der alles vollkommen strukturiert er-
scheint, gerit damit zeitweilig aus den Fugen. Durch ihre kulturelle Prigekraft
haben solche Bilder eine sehr starke emotionelle Wirkung, die auch in Apk 12
eine nicht zu unterschitzende Rolle spielen dirfte. Damit hilft die mythische
Bildwelt in der Verarbeitung von Krisen. Die «reale» Bedrohung, die Johannes
vor Augen hat, liegt im Abfall des kleinasiatischen Christentums durch eine
lockere Haltung gegentiber dem Kaiserkult. Im Mythos wird dieses Szenario
kosmisch tberdimensioniert.*” Im Rahmen einer dringenden Sehnsucht nach
Gerechtigkeit werden Gewaltphantasien bildhaft «ausgelebt» und Angste ver-
arbeitet.

Der Mythos ist schlussendlich ein Zeichen.** Die Figuren sind narrative
Leerstellen, durch welche die Zerstorungswut des Bosen in Wortbilder gefasst
werden kann. Rom erscheint damit als ein Chaosmonster, das eine schutzlose
Frau bedroht. Dadurch dient der Mythos der politischen Analyse in der Spra-

84  Apk 12 gehort damit in einen weiteren interkulturellen Bezugsrahmen zwischen Mythos
und Apokalyptik, der hier nicht weiter verfolgt werden kann. Vgl. O. Bécher: Mythos und
Rationalitit in der Apokalypse des Johannes, in: H.H. Schmid (Hg.): Mythos und Rationa-
litit, Giitersloh 1988, 163-171; R.J. Clifford: The Roots of Apocalypticism in Near Eastern
Myth, in: B. McGinn et al. (Hg.): The Continuum History of Apocalypticism, London
2003, 3-29; ].J. Collins: Apocalyptic Genre and Mythic Allusions in Daniel, JSOT 21 (1981)
83-100.

85 In der Apokalypse wird jedoch nicht das Historische mythisiert, denn eine ausgewachse-
ne Verfolgung von Christusglaubenden ist zur Zeit Domitians nicht belegt. Hs wird viel-
meht die wachsende Angst angesichts zunehmender Bedrohung mythisiert, bzw. durch
den Mythos verarbeitet. Wie T. Podella: Der «Chaoskampfmythos» im Alten Testament.
Eine Problemanzeige, in: M. Dietrich / O. Loretz (Hg.): Mesopotamica, Ugaritica, Biblica,
FS K. Bergerhof (AOAT 232), Kevelaer 1993, 283-329, gezeigt hat, kommt das Motiv
des Chaoskampfes im Alten Testament besonders in Notzeiten vor (8. 319): «Das Chaos-
kampfmythologem ist demnach fest situiert in Kontexten, wo kollektive Notzeiten sprach-
lich bewiltigt werden. Das heif3t hier, Not und Feinde werden im religiésen Symbolsystem
dimonisiert und personalisiert, so dass man mit ihnen wmgehen> und die Notlage einer
Losung zuftihren kann.y

86  Nicht umsonst sieht Johannes in Apk 12,1 am Himmel ein onpeiov, ein «Zeichen».



Die Frau und der Drache 67

che der Phantasie. Da im Mythos Gott schon immer diesen Kampf gewonnen
hat, wird durch den Gebrauch des Mythos nicht nur das Bose in Bildern er-
fasst, es wird zugleich auch das Ende vorweggenommen. Der Plot des Mythos
ist bekannt;*” das Ende ist im Skript des Mythos vorgegeben.

4. Schiuss: «Welcher Abschnitt ist reichbaltiger an Bedentung?»

«Welcher Abschnitt der Heiligen Schrift ist
entweder schoner auf der Oberfliche als
die Offenbarung oder reichhaltiger an Be-
deutung?» (Rupert von Deutz, 1075/1080-
ca. 1129)%

Mythen sind nicht wahr, sie sind aber auch nicht falsch.” Der Text macht keine
einfachen Propositionen, die durch Vernunft oder Erfahrung bejaht oder ver-
neint werden kénnen. Der Text sagt auch nicht einfach: Gott schiitzt die Treu-
en. Er erzihlt vielmehr eine Geschichte, in der die Astralkonigin Isis ebenso
anklingt wie die schutzbedurftige schwangere Leto. Beide Frauen gelangen im
Mythos ans Ziel. Diese Story stellt Johannes in den Dienst seiner theologischen
Botschaft von Treue, Gewaltlosigkeit und gottlichem Schutz. Dass die Chris-
tusglaubenden in Kleinasien sich durch eine bése Ubermacht bedroht sehen,
spiegelt der Mythos in seiner Zeitlosigkeit wider. Mit der Kraft der Bilder und
seiner schier unerschépflichen visuellen Imaginationskraft bietet der Autor sei-
nen Horern und Horerinnen im wahrsten Sinne des Wortes Bilder des Trostes
und des Widerstandes an. Dafiir schafft er eine Bildwelt, deren Sinntiberschuss
nie ganz eingeholt werden kann. Nach einer treffenden Formulierung des spit-
antiken Neoplatonikers Sallustius (4. Jh.) ist der Mythos das, «was nie geschah,
aber dennoch immer ist».” Darin liegt die mythische Aussagekraft von Apk 12.

87  Wie in jedem James-Bond-Film.

88  Rupert von Deutz: Commentum in Apocalypsim (PL 169), 825-826 (aus dem Prolog):
Quae, ingnam, sacrae Scripturae series, hac Apocalypsi, ant in superficie pulchrior, ant in sensu est locup-
letior?

89  Erhellend M. Midgley: The Myths We Live By, London 2003, 1.

90  Sallustius, De diis et mundo 4,9: Tadta 6¢ €yéveto pév ovdénote, Eott 6¢ dei. Sallustius: Con-
cerning the Gods and the Universe, hg,v. A.D. Nock, Cambridge 1926, 8f. mit der Uberset-
zung: «All this did not happen at any one time but always is so.»



68 Moisés Mayordomo

Abstract

Die vorliegende Studie zicht in der kritischen Betrachtung der mythologischen Refe-
renzen in Apk 12 nicht nur die einschligigen Texte in Betracht, sondern wirft auch
einen Blick auf ikonographische Beispiele fiir himmlische Frauen und Drachen. Durch
diese doppelte Perspektive werden FElemente aus dem narrativen und ikonischen Re-
pertoire der Isis und der Leto klarer erkennbar. Allerdings greift Apk 12 nicht ein-
fach genealogisch auf einen klar umrissenen Mythos zuriick, sondern vermischt un-
terschiedliche Elemente, um seinen Rezipienten die Gewissheit vor Augen zu malen,
dass das Leiden der Gerechten immer bereits auf die Niederlage des «Drachensy als
Ausgang vorausschaut.

Discussing the mythological references in Rev. 12 the present study not only looks at
textual traditions but also at iconographic examples of heavenly women and dragons.
Through this double perspective mythological elements from the narrative and iconic
repertoire of Isis and of Leto come to the fore. The text of Rev. 12, however, does not
relate genealogically simply to one clear-cut myth but mixes different elements togeth-
ef, so as to ensure its readers that the definitive perspective underlying all suffering of
the righteous ones is the defeat of the «dragon».

Moisés Mayordomo, Basel



	Die Frau und der Drache : Betrachtungen zur mythologischen Bildwelt von Apk 12

