
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 73 (2017)

Heft: 1

Artikel: Die Frau und der Drache : Betrachtungen zur mythologischen Bildwelt
von Apk 12

Autor: Mayordomo, Moisés

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877613

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877613
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Frau und der Drache:

Betrachtungen zur mythologischen Bildwelt von Apk 121

1. «...so doch niemand weiss, was es ist»

«Dazu dünkt mich das allzuviel zu sein, dass

er [...] befiehlt und dräuet, wer etwas davon

tue, von dem werde Gott auch tun, etc.
Wiederum sollen selig sein, die da halten, was
drinnen stehet [Apk 22,14.18f.], so doch
niemand weiss, was es ist, geschweig, dass er's

halten sollt.» (Martin Luther, 1483-1546)2

Die Apokalypse des Johannes stellt unter den neutestamentlichen Schriften eine

besondere exegetische Herausforderung dar. Angesichts einer exegetischen

Praxis, die sich redlich darum bemüht, historische Referenzen zu identifizieren,

kohärente Uberzeugungssysteme erkennbar und autoriale Konzeptionen
plausibel zu machen, scheint es das letzte Buch der christlichen Bibel geradezu
darauf anzulegen, sich jeder Erschließung zu verweigern. Es konfrontiert die

Exegese nicht nur mit der einfachen Tatsache, interpretations/^«//?^ zu sein,

es ist geradezu interpretations resistent. Martin Luther hat in seiner berühmten
Vorrede zur Johannesoffenbarung diese exegetische Verlegenheit mit einer für
heutige Exegeten seltenen Offenheit deutlich gemacht: Niemand weiß, «was

drinnen stehet». Zu einer derartigen hermeneutischen Kapitulation mögen
zwar auch andere Texte der Bibel die moderne Exegese herausfordern, doch

sind im Falle der Johannesapokalypse zwei Aspekte besonders zu gewichten:

Erstens, ihre Sprache ist konsequent von Uneigentlichkeit geprägt. Die vielen

Vergleiche, Bilder, Metaphern, Symbole, Parabeln und Allegorien erschwe-

1 Dieser Text hat eine Vortragsgeschichte mit Stationen in Bern, Wien und Lausanne. Es

ist mir eine besondere Freude, ihn hier als kleine Gabe für Hans-Peter Mathys publizieren
zu können. Für Hilfe und Kritik in unterschiedlichen Bearbeitungsstadien danke ich Silvia

Schroer, Markus Ohler, Judith Lieu und in besonderer Weise Julia Müller-Clemm.
2 M. Luther: Vorrede auf die Offenbarung S. Johannis (1522), in: Luthers Vorreden zur Bi¬

bel, hg.v. H. Bornkamm, neu durchges. von K. Bornkamm (KVR 1550), Göttingen 31989,

218f.

ThZ 1/73 (2017) S. 40-68



Die Frau und der Drache 41

ren erheblich die Suche nach außersprachlichen Referenzen.3 Die narrativen

Gesetzmäßigkeiten von Zeit und Raum, die Konsistenz der Hauptfiguren, die

Grenzen zwischen Himmel und Erde sind von einer Unscharfe, die es der

Exegese leicht macht, ganz unterschiedliche Deutungen aus dem Text heraus zu

begründen. Es darf daher gefragt werden, ob die Grundfrage der modernen

Exegese nach einer möglichst eindeutigen intentio auctoris im Falle der

Johannesoffenbarung überhaupt am Platz ist.

Zweitens, die Johannesapokalypse spinnt ein unglaublich dichtes Netz von
intertextuellen Verweisen. Besonders auffällig ist die Präsenz der Schriften
Israels:4 Obwohl sich kein einziges, explizit markiertes Zitat darin findet, trägt
jeder Satz so etwas wie «alttestamentliche DNA».5 Darüber hinaus nimmt der

Text reichlich Bezug auf jüdisch-apokalyptische Traditionen, frühchristliche

Bekenntnissprache, kleinasiatische Lokalbräuche und immer wieder auf die

Symbolwelt des römischen Imperiums.6 Der Autor ist ein Virtuose des Bildes;

er fügt Sprachbilder aus den unterschiedlichsten Kontexten zu etwas verblüffend

Neuem zusammen. Dieses Netz zu entwirren, gelingt der Exegese seltener

als ihr lieb ist.

Viele dieser Aspekte treten in Kapitel 12 besonders deutlich zutage. Der
Text ist wie ein Triptychon aufgebaut:

3 Vgl. G. Glonner: Zur Bildersprache des Johannes von Patmos (NTA 34), Münster 1999;

J. Frey: Die Bildersprache der Johannesapokalypse, ZThK 98 (2001) 161-185; G. Biguzzi:
A Figurative and Narrative Language Grammar of Revelation, NT 45 (2003) 382-402;
K. Backhaus: Apokalyptische Bilder. Die Vernunft der Vision in der Johannes-Offenbarung,

EvTh 64 (2004) 421-437; M. Mayordomo: Gewalt in der Johannesoffenbarung als

theologisches Problem, in: T. Schmeller u.a. (Hg.): Die Offenbarung des Johannes.
Kommunikation im Konflikt (QD 253), Freiburg i.Br. 2013, 107-136, hier 117-121.

4 Für einen ersten Überblick vgl. S. Moyise: The Old Testament in the New. An Introduc¬

tion, London 2001, 117-127.
5 Besonders präsent sind die Prophetenbücher Ez, Dan, Jes und Sach, dann die Psalmen, die

in den vielen hymnischen Passagen regelrecht imitiert werden, und schließlich die beiden

ersten Bücher der Torah.
6 Vgl. S. Friesen: Roman Imperial Imagery in Revelation. Space, Knowledge, and Time, in:

M. Labahn / O. Lehtipuu (Hg.): Imagery in the Book of Revelation (CBET 60), Leuven

2011, 43-54; S.J. Wood: The Alter-Imperial Paradigm. Empire Studies and the Book of
Revelation (BiInS140), Leiden 2016.



42 Moisés Mayordomo

I. Die Frau und der Drache, Teil 1 (12,1-6)

A. Das erste große Zeichen: Die Himmelsfrau (12,1-2)
B. Das zweite große Zeichen: Der rote Drache (12,3-4a)

C. Konfrontation, Geburt und Flucht (12,4b-6)

II. Der Kampf im Himmel (12,7-12)
A. Kampf und Satanssturz (12,7-9)
B. Hymnische Reflexion (12,10-12)

III. Die Frau und der Drache, Teil 2 (12,13-17 [18])

A. Erster Angriff und Schutz (12,13-14)
B. Zweiter Angriff und Schutz (12,15-16)
C. Angriff auf die Nachkommenschaft (12,17)

[D. Überleitung: Der Drache am Meeresufer (12,18)]

Angesichts der Bildlichkeit des Textes stellt sich auf einer ersten Wahrnehmungsebene

die schlichte Frage: Was genau sehen wir in Kapitel 12? Auf dem ersten

«Bild» (12,1-6) sehen wir eine Frau am Himmel mit einem Sonnenkleid und einer

Krone aus zwölf Sternen auf dem Mond stehend. Die Frau ist schwanger, liegt
in Wehen und schreit vor Schmerzen. Wir sehen erneut zum Himmel: Ein großer

roter Drache7 mit sieben Köpfen, zehn Hörnern und sieben Kronen fegt mit
seinem Schwanz einen Drittel aller Sterne auf die Erde. Der Drache stellt sich

vor die gebärende Frau, um das Kind zu verschlingen. Als die Frau einen Knaben

zur Welt bringt, wird das Kind gleich zu Gott entrückt, die Frau aber flieht in

die Wüste, wo sie 1260 Tage von Gott ernährt wird. Auf dem zweiten, mittleren

«Bild» (12,7-12) werden wir Zeugen eines Himmelskampfes zwischen dem

Erzengel Michael und dem Drachen. Am Ende wird der Drache auf die Erde geworfen

und wir hören eine theologische Reflexion in Form von Hymnen. Auf dem

dritten «Bild» (12,13-17) verfolgt der Drache wieder die Frau, die jedoch mit

Adlerflügeln in die Wüste fliehen kann. Als der Drache sie mit einem Wasserstrom

aus seinem Mund ertränken will, verschlingt die Erde das Wasser. Zornentbrannt

zieht der Drache in den Kampf gegen die anderen Kinder der Frau. Am Ende

steht der Drache am Strand des Meeres, aus dem in 13,1 ein Tier aufsteigen wird.

7 Dass der «Drache» (8päK<ov) zugleich als «Schlange» in Erscheinung tritt (12,9.14f.: ôcpiç),

ist keine Inkonsistenz des Textes, sondern fester Bestandteil einer fließenden Vorstellungs-
welt. Vgl. die enzyklopädische Arbeit von D. Ogden: Drakôn. Dragon Myth and Serpent
Cult in the Greek and Roman Worlds, Oxford 2013, besonders 2-4.



Die Frau und der Drache 43

2. «Woher kommen alle diese Eingel^üge?»

«Woher kommen alle diese Einzelzüge? Was

sind sie eigentlich? Wer sich unbefangen dem
ästhetischen Eindruck der brennenden Farben

dieser grotesken Schilderung hingiebt,
sollte es dem nicht wie Schuppen von den

Augen fallen, wenn er hört, daß dies ein Mythus

sei?» (Flermann Gunkel, 1862-1932)8

Mit seiner bahnbrechenden Studie von 1895 «Schöpfung und Chaos in Urzeit
und Endzeit» hat Gunkel die Frage nach der religionsgeschichtlichen Einordnung

dieses Textes in den Mittelpunkt der Forschung gerückt.9 Er hat damit
nicht nur eine der zentralen Problemstellungen aller künftigen Auslegungen
dieses Textes formuliert, er hat der Exegese zugleich einen höchst ambivalenten

Begriff hinterlassen: Mythos. Im Folgenden möchte ich mich besonders

zwei Fragekomplexen zuwenden: Welche Motiv- und Bildgeschichten spiegeln
sich in der Konstellation von Frau und Drachen wider? Und: Welche Funktion

erfüllt die mythologische Redeweise im Gesamt des Textes? Die folgenden

Betrachtungen gelten dabei ausschließlich der Frau und dem Drachen; andere

Elemente dieses sehr reichhaltigen Textes bleiben ausgeblendet."1

8 H. Gunkel: Aus Wellhausens neuesten apokalyptischen Forschungen. Einige principielle
Erörterungen, ZWTh 42 (1899) 581-611, wieder abgedruckt in: K. Koch / J.M. Schmidt

(Hg.): Apokalyptik (WdF 365), Darmstadt 1982, 67-90, hier 83. Gunkel setzt hier zu
einer ausgesprochen bissigen Auseinandersetzung mit der zeitgeschichtlichen Deutung von
J. Wellhausen an. Vgl. allgemein W Klatt: Hermann Gunkel. Zu seiner Theologie der

Religionsgeschichte und zur Entstehung der formgeschichtlichen Methode (FRLANT 100),

Göttingen 1969.

9 H. Gunkel: Schöpfung und Chaos in Urzeit und Endzeit. Eine religionsgeschichtliche
Untersuchung über Gen 1 und Apjoh 12, Göttingen 1895, 171-398. Die ausgiebige
Bibliographie zu Apk 12 zeigt, in welch umfassender Form dieser Forschungsimpuls seither

aufgenommen worden ist. Auch wird die Bedeutung von Gunkels Arbeit daraus ersichtlich,

dass sie 2006 ins Englische übersetzt wurde: Creation and Chaos in the Primeval Era
and the Eschaton. A Religio-historical Study of Genesis 1 and Revelation 12, übers.v. K.W.

Whitney jr., Grand Rapids 2006.

10 Der mittlere Teil (12,7-12) nimmt deutlich Bezug auf einen zentralen Mythos Israels und
des Alten Orients: den Mythos vom Himmelskampf. Solche Kampfszenen zwischen
Gottheiten oder Himmelswesen sind sowohl in schriftlichen wie in ikonographischen «Texten»

reichlich belegt. Einen zuverlässigen Überblick mit Bildmaterial bieten O. Keel /
S. Schroer: Schöpfung. Biblische Theologien im Kontext altorientalischer Religionen,
Göttingen 2002, 123-133.184-187. Die mittlerweile klassische Studie von A. Yarbro Collins:



44 Moisés Mayordomo

Die Motiv- und Bildgeschichte soll von zwei Seiten angegangen werden,
die sich idealtypisch auf die Autor- und die Rezipientenseite verteilen lassen.

In einem ersten Schritt sollen — gemäss der klassischen religionsgeschichtlichen

Exegese — antike Textbestände nach Parallelen abgesucht werden, die dabei

helfen könnten, die Motivkombination in Apk 12 einzuordnen. In einem zweiten

Schritt soll der Frage nachgegangen werden, welche visuellen Konnotationen

dieser Text bei seinen Rezipienten in Kleinasien freisetzen konnte. Dazu
sind nicht mehr Sprachbilder in Texten, sondern «echte» Bilder zu befragen.11

2.1 Textparallelen: Religionsgeschichtliche Betrachtung

Wenn man die spezifische Konstellation einer schwangeren Frau, die von
einem Feind bedroht wird, in Augenschein nimmt, stehen zwei mythologische
Konstellationen besonders zur Diskussion:12

a) Isis wird von Seth-Tjphon verfolgt13

Isis war von allen orientalischen Gottheiten die Lieblingsgöttin der Römer.14

Auch in Kleinasien hatte sie einen Großteil der Götterkonkurrenz ins zweite

The Combat Myth in the Book of Revelation (HDR 9), Missoula 1976, ist den relevaten
Traditionslinien nachgegangen; ähnlich J.H. Kalms: Der Sturz des Gottesfeindes.

Traditionsgeschichtliche Studien zu Apokalypse 12 (WMANT 93), Neukirchen-Vluyn 2001.
11 Mit diesem Vorgehen gehe ich daher einen Schritt weiter, von der Intertextualität (im en¬

gen Sinne) zur Intermedialität. Leider ist in der neutestamentlichen Exegese (anders als

in der alttestamentüchen!) der Einbezug bildlicher Quellen für das Verständnis der Texte
sowohl theoretisch als auch praktisch noch zu wenig bedacht. Eine erste Annäherung bieten

die Arbeiten in A. Weissenrieder / F. Wendt / P. von Gemünden (Hg.): Picturing the

New Testament. Studies in Ancient Visual Images (WUNT 2:193), Tübingen 2005, und
die Artikelsammlungen von D.L. Balch: Roman Domestic Art and Early House Churches

(WUNT 228), Tübingen 2008; ders.: Contested Ethnicities and Images. Studies in Acts and

Arts (WUNT 345), Tübingen 2015.
12 Gunkels These von einem babylonischen Urkampf-Mythos ist mittlerweile aufgegeben

worden; vgl. die knappen Hinweise dazu in M. Koch: Drachenkampf und Sonnenfrau.

Zur Funktion des Mythischen in der Johannesapokalypse am Beispiel von Apk 12 (WUNT
2:184), Tübingen 2004, 13f.

13 Vgl. W Bousset: Die OffenbarungJohannis (KEK 16), Göttingen 1906, 353-355; P. Busch:

Der gefallene Drache. Mythenexegese am Beispiel von Apokalypse 12 (TANZ 19), Tübingen

1996, 75-81; D.E. Aune: Revelation 6-16 (WBC 52B), Dallas 1998, 672-674.
14 Vgl. R.E. Witt: Isis in the Graeco-Roman World, London 1971; S.K. Heyob: The Cult of

Isis Among Women in the Graeco-Roman World (EPRO 51), Leiden 1975; F. Solmsen:

Isis among the Greeks and Romans, Cambridge, MA 1979; S.A. Takäcs: Isis and Sarapis in
the Roman World (RGRW 124), Leiden 1995.



Die Frau und der Drache 45

Glied verwiesen.15 Es ist daher historisch nicht unplausibel, in den möglichen
Textwelten unseres Autors auch nach Isis zu suchen. Mit Plutarchs «Uber Isis

und Osiris» (De Iside et Osiride) verfügen wir zudem über eine Schrift, die

nicht nur zeitlich der Apokalypse nahe steht, sondern eine Geschichte, einen

Mythos, zusammenhängend erzählt.16 Plutarch bietet um 120 n.Chr. eine plato-
nisierende Deutung des Isis-Mythos.17

Die Grund-Story sei kurz zusammengefasst: Durch einen Trick sperrt
Typhon den ägyptischen König Osiris in einem Sarg ein und versenkt diesen im

Nil. Isis, Ehefrau und Schwester des Osiris, sucht daraufhin in Trauer den Sarg

und findet ihn schließlich in Byblos. Sie versteckt den Sarg, doch wird dieser

von Typhon entdeckt, der den Leichnam in 14 Teile zerschneidet und diese an

unterschiedlichen Orten einzeln vergräbt. Wieder macht sich Isis auf die Suche

und setzt aus den einzelnen Leichenteilen ihren Geliebten wieder zusammen.
Sie gebiert ihren Sohn Horus,18 und als dieser älter ist, nimmt er Typhon gefangen

und übergibt ihn gebunden an Isis. Diese verschont ihn jedoch, woraufhin
Horus sich zum König ernennt.

Aus diesem komplexen Erzählnetz lassen sich einige Gemeinsamkeiten mit
der narrativen Grundkonstellation von Apk 12 erkennen:19 Ein mythologisches
Himmelswesen trachtet seinem Konkurrenten nach dem Leben, eine Frau und

15 Eine sehr aufschlussreiche Karte mit den Isis-Kultorten in Kleinasien findet sich in
L. Bricault: Adas de la diffusion des cultes isiaques, IVe s. av. J.-C. - IVe s. apr. J.-C.
(Mémoires de l'Académie des inscriptions et belles-lettres 23), Paris 2001, 55.

16 Plutarch: Über Isis und Osiris (De Iside et Osiride), in: Religionsphilosophische Schriften,
übers, und hg.v. H. Görgemanns (Tusculum), Düsseldorf / Zürich 2003, 135-273, besonders

155-167. Eine kürzere Fassung findet sich in Diodorus Siculus I 21-22 vgl. I 88,4-7

(dt. Diodorus Siculus: Griechische Weltgeschichte, Buch I-X, übers.v. G. Wirth, eingeleitet
und kommentiert v. T. Nothers [BGrL 34], Teil 1, Stuttgart 1992, 47-49.121 f.).

17 Er leitet seine Darstellung mit der Aussage ein: «Der Mythos (ô gûôoç), um den es hier geht,
sei in aller Kürze berichtet» (Über Isis und Osiris 12, übers. Görgemanns [Anm. 16], 155),
und schliesst mit «Dies ist in großen Zügen der Hauptinhalt des Mythos; das Anstößigste
ist allerdings fortgelassen» (20, übers. Görgemanns [Anm. 16], 167). Vgl. zu Text und
Auslegung den ausführlichen Kommentar von J.G Griffiths: Plutarch's De Iside et Osiride,
Wales 1970, und zu den neutestamentlichen Bezügen H.D. Betz / E.W Smith, Jr.: De Iside

et Osiride (Moralia 351c-384c), in: H.D. Betz (Hg.): Plutarch's Theological Writings and

Early Christian Literature (SCHNT 3), Leiden 1975, 36-84.
18 Die Geburt des Horus wird nicht berichtet. In «Über Isis und Osisris» 38 (übers.v. Gör¬

gemanns [Anm. 16], 199-201) führt Plutarch aus, dass Isis während ihrer Suche Horus bei

Leto in Pflege gegeben hatte.
19 Yarbro Collins: Combat Myth (Anm. 10), 62-63; Aune: Revelation 6-16 (Anm. 13), 673.



46 Moisés Mayordomo

Mutter spielt eine bedeutsame Rolle, ihr Kind nimmt Rache. Manche Elemente,

die in der Fassung Plutarchs nicht so deutlich hervortreten, können aus

anderen, zeitlich teils näher, teils weiter gelegenen Texten angeführt werden.20

Die direkte Konfrontation zwischen Isis und Typhon ist jedoch kaum belegt.21

Auch ist nicht explizit von einem Drachen die Rede.22 Narrative Grundmotive
des Apokalypsetextes sind also nur schwach oder überhaupt nicht in Textversionen

des Mythos zu finden.

Es stellt sich zudem die Frage, ob die ägyptischen Mythen in gleicher Weise

narrative Grundstrukturen haben wie die griechischen. In seinem großen Isis-

Buch stellt Reinhold Merkelbach gleich zu Anfang fest:2'

«[D]ie ägyptischen Mythen sind von den uns vertrauten griechischen Mythen
verschieden. [...] Die poetische Ausgestaltung der ägyptischen Texte kann man nicht mit
derjenigen vergleichen, welche die griechischen Dichter ihren Mythen gegeben haben,
und oft genug werden auch widersprüchliche Fassungen erzählt.»

Wenn wir jedoch die Himmelsfrau von ihrem Kampf mit dem Drachen

isolieren, dann werden Isis-Anleihen erkennbar, denn die hellenistisch
gedeutete Isis steht in einem engen Bezug zu den Astralkörpern.24 Dazu zwei

Beispiele:

20 Herodot, Hist. II 156 (dt. Herodot: Historien, Bd. 1. Bücher 1-5, übers.v. J. Feix [Tuscu~

lum], Düsseldorf 72006, 338-341); weitere Texte in Aune: Revelation 6-16 (Anm. 13), 673.

21 In der Metternichstele (4. Jh. v.Chr.), Zeilen 168£, spricht Isis lediglich von ihrer Flucht:
«Ich bin Isis, die ihr Kind trug, die mit dem göttlichen Horus schwanger war. Ich gebar
Horus, den Sohn des Osiris, im Nest von Chemmis. Ich war deswegen über alle Maßen

erfreut, weil ich (in ihm) den sah, der für seinen Vater eintreten würde. Ich versteckte und

verbarg ihn aus Furcht (vor der Nachstellung) des Einen [gemeint ist Seth], Ich zog dort
ständig bettelnd umher, aus Furcht vor dem, der Böses tut. Ich verbrachte den (ganzen)

Tag (Nahrung) suchend für das Kind, um für seine Bedürfnisse zu sorgen.» (H. Sternberg-
el Hotabi: Die Metternichstele, in: TUAT II/3: Rituale und Beschwörungen II, Gütersloh
1988, 358-380, Zitate: 365£).

22 Obgleich Typhon in der antiken Vorstellungswelt auch in Drachenform erscheint; vgl.
O. Touchefeu-Meynier / I. Krauskopf: Typhon, LIMC 8, 147-152; Ogden: Drakön (Anm.
7), 69-80.

23 R. Merkelbach: Isis regina - Zeus Sarapis. Die griechisch-ägyptische Religion nach den

Quellen dargestellt, Leipzig 22001, 3.

24 Zur besonderen Verbindung zwischen Isis und Mond vgl. D. Delia: Isis, or the Moon, in:

W Clarysse / A. Schoors / H. Willems (Hg.): Egyptian Religion. The Last Thousand Years,
FS J. Quaegebeur (OLA 84), Leuven 1998, 539-550.



Die Frau und der Drache 47

In einem Enkomion aus der ostgriechischen Ortschaft Maroneia aus dem

späten 2. Jh. oder frühen 1. Jh. v.Chr. preist ein unbekannter Grieche Isis für
die Heilung seiner Blindheit. Seine Preisrede «hat offenbar so gut gefallen, dass

man sie in Stein aufgezeichnet hat».25 Gleich nach der genealogischen
Vorstellung der Göttin (Tochter der Ge) und der Beschreibung ihres Ranges im
Götterhimmel bekennt der Betende:

«Zum Gatten hast du Serapis genommen, und als ihr eure Hochzeit feiertet, wurde
das Weltall durch euer Antlitz hell, indem es durch Helios und Selene seine Augen
erhielt.» (Z. 17-19)26

Zu Beginn des elften Buches der Metamorphosen des Apuleius hat Lucius,
der tragikomische Held in Eselsgestalt, eine Begegnung mit Isis.27 Er sieht «in

gleißend hellem Glanz die Vollmondscheibe gerade aus den Meeresfluten

emportauchen» (XI 1,1). Er ruft Isis an als Regina caeli (XI 2,1) «Himmelskönigin»,
welche Schwangere mit Linderungsmitteln gestärkt hat und in Ephesus angebetet

wird (XI 2,2). In einer Vision kommt die Göttin als Lichtgestalt aus dem

Wasser (XI 3,2). Über der Stirn trägt sie «ein Modell eines Mondes» (XI 3,5).

Auf ihrem leuchtenden Kleid sind «flimmernde Sterne» zu sehen und «in ihrer
Mitte sprühte ein Vollmond feurige Flammen» (XI 3,5).28

Insgesamt kann man sagen, dass es zwar narrative Strukturähnlichkeiten

gibt, die astralen Eigenschaften der Frau in Apk 12 jedoch am stärksten eine

Isis-Prägung haben.29

25 M. Totti: Ausgewählte Texte der Isis- und Sarapis-Religion, Hildesheim 1985, 60. Editi¬

on und Kommentar in: Y. Grandjean: Une nouvelle arétalogie d'Isis à Maronée (EPRO
49), Leiden 1975. Vgl. zum Text G.S. Gasparro: The Hellenisdc Face of Isis. Cosmic and

Saviour Goddess, in: L. Bricault et al. (Hg.), Nile into Tiber. Egypt in the Roman World
(RGRW 159), Leiden 2007, 40-72.

26 Übersetzung aus Merkelbach: Isis regina (Anm. 23), 79. Griechisch: öjvoikov STkaßsi;
Eépconv, Kai tôv koivôv t>|xöv Oegévcov yapov, xoîç ùgstépoiç 7tpoa(ûJtoiç ô KÔagoç àvéXagycv

Èvoggatia0£iç 'HAicoi Kai ££kf|vr|i.
27 Alle Übersetzungen nach Apuleius: Der goldene Esel. Metamorphosen, hg. u. übers.v.

E. Brandt / W. Ehlers (Tusculum), München/Zürich '1998, 456-461.

28 Auch Plutarch (Über Isis und Osiris 21, 38, 61, übers.v. Görgemanns [Anm. 16], 171.199-

201.239) betont den astralen Charakter der Isis.

29 Isis ist die Tochter der Erde. Dass am Ende die Erde sie vor dem Drachenangriff rettet
(Apk 12,16), mag damit zusammenhängen. Auch hat die ägyptische Isis Adlerflügel wie die

Himmelsfrau in Apk 12,14.



48 Moisés Mayordomo

b) Feto, Apollos Mutter, wird von Python verfolgt

In einer bis heute maßgeblichen Studie von 1959 hat Joseph E. Fontenrose alle

Belege für den Kampf zwischen Apollo und Python gesammelt, in einen sehr

breiten literaturgeschichtlichen Kontext eingeordnet und motivgeschichtlich
ausgewertet.3" Dabei arbeitet er fünf Grundformen heraus, in chronologischer
Reihenfolge:31

A: Apollo möchte ein Heiligtum in Pytho errichten und tötet im Kampf einen
weiblichen Drachen (zuweilen Delphyne genannt).

B: Apollo kommt nach Delphi, wo er dem Drachen Python begegnet, der ein Heiligtum

bewacht. Es kommt zum Kampf, bei dem Apollo Python mit unzähligen Pfeilen
tötet. Apollo übernimmt das Heiligtum.

C: Leto bringt Apollo auf Delos zur Welt. Als sie das Kind auf dem Arm trägt, wird
sie vom Drachen Python angegriffen. Das Baby rettet die Mutter mit seinen Pfeilen.

D: Hera befiehlt dem Drachen Pythos, die schwangere Leto zu verfolgen, um sie zu
töten. Leto sucht auf der Flucht einen sicheren Geburtsort und findet diesen auf der
Insel Delos.

E: Die Delphier suchen Apollo auf, um gegen Pythos/Drakon zu kämpfen.

Für die Konstellation von Apk 12 am ehesten relevant sind die Varianten C

und D, für die sich ein Abschnitt aus den Fabulae des Hyginus anführen lässt.32

Das Werk eines ansonsten kaum bekannten Autors aus dem 1. oder 2. Jh.
n.Chr. bietet sprachlich völlig reduzierte Zusammenfassungen des «plots» von
fast 300 griechischen Mythen:33

30 J.E. Fontenrose: Python. A Study of Delphic Myth and its Origins, Berkeley, CA 1959,
21980 (mit neuem Vorwort).

31 Fontenrose: Python (Anm. 30), 21, gefolgt von Yarbro Collins: CombatMyth (Anm. 10), 61.

32 Vgl. weiterhin Lucan: De bello civili 5,79-81 (dt. Lucanus: Bellum civile. Der Bürgerkrieg,
übers.v. W Ehlers [Tusculum], München 21978, 194f.); Lukian: Dialogi marini
(Seegöttergespräche) 10 (dt. Lukian: Hauptwerke, übers.v. K. Mras [Tusculum], München 21980,

144-147).
33 Lateinischer Text aus Hyginus, Fabulae, hg.v. P.K. Marshall (BTL), München 22002, 123f.

Die Ubersetzung folgt Hyginus: Fabulae. Sagen der Antike, ausgewählt und übersetzt von
F.-P.Waibünger, München 1996, 14-17. Unklar ist die Identifikation des Autors mit dem

Bibliothekar und Philologen gleichen Namens aus augusteischer Zeit (vgl. P.L. Schmidt:

Hyginus, DNP 5 [1998], 778£). In seiner vorsichtigen Einleitung kommt J.-Y. Boriaud:

Hygin Fables (Collection Budé), Paris 1997, VII-XIII zu dem Schluss, dass eine Datierung
in augusteische Zeit und eine Identifikation mit dem Bibliothekar nicht ausgeschlossen
werden kann. Herbert Rose, der Herausgeber einer älteren kritischen Edition, bedach-



Die Frau und der Drache 49

«Python, der Sohn der Erdgöttin, war ein riesiger Drache (Python Terraefilius draco ingens).

Vor Apoll pflegte er auf dem Parnass Orakel zu geben. Ihm war vom Schicksal

bestimmt, durch einen Sohn der Leto umzukommen. Zu dieser Zeit schlief Zeus mit Leto,
der Tochter des Polus34. Als Hera das erfuhr, bewirkte sie, dass Leto dort ihre Kinder zur
Welt bringen sollte, wo die Sonne nicht hinkommt. Sobald Python merkte, dass Leto von
Zeus schwanger war, begann er sie zu verfolgen, um sie umzubringen (Python persequi

coepit, nt earn interficeret). Doch auf Zeus' Befehl hob der Boreas-Wind Leto in die Höhe
und brachte sie zu Poseidon. Der schütze sie, aber um Heras Werk nicht zu vereiteln,
führte er sie auf die Insel Ortygia und bedeckte diese ganz mit seinen Fluten. Als Python
sie daher nicht finden konnte, kehrte er zum Parnass zurück. Doch Poseidon ließ die

Insel Ortygia wieder auftauchen. Später wurde sie Delos genannt. Dort brachte Leto,
indem sie sich an einem Ölbaum festhielt, Apoll und Artemis zur Welt, denen Hephaistos
Pfeile als Geschenk gab. Am vierten Tage nach ihrer Geburt vollstreckte Apoll die Strafe

seiner Mutter: Er kam zum Parnass und tötete Python mit seinen Pfeilen (nam Pamassum

venit et Pythonem sagittis interfecit), wonach er Pythios genannt wurde. Die Knochen warf
er in ein dreifüßiges Becken und stellte es in seinem Tempel auf. Ferner veranstaltete er

Leichenspiele, die man die Pythischen Spiele nennt.» (Fabulae 140)

Die Gemeinsamkeiten zwischen dieser Version des Mythos und Apk 12 sind

augenfällig:35 Ein Drache verfolgt eine schwangere Frau, sie wird beschützt

und der Drache besiegt. Natürlich gibt es auch Unterschiede,36 aber diese fallen

wenig ins Gewicht, denn der Mythos ist kein fest überlieferter Text, sondern

vielmehr ein narrativer Grundplot, der literarisch an vielen Stellen anschluss-

fdhig ist.37

te den Autor mit den Eigenschaften adulescentem imperitum, semidoctum, stultum («unwissend

jugendlich, halb-gelehrt und dumm»; vgl. Hygini Fabulae, hg.v. H.I. Rose, Leiden 1933,

31967, xii). Die knappen Zusammenfassungen rechnen aber offenbar mit Lesern und
Leserinnen, die den Inhalt der Geschichten ohnehin kennen, vgl. Waiblingen Nachwort, in:

Hyginus Fabulae (siehe oben), 113. Zu weiteren Fragen der Datierung und Uberlieferung
vgl. A. Cameron: Greek Mythography in the Roman World, Oxford 2004, 33-51.

34 Lateinisch polus («Himmelsgewölbe») entspricht dem Titanen Koios.
35 Sie sind in der Forschung bereits vor Gunkel erkannt worden. A. Dieterich: ABRAXAS.

Studien zur Religionsgeschichte des spätem [sie!] Altertums, Leipzig 1891, 117f. Ausführlich

dazu Yarbro Collins: Combat Myth (Anm. 10), 245-261, die auch den lokalen Bezug zu
Anatolien herzustellen versucht. H.D. Saffrey: Relire l'Apocalypse à Patmos, RB 82 (1975)

385-417, hier 410-417, geht m.E. zu weit, wenn er einen besonderen Bezug dieses Mythos
zur Insel Patmos in Erwägung zieht.

36 H. Gollinger: Das «grosse Zeichen» von Apokalypse 12 (SBM 11), Würzburg 1971, 130.

Aune: Revelation 6-16 (Anm. 13), 671 f. betont diese sehr stark.

37 Dass wir zu Beginn des 5. Jhs. noch eine ausführliche allegorische Deutung des Leto-
Python-Mythos in den Saturnalia des Macrobius finden (Saturnalia, 1,17, dt. Ambrosius



50 Moisés Mayordomo

c) Zwischenfa^it

Die folgende Tabelle soll verdeutlichen, welche Bezüge sich aus beiden

Mythenkomplexen zu Apk 12 ergeben:38

Python-Leto-Apollo Seth-Isis-Horus Apk 12

1. Motivation des Angriffs:
Streit um Orakel

(Fab. 140.1)

1. Motivation des Angriffs:
Königsherrschaft

2. Leto schwanger von
Zeus (Fab. 140.2)

2. Isis schwanger von
Osiris

2. Frau ist schwanger (12,1)

3. Python verfolgt Leto mit
der Absicht, sie zu töten

(Fab. 140.2)

3. Seth-Typhon verfolgt
Isis und das Kind, um das

Kind zu töten

3. Drache will das Kind
verschlingen (12,4)

4. Der Nordwind rettet
Leto (Fab. 140.3) [in Luki-

an, Dialogi marini 10, hilft
Poseidon Leto]

4. Ra und Thoth helfen
Isis

4. Hilfe durch Gott (12,6),

Adlerflügel (12,14), die
Erde (12,16)

5. Geburt von Apollo und
Artemis (Fab. 140.4)

[5. Geburt des Horus] 5. Geburt des Kindes
(12,5)

6. Apollo besiegt Python
(Fab. 140.5)

6. Horus besiegt Seth-

Typhon

6. Michael besiegt den
Drachen (12,7-9)

7. Königtum des Horus [7. Königtum des Kindes?
(12,5)]

8. Apollo gründet die Py-
thischen Spiele (Fab. 140.5)

Eine Entscheidung zwischen dem einen oder dem anderen Mythos — im
Sinne einer einlinigen genetischen Herleitung — ist kaum geboten. Bereits in
der Antike konnten Isis und Leto oder Python und Typhon-Seth ineinander

Theodosius Macrobius: Tischgespräche am Saturnalienfest, Einleitung, Übersetzung und

Anmerkungen von Otto und Eva Schönberger, Würzburg 2008, 78-87), mag als Hinweis
darauf betrachtet werden, wie lange die mythischen Stoffe in der Weltdeutung der Antike
wirksam waren.

38 Angepasst aus Yarbro Collins: Combat Myth (Anm. 10), 66.



Die Frau und der Drache 51

übergehen.39 Der Autor der Johannesapokalypse ist zudem kein intertextuel-

ler Purist.40 Er hat womöglich auch hier unterschiedliche Traditionen aus dem

reichen Fundus der griechisch-römischen Kultur kreativ fusioniert.41 Die Frage

nach den autorialen Einflussfaktoren muss daher im Zusammenhang einer

komplexen kulturellen Interaktion betrachtet werden, die zugleich dem Seher

ein großes Maß an Kreativität zuzugestehen hat.42

Wenn wir dieses wunderbare Bild in seine Einzelteile zerlegen, dann könnte

man sagen: Der Drache ist orientalisch, die Frau hat Isis-Züge, die Story
ist griechisch-mythologisch, die Sprache alttestamentlich, der Inhalt christlich-

apokalyptisch. Dazu kommt noch der kompositorische Eigensinn des Autors.

Eine solche Aufsplitterung und Zuordnung der Einzelelemente eines Textes

stellt jedoch eine Atomisierung dar, die wenig zum Verstehen des Textes in
seiner Gesamtheit beiträgt.

2.2 Bildparallelen: lkonographische Betrachtung

39 Ein solcher Kulturtransfer findet sich bereits bei Herodot, Hist. II 155-156 (übers.v. Feix

[Anm. 20], 338-341); vgl. dazu J.D. Mikalson: Herodotus and Religion in the Persian Wars,

Chapel Hill 2003,181.
40 Vgl. D.E. Aune: Apocalypse Renewed. An Intertextual Reading of the Apocalypse of

John, in: D.L. Barr (Hg.): The Reality of Apocalypse. Rhetoric and Politics in the Book of
Revelation (SBL Symposium 39), Atlanta 2006, 43-70.

41 H.D. Betz: Zum Problem des religionsgeschichtlichen Verständnisses der Apokalyptik,
ZThK 63 (1966) 391-409, hat sich m.E. etwas zu einseitig an einem paganen Deutungsrahmen

orientiert. Ausgewogener A. Yarbro Collins: The History-of-Religions-Approach to
Apocalypticism and the Angel of the Waters) (Rev 16:4-7), CBQ 39 (1977) 367-381.

42 Ähnlich Yarbro Collins: Angel (s. Anm. 39), 380. Als Ergebnis ihrer Studie formuliert
Yarbro Collins: Combat Myth (Anm. 10), 187: «|I]t did not seem possible to interpret
the passage strictly within an ancient Near Eastern-Israelite-Jewish continuum. It seemed

rather that the author was deliberately choosing to be international by composing his

narrative with elements taken from a variety of cultural contexts.» Vgl. weiterhin D.E.
Aune: The Influence of Roman Imperial Court Ceremonial on the Apocalypse of John,
Biblical Research 18 (1983) 5-26, besonders 22£; L. Hartman: Hellenistic Elements in
Apocalyptic Texts, in: G.A. Jânsson et al. (Hg.): The New Testament in Its Hellenistic
Context (Studia Theologica Islandica 10), Reykjavik 1996, 113-133, wieder abgedruckt
in: Approaching New Testament Texts and Contexts. Collected Essays II, hg.v. D.
Hellholm / T. Fornberg (WUNT 311), Tübingen 2013, 247-263. Zurückhaltender zeigt sich
P. Prigent: L'Apocalypse de Saint Jean (CNT 14), Genève 22000, 35-49 («L'hellénisme de

l'Apocalypse»); übermässig skeptisch allerdings J. Dochhorn: Schriftgelehrte Prophétie.
Der eschatologische Teufelsfall in Apc Joh 12 und seine Bedeutung für das Verständnis
der Johannesoffenbarung (WUNT 268), Tübingen 2010, 8-17.



52 Moisés Mayordomo

Wenn wir uns nun der Anschauungswelt der Rezipienten zuwenden, dann gilt
es zu beachten, dass antike Mythen eine ganz besondere Affinität zu visuellen

Medien hatten.43 Mythische Stoffe waren überall sichtbar: auf Münzen und

Wänden, in Häusern und auf Sarkophagen, an öffentlichen Gebäuden, auf
Vasen und in Tempeln.44 Die Sichtbarkeit des Mythos ist für die Johannesapokalypse

relevant, besonders für die Frage nach dem «visuellen Repertoire» ihrer
Rezipienten.45

43 Allgemein zur Ikonographie von Mythen vgl. W Burkert: Oriental and Greek Mythology.
The Meeting of Parallels, in: J. Bremmer (Hg.): Interpretations of Greek Mythology, London

1987, 10-40, besonders 25-34. Unverzichtbar sind die zehn Bände des LIMC.
44 Vgl. aus der wachsenden Zahl an Publikationen W. Oenbrink: Das Bild im Bilde. Zur Dar¬

stellung von Götterstatuen und Kultbildern auf griechischen Vasen (EHS 38:64), Frankfurt

a.M. / Bern 1997; F. de Angelis / T. Hölscher (Hg.): Im Spiegel des Mythos. Bilderwelt
und Lebenswelt (Palilia 6), Wiesbaden 1999; L. Giuliani: Bild und Mythos. Geschichte
der Bilderzählung in der griechischen Kunst, München 2003; S. Woodford: Images of
Myths in Classical Antiquity, Cambridge 2003; K.Junker: Griechische Mythenbilder. Eine

Einführung in ihre Interpretation, Stuttgart 2005; K. Lorenz: Bilder machen Räume.
Mythenbilder in pompeianischen Häusern (Image & Context 5), Berlin 2008; R.G.A. Buxton:

Forms of Astonishment. Greek Myths of Metamorphosis, Oxford 2009, 76-109;
Z. Newby: Greek Myths in Roman Art and Culture. Imagery, Values and Identity in Italy,
50 BC-AD 250, Cambridge 2016. Wichtig für die visuelle Vermittlung mythischer Stoffe

war auch Pantomime; vgl. E. Hall: Pantomime. Visualising Myth in the Roman Empire,
in: G.W.M. Harrison / V. Liapis (Hg.): Performance in Greek and Roman Theatre, Leiden

2013, 451-473.
45 Der Einbezug bildlicher Quellen für die Deutung von Apk 12 deutet sich an bei R. Berg¬

meier: Altes und Neues zur «Sonnenfrau am Himmel» (Apk 12). Religionsgeschichtliche
und quellenkritische Beobachtungen zu Apk 12,1-17, ZNW 73 (1982) 97-109 ders.: Das
Gesetz im Römerbrief und andere Studien zum Neuen Testament (WUNT 121), Tübingen

2000, 249-261 (258 mit Abbildung auf Seite 261). Ausführlich jetzt: D.L. Balch: «A

Woman Clothed with the Sun» and the «Great Red Dragon» seeking to «Devour her Child»

(Rev 12:1,4) in Roman Domestic Art, in: ders.: Roman Domestic Art and Early House
Churches (WUNT 228), Tübingen 2008, 139-167; ders.: Cult Statues of Augustus' Temple
of Apollo on the Palatine in Rome, Artemis'/Diana's Birthday in Ephesus, and Revelation

12:l-5a, in: D.L. Balch / A. Weissenrieder (Hg.): Contested Spaces. Houses and Temples in
Roman Antiquity and the New Testament (WUNT 285), Tübingen 2012, 413-434.



Die Frau und der Drache 53

Tafel I: Isis-Darstellungen46

Isis-Darstellungen sind vielfach und in vielen Variationen über weite zeidiche

und geographische Entfernungen belegt. Die kleine, hier gebotene Auswahl
soll lediglich Elemente, die für die Visualisierung von Apk 12 von Belang sind,

kenntlich machen. Sehr weit verbreitet war die Figur der stillenden Isis (links),
hier in ihrer ägyptischen Fassung aus der Zeit ab dem 3. Jh. v.Chr. Das

Kuhgehörn auf ihrem Kopf trägt die Sonnenscheibe und zeichnet sie damit als

Himmelskönigin aus. Ebenso ägyptisch ist eine ab dem 7. Jh. v.Chr. belegte

SHende Isis aus Ägypten (3.-1. Jh vC)

a) Isis-Darstellungen

46 Bildnachweise: Links: S. Schroer / O. Keel: Eva — Mutter alles Lebendigen, Fribourg
2004, 234. Oben Mitte. W Radt: Spuren ägyptischer Kulte in Pergamon, in: A. Hoffmann
(Hg.): Ägyptische Kulte und ihre Heiligtümer im Osten des Römischen Reiches (Byzas

1), Istanbul 2005, 59-79 (78, Abb. 30). Unten Mitte (links)'. Schroer/Keel: Eva, 263. Unten

Mitte (rechts): K. Emmett: Collection of Roman Egypt, http://www.beastcoins.com/
Collections/KeithEmmettEgypt/KeithEmmettRomanEgypt.htm, ObjektID Emmet 866

(letzter Zugriff am 23.11.2016). Oben rechts: M. Giebel: Nur für Eingeweihte! Die
Mysterienkulte in der griechisch-römischen Welt, WUB 25/3 (2002) 15-21 (18). Unten rechts:

Schroer/Keel: Eva, 236f.

Isis-Akroter aus Pergamon (1.-2. Jh nC)

A Münze mit Issbüste aus Alexandra (117/118 nC)

Geflügelte Isis aus Ägypten (7.-1. Jh vC)



54 Moisés Mayordomo

Darstellung der Isis, die mit ihren Flügeln Osiris schützt (unten rechts). In
einer römischen Version der Isis lactans aus dem 2. Jh. n.Chr. sitzt die Göttin
auf einem Thron, hat eine römische Frisur und trägt ein Untergewand mit
einem sog. Isis-Knoten (unten 2. von links). Die Isis-Krone ist kaum erkennbar.

Dass solche Figuren in Tempeln wie in Fläusern nachweisbar sind, lässt

auf ihre Beliebtheit schließen. Eine hellenistische Isis-Statue bildet die Göttin
mit dem typischen Gewandknoten, dem Sistrum (einem Musikinstrument aus

dem Isis-Kult) und einem Wasserkrug ab (rechts oben). Solche Darstellungen

finden sich häufig auf Grabstelen. Dass Isis auch auf Münzen vielfach
erscheint (unten 2. von rechts), zeigt ihre besondere Nähe zur symbolischen
Herrschaftsdarstellung.47 Interessant für die Rezipienten der Apokalypse ist das

Isis-Akroter (Mitte oben).48 Möglicherweise zierte es den höchsten Teil einer

Tempelanlage in Pergamon. Einer solchen Isis-Figur wären viele Meschen im
öffentlichen Raum begegnet: hoch oben, auf einem Pflanzenakroter stehend,

mit der Sonnenscheibe über dem Kopf.

47 Vgl. zu weiteren Münzdarstellungen der Isis den Bildkorpus von V. Tran Tarn Tinh: Isis
lactans. Corpus des Monuments Gréco-Romains d'Isis allaitant Harpocrate (EPRO 37),
Leiden 1973.

48 Die über einen Meter hohe Figur ist leider noch nicht ausreichend behandelt worden.



Die Frau und der Drache 55

Tafel II: Isis auf Fresken, Domitian-Münze49

Ein Detail aus einem zerstörten Fresko aus Pompei (links unten), möglicherweise

aus einer Bäckerei, zeigt Isis-Tyche mit Flügeln, Füllhorn, Sistrum auf
dem Altar und Steuerruder über dem Himmelsglobus. Auf dem Kopf trägt
sie eine cornua lunae, die Mondscheibe, eine Lotosblüte und den Sothis-Stern.

Besonders interessant ist das größere Bild (rechts), das auch aus einem pom-
peiischen Fresko stammt und Isis Urania abbildet. Dass dieses Wandbild
wahrscheinlich einen Wohnraum zierte, ist ein weiterer Hinweis auf die visuelle

Präsenz von Mythen unci Gottheiten.9" Die Astralsymbolik ist überdeutlich:

Vor einem Sternenhimmel steht Isis mit Flügeln, Füllhorn und Blumengirlande;

auf dem Kopf Mondsichel und der ägyptische Sothis-Stern, den die Griechen

mit Sirius gleichsetzten. Isis setzt ihren Fuß auf den Globus. Links reitet

49 Bildnachweise: Oben links'. Coins of the Roman Empire in the British Museum (BMC), II,
62. Unten links. Merkelbach: Isis regina (Anm. 22), 548 (Abb. 67). Rechts: Merkelbach: Isis

regina (Anm. 22), 577 (Abb. 99 Farbtafel im Mittelteil); s.a. LIMC V/1, 776f; V/2, 513

(Isis 210).
50 Dazu ausführlich Balch: Woman Clothed (Anm. 45).



56 Moisés Mayordomo

Horus-Harpokrates-Heüos zu Pferd, mit Doppelaxt in der Hand und einer

Strahlenkrone auf dem Haupt (wohl auf der Jagd nach Seth-Typhon).51 Der
Denar aus der Zeit Domitians (links oben) stellt keine Verbindung zu Isis her,

belegt aber den hohen Wert der Astralsymbolik. In dieser einmaligen Prägung

aus der Zeit zwischen 81-83 n.Chr. bedenkt der Kaiser seinen früh verstorbenen

Sohn mit einer Consecratio. Dieser sitzt als Kleinkind auf einem Globus
inmitten des Siebengestirns.52

b) Schlangen, Drachen und Frauen

A Neuassyriscfces Ftofeiegel aus Assyrien (9 /8. Jh vC)

Spätbabylonisches Ziegelrelief vom Ischlarlor aus Babylon (6 /7 Jh vC) Schwarzligunge Wasserkanne (Hydria) des Adler-Malers aus Etrurien (6. Jh vC)

Tafel III: Drachen und Drachenkämpfe3 '

51 Rechts sieht man noch einen kleinen geflügelten Eros mit Fackel.

52 Ich danke an dieser Stelle Detlef Hecking für seine ausgiebige numismatische Expertise.
Die Münze wurde auch von Omerzu für die Deutung des Textes herangezogen, vgl. H.
Omerzu: Die Himmelsfrau in Apk 12. Ein polemischer Reflex des römischen Kaiserkults,
in: M. Becker / M. Ohler (Hg.): Apokalyptik als Herausforderung neutestamentlicher

Theologie (WUNT 2:214), Tübingen 2006, 167-194, hier 189f.l94.
53 Bildnachweise: Oben links und Mitte: Foto aus ANEP, Nr. 691; Umzeichnung aus Keel /

Schroer: Schöpfung (Anm. 10), 125. Darunter. Foto aus BIBEL+ORIENT Datenbank

Online (BODO), http://www.bible-orient-museum.ch/bodo/search_einfach.
php?id=583580b0aec01#&bomid=459 (letzter Zugriff am 23.11.2016); Umzeichnung
aus Keel / Schroer: Schöpfung, 128 (Abb. 114). dkechts oben: P. Matthiae: Geschichte der



Die Frau und der Drache 57

Die ikonographische Vielfalt von schlangenartigen Monstern kann mit dieser

kleinen Auswahl kaum wiedergegeben werden; sie zeigt lediglich, welche

unterschiedlichen Formen in der Imagination antiker Leser ein SpocKCOV annehmen

konnte: von dem siebenköpfigen Monster aus Mesopotamien (um 2300

v.Chr.), über die assyrische Riesenschlange (900-700 v.Chr.), von dem beinahe

niedlichen babylonischen Musch-husch-schu auf dem Ischtartor (7. Jh. v.Chr.)

über den furchteinflößenden Löwendrachen aus Nimrud (9. jh. v.Chr.) bis zum

Kampf zwischen Herakles und der neunköpfigen Hydra (ca 6. Jh. v.Chr.). Die

Ikonographie von Drachen und Drachenkämpfen ist sehr weit verbreitet. Im
Hinblick auf Apk 12 gilt unser besonderes Interesse daher Drachen, die Frauen

bedrohen.

Kunst im Alten Orient 1000-330 v.Chr. Die Großreiche der Assyrer, Neubabylonier und

Achämeniden, Darmstadt 1999, 14. Unks unten: Matthiae: Geschichte, 166. Rechts unten.

J. Paul Getty Museum, www.getty.edu, ObjektID 88.AE.346, Datensatz-ID 12550 (letzter

Zugriff am 23.11.2016). Zur Ikonographie vgl. besonders C. Uehlinger: Drachen und
Drachenkämpfe im alten Vorderen Orient und in der Bibel, in: B. Schmelz / R. Vossen (Hg.):
Auf Drachenspuren. Ein Buch zum Drachenprojekt des Hamburgischen Museums für
Völkerkunde, Bonn 1995, 55-101.



58 Moisés Mayordomo

ejgigigffirereraiaiaraïaii!!^^

[HH^rejerergj-gjèiarêJgrararai^

grg«r

Tafel IV: Leto und der Drache54

Das obere Bild ziert eine Seite eines Ölbehälters. Links im Bild ist deutlich

Leto zu sehen mit dem kleinen Apollo-Kind auf ihrer Schulter. Dieser schickt

sich an, den Drachen Python auf der rechten Seite mit einem Pfeil zu töten.55

Die zweite Frauenfigur ist nicht einfach zu bestimmen. Es könnte die bereits

erwachsene Artemis sein, aber auch die schwangere Leto. Die weiteren Bilder

(unten) zeigen die gleiche Figurenkonstellation.
c) Farcit

Alles in allem deckt sich der ikonographische Befund mit dem textuellen: Für
die Konstellation einer schwangeren Frau, die von einem Drachen bedroht wird,

54 Bildnachweise: Oben Zinks: Corpus vasorum antiquorum. France, fasc. 10. Paris, Biblio¬

thèque nationale (Cabinet des médailles) II, hg.v. S. Lambrino, Paris 1931, 472 (pl. 86,6-8).
Oben rechts: Fontenrose: Python (Anm. 28), 17; vgl. LIMC V/1, 259 (zu 29a). Unten links:

LIMC II/l, 302. Unten rechts-, Relief, Accession Number 2003.023.006 (Leto Escaping from

Python with her Twins, Artemis and Apollo), Michael C. Carlos Museum, Emory
University, Adanta, GA: http://www.digitalgallery.emory.edu/luna/servlet (letzter Zugriff am
23.11.2016).

55 In der Mitte steht die Palme, an der Leto ihre Kinder geboren hat.



Die Frau und der Drache 59

kommen die Leto-Darstellungen der visuellen Welt des Apokalypse-Textes am

nächsten. Betrachtet man jedoch die Frau für sich, bestärkt der ikonographische
Befund die Beziehung zu Isis. Die Bilder können uns eine Ahnung über das

visuelle Repertoire des Textes vermitteln.

3. «... so ahne ich doch, dass ein tieferer Sinn in denselben liege»

«Wenn ich die Worte auch nicht verstehe, so

ahne ich doch, dass ein tieferer Sinn in
denselben liege. [...] Und ich verwerfe nicht, was
ich nicht erfasst, bewundere es im Gegenteil
um so mehr, eben weil ich es nicht begriffen.»
(Dionysius von Alexandria, 190-265)56

Ohne auf alle exegetischen Details von Apk 12 eingehen zu können,57 stellt
sich angesichts des Befundes die Frage: Was tragen diese mythologischen
Bezüge zum Verstehen des Textes bei?

3.1 Textimmanente Beobachtungen:

Der kosmische Konflikt als Neuansat^ und Grundgerüst der Erzählung

Apk 12 eröffnet einen wichtigen Abschnitt innerhalb der visionären Gesamterzählung.

Nach den sieben Sendschreiben (Kap. 3—4) und der Thronsaalvision

(Kap. 4—5) sind in zwei Zyklen von sieben Siegeln und sieben Posaunen die

Schrecken der Endzeit ausgemalt worden. Die siebte Posaune (11,15-18) klingt
dabei bereits wie ein Abschluss des Ganzen. «Es sind die Reiche der Welt
unseres Herrn und seines Christus geworden, und er wird regieren von Ewigkeit
zu Ewigkeit», hört man im Himmel sprechen (11,15). Die 24 Ältesten besingen
den Sieg und das Gericht Gottes (11,16-18). Die Offenbarung des Johannes
könnte an dieser Stelle eigentlich enden. Doch plötzlich öffnen sich die Türen

zum himmlischen Tempel (11,19). Ähnlich wie in der Thronsaalvision wechselt

die Erzählung auf eine völlig unbestimmte Zeitebene.58 Damit beginnt in

56 Zitat aus Eusebius: Kirchengeschichte VII 25,4f. (hg.v. H. Kraft, übers.v. P. Haeuser,
Darmstadt T997, 341).

57 Zum sozialgeschichtlichen Hintergrund der Apokalypse des Johannes vgl. Mayordomo:
Gewalt (Anm. 3), 110-117.

58 Während in Kap. 4-5 eine geschichtliche Markierung durch das Auftreten des geschlach¬

teten Lammes möglich war, erlaubt hier die Geburt des messianisch konnotierten Kindes
eine Einordnung.



60 Moisés Mayordomo

gewisser Weise eine Neuerzählung des apokalyptischen Dramas. Deutlicher als

bisher erhalten die Hauptprotagonisten scharfe Konturen: die Himmelsfrau,
der Drache, das Tier aus dem Meer (auf das 11,7 bereits vorverweist), das Tier
aus dem Land, die sieben Zornesengel,59 die Große Hure, der Reiter auf dem

weißen Pferd, die Braut, das Neue Jerusalem. Die Johannesapokalypse erhält
ab Kap. 12 eine neue Form von Anschaulichkeit.

Das Kapitel ist aber aus einem weiteren Grund wichtig. Der kosmische

Konflikt gibt das narrative Grundgerüst der weiteren Geschichte sowie ihre
Akteure vor. Ich möchte das an einigen Details aufzeigen:

a) Die Himmelsfrau als erste von drei zentralen Frauenfigurerl50

Der Himmelsfrau folgen die Große Hure, «Rom» (Kap. 17-19), und die Braut,
das «Neue Jerusalem» (21,2.9; 22,17; vgl. 19,7). Alle drei Frauen nehmen typische

Gender-Rollen ein: Mutter, Hure, Braut.61 Über Elemente der Kleidung62
und mittels Zahlen verbindet und kontrastiert die Erzählung die drei Frauen:

Die Große Hure ist nicht mit der Sonne bekleidet,63 sondern mit «Purpur und

Scharlach, geschmückt mit Gold und Edelsteinen und Perlen» (17,4; vgl. 18,16).

59 Die Frau in Apk 12,1, der Drache in Apk 12,3 und die sieben Zornesengel in Apk 15,1 wer¬
den als «große Zeichen» eingeführt. Ansonsten dienen die Zeichen des falschen Propheten
dazu, die Menschen zu verführen (Apk 13,13£; 19,20; s.a. Apk 16,14). Die himmlischen

or)ucta, «Zeichen», dienen der Klarheit, die des falschen Propheten der Täuschung.
60 Für alle drei wird explizit yuvf| gebraucht: Apk 12,1.4.6.13 (Himmelsfrau); Apk 17,3-

4.6f.9.18 (Große Hure); Apk 19,7; 21,9 (Braut). Ansonsten begegnen Frauen in der
Apokalypse des Johannes selten: die Prophetin «Jezebel» (Apk 2,20), die Schreckensarmee mit
Frauenhaaren (Apk 9,8) und die, «welche sich nicht mit Frauen befleckt haben» (Apk 14,4).

61 Dennoch wird die erste Frau stets nur als yt>vf|, «Frau», und nicht explizit als |rf|Tr|p, «Mut¬

ter», bezeichnet. Ihre Rolle als Gebärerin wird jedoch gleich dreimal durch tIktco, «gebären»,

hervorgehoben: Apk 12,2.4.13. Ironischerweise wird nur die Große Hure als «Mutten)

bezeichnet, nämlich als «Mutter der Hurerei und aller Greuel auf Erden» (Apk 17,5).
62 Kleidung (verbal mit jcEpißct^Aco, «anlegen», «anziehen», ausgedrückt) wird nach Apk 12,1

nur von der Großen Hure (Apk 17,4; 18,16), der Braut (Apk 19,8) und dem Endzeitkrieger
(Apk 19,13) näher bestimmt. Die Bedeutung der Kleidung in der Apokalyptik wäre weitere

Forschung wert.
63 Das Sonnenkleid ist in dieser Form einmalig in der Apokalypse des Johannes. In der

Grundvision des Menschensohnähnlichen hat dieser «sieben Sterne in seiner rechten Hand
und sein Angesicht leuchtet, wie die Sonne scheint in ihrer Macht» (Apk 1,16). In Apk 10,1

erscheint «ein starker Engel», der bis in die Beschreibung hinein Ähnlichkeiten mit der
Himmelsfrau hat: «mit einer Wolke bekleidet (7U£pißEßA,rip£vov), und der Regenbogen auf
seinem Haupt (éiti xfjç KapaXfjç aùtoù) und sein Antlitz wie die Sonne (6 IRioç) und seine

Füsse (oijtôÔEç) wie Feuersäulen». Im Neuen Jerusalem bedarf es dann keiner Sonne mehr

(Apk 21,23; 22,5).



Die Frau und der Drache 61

Die Braut des Lammes hingegen kleidet sich «mit schönem reinem Leinen,
nämlich der Gerechtigkeit der Heiligen» (19,8). Die Himmelsfrau wird durch

ihre Sternenkrone mit der Zwölfzahl verbunden. Nur die Braut als das Neue

Jerusalem ist nach dieser Zahl strukturiert: Sie hat 12 Tore, 12 Fundamente, sie

misst 12.000 Stadien und hat Bäume mit 12 Früchten (21,12.14.16; 22,2).

Die Schwangerschaft der Himmelsfrau hat in der gesamten Johannesapokalypse

keine direkten Anklänge.64 Die Geburtsmetapher markiert allgemein

geschichtliche Krisenphänomene65 und konkret in apokalyptischen Kontexten
steht sie für das plötzliche Einbrechen der Endzeitnöte.66 Ihr Kreißen würde

auf die Unmittelbarkeit des Endes hindeuten. Dieser Aspekt wird nicht nur
explizit am Ende der Himmelsschlacht in 12,12c betont, sondern bestimmt
auch die Zeitperspektive der Apokalypse.

b) Identität und narrative Funktion des Drachens

Anders als die Frau taucht der Drache nach Kap. 12 nicht nur mehrmals auf

(13,2.4.11; 16,13; 20,2), er wird auch identifiziert als «die alte Schlange, die da

heisst: Teufel und Satan, der die ganze Welt verführt» (12,9; s.a. 12,14£). Bisher

hat der Teufel als Widersacher Gottes im Endzeitdrama ab Kap. 4 keine Rolle

gespielt.67 Durch seine Einführung werden alle weiteren Figuren, die mit dem

Drachen in Beziehung stehen, als Komplizen der Täuschung und Verführung
demaskiert: das Tier aus dem Meer, das Tier aus dem Land und die Große

Hure; in anderen Worten: das römische Kaiserhaus, die den Kaiserkult
vorantreibenden Stadtstaaten Kleinasiens und die globale Finanzmacht Rom. Der
Drache wird später für 1000 Jahre gefesselt (20,2), kurz freigelassen (20,7) und

64 Ihr Schrei kann mit dem Schrei der Märtyrer in Apk 6,10 in Verbindung gebracht werden.
Das Verbum KpdÇco, «schreien», ist in der Apokalypse des Johannes beinahe ausschließlich
himmlischen Akteuren vorbehalten: 6,10 (Märtyrer); 7,2 (Engel); 7,10 (Himmelsstimmen);
10,3 (Engel); 12,2 (Frau); 14,15 (Engel); 18,2 (Engel); 19,17 (Engel). Ausnahme: 18,18f.

(Klage über den Fall Babylons).
65 Vgl. die schöne Arbeit von C.D. Bergmann: Childbirth as a Metaphor for Crisis. Evidence

from the Ancient Near East, the Hebrew Bible, and 1QH XL1-18 (BZAW 2008), Berlin
2008.

66 Vgl. Mk 13,8 // Mt 24,8; IThess 5,3. In apokalyptischen Kontexten sind Schwangere und
Stillende besonders von den Endzeitnöten betroffen (Mk 13,17 // Mt 24,19; Lk 21,23).

67 Davor ausschließlich in den Sendschreiben: «die Synagoge des Satans» (Apk 2,9; 3,9);
«der Teufel wird einige von euch ins Gefängnis werfen, damit ihr versucht werdet» (2,10);
«Thron des Satans» (2,13a), «Antipas, mein treuer Zeuge, der bei euch getötet wurde, da,

wo der Satan wohnt» (2,13b); «nicht erkannt haben die Tiefen des Satans» (2,24).



62 Moisés Mayordomo

schließlich mit dem Tier und dem falschen Propheten im Feuersee für immer
vernichtet (20,10).

c) Das Kind

Das Kind, das geboren wird, bleibt seltsam unterbestimmt. Obwohl es im
Fokus der Vernichtungswut des Drachens steht, wird es gleich nach der
Geburt zu Gott entrückt (12,5).68 Von den mythologischen Anleihen an Isis oder

Leto wäre zu erwarten, dass der anschließende Kampf gegen den Drachen

vom Sohn geführt wird. Aber den ersten Kampf führt der Erzengel Michael.

Das Kind erhält durch den intertextuellen Verweis auf Ps 2,9 messiani-

sche Züge: Es soll «alle Nationen mit eisernem Stabe weiden» (Apk 12,5).69

Dieser Text spielt in der Apokalypse eine ambivalente Rolle: In einem der

Überwindersprüche wird dem Sieger «Macht über die Nationen» in Aussicht

gestellt (2,26), «und er soll sie weiden mit eisernem Stabe» (2,27). Aus dieser

Verheißung könnte man die Vorstellung ableiten, dass die Treuen an der finalen

Endzeitschlacht beteiligt sein werden. Wenn am Ende der Endzeitkrieger
auf dem weißen Pferd kommt, folgen ihm allerdings nicht die Treuen,
sondern ein Engelsheer (19,14). Er selbst schlägt die Nationen «mit dem Schwert

aus seinem Mund» und regiert sie «mit eisernem Stabe» (19,15). Das Kind,
welches in Kap. 12 so unscheinbar zum Himmel entrückt wird, kommt also

in 19,11 aus dem Himmel wieder und erfüllt schließlich doch seinen Auftrag:
es «rächt» die Mutter.70

d) Das Paradox der Frau

Ein letzter Aspekt ist wichtig: Das Paradox der Frauengestalt liegt in der

Gleichzeitigkeit ihrer astralen Macht und ihrer Verletzlichkeit. Obwohl sie von
ihrer astralen Symbolik her mit allergrößter Macht ausgestattet ist, nimmt nicht
sie den Kampf auf. Ihre Bedrohung ist groß, ihre Not ist zeitlich beschränkt

68 Die Wendung «zu Gott und zu seinem Thron» erinnert deutlich an die Thronsaalvision in

Apk 4-5. Dort wurde das Lamm Gottes eingeführt, welches allein das endzeitliche Geschehen

in Gang zu bringen vermochte.
69 Das Motiv des Weidens ist schon vorher begegnet: Apk 2,27: «und er soll sie weiden mit ei¬

sernem Stabe, und wie die Gefäße eines Töpfers soll er sie zerschmeißen»; 7,17: «denn das

Lamm mitten auf dem Thron wird sie weiden und leiten zu den Quellen des lebendigen
Wassers, und Gott wird abwischen alle Tränen von ihren Augen».

70 Das Rachemotiv bildet einen zentralen inhaltlichen Bogen zwischen Apk 6,9-11 (Ruf der

Märtyrer nach göttlicher Rache) und 19,2 (Proklamation der vollendeten Rache an Babylon).



Die Frau und der Drache 63

(3,5 Jahre) und ihr Schutz ist gewiss.71 Am Ende geht der Text in die Realität

der Hörenden über: Der Drache führt Krieg mit ihrer weiteren
Nachkommenschaft; mit denen, «welche die Gebote Gottes halten und das Zeugnis Jesu

haben» (12,17). Halten der Gebote und den Christusglauben bezeugen — das

sind die beiden ethischen Grundpfeiler der Johannesapokalypse. Treue und

Gewaldosigkeit gehören zum Ethos des Apokalyptikers; sie spiegeln sich auch

in der Figur der Frau wider.

3.2 Mythologische Bedeutungsfelder

Manche Ausleger versuchen, die mythologische Dimension des Textes nur als

bedeutungslose Schale für die «wahren» christlichen Inhalte zu verstehen, während

andere im Mythologischen eine genuine Ausdruckform apokalyptischer
Redeweise sehen. 2 Es ist m.E. theologisch wie religionshistorisch bedeutsam,
dass der christliche Prophet Johannes eine mythologische Story verwendet.

Dieser Aspekt sollte nicht als bloßer Zufall oder unbedeutende «Einkleidung»
betrachtet, sondern in seiner Bedeutung gewürdigt werden.

a) Was ist ein «Mythos»?

Gunkel selbst hat seiner Studie nicht eigens eine Mythos-Definition vorangestellt.

Uberschaut man auch nur oberflächlich die aktuelle Mythos-Debatte,73
würde man es ihm gerne gleich tun. Denn in der Zeit seit Gunkel — also grob:
in den letzten 100 Jahren — hat die eingehende Diskussion um diesen Begriff
eine so starke Differenzierung erfahren, dass die Definitionsfrage jeden weiteren

Arbeits- und Denkprozess zu lähmen droht.74 Auch aus der Wortgeschich-

71 Gott hält eine Fluchtstätte für sie bereit, er gibt ihr Flügel für die Flucht (Isis-Flügel!), und

sorgt für ihre Nahrung (Apk 12,6.14). Sogar die Erde kommt ihr zur Hilfe (12,16).
72 Vgl. den instruktiven Uberblick in Koch: Drachenkampf (Anm. 12), 13-25. Erwägenswert

auch S. Schreiber: Die Sternenfrau und ihre Kinder (Offb 12). Zur Wiederentdeckung
eines Mythos, NTS 53 (2007) 436-457; J.W van Henten: Dragon Myth and Imperial Ideology

in Revelation 12-13, in: D.L. Barr (Hg.): The Reality of Apocalypse. Rhetoric and

Politics in the Book of Revelation (SBL Symposium 39), Atlanta 2006, 181-203.
73 J. Mohn: Mythostheorien. Eine religionswissenschaftliche Untersuchung zu Mythos und

Interkulturalität, München 1998.

74 Definitorische Ermüdung ist z.B. erkennbar in den ersten Zeilen von M. Fishbane: Biblical

Myth and Rabbinic Mythmaking, Oxford 2003, 1: «Myth is that most elusive of cultural
forms — forever avoiding the constraints of definition and analysis; yet always attesting,
through its protean persistence, to an indomitable grip upon the human imagination. Call

myth what you will, others will certainly put it differently and claim good grounds for their
standpoint.» Ähnlich beklagt die Situation P. Avis: God and the Creative Imagination. Me-



64 Moisés Mayordomo

te und der kulturprägenden Gegenüberstellung von Mythos und Logos75 ist
m.E. für die hermeneutische Reflexion der Exegese wenig zu gewinnen. Viele
Forschende ziehen es daher vor, nach der Funktion des Mythos zu fragen statt
nach seiner definitorischen «Essenz».76 Im Hinblick auf die Lektüre von Apk
12 möchte ich im Sinne einer «schwachen» Definition einige Aspekte beleuchten:

1. Mythen sind in erster Linie sprachliche Gebilde mit einer narrativen
Grundstruktur, jedoch ohne eine feste kanonische Textform.7' Bevor man überhaupt
versucht, ihre Grundinhalte zu rationalisieren, zu historisieren, zu psychologi-
sieren oder metaphorisch zu erklären, sind sie als mündlich überliefertes narratives

Kulturgut zu begreifen.
2. Die meisten Mythen haben einen engen Betrug %u religiösen Ritualen und

heiligen Orten. Sie bringen sprachlich die kulturelle Dichotomie zwischen sakral

und profan zum Ausdruck und begründen häufig binäre Oppositionen (etwa
zwischen Natur und Kultur, Leben und Tod, Ordnung und Chaos). In diesem

Sinne erzählen viele Mythen (nicht zwingend alle!) von Göttern und himmli-

taphor, Symbol and Myth in Religion and Theology, London 1999, 100: «Myth is probably
the greatest casualty of our contemporary suspicion of figurative language and imagistic
thinking.» Skeptisch äußert sich G.S. Kirk: Myth. Its Meaning and Functions in Ancient
and Other Cultures, Cambridge 1970, 7: «There is no one definition of myth, no Platonic
form of a myth against which all actual instances can be measured. Myths [...] differ
enormously in their morphology and their social function».

75 Zur Geschichte der Mythosdeutung knapp K.W Bolle: Myth. An Overview, EncRel(E)
9 (22005), 6359-6371, hier 6365-6368. Sehr ausführlich zur Mythen-Allegorie L. Brisson:

How Philosophers saved Myths. Allegorical Interpretation and Classical Mythology,
Chicago 2004.

76 C. Jamme: Myth, in: The Brill Dictionary of Religion Leiden 22006, 1285-1291, hier 1286.

Eine griffige und vielfach zitierte Definition bietet J. Roloff: Die Offenbarung des Johannes

(ZBK), Zürich 32001, 123: «Unter Mythos versteht die Religionswissenschaft eine

erzählende Darstellung von urzeitlichen Vorgängen zwischen Göttern, dämonischen Mächten

und Heroen, die Auskunft geben will über Ursprung und Wesen der Welt, die Stellung
des Menschen in ihr und die Entstehung der seine Existenz bestimmenden Verhältnisse
und Normen. Das, was jetzt ist und geltend erfahrend wird, will der Mythos erklären,
indem er es als Auswirkung eines Geschehens zwischen übernatürlichen Wesen deutet.»

77 Auf Grundlage der Unterscheidung von Zeichen, Bedeutung und Referenz versteht Bur-
kert den Mythos als eine Form von «Fabel» oder «Volkserzählung» {tat), die an keine
konkrete sprachliche Form gebunden ist. Sein Definitionsvorschlag ist ausgesprochen mini-
malistisch: «[MJyth is a traditional tale with secondary, partial reference to something of
collective importance». Vgl. W Burkert: Structure and History in Greek Mythology and

Ritual, Berkeley 1979, 2£; Zitat: 23.



Die Frau und der Drache 65

sehen Wesen, von Urzeiten und Ursprüngen.78
3. Das Verhältnis von Mythos und Geschichte ist ambivalent. Gerade in der

Hebräischen Bibel wird nicht nur der Mythos historisiert, sondern auch die

Geschichte mythisiert.79 Der Mythos hat allerdings keinen zeitlichen
Referenzcharakter.80

4. Als mündliches Kulturgut haben Mythen ein enormes Akkulturationspo-
tential-, sie wandern, adaptieren sich, erhalten neue Kontexte und prägen das

visuelle Repertoire unterschiedlicher Kulturen.
5. Mythen haben besondere gesellschaftliche Funktionen, vornehmlich im

Rahmen von Transformationsprozessen81 und kollektiven Bedrohungen.
Mythen dienen häufig zur Legitimation von sozialen Verhältnissen,82 aber auch

(etwa durch Humor) der Verarbeitung von Angst.83 Sie können auch moralische

und ästhetische Funktionen erfüllen. Sie sind — neben vielem anderen

— auch unterhaltsam und regen die Phantasie an. Übermäßige Gewalt spielt in
vielen Mythen eine Rolle, überhaupt neigen sie zur Überdimensionierung der

Realität.

78 Die Autorität, mit welcher der Mythos von solchen Ur-Zeiten erzählt, unterscheidet ihn
vom Märchen, Epos oder der Volkssage (Bolle: Myth [Anm. 76], 6362) — obwohl in
Einzelfallen die Grenzen fließend sein können.

79 Keel / Schroer: Schöpfung (Anm. 10), 185: «Die Historisierung des Mythos schließt aber

immer die Mythisierung des Historischen in sich. Der Drache ist Assur bzw. Babylon, und
Assur bzw. Babylon ist ein Drache.»

80 Daher greifen zunächst jene Deutungen, die z.B. die Frau in Apk 12 eindeutig einer histori¬
schen Gestalt zuordnen wollen (etwa Maria) selbst dann zu kurz, wenn diese Gestalt als ein

Kollektiv wie Israel oder die Kirche gedacht wird. Diese Frage, die die Exegese der letzten
200 Jahre ausgesprochen stark bewegt hat, ist aus der Perspektive des Mythos zweitrangig.
Die Frau ist Teil einer mythologischen narrativen Konstellarion von himmlischer Macht,
Bedrohung, Verfolgung und Schutz. Vgl. zur Polyvalenz der mythischen Bilder angesichts
der auslegungsgeschichtlichen Vereindeutigungsversuche die schöne Studie von J. Frey:
Die Himmelskönigin, die Sonnenfrau und die Johannesapokalypse. Zum mythologischen
Hintergrund und zur textpragmatischen Funktion eines wirkmächtigen Bildmotivs,
Wienerjahrbuch für Theologie 5 (2004) 95-112.

81 Bolle: Myth (Anm. 76), 6362.

82 Jamme: Myth (Anm. 77), 1286.

83 Bolle: Myth (Anm. 76), 6363-6365 («Humor in Myth»). Zur Überwindung von Furcht im
Mythos vgl. H. Blumenberg: Arbeit am Mythos, Frankfurt/M. 1979.



66 Moisés Mayordomo

b) Überlegungen %um Mythos in Apk 12

Indem Apokalyptik an mythologische Redeweise anknüpft,84 hält sie die

Erinnerung an uralte Bilder wach. Der Rückfall ins Chaos ist weiterhin eine Gefahr.

Für Johannes bedeutet die Anerkennung Roms als göttliche Größe einen
solchen Rückfall. Der Satan bedroht mit seiner Verführung zum Kaiserkult die

kosmische Ordnung. Die Sonnenfrau, in der alles vollkommen strukturiert
erscheint, gerät damit zeitweilig aus den Fugen. Durch ihre kulturelle Prägekraft
haben solche Bilder eine sehr starke emotionelle Wirkung, die auch in Apk 12

eine nicht zu unterschätzende Rolle spielen dürfte. Damit hilft die mythische
Bildwelt in der Verarbeitung von Krisen. Die «reale» Bedrohung, die Johannes

vor Augen hat, liegt im Abfall des kleinasiatischen Christentums durch eine

lockere Haltung gegenüber dem Kaiserkult. Im Mythos wird dieses Szenario

kosmisch überdimensioniert.8"1 Im Rahmen einer drängenden Sehnsucht nach

Gerechtigkeit werden Gewaltphantasien bildhaft «ausgelebt» und Ängste
verarbeitet.

Der Mythos ist schlussendlich ein Zeichen.86 Die Figuren sind narrative

Leerstellen, durch welche die Zerstörungswut des Bösen in Wortbilder gefasst
werden kann. Rom erscheint damit als ein Chaosmonster, das eine schutzlose

Frau bedroht. Dadurch dient der Mythos der politischen Analyse in der Spra-

84 Apk 12 gehört damit in einen weiteren interkulturellen Bezugsrahmen zwischen Mythos
und Apokalyptik, der hier nicht weiter verfolgt werden kann. Vgl. O. Böcher: Mythos und

Rationalität in der Apokalypse des Johannes, in: H.H. Schmid (Hg.): Mythos und Rationalität,

Gütersloh 1988,163-171; R.J. Clifford: The Roots of Apocalypticism in Near Eastern

Myth, in: B. McGinn et al. (Hg.): The Continuum History of Apocalypticism, London
2003, 3-29; J.J. Collins: Apocalyptic Genre and Mythic Allusions in Daniel, JSOT 21 (1981)
83-100.

85 In der Apokalypse wird jedoch nicht das Historische mythisiert, denn eine ausgewachse¬

ne Verfolgung von Christusglaubenden ist zur Zeit Domitians nicht belegt. Es wird
vielmehr die wachsende Angst angesichts zunehmender Bedrohung mythisiert, bzw. durch
den Mythos verarbeitet. Wie T. Podella: Der «Chaoskampfmythos» im Alten Testament.

Eine Problemanzeige, in: M. Dietrich / O. Loretz (Hg.): Mesopotamica, Ugaritica, Biblica,
FS K. Bergerhof (AOAT 232), Kevelaer 1993, 283-329, gezeigt hat, kommt das Motiv
des Chaoskampfes im Alten Testament besonders in Notzeiten vor (S. 319): «Das Chaos-

kampfmythologem ist demnach fest situiert in Kontexten, wo kollektive Notzeiten sprachlich

bewältigt werden. Das heißt hier, Not und Feinde werden im religiösen Symbolsystem
dämonisiert und personalisiert, so dass man mit ihnen <umgehen> und die Notlage einer

Lösung zuführen kann.»

86 Nicht umsonst sieht Johannes in Apk 12,1 am Himmel ein or||r£tov, ein «Zeichen».



Die Frau und der Drache 67

che der Phantasie. Da im Mythos Gott schon immer diesen Kampf gewonnen
hat, wird durch den Gebrauch des Mythos nicht nur das Böse in Bildern er-

fasst, es wird zugleich auch das Ende vorweggenommen. Der Plot des Mythos
ist bekannt;87 das Ende ist im Skript des Mythos vorgegeben.

4. Schluss: «WelcherAbschnitt ist reichhaltiger an Bedeutung?»

«Welcher Abschnitt der Heiligen Schrift ist
entweder schöner auf der Oberfläche als

die Offenbarung oder reichhaltiger an

Bedeutung?» (Rupert von Deutz, 1075/1080-
ca. 1129)88

Mythen sind nicht wahr, sie sind aber auch nicht falsch.89 Der Text macht keine

einfachen Propositionen, die durch Vernunft oder Erfahrung bejaht oder
verneint werden können. Der Text sagt auch nicht einfach: Gott schützt die Treuen.

Er erzählt vielmehr eine Geschichte, in der die Astralkönigin Isis ebenso

anklingt wie die schutzbedürftige schwangere Leto. Beide Frauen gelangen im

Mythos ans Ziel. Diese Story stelltJohannes in den Dienst seiner theologischen
Botschaft von Treue, Gewaltlosigkeit und götdichem Schutz. Dass die

Christusglaubenden in Kleinasien sich durch eine böse Ubermacht bedroht sehen,

spiegelt der Mythos in seiner Zeitlosigkeit wider. Mit der Kraft der Bilder und

seiner schier unerschöpflichen visuellen Imaginationskraft bietet der Autor
seinen Hörern und Hörerinnen im wahrsten Sinne des Wortes Bilder des Trostes

und des Widerstandes an. Dafür schafft er eine Bildwelt, deren Sinnüberschuss

nie ganz eingeholt werden kann. Nach einer treffenden Formulierung des

spätantiken Neoplatonikers Sallustius (4. Jh.) ist der Mythos das, «was nie geschah,
aber dennoch immer ist».90 Darin liegt die mythische Aussagekraft von Apk 12.

87 Wie in jedem James-Bond-Film.
88 Rupert von Deutz: Commentum in Apocalypsim (PL 169), 825-826 (aus dem Prolog):

Quae, inquam, sacrae Scriptum series, hac Apocaljpsi, aut in superficiepulchrior, aut in sensu est locup-

letior?

89 Erhellend M. Midgley: The Myths We Live By, London 2003, 1.

90 Sallustius, De diis et mundo 4,9: TaCta ôè èyÉvexo pèv 0Ù8é7t0T£, ëcm Sè àei. Sallustius: Con¬

cerning the Gods and the Universe, hg.v. A.D. Nock, Cambridge 1926, 8f. mit der Übersetzung:

«All this did not happen at any one time but always is so.»



68 Moisés Mayordomo

Abstract
Die vorliegende Studie zieht in der kritischen Betrachtung der mythologischen
Referenzen in Apk 12 nicht nur die einschlägigen Texte in Betracht, sondern wirft auch

einen Blick auf ikonographische Beispiele für himmlische Frauen und Drachen. Durch
diese doppelte Perspektive werden Elemente aus dem narradven und ikonischen
Repertoire der Isis und der Leto klarer erkennbar. Allerdings greift Apk 12 nicht
einfach genealogisch auf einen klar umrissenen Mythos zurück, sondern vermischt
unterschiedliche Elemente, um seinen Rezipienten die Gewissheit vor Augen zu malen,
dass das Leiden der Gerechten immer bereits auf die Niederlage des «Drachens» als

Ausgang vorausschaut.

Discussing the mythological references in Rev. 12 the present study not only looks at
textual traditions but also at iconographie examples of heavenly women and dragons.

Through this double perspective mythological elements from the narrative and iconic

repertoire of Isis and of Leto come to the fore. The text of Rev. 12, however, does not
relate genealogically simply to one clear-cut myth but mixes different elements together,

so as to ensure its readers that the definitive perspective underlying all suffering of
the righteous ones is the defeat of the «dragon».

Moisés Mayordomo, Basel


	Die Frau und der Drache : Betrachtungen zur mythologischen Bildwelt von Apk 12

