
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 73 (2017)

Heft: 1

Artikel: Sola, solitaria, tota scriptura? : Zur Bedeutung des Schriftprinzips in der
evangelischen Theologie

Autor: Bernhardt, Reinhold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877612

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sola, solitaria, tota scriptum?

Zur Bedeutung des Schriftprinzips
in der evangelischen Theologie

Von ihren Anfängen in der Reformationszeit an hat sich evangelische Theologie

in der Regel als biblische Theologie verstanden und entfaltet. Sie war bezogen

auf die Heilige Schrift als Erkenntnisquelle und als Norm (norma normans)

für die Geltungsprüfung theologischer Aussagen. In diesem Sinn hat die Bibel
eine generative und eine normative Funktion für die systematische Theologie.
Damit verband sich aber auch die Aufgabe, die theologische Bedeutung der

Bibel zu klären und Überlegungen zur Hermeneutik biblischer Aussagen
anzustellen. In diesem Gebiet — dem Bibelverständnis, wie es in einer nach der

Loci-Methode aufgebauten DogmatikdarStellung im locus «De Scriptum Sacra»

entfaltet wurde, und der Bibelauslegung, die traditionell im Rahmen der Lehre

vom Schriftsinn erörtert wurde — berühren und überlagern sich die exegetischen

Disziplinen mit der systematischen Theologie. Und so legt es sich für
den Systematiker nahe, sich in dieses Gebiet zu begeben, wenn ihm die
willkommene Aufgabe zufällt, seinen geschätzten Kollegen aus dem Fach Altes
Testament und Semitische Sprachwissenschaft mit einigen, diesem zugedachten

Überlegungen zu ehren.

Das Schriftprinzip galt und gilt als ein Kernmerkmal reformatorischer

Theologie. Doch ist dieses die Konfessionsidentität stiftende Merkmal im

Gang durch die evangelische Theologiegeschichte so fragwürdig geworden,
das s der abgründige Verdacht aufkam, es könnte sich dabei um die Lebenslüge
des Protestantismus handeln. Selbst wenn man in der Kritik nicht zu einer

solchen Radikalisierung neigt, liegt der Klärungsbedarf offen zutage: Welche

Bedeutung hat das reformatorische Schriftprinzip im gegenwärtigen Verständnis

der Bibel und im hermeneutischen Umgang mit ihr?1

Um dieser Frage nachzugehen, soll zunächst der ursprüngliche Zentralinhalt

dieses Prinzips zusammengefasst werden. Anhand der Schriftlehre und des

1 Zum Thema insgesamt: H.-H. Schmid / J. Mehlhausen (Hg.): Sola scriptura. Das refor¬

matorische Schriftprinzip in der säkularen Welt (VTI. Europäischer Theologenkongress
vom 24. bis 28. September 1990 in Dresden), Gütersloh 1991; F. Stengel: Sola scriptura im
Kontext. Behauptung und Bestreitung des reformatorischen Schriftprinzips, Leipzig 2016.

ThZ 1/73 (2017) S. 13-39



14 Reinhold Bernhardt

Theologieverständnisses von Abraham Calov wird dann gezeigt werden, wie
sich dieser Grundsatz in der Lutherischen Orthodoxie zum formalen

Konstitutionsprinzip der systematischen Theologie verfestigte. Von dort aus setze ich

zum Sprung in die jüngere Vergangenheit und Gegenwart an, in der das Prinzip

z.T. radikal problematisiert wurde. Die drei darauf folgenden Abschnitte
sind der Diskussion von Fragen gewidmet, die von dieser Kritik aufgeworfen
worden sind: Was bedeutet es, dass sich die Schrift selbst auslegt? Inwiefern ist
sie Quelle und Norm theologischer Erkenntnis? Auf welchen Kanon heiliger
Schriften bezieht sich eigentlich das Schriftprinzip? In alledem ist zu fragen,
wie dieses Prinzip heute — unter konstruktiver Aufnahme der dagegen
vorgebrachten Einwände — zur Geltung gebracht werden kann.

/. Das reformatorische S'chriftpringip

Die ursprüngliche Bedeutung des Schriftprinzips lässt sich in drei Punkten
zusammenfassen:

(a) Mit der im Vorwort zu seiner Assertio Omnium Articulorum im Jahre 1520

erhobenen Forderung «die Schrift allein soll Königin sein» («solam scripturam

regnare»2) beantwortete Luther die Frage nach der Autorität, die Glaubenserkenntnis

begründet, den Inhalt des Glaubens bestimmt und auch dessen Grenzen

zieht. Diese Autorität ist der Schrift von Gott verliehen und damit

letztgültig. Als Heilige Schrift autorisiert sich die Bibel selbst. Die Geltung ihres

Inhaltes ist von keiner anderen und schon gar nicht von einer auf
menschengemachten Setzungen beruhenden Autorität abhängig. Als Letztautorität stellt

die Bibel die alleinige Quelle und Norm des christlichen Glaubens dar.

Dieses Prinzip ist aus einer zweifachen Abgrenzung entstanden: zum einen

gegen die römisch-katholische Kirchenlehre, zum anderen gegen die Spiritua-
listen. Gegenüber dem katholischen Lehramt statuiert es, dass nicht der
geistlichen Leitung der Kirche die Hoheit über die Glaubenserkenntnis zukommt,
sondern der Schrift, und gegenüber den Spiritualisten, dass nicht die Selbstevidenz

der unmittelbaren Geisterfahrung, sondern das durch die Schrift vermittelte
Gotteswort Grund und Norm des Glaubens und der Glaubenslehre darstellt.

Damit ist das biblisch überlieferte Gotteswort auch als kritisches Prinzip des

2 WA VII, 98.



Sola, solitaria, tota scriptura? 15

persönlichen Glaubens, der Theologie und der Kirche statuiert. Diese müssen

immer wieder der Bibel als Prüfinstanz ausgesetzt und ihrer Autorität unterstellt

werden. Was der Schrift entgegensteht, kann nicht gültiger Glaubensinhalt

und nicht valide Glaubenslehre sein. Nach der lutherischen Konkordienformel

von 1577 ist «allein die Hl. Schrift der einzige Richter und die einzige Regel und

Richtschnur (iudexnorma et régula), nach der als dem einzigen Prüfstein (Lydius

lapis) alle Lehren gemessen und beurteilt werden sollen»3.

(b) Das Schriftprinzip ist zweitens auf die Auslegung der Bibel bezogen: Auch

hier geht es um die Frage der Autorität, um die Autorität der Schriftinterpretation.

Luthers Aussage, dass die Schrift allein Königin sein soll, geht in dem

genannten Zitat unmittelbar in die Forderung über, dass die Bibel nicht durch
seinen (Luthers) Geist oder durch den Geist anderer Menschen ausgelegt werden

soll, «sondern verstanden werde durch sich selbst und ihren eigenen Geist (sed

per seipsam et suo piritu intelligipd. Die Schrift soll sich selbst interpretieren {sui

interpres). Dem Interpreten obliegt es lediglich, diese Selbstinterpretation der

Bibel zur Sprache bringen, nicht aber in eigener Vollmacht das Wort führen.

(c) Das Schriftprinzip ist drittens nicht nur auf die Glaubens<?rC(?«»/»£rim

intellektuellen Sinn, sondern auch auf die Weckung und die Praxis des Glaubens im
existentiellen Sinn bezogen: Die Schrift wirkt als Pädagogin, als Anleiterin und

Führerin gum Glauben und im Glauben. Besonders Calvin hat diesen Aspekt
betont (vermutlich in Anlehnung an humanistische Vorstellungen vonpaideid):
«Wer zu Gott dem Schöpfer gelangen will, der muss die Schrift zum Leiter
und Lehrer haben.»5 Denn sie — und sie allein — vermittelt die caelestis doctrina,

die himmlische Lehre, «[...] und so kommt niemand auch nur zum geringsten
Verständnis rechter und heilsamer Lehre, wenn er nicht zuvor ein Schüler der

Schrift wird.»6

3 Einleitung zur Epitome der Konkordienformel, zitiert nach: Lutherisches Kirchenamt (Hg.):
Unser Glaube. Die Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche, Gütersloh
42000, 776, Absatz 875.

4 Ebd.
5 Uberschrift von Inst. 1.6. Siehe dazu: P. Opitz: Schrift, in: H.J. Selderhuis (Hg), Calvin

Handbuch, Tübingen 2008, 231-240.
6 Inst. 1.6,2.



16 Reinhold Bernhardt

Diese drei Bedeutungen machen das sola scriptura Prinzip aus: Erstens die Au-

toritätszuschreibung, der zufolge die Schrift Regentin der Glaubenserkenntnis

ist, zweitens die hermeneutische Regel, dass sich die Schrift kraft göttlicher
(bzw. geistlicher) Vollmacht selbst auslegt, und drittens die (pädagogische)

Funktionsbestimmung, dass die Schrift Anleitung zum und im Glauben sei. Sie

konstituiert und reguliert den Glauben, die Glaubenserkenntnis und das

Verständnis ihrer selbst. Getragen ist diese Taxierung von der Überzeugung, dass

die Schrift das exklusive Medium der Selbstmitteilung Gottes in seinem Wort
und erfüllt von seinem Geist sei.

2. Das Schriftprinpip als methodische Grundlage der Theologie Abraham Calovs

In der Frontstellung gegen das auf der vierten Sitzung des Trienter Konzils
1546 hervorgehobene Traditionsprinzip7 bauten Theologen der protestantischen

Orthodoxie die Lehre von der Schrift systematisch aus. Mit der zweiten

Auflage von Jacob Heerbrands Compendium Theologiae aus dem Jahr 1578 wurde
der locus «De Scriptura Sacra» in die lutherischen Dogmatikdarstellungen eingeführt.

Die Heilige Schrift galt nun als prinäpium theologiae, als Offenbarungsbuch,

aus dem die Glaubensinhalte mit unfehlbarer Gewissheit abzuleiten

waren. «In der Lehre von der Schrift, die meist dem Corpus der Dogmatik in den

Prolegomena vorgestellt wurden, fielen in der Theologie des 17. Jahrhunderts
alle wichtigen Entscheidungen und Weichenstellungen.»8

Im ersten Band der umfangreichsten Dogmatik der lutherischen Orthodoxie,

Abraham Calovs «Systema locorum theologicorum/r' findet sich eine breit
ausgearbeitete Lehre von der Offenbarung, von der aus die Bedeutung der Heiligen
Schrift entfaltet wird. Zentraler Teil der Schriftlehre war dabei die Bestimmung
von Eigenschaften (affectiones) der Schrift.10 Calov unterscheidet primäre (auf
ihren göttlichen Ursprung und die damit verbundene Zweckbestimmung
bezogene) und sekundäre (auf die Textgestalt bezogene) Eigenschaften. Zu den

7 DS1501.
8 H. Filser: Dogma, Dogmen, Dogmatik. Eine Untersuchung zur Begründung und zur Ent¬

stehungsgeschichte einer theologischen Disziplin von der Reformation bis zur Spätaufklärung,

Münster 2001, 394.

9 A. Calov: Systema locorum theologicorum, 12 Bde, Wittenberg 1655-1677.
10 Die folgende Zusammenfassung ist entnommen aus: V. Jung: Das Ganze der Heiligen

Schrift. Hermeneutik und Schriftauslegung bei Abraham Calov, Stuttgart 1999, 283. Dort
(283-292) werden die Eigenschaften genauer beschrieben.



Sola, solitaria, tota scriptura? 17

primären gehören: die göttliche Autorität (divina auctoritaï), göttliche Wahrheit

(divina Veritas), Vollkommenheit (perfectio), Klarheit {claritas, perspicuitas), die

Fähigkeit zur Selbstauslegung (semetipsam interpretandi facultas), der normative

Nutzen und die richterliche Kraft {usus normalis et iudicialis potestas) sowie die

Wirksamkeit zum Heil {efftcacia). Die sekundären Eigenschaften bestehen aus:

der Notwendigkeit {nécessitas), Unversehrtheit und Dauerhaftigkeit (integritas et

perennitas), Reinheit und Lauterkeit der Quellen puritas et sinceritasfontiuni) und

der zuverlässigen Erhabenheit des Textes {authentica dignitas).

Über die grundlegende Eigenschaft der Autorität {auctoritas) hinaus, die der

Heiligen Schrift von alters her zugeschrieben worden war, handelt es sich bei

den Eigenschaften der Klarheit hinsichtlich der wesentlichen Glaubensinhalte,

der Vollkommenheit als (irrtumsfreies) principium cognoscendi der göttlichen
Wahrheit und der Wirksamkeit zum Heil {efßcacia) um kontroverstheologisch
motivierte Neubildungen, die das reformatorische Schriftprinzip nicht nur
erweitern, sondern auch in der Weise verschieben, dass die Autorität der Bibel

nun weniger material (von ihrer Botschaft her) und mehr formal (von ihrem

Geltungsanspruch her) aufgefasst wird. Die Stossrichtung der Eigenschafts-

zuschreibungen liegt in der Betonung des SOLA scriptum. Wenn etwa die

Eigenschaft der claritas in dem Sinne ausgelegt wird, dass die Heilige Schrift
alles zum Heil Notwendige in ausreichender Klarheit enthält und diese Inhalte
selbst auslegt, dann liegt darin eine Zurückweisung der Auslegungsautorität der

kirchlichen Tradition. Wenn die Effizienz der Schrift den alleinigen
Konstitutionsgrund des Glaubens bildet, dann braucht es für die Glaubenskonstitution
keine von der Kirche verwalteten Gnadenmittel.

Calov hat sein Schriftverständnis folgendermassen zusammengefasst: «Die

Heilige Schrift ist das Wort Gottes, das unter unmittelbarem Anhauch des

Heiligen Geistes durch die Propheten im Alten und durch die Evangelisten und

Apostel im Neuen Testament in Urkunden (Denkmälern aus Buchstaben) zum

ewigen Heil der Menschen authentisch aufgezeichnet wurde.»11

Wie diese Definition zu erkennen gibt, identifizierte Calov die Heilige
Schrift mit dem geoffenbarten Wort Gottes. Allerdings ist damit keine

Deckungsgleichheit zwischen dem Gotteswort und dem Bibelwort behauptet.
Das Gotteswort reicht weiter als das geschriebene Bibelwort. Es ist in Gott,

11 Calov: Systema (Anm. 9), I, 448, zitiert nach der Übersetzung von: Jung: Das Ganze der

Heiligen Schrift (Anm. 10), 274.



18 Reinhold Bernhardt

in den Schriften und in der Predigt. Diese Vorstellung, dass die Extension des

Gotteswortes die des Bibelwortes überschreitet, sodass das Bibelwort gang
offenbart ist, aber nicht das Gange der Offenbarung umfasst, erinnert an Karl
Barths Lehre von der dreifachen Gestalt des Wortes Gottes.12

Calov versteht Offenbarung dabei allerdings nicht in einem primär
informationellen Sinn, demzufolge die Bibel über supranaturale Sachverhalte

belehrt. Wie die Definition zeigt, ist sein Offenbarungsverständnis soteriologisch

geprägt: Offenbarung ist Anrede Gottes zum Heil: informatio ad salutem. Sie hat

nicht nur eine Erkenntnis vermittelnde, sondern auch eine Glauben weckende

Funktion. Ihre Worte sind vom Geist Gottes erleuchtet und erleuchten im Akt
des Verstehens den Leser, ohne dessen eigenes Zutun. Die Schrift legt sich

gewissermassen — in der Kraft des Geistes Gottes — in den Leser / Hörer hinein

aus und bewirkt eine existentielle Transformation in ihm. Sie ist nicht nur
selbstevident, sondern darin auch soteriologisch selbstmächtig, nicht nur
informativ, sondern darin auch effektiv. Das kommt in der Eigenschaftszuschrei-

bung der ejficacia zum Ausdruck. Erst in dieser Wirkung kommt das Gotteswort

zu seinem Ziel. Erst dann — indem der Geist die Wahrheit des Gotteswortes im

Rezipienten erschliesst — entsteht letzte Gewissheit der ihm zuteil gewordenen

Rechtfertigung.
Der Geist bleibt dabei an das Wort gebunden. Er übermittelt das Wort

und bringt es zur Erkenntnis bei seinem Empfänger. Die Lehre von der 1 er-

balinspiration hat die Funktion, den unlösbaren Zusammenhang sowohl von
Wort und Geist als auch von Gotteswort und Bibelwort zu garantieren. Sie

untermauert die (asymmetrische) Identifikation von Gotteswort und Bibelwort,

indem sie den humanfactor bei der Entstehung der biblischen Überlieferungen

ausschaltet. Zu diesem Zweck radikalisiert Calov die Inspirationslehre
in der Weise, dass ihm nicht nur — wie Georg Calixt — der Inhalt der Schrift als

göttlich inspiriert gilt, sondern auch ihr Wortlaut. Er bezieht das näca ypacpf]

aus II Tim 3,16 auf die Einheit von Sinn und Wort in jedem einzelnen
Bibelwort. Wenn die gange Schrift inspiriert ist, kann kein einziges Wort davon

ausgenommen sein. Als weitere Referenzstelle zur Begründung der

Verbalinspiration aus der Bibel selbst zieht Calov (neben dem locus classicus II Petr

l,20f.) Ps 45,2 heran, wo es heisst: «[...] meine Zunge ist ein Griffel eines

12 KD 1/1, 89ff.



Sola, solitaria, tota scriptura? 19

guten Schreibers». Der Heilige Geist — so folgert er daraus — sei der «höchste

Schreiber» (summus scribct) der Schriftworte, die menschlichen Verfasser lediglich

dessen «Hände» imanns), «Sekretäre» (amanuenses) und «lebende Schreibrohre»

(calami viventes)P Es handelt sich beim Bibeltext also um ein Diktat
Gottes, das sogar die Vokalzeichen des hebräischen Textes einschliesst.

Damit hatte sich gegenüber der Inspirationsauffassung der Reformatoren
eine bedeutsame Verschiebung ergeben: Nicht nur das überlieferte Wort Gottes

war inspiriert, sondern auch der Akt seiner schriftlichen Aufzeichnung.
Die Bibel ist — nach einem von Calov aufgenommenen Zitat Gregors des

Grossen — ein «Brief des allmächtigen Gottes an seine Kreatur, in dem die

Worte Gottes ertönen und das Herz Gottes erkannt wird»14.

Wolfhart Pannenberg konstatiert: «Die [...] Inspirationslehre war [...]
unumgänglich, wenn man vollen Ernst machen wollte mit Luthers Anschauung,
dass die Schrift das Prinzip der Theologie sei, aus welchem alle Aussagen
der Theologie herzuleiten sind.»15 Die Verbalinspirationslehre der protestantischen

Orthodoxie ging jedoch über Luthers Intention hinaus und führte

zu einem dogmatischen Biblizismus.16 Diese Zuspitzung ist nur aus der

kontroverstheologischen Frontstellung der nachreformatorischen Zeit zu verstehen.

Es ist dies bei Calov eine dreifache Frontstellung: gegen den römischen
Katholizismus mit seiner im Konzil von Trient betonten Gleichordnung
von Bibel und Tradition, gegen die Spiritualisten, die zwischen dem Wort
«in Gott» und dessen Bezeugung in der Heiligen Schrift unterschieden und
sich unmittelbar auf Ersteres beriefen, sowie gegen die Calvinisten, die dem

äusseren Wort Gottes das innere (im Menschen wirksame) Gotteswort
gegenüberstellten.

Letztlich geht es Calov dabei um Heilsgewissheit. Nur wenn sichergestellt
ist, dass sich der Heilszugang allein dem Wirken Gottes verdankt, und dass

dieses Wirken den Menschen in völliger Authentizität — ohne menschliche

Zutat — erreicht, scheint «letzter Trost im Leben und im Sterben» (wie es im
ersten Artikel des Heidelberger Katechismus heisst) garantiert zu sein.

13 Calov: Systema (Anm. 9), I, 453.556.

14 Calov: Systema (Anm. 9), I, 453.

15 W. Pannenberg: Systematische Theologie, Bd. 1, Göttingen 1988, 42.

16 G. Hornig: Lehre und Bekenntnis im Protestantismus, Kap. I, § 3, in: HDThG 3, Göttin¬

gen2! 998, 80.



20 Reinhold Bernhardt

Die Problematik dieser Schriftlehre besteht darin, dass die derart unterstellte

Supranaturalität der Bibel selbst zum sakrosankten Glaubensgegenstand
wird. Eine historische oder theologische Bibelkritik ist jedenfalls nach Calov

gänzlich undenkbar. Sie muss als Angriff auf den Glauben, ja auf Gottes

Offenbarung erscheinen. Selbst Luthers Erwägung, ob eine Schrift wie der

Jakobusbrief in den Kanon gehört, kann der Lutheraner Calov nur zurückweisen.

Auf diese Weise entsteht eine «theologia gloriae des Wortes Gottes»17, die nicht
mehr in Rechnung stellt, dass das Gotteswort — analog zur Inkarnation des

Logos in den Menschen Jesus von Nazareth — in ein geschichtliches Medium

eingegangen ist, sodass sich dieser Schatz in einem irdenen Gefäss befindet.

Eine Infragestellung biblischer Inhalte scheint Calov schon deshalb nicht

möglich zu sein, weil dazu eine der biblischen Selbstbezeugung gegen- oder

übergeordnete Auslegungsautorität notwendig wäre. Mit dem Vernunftprinzip
der Aufklärung trat diese Autorität mit Macht auf den Plan. Das Schriftprinzip
war in der Reformation aus dem Geiste einer Autoritätskritik geboren und

wurde nun seinerseits Opfer einer Autoritätskritik. Die Reformatoren hatten

die Autorität von der Tradition und dem kirchlichen Lehramt auf die Schrift
und die schriftgelehrten Theologen verlagert. Die Theologen der protestantischen

Orthodoxie hatten diese Autoritätszuschreibung mit der Lehre von der

Inspiration der Schrift untermauert. Mit der Vernunftkritik der Aufklärung
und dem Durchbruch des historischen Bewusstseins fielen diese Untermauerung

und das Prinzip selbst einer Autoritätskritik anheim. Aus dem sola scriptum

wurde ein sola ratione.

Je mehr das Paradigma der historischen Betrachtung an Bedeutung gewann,
wuchs das Bewusstsein für den garstigen Graben der Geschichte zwischen

dem ursprünglichen Sinn der biblischen Texte und ihrer zeitgenössischen

Aneignung. Im Zuge der Unterscheidung zwischen historischer Faktizität

und theologischer Botschaft erwiesen sich die biblischen Schriften zudem als

Dokumente des Glaubens ihrer Verfasser und Tradenten. Die Einsicht in die

geschichtlichen Bedingtheiten der Textentstehung, Uberlieferung und Kanonisierung

bestimmte zunehmend das Schriftverständnis. Der human factor wurde

unübersehbar. Je mehr sich die Einsicht aber durchsetzte, dass die biblischen

Texte in die Kontexte ihrer Entstehungszeit eingebunden und vom Glauben

17 Jung: Das Ganze der Heiligen Schrift (Anm. 10), 298.



Sola, solitaria, tota scriptura? 21

ihrer Verfasser und Tradenten durchtränkt sind, umso mehr musste die

Überzeugung fraglich werden, das s die Bibel das überzeitliche, vollmächtig sich

selbst auslegende Zeugnis des Wortes Gottes darstellt.

Damit war (und ist) die Theologie vor die Frage gestellt, ob sie die

Berechtigung dieser Kritik bestreiten und an der verabsolutierten Schriftautorität
festhalten will, ob sie die Schriftlehre im Lichte des Vernunftprinzips einer

tiefgreifenden Revision unterziehen will oder ob sie Wege der Vermittlung findet.
Sie bewegt sich dabei auch zwischen den Polen eines historischen und eines

geistlichen Zugangs zur Bibel, einer wissenschaftlichen und einer existenziel-

len Erschliessung, dem analytischen Blick von aussen und dem vernehmenden

Verstehen, das sich nach dem Einklang mit der Botschaft ausstreckt.

3. Die Infragestellung des Schriftprinsfps

Wie kaum ein anderes Lehrstück der reformatorischen Theologie ist dieses

Prinzip seit der Aufklärung zunächst faktisch und in der jüngeren Vergangenheit

dann auch explizit programmatisch infrage gestellt worden. 1962 konstatierte

und diagnostizierte Wolfhart Pannenberg die «Auflösung der Lehre von
der Schrift» als «Grundlagenkrise der modernen evangelischen Theologie»18.

Dafür machte er vor allem die historische Erforschung der Bibel verantwortlich,

die er aber für unvermeidlich hielt.

Diese habe zum einen zu einer Unterscheidung zwischen dem Literalsinn
der Schriftworte (sensus litteralis / historicus) und deren historischem und
theologischem Aussageinhalt, sowie zwischen Faktum und Bedeutung, Historie und

Kerygma, Geschehen und seiner Bezeugung geführt. Das Erzählte ziele auf
die Proklamation der Bedeutsamkeit der Person und Geschichte Jesu. Die
historische Erforschung der Bibel habe zum anderen den «garstigen Graben der

Geschichte» (Lessing) bewusst gemacht, der zwischen dem damals intendierten
Schriftsinn und den heutigen Auslegungen besteht. Das in der Bibel Erzählte

rückt damit in eine ferne Vergangenheit, sodass die Frage der Hermeneutik

drängend wird. Wie kann das damals Ausgesagte in einer völlig veränderten

Situation authentisch zur Sprache gebracht werden?

Pannenberg weist darauf hin, dass sich die beiden genannten Einsichten
der theologischen Bibelforschung selbst verdanken, genauer: dem hermeneu-

18 W Pannenberg: Die Krise des Schriftprinzips (1962), in: ders.: Grundfragen systematischer
Theologie, Göttingen 31979, 11-21, hier 13.



22 Reinhold Bernhardt

tischen sola scriptura-Vrmzvp, demzufolge die Bibel durch sich selbst auszulegen
ist. Der Versuch, die Texte aus dem Zusammenhang ihres zeitgenössischen
Kontextes zu verstehen, folge diesem Prinzip. So war es letztlich dieses Prinzip
selbst, das sich - im Paradigma des historischen Denkens — in die Krise
geführt hat. Pannenberg will es nicht aufheben, sondern es aus dem Verständnis

von Theologie als einer positiver Offenbarungswissenschaft lösen und es in
den weiteren Horizont seines universalgeschichtlichen Theologieverständnisses

stellen, das die Geschichte in ihrer Ganzheit als Handlungsraum Gottes
versteht. Durch die Einbindung in diesen Ganzheitshorizont werde sowohl
die Differenz von Faktum und Bedeutung überwunden als auch der zeitliche

Abstand zwischen Zeugnis und Auslegung überbrückt, ohne ihn aufzuheben.

Noch weiter ging Falk Wagner, der nicht nur die Transformation des

Schriftprinzips im Rahmen des von ihm favorisierten Theologieverständnisses,
sondern seine Abschaffung forderte. Denn es handele sich dabei um ein hetero-

nomes Autoritätsprinzip, das eine kritische Prüfung biblischer Inhalte durch
freien Vernunftgebrauch unterbinde. Es sollte ersetzt werden durch das Prinzip

des systematischen Grundes, demzufolge die Inhalte der biblischen

Uberlieferungen kritisch in die systematisch-theologische Reflexion über den christlichen

Glauben einbezogen werden.19 Die Bibel wird so zu einem wichtigen,
ja autoritativen Gesprächspartner, kann aber nicht mehr beanspruchen, Quelle
und alleinige Norm des christlichen Glaubens zu sein.

Der emeritierte Berner Neutestamentier Ulrich Luz spricht vom Schiffbruch,

den das sola scriptum- Prinzip nicht zuletzt durch die Erforschung des

Neuen Testaments erlitten habe.20 In seiner «Theologischen Hermeneutik des

Neuen Testaments» beschreibt er sechs Auflösungsentwicklungen, in denen

sich dieser Schiffbruch vollzogen habe: die Auflösung des Autors, des Lesers,

des Textes, des Kanons, der «Geschichte» und «Heilsgeschichte», sowie die

Auflösung Gottes in menschliche Gotteskonstruktionen.21 Luz versteht die

biblischen Texte als «kleine Meta-Erzählungen von Gott»22. Sie haben «die

19 F. Wagner: Zwischen Autoritätsanspruch und Krise des Schriftprinzips, in: ders.: Zur ge¬

genwärtigen Lage des Protestantismus, Gütersloh 21995, 68-88.

20 U. Luz: Was heißt ,Sola Scriptum' heute? Ein Hilferuf für das protestantische Schriftprin¬
zip, in: EvTh 57 (1997) 28-35, hier 32. Siehe auch: ders.: Postmoderne Bibelinterpretation?
Interpretation der Bibel in der Postmoderne, FZPhTh 56 (2009) 403-422.

21 U. Luz: Theologische Hermeneutik des Neuen Testaments, Neukirchen 2014, 112-143.
22 Luz: Theologische Hermeneutik (Anm. 21), 144-147.



Sola, solitaria, tota scriptura? 23

Gestalt von partikularen, kontextgebundenen und persönlichen Identitäts-
Diskursen [...], die sich nicht einfach verallgemeinern oder in allgemeingültige
Lehren übersetzen lassen»23, mit denen der davon bewegte und ergriffene
Ausleger / Leser / Hörer aber einen offenen Dialog führen kann. Dabei wird er die

Bestimmung seiner eigenen Identität mit den in der Bibel bezeugten Diskursen

ins Gespräch bringen.
Den Versuch, die ldeinen Meta-Erzählungen unter der Ägide eines dogmatischen

Schriftprinzips zu einer grossen Metaerzählungen zu harmonisieren

und diese zu verabsolutieren, weist Luz nachdrücklich zurück. Er zitiert Gerd

Theißen mit dem Satz: «Wir brauchen keine (große Erzählung>, um von diesen

Bildern ergriffen zu werden»24, distanziert sich aber von Theißens Forderung,
die Geschichten der Bibel in einen umfassenderen Rahmen einzuordnen. Wie

Pannenberg die Einordung der biblischen Uberlieferung in einen
universalgeschichtlichen Horizont gefordert hatte, so will Theißen die Bibelhermeneutik

in den Kontext einer allgemeinen Entwicklungs- und Kulturgeschichte der

Religion stellen.

Es scheint mir allerdings fraglich zu sein, ob der von Luz erklärte Verzicht
auf einen solchen Sinnrahmen überhaupt möglich ist, denn Sinn erschliesst

sich immer nur in Bezug auf einen Ganzheitshorizont. Die Frage, worin die

Bedeutsamkeit dieser «kleinen Metaerzählungen» überhaupt besteht, was sie zu

Metaerzählungen macht, warum man sich auf einen Dialog mit ihnen einlassen

und sein eigenes Existenzverständnis ihnen aussetzen sollte, wird von diesen

Erzählungen selbst nicht beantwortet. Entscheidend dafür ist für den Gläubigen

die Tatsache, dass sie in der Bibel als dem Dokument der massgeblichen

Selbstmitteilung Gottes stehen. Der Glaube bildet den Ganzheitshorizont, in
dem die Erzählungen ihre Bedeutung für den Gläubigen bekommen.

Ähnlich gilt für die Theologie: Dass die Bibel als Zeugnis der massgeblichen

Selbstmitteilung Gottes gesehen und anerkannt wird, verdankt sich nicht

primär der Schnitauslegung, sondern dem SchriftVerständnis, d.h. der theologischen

Qualifizierung der Bibel, wie sie seit der altprotestantischen Orthodoxie
im dogmatischen locus «De Scriptura Sacra.» entfaltet wurde. Das Schriftverständ-

23 Luz: Theologische Hermeneutik (Anm. 21), 145.

24 Luz: Theologische Hermeneutik (Anm. 21), 146; nach G. Theißen: Bibelhermeneutik als

Religionshermeneutik. Der vieldimensionale Sinn der Bibel, EvTh 72 (2012) 291-306, hier
300f.



24 Reinhold Bernhardt

nis, also die Frage nach der theologischen Bedeutsamkeit der Bibel, kann nur
in einem Bezugsrahmen expliziert werden, sei dieser geschichtstheologischer
Art wie bei Pannenberg, religionsgeschichtlicher Art wie bei Theißen oder

offenbarungstheologischer Art wie bei Barth. In diesem Sinne ist das dogmatisch

zu bestimmende Schriftverständnis der exegetischen Schriftauslegung sachlich

vorgeordnet.

4. Legt sich die Schrift seihst aus?

Das reformatorische Postulat, dass sich die Bibel selbst auslegt [sui interpres)

war und ist nicht im Sinne einer quasi-personalen Aktivität der biblischen

Überlieferung als Heiliger Schrift gemeint, so als fungiere die Überlieferung
selbst als Ausleger. Es gibt vielmehr dem Ausleger eine normative Regel an die

Hand. Sie lautet: Der letztlich normative Referenzrahmen der Auslegung ist

nicht die kirchliche Tradition, sondern die Selbstaussage der Schrift in ihrem

sensus litteralis.

Nun kann man fragen, ob es sich beim Postulat der Selbstauslegung der

Schrift nicht um eine — pneumatologisch grundierte und legitimierte — theologische

Fiktion handelt, die weder deskriptiv noch normativ sinnvoll ist. Denn

so sehr sich die Ausleger bemühen, ihre Auslegung an der Aussageabsicht der

biblischen Autoren zu orientieren und zu kontrollieren — es bleibt immer ihre

Auslegung, ihre Auffassung des Schriftsinns, ihre Interpretation der Intention
der biblischen Autoren. Diese Interpretation ist von den theologischen Interessen

der Interpreten gesteuert, die wiederum in ihre jeweiligen
Anerkennungsgemeinschaften und kulturellen settings eingebunden sind. Deshalb gehen die

Auslegungen diachron und synchron so weit auseinander. Und sie alle halten

sich für gut begründet. Zwischen der inhaltlichen Bestimmtheit des Textes und

der aneignenden Lektüre des Lesers findet also nicht nur eine dvcmfindende,

sondern auch eine sinnstißende Interaktion statt.

Hinzu kommt, dass die Bibel nicht immer mit einer eindeutigen und klaren

Stimme spricht. Sie ist eine Buchsammlung, die interpretationsoffene, oft
dunkle Texte enthält. Je nachdem, auf welche Stimme der jeweilige Ausleger
hört oder hören will, legt er sie aus — in seinem eigenen Sinn. Lind das gilt auch

und gerade dann, wenn er sich selbst ganz zurücknimmt und ein bloss Hörender

sein will.
Man kann sogar noch weitergehen und das protestantische Schriftprinzip

dem ideologiekritischen Verdacht aussetzen, ein Legitimations- und Immuni-



Sola, solitaria, tota scriptura? 25

sierungsprinzip zu sein, das der Ausleger in Anspruch nehmen kann, um seine

eigene Auslegung mit göttlicher Autorität zu versehen und gegen Kritik zu

immunisieren. Letztlich würde es damit einer Selbstautorisierung des

Interpreten dienen und einen offenen Disput über die verschiedenen Auslegungen
zumindest erschweren, wenn nicht ganz verunmöglichen.

Die Frage, ob es sich beim sola scriptura-Prinzip um eine theologische
Fiktion handelt, verschärft sich noch, wenn man es nicht auf die Bibelauslegung

professioneller Exegeten anwendet, sondern auf die Bibellektüre von
Menschen, die mit diesem Buch nicht vertraut sind, denen also ein theologisches
Vorverständnis für das Verstehen der Texte fehlt. Das Postulat, dass die Bibel

ihre Botschaft in vollkommener Klarheit selbst bezeugt und damit in der Kraft
des Geistes Gottes innere Klarheit und Glauben weckt, erweist sich in solchen

Fällen oft schlicht als fromme Ideologie. Ohne Verstehensanleitung, ohne her-

meneutische Erschliessung, ohne Interpretations- und Applikationshilfe, wie

sie etwa in der Predigt und anderen Formen der Verkündigung geschieht, wird
ein «Verstehen» bestenfalls darin bestehen, das eigene Vorverständnis in den

Text hinein zu projizieren. Es kommt zu Aneignungen, die der Fremdheit der

Überlieferungsinhalte und -formen nicht gerecht werden (können).

Beobachtungen und Überlegungen wie diese lassen die Erwartungen
fragwürdig erscheinen, mit denen Bibeln innerhalb und ausserhalb kirchlicher

Kontexte zur individuellen Lektüre verteilt oder an öffentlichen Orten (etwa in

Hotelzimmern) aufgelegt werden. Diese Praxis dürfte von Seiten der sie

Ausübenden nicht zuletzt aus dem protestantischen Schriftprinzip gespeist sein

und darauf abzielen, ein in der Kraft des Geistes Gottes wirkendes Medium
der Selbstmitteilung Gottes möglichst breit gestreut zur Verfügung zu stellen

und damit die Bedingung der Möglichkeit zu schaffen, dass Gottes Wort
möglichst viele Menschen durch dieses Medium «unmittelbar», d.h. ohne weitere

Vermitdungsinstanzen erreicht.

Aus den angestellten Überlegungen ergibt sich die nüchterne Feststellung,
dass sich die Schrift nicht selbst mit Eindeutigkeit auslegt. Ihre Auslegung
vollzieht sich durch einen Exegeten und eine Interpretin, der/die sich am

Schriftsinn orientiert, wie dieser sich ihm/ihr erschliesst. Er/sie steht dabei in einer

diachron und synchron verfassten Auslegungsgemeinschaft: in der kirchlichen

und/oder akademisch-theologischen community und in der Überlieferungsgeschichte

der biblischen Texte, d.h. im Sprachstrom der theologischen Traditionen.



26 Reinhold Bernhardt

Sola scriptum bildet ein normatives und regulatives Prinzip, das die Tradition
nicht für irrelevant erklärt, sondern ihr den Status der norma normata zuweist,
d.h. eines für die Auslegung wichtigen Bezugsrahmens, dem aber keine eigene

Normativität zukommt. Sola scriptum ist nicht im Sinne eines solitaria scriptum

zu verstehen, demzufolge die Schrift unter Absehung von ihrer Auslegungsgeschichte

und damit auch unter Absehung von der Auslegungsgemeinschaft als

alleinige Quelle der Theologie zu gelten habe.2"'

Zu Recht weist Ingolf Dalferth darauf hin, dass Eindeutigkeit im Verstehen

«keine hermeneutische oder semantische Qualität eines Textes, sondern ein

pragmatisches Implikat aktuellen situativen Verstehens bzw. direkter Kommunikation

unter Anwesenden» ist.26 Eindeutigkeit des Wortes Gottes stelle sich

nicht im lesenden, sondern im hörenden Umgang mit der Bibel ein. Sie entsteht

nach Dalferth dort, wo sich dieses Wort als Botschaft pro me erschließt — im

verkündigenden Zuspruch. Deshalb sei es «theologisch nicht unproblematisch,
die Verbreitung der Bibel zu fordern, ohne zugleich auch den rechten Umgang
mit ihr zu fördern.»27

Das Wort Gottes vermittelt sich nicht primär durch einen kognitiv erfassbaren

Textinhalt, sondern durch eine existenzielle Anrede, die erst dort, wo sie

vom davon Betroffenen auf- und angenommen wird, bestimmte Bedeutsamkeit

erlangt. Wenn man also überhaupt von einer Selbstauslegung der Schrift

sprechen will, dann in dem Sinn, dass sie sich primär in kommunikativen Akten

unter aktiver Beteiligung des Sprechenden und des Hörenden vollzieht, nicht
aber ex opere operato, auch nicht, wenn dieses pneumatologisch gedeutet wird.

Für die biblische Hermeneutik bedeutet diese Einsicht, dass zwischen dem

existenziellen «Verstehen» des Wortes Gottes und dem intellektuellen «Verstehen»

des Bibeltextes zu unterscheiden ist, ohne dass beides getrennt werden

kann und darf. Die Bibelforschung leistet wichtige Beiträge zum Verstehen

der biblischen Texte in ihren Kontexten. Doch ist damit die Aufgabe der

theologischen Hermeneutik noch nicht zu ihrem Ziel gebracht, sondern nur ein

25 So auch Karl Barth in einem Gespräch mit dem Maria-Stein-Kreis am 14.6.1967. Vgl.
K. Barth: Gespräche 1964-1968, hg.v. E. Busch, Zürich 1997, 379. Ähnlich äusserte sich

Barth mündlich im Kolloquium zu «Dei Verbum» in Basel. Vgl. E. Busch: Meine Zeit mit
Karl Barth. Tagebuch 1965-1968, Göttingen 2011, 233.

26 I. Dalferth: Von der Vieldeutbarkeit der Schrift und der Eindeutigkeit des Wortes Gottes,
in: R. Ziegert (Hg): Die Zukunft des Schriftprinzips, Stuttgart 1994, 155-173, hier 158.

27 Dalferth: Von der Vieldeutbarkeit der Schrift (Anm. 26), 162.



Sola, solitaria, tota scriptura? 27

wichtiger Beitrag zu ihrer Erfüllung geleistet. Die eigentliche Selbstauslegung
der Schrift beginnt erst dort, wo sich diese — wie schon Calov gelehrt hat — in
den Adressaten hinein «auslegt», d.h. in ihrem kerygmatischen Gebrauch.

5. Die Bibel alsQuelle und Norm theologischerAussagen?

Die Bibel ist nicht die einzige Quelle theologisch relevanter Erkenntnisse und

Aussagen. Glaubenserkenntnis kann auch andere Quellen haben. Die Selbst-

vergegenwärdgung Gottes als Konstitutionsgrund aller Wirklichkeit in der

Allgegenwart seines Geistes lässt erwarten, dass Gott im Prinzip durch jedes

geschichtliche Medium zu Menschen sprechen kann, auch durch den von Karl
Barth in diesem Zusammenhang erwähnten «toten Hund».28

John Wesley hat neben der Bibel drei andere Quellen der Glaubenserkenntnis

genannt: Tradition, Erfahrung und Vernunft, die gemeinsam mit der Bibel
das sog. Wesley'sche Quadrilateral bilden. Die vier Quellen stehen dabei

allerdings nicht auf gleicher Stufe, sondern sind hierarchisch einander zugeordnet:
Die Schrift ist primäre Quelle und Norm, die Tradition setzt den Glaubenden

in Beziehung zur Geschichte der Glaubensgemeinschaft, die Erfahrung
bezieht die aktuelle Lebenswelt mit ein und die Vernunft durchdenkt den Glauben,

bringt ihn zur Sprache und macht ihn damit kommunizierbar. Damit ist
eine zu enge Fokussierung auf die Bibel als Erkenntnisquelle aufgebrochen.

Weiter kann und muss man fragen ob die Bibel die einQtge oder die letQgültige

Norm für die Bestimmung des Glaubensinhalts darstellt. Wenn sie die letQgül-

tige Norm ist, kann es neben ihr andere, ergänzende Normen geben, wie etwa
die Zeitgemässheit, d.h. die Relevanz einer Glaubensaussage für die

Lebensdeutung, die Rationalität von Glaubensgedanken oder die Ubereinstimmung
mit grundlegenden ethischen Werthaltungen der Gegenwart. Die Auslegung
biblischer Texte ist eingebunden in einen normativen Diskurs, dessen Axiome
nicht in jedem Fall der Bibel selbst entnommen sind, sondern an sie herangetragen

werden, sodass es in bestimmten Fällen sogar zu einer theologischen
Sachkritik an den biblischen Texten kommen kann — man denke etwa an die in
biblischen Texten überlieferte, im damaligen sozialen Kontext übliche Akzeptanz

der Sklaverei, an die Bestimmung der Geschlechterverhältnisse und die

Verurteilung der Homosexualität, an die z.T. schroff antijüdischen Aussagen

28 KD 1/1,55.



28 Reinhold Bernhardt

oder an die Gewalttexte vor allem des Alten Testaments. Die Kritik an solchen

Aussagen lässt sich sicherlich wieder biblisch — sei es von anderen Einzeltexten,
sei es von dem daraus abstrahierten Gesamtthema der biblischen Botschaft
her — begründen, ist aber vor allem aus gegenwärtigen (ethischen) Standards

gespeist. Die Auslegungsnormen werden in der Gemeinschaft der Ausleger
und Auslergerinnen immer wieder neu ausgehandelt. So sehr sich die Teilnehmer

an diesem Diskurs über die theologische Sachgemässheit und die biblische

Begründbarkeit der Auslegungsnormen Rechenschaft geben — sie werden nicht

beanspruchen können, diese einfach der Bibel selbst zu entnehmen. Die
Prüfinstanz der norma normans gibt es nicht als unmittelbar anwendbare Normen,
sondern immer nur in Form von Auslegungen von Auslegungen, die
eingebunden sind in einen bis zu 3000-jährigen Sprachstrom von Glaubensgemeinschaften,

also als Teil bis in die Gegenwart reichender Traditionen.

Das gilt besonders für Antworten auf ethische Fragen der Gegenwart. So

postuliert Martin Honecker, man werde die Schrift nicht unmittelbar als Quelle

theologischer Ethik beanspruchen können. «Die Bibel ist kein Gesetzbuch.

Historisch-kritische Exegese und hermeneutische Überlegungen zeigen, dass

die biblischen Aussagen zuerst einmal in ihrem jeweiligen geschichtlichen Kontext

zu verstehen sind. Eine normative Funktion (einen usus normativus scriptu-

rae) können einzelne Bibelworte für die Ethik daher nicht beanspruchen».29 Mit
dieser Aussage stellt sich Honecker dem mainstream der christlichen Traditionen

entgegen. In den meisten Kirchen sind (ausgewählte) biblische Texte durchaus

ethisch normativ.

Die eben erörterte Frage der Begründung von Auslegungsnormen stellt sich

in analoger Weise auch in Bezug auf die Anwendung dieser Normen im Vollzug
der Auslegung. Wie kann die Normativität der biblischen Überlieferung gegenüber

den darauf bezogenen Glaubensaussagen zur Geltung gebracht werden?

Muss sich die Bestimmung von Glaubensinhalten unmittelbar und explizit auf
biblische Aussagen zurückführen lassen, oder reicht es aus, wenn deutlich
gemacht werden kann, dass diese zu jenen nicht in Widerspruch stehen und aus

diesen ableitbar sind (wie etwa die Trinitätslehre)? Gilt also eine Art
Verifikationsprinzip oder ein Falsifikationsprinzip? Während ersteres das Verfahren des

«Bibelbeweises» notwendig erscheinen lässt und zum Biblizismus neigt, bietet

29 M. Honecker: Einführung in die theologische Ethik, Berlin 2002, 197.



Sola, solitaria, tota scriptura? 29

die Forderung des Nicht-Widerspruchs einen grösseren AuslegungsSpielraum,
der die Revision tradierter Glaubensvorstellungen im Lichte neuer, besserer

exegetischer Einsichten und aktueller Herausforderungen erlaubt.

Während etwa Abraham Calov seine Dogmatik als Summierung biblischer

Aussagen entwickelt hat und dabei ganz dem («Verifikations-») Prinzip folgte,

demzufolge die Legitimität einer Glaubensaussage in ihrer unmittelbaren
biblischen Bezeugung gründet, beschreitet die neuprotestantische systematische

Theologie seit Schleiermacher mit grosser Mehrheit den methodischen Weg
der freieren Ableitung. Sie folgt damit eher dem Geist als dem wörtlich
verstandenen Buchstaben der Heiligen Schrift, was aber auch zu einer grösseren
Variationsbreite der Auslegungen führt.30

Das Schriftprinzip ist dabei als kritisches Prinzip zur Geltung zu bringen,
das verhindert, dass sich der sensus fidelium bzw. die kirchliche Fesdegung des

Glaubensinhalts gegenüber der Heiligen Schrift verselbstständigt. In dieser

Weise hatte Calvin das Prinzip gegen das Plädoyer der Sorbonner Fakultät für
ein Eigenrecht der kirchlichen Tradition als Quelle der Glaubenserkenntnis ins

Feld geführt. Der in Paris aufgestellten Behauptung, man müsse vieles glauben,

«was nicht ausdrücklich und eigens in den Heiligen Schriften überliefert ist»31,

hatte Calvin entgegengehalten: «Weil die sichere Wahrheit des Glaubens nur
von dem einen Gott her erstrebt werden darf, halten wir fest, dass rechter Glaube

allein in den Schriften begründet sei, die von ihm hervorgegangen sind.»32

Damit ist für Calvin die Notwendigkeit der Bibelauslegung im Rahmen der

Auslegungsgeschichte in keiner Weise bestritten. Die von den Texten übermittelte

Botschaft muss für die jeweilige Gegenwart verstehbar gemacht werden.

Der Schriftbezug schliesst den Gegenwartsbezug also nicht aus, sondern de-

zidiert ein.

30 Von katholischer Seite wurde gegen eine solche Anwendung des Schriftprinzips (bei Ulrich
Luz) der Vorwurf des Eklektizismus und Subjektivismus erhoben: M. Reiser: Bibelkritik
und Auslegung der Heiligen Schrift. Beiträge zur Geschichte der biblischen Exegese und
Hermeneutik (WUNT 217), Tübingen 2007, 46.

31 Artikel XX der Articuli a facultate Sacrae Theologiae Parisiensi determinati super materiis
fidei nostrae hodie controuersis (CStA 3, 76, 28-30), in der Übersetzung von E.R. Rehfeld:
Hermeneutische und methodische Leitlinien in Calvins Auslegung des Neuen Testaments,
in: M. Basse (Hg): Calvin und seine Wirkungsgeschichte, Berlin 2011, 32.

32 Antidotum, Ad XX (CStA 3, 78, 22-24) in der Übersetzung von Rehfeld: Hermeneutische
und methodische Leitlinien (Anm. 31), 32. Siehe dazu auch: Opitz: Schrift (Anm.5).



30 Reinhold Bernhardt

In einem Artikel unter dem Titel «Das Schriftprinzip auf dem Prüfstand

unserer Zeit» bezeichnet Gérard Siegwalt ein verabsolutiertes d.h. rein auf die Bibel

bezogenes und von der Lebenswelt des Glaubens abgekoppeltes Schriftprinzip
als fundamentalistisch.33 Das Schriftprinzip müsse relational und korrelativ auf
die Wirklichkeit bezogen sein. Nicht nur der Text, sondern die Inter- und
Korrelation von Text und Kontext, Bibel und Lebenswelt sei entscheidend für das

Verständnis und die Anwendung des Schriftprinzips. Diese Auffassung kommt
dem Plädoyer Luz' für einen «Dialog» des Auslegers mit der Schrift nahe.

Das Schriftprinzip als solches kann man gewiss nicht als fundamentalistisch

bezeichnen. Es kann zwar in dieser Weise gebraucht werden. Im Grunde hat

es aber eine anti-fundamentalistische Tendenz. Denn es steht der Selbstverab-

solutierung theologischer Aussagen entgegen und verweist sie darauf, dass ihre

Geltung immer wieder neu an der Schrift zu prüfen ist. In diesem Sinne stellt es

eine «theologische Relativitätstheorie» dar. Zudem erinnert es die Auslegungsgemeinschaft

daran, dass das Wort Gottes nie mit menschlichen Machtansprüchen
verbunden oder gar mit Gewalt verbreitet, sondern immer nur in der ihm eigenen

Vollmacht zur Sprache gebracht werden darf: non vis, sed verbo. Wenn sich die

in der Bibel bezeugte Wahrheit selbst durchsetzt, muss sie nicht von sich dazu

berufen fühlenden Menschen durchgesetzt und gegen Andersglaubende ins Feld

geführt werden.

6. Sola scriptum als tota scriptural

Ernst Käsemann hatte unter Hinweis auf die innere Vielfalt der biblischen

Überlieferungen behauptet, dass die Berufung allein auf die Schrift und zwar
auf die Schrift als ganze (tota scripturd) als Formalprinzip des Protestantismus

gescheitert sei.34 Von Seiten der evangeükalen Theologie wurde demgegenüber
mit umso grösserer Vehemenz gefordert, das reformatorische sola scriptum

durch ein tota scriptum zu ergänzen.35 In seiner «Biblischen Hermeneutik»

begründet Gerhard Maier den Grundsatz des tota scriptum mit der Überzeugung,
«dass die biblischen Texte ihrem eigenen Anspruch gemäß inspirierte Texte

sind und dass die gesamte Heilige Schrift aufgrund einer Inspirationsgeschich-

33 G. Siegwalt: Das Schriftprinzip auf dem Prüfstand unserer Zeit, DtPfrBl 114 (2014) 68-72.
34 E. Käsemann: Begründet der neutestamentliche Kanon die Einheit der Kirche? in: ders.:

Exegetische Versuche und Besinnungen I, Göttingen 41965, 214-223.
35 G. Maier: Das Ende der historisch-kritischen Methode, Wuppertal 1974,51984.



Sola, solitaria, tota scriptura? 31

te entstanden ist»36. Damit ist selbst Luthers Vorstoss, einzelne biblische Schriften

— wie den Jakobusbrief — von einer Mitte der Schrift her zu kritisieren,

zurückgewiesen.
Die Frage nach der Materialgrundlage des Schriftprinzips — ob es sich

primär auf eine «Mitte der Schrift», vorrangig auf das Neue Testament oder auf
die gesamte Bibel Alten und Neuen Testaments bezieht, oder ob sogar ausser-

kanonische Schriften noch mit hinzugenommen werden können — ist in

jüngerer Vergangenheit erneut virulent geworden, allerdings weniger im Kontext
einer Kritik an der historisch-kritischen Exegese und mehr in anderen

Diskussionszusammenhängen. Es geht um die Kanonfrage — nicht in historischer,
sondern in systematisch-normativer Hinsicht. Die Frage lautet: Worin besteht
die scriptura, auf die sich das Schriftprinzip bezieht? Ich verweise auf vier
Diskurse, die den Umfang der normativen Grundlage theologischer Erkenntnis
verschieden weit bestimmen.

Der erste Diskurs, der den Umfang des normativen Kanons biblischer
Schriften problematisiert, wurde und wird von Theologinnen und Theologen
vor allem aus Asien lanciert, die fragen, ob wirklich die gan^e Bibel Alten und

Neuen Testaments in gleicher Weise Quelle und Norm theologischer Erkenntnis

sein kann und soll, oder die Hebräische Bibel verzichtbar und/oder
ersetzbar ist. Sie fordern, dass nicht das Alte, sondern nur das Neue Testament,
also — wie sie es verstehen — nicht die jüdische, sondern die christliche Bibel
als Heilige Schrift anzusehen ist. Die jüdische Vorgeschichte der Christusbotschaft

möchten sie durch die heiligen Überlieferungen ihrer je eigenen Kultur-

und Religionsgeschichten ersetzen. Warum sollen sich afrikanische und
asiatische Christinnen und Christen — so fragen sie — auf das Volk Israel
ausrichten und seine Geschichte nacherzählen, um zu Christus zu kommen, anstatt
die Geschichte ihrer Vorfahren heranzuziehen? Warum sollen sie mit Israel aus

Ägypten ausziehen, durch die Wüste in das gelobte Land wandern, von dort
nach Babylon ins Exil gehen und wieder nach Israel zurückkehren, um nach

diesem langen Anmarschweg in die Offenbarung Gottes in Christus einzustimmen?

Gibt es nicht mindestens ebenso wertvolle Erfahrungen der Führung
und Begleitung Gottes in der Geschichte ihrer Völker, die als praeparatio evangelii

angesehen werden können?

36 G. Maier: Biblische Hermeneutik, Wuppertal 1990, 348.



32 Reinhold Bernhardt

In Indien beispielsweise wurde diese Frage erstmals Ende des 19. Jahrhunderts

von den (von Kaj Baago so genannten) «Pioneers of Indigenous Christianity

in India» oder im Umfeld der 1886 in Madras gegründeten rein indischen

«National Church of India» erörtert. Andy Pulney begann, die Upanishaden
und andere heilige Schriften der Hindus mit christlichen Augen zu lesen. Im
Vor- und Umfeld der Weltmissionskonferenz von Edinburgh 1910 waren es

dann Vertreter des liberalen Flügels der Missionsbewegung wie John Nicol

Farquhar, der die sog. Fulfillment-Theologie zwar nicht als erster entwickelte,

aber mit beachtlicher Breitenwirkung auf die indische Religionsgeschichte

bezog: Christus kam nicht zu zerstören, sondern zu erfüllen (Mt 5,17). In
Sri Lanka waren es v.a. Repräsentanten der christlichen Ashram-Bewegung
wie die Anglikaner Yohan Devananda oder Rienzi Perera, deren Studium und

Meditation nicht nur biblische Texte, sondern auch Schriften und Bilder hin-
duistischer und buddhistischer Herkunft, z.B. von Heiligen, zum Gegenstand
hatten.37

In diesem Zusammenhang fragen asiatische Theologinnen und Theologen
weiter, ob das Judesein des Jesus von Nazareth für die in ihm ergangene
Offenbarung bedeutsam ist oder ob Jesus nicht eher als kosmischer Christus anzusehen

und aus dem Bezugsrahmen des damaligen Judentums gelöst werden kann

und muss. In den afrikanischen Theologien hingegen führt der Rückgriff auf
die eigene Kultur- und Religionsgeschichte demgegenüber weniger zu einer

Abwertung des Alten Testaments. Oft wird es gerade von den African
Independent Churches neu entdeckt und aufgewertet, weil die darin dokumentierte

Lebenswelt den afrikanischen Ordnungen entspricht.

Gegenüber solchen Substitutionsvorschlägen ist daran festzuhalten, dass

das Neue Testament unlösbar auf das Alte als auf seinen «Wahrheitsraum»38

bezogen ist. Ohne diesen Raum bliebe es unverständlich. Man kann es als auf
Christus zentrierte und an die Völker adressierte, interpolierende Auslegung
der sog. Hebräischen Bibel verstehen. Es entfaltet seine Botschaft im gleichen

geschichtlichen, kulturellen und religiösen Kontext wie dieses und bezieht sich

auf den Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs. Jesus steht in diesem historischen

und theologischen Kontext. Als Verkündiger und Verkündigter ist er davon

37 Diese Hinweise verdanke ich einer Mitteilung von Klaus Koschorke.
38 F. Crüsemann: Das Alte Testament als Wahrheitsraum des Neuen. Die neue Sicht der

christlichen Bibel, Gütersloh 2011.



Sola, solitaria, tota scriptura? 33

nicht ablösbar. Er selbst wie auch seine Nachfolgegemeinschaft lebte ganz
und gar in der Geisteswelt der alttestamentüchen «Schriften».

Diesem hermeneutischen Argument für die Relevanz des Alten Testaments

für das Verständnis des Neuen lässt sich ein theologisches zur Seite stellen: die

im Johanne sevangelium proklamierte und von dort ausgehend für die gesamte

christliche Theologie grundlegende Uberzeugung von der Inkarnation des

Gotteswortes im Juden Jesus von Nazareth. Das Gotteswort, das identisch ist

mit dem Schöpfungswort und mit dem in der Geschichte Israels kundgegebenen

Offenbarungswort, hat sich in dieser konkreten Person vergeschichtlicht

und damit in einem bestimmten historischen Kontext personal manifestiert.

Zu dieser konkreten Partikularisierung gehört auch das Judesein Jesu.

Die Bindung des Neuen Testaments an die Hebräische Bibel bettet es in die

Geschichte Israels ein, die den Ereignungs- und Verstehenshorizont der
Christusbotschaft bildet. Diese Bindung mindert nicht seine Relevanz für andere

Kontexte. Sie nötigt aber zu einer Übersetzung in diese, wobei die ursprüngliche

Kontextbindung nicht aufgehoben werden darf. Die Christusbotschaft

ist jedoch nicht auf ihren Ursprungskontext beschränkt, weil in ihr selbst ein

Universalisierungsimpuls angelegt ist. Sie kann aber im Vollzug dieser Uni-

versalisierung nicht aus der in der Hebräischen Bibel theologisch gedeuteten
Geschichte Israels gelöst werden. Das Alte Testament gehört auf diese Weise

uneingeschränkt zur Heiligen Schrift des Christentums hinzu, wenn auch der

hermeneutische Schlüssel zu seinem theologischen Verständnis für Christen

eher im Neuen Testament liegt.
Den zweiten Diskurs, der im hier zu erörternden Zusammenhang von

Bedeutung ist, stellt die von Notger Slenczka ausgelöste Debatte um den

theologischen Stellenwert des Alten Testaments dar.39 Slenczka geht nicht so weit, das

Alte Testament aus dem christlichen Kanon ausscheiden zu wollen. Er möchte

es aber doch in seiner normativen Bedeutung für die christliche Glaubenserkenntnis

zurückstufen und den Apokryphen gleichstellen. Es soll jedenfalls
nicht als eine dem Neuen Testament gleichwertige Offenbarungsquelle
angesehen werden.

In dem heftigen Streit, der darüber an der Theologischen Fakultät in Berlin

(und weit darüber hinaus) entbrannt ist, haben fünf seiner Fakultätskollegen

39 https://www.theologie.hu-berlin.de/de/st/AT (letzter Zugriff am 17.08.2016).



34 Reinhold Bernhardt

am 15.04.2015 in einer öffentlichen Verlautbarung erklärt, das Alte Testament

sei «in gleicher Weise wie das Neue Quelle und Norm der evangelischen

Theologie»4".

Aus den zahlreichen Beiträgen zu dieser Debatte sei nur der eine von
Rochus Leonhardt herausgegriffen, der sich um eine Versachlichung der Diskussion

bemüht.41 Leonhardt weist die Erklärung der fünf Berliner Professoren

zurück: Schon ein kurzer Blick in die Theologiegeschichte zeige, dass eine

solche Auffassung nie ernsthaft vertreten worden sei. Das Alte Testament sei

als theologische Erkenntnisquelle immer auf das Neue ausgerichtet gewesen.
Gerhard Ebeüng habe darin eine lediglich vorläufige Verkündigung des Wortes

Gottes gesehen, und nach Wilfried Joest sei die im Neuen Testament bezeugte

Selbstbekundung Gottes in Jesus Christus der Massstab für die Beurteilung
der im Alten Testament überlieferten Glaubenserfahrungen. Leonhardt
summiert die herrschende Meinung unter evangelischen Dogmatikern der jüngeren

Vergangenheit mit den Worten: «Die Kanonizität des Alten Testaments ist

gegenüber der des Neuen sekundär.»42 Damit ist aber nach Leonhardt und den

von ihm zitierten Theologen keineswegs eine Abwertung des Alten Testaments

verbunden, wie sie durch manche Äusserungen Slenczkas durchscheint.

Es kann hier nicht darum gehen, diesen Streit aufzurollen. Er interessiert an

dieser Stelle lediglich insofern, als dabei die Frage zur Diskussion steht, worauf
sich das sola scriptura-Vmxzvp bezieht: auf die ganze Bibel, einschliesslich des

Alten Testaments? Einschliesslich der Apokryphen? Oder nur auf das Neue

Testament? Oder in einer Abstufung/>rà%zr auf das Neue Testament und sekundär

auf das Alte Testament?

Ich vertrete in der Tradition reformierter Theologie die Auffassung, dass

die Inspirationskraft des Gotteswortes aus jeder biblischen Uberlieferung und
auch aus ausserbiblischen Medien sprechen kann, dass die Kriterien zur
Prüfung, ob es sich dabei um Gottes Wort handelt, aber am ehesten der neutesta-

mentlichen Christusbotschaft zu entnehmen sind. Das Schriftprinzip ist letztlich

ein Christusprinzip.

40 http://michabrumlik.de/stellungnahme-zu-den-aeusserungen-von-professor-dr-notger-
slenczka-zum-alten-testament/ (letzter Zugriff am 17.08.2016).

41 R. Leonhardt: Viel Lärm um nichts. Beobachtungen zur aufgeregten Diskussion um den

Berliner Theologen Notger Slenczka, in: Zeitzeichen (2015/6), 13-16.

42 Leonhardt: Viel Lärm um nichts (Anm. 41), 14.



Sola, solitaria, tota scriptura? 35

Während es bei den beiden bisher angesprochenen Diskursen darum ging,
das Schriftprinzip nicht auf das Ganze der biblischen Schriften (tota scriptura),

sondern nur auf einen Teil davon anzuwenden, die Materialgrundlage also zu

verkleinern, zielen die beiden folgenden Programme darauf ab, diese zu erweitern.

Drittens: Es ist heute in der Alt- und Neutestamentlichen Wissenschaft

vollkommen selbstverständlich, auch ausserkanonische Quellen zum Verständnis

der biblischen Schriften heranzuziehen. Das traditionelle Kanonprinzip ist
damit de facto ausser Kraft gesetzt und die Materialgrundlage der exegetischen
Arbeit entgrenzt. Nun kann man fragen, ob das Schriftprinzip überhaupt auf
die methodische Disposition der (historisch-kritischen) Bibelforschung
angewandt werden kann und soll, oder ob dieses erst im Blick auf die theologische

Auslegung der Schriften zur Anwendung kommt. Wenn aber die Bibelauslegung
auf die Bibelforschung gestützt sein soll — wie es für die evangelische Theologie

charakteristisch ist —, dann kann beides nicht auseinanderfallen. Kann und

soll also die von der Bibelforschung vorgenommene Entgrenzung auch für die

theologische Urteilsbildung übernommen werden? Sind also theologisch valide

Aussagen auch aufgrund ausserkanonischer Zeugnisse möglich?
Meine Antwort auf diese Frage, die mir mit der Intention des Schriftprinzips

in Einklang zu stehen scheint, lautet: Wenn die Heranziehung und
Verarbeitung ausserbiblischer Texte hilft, die Bedeutung der biblischen Texte zu

erhellen, ist das durchaus im Sinne des Schriftprinzips. Damit wären die aus-

serbiblischen Texte nicht eigene Erkenntnisquellen neben oder zusammen mit
den biblischen Texten, sondern — so wie die theologische Tradition — herme-
neutischer Bezugsrahmen für die Auslegung der biblischen Texte. In ihrem

Wahrheitsanspruch wären sie diesen damit untergeordnet, wobei sich dieses

Urteil nicht historisch begründen, sondern nur als dogmatische Setzung
einführen lässt. Die ausserbiblischen Texte hätten also eine heuristische Funktion,
um die Sinndimensionen der biblischen Überlieferung auszuleuchten.

Das vierte Programm zur Interpretation und Anwendung des Prinzips, dass

theologische Aussagen auf die Heiligen Schriften gegründet oder zumindest

vor diesen verantwortet werden müssen, fasst den Begriff der «Heiligen Schriften»

noch weiter. Anknüpfend an Wilfred Cantwell Smith und John Hick hat
der Münsteraner Religionswissenschaftler und Theologe Perry Schmidt-Leukel
den Vorschlag gemacht, das Schriftprinzip auf die Heiligen Schriften der

gesamten Religionsgeschichte zu beziehen. «Es ist nicht mehr zeitgemäß, wenn



36 Reinhold Bernhardt

Theologen nur die heiligen Schriften der eigenen Religion befragen und das

breite Menschheitswissen in zentralen religiösen Fragen nicht einbeziehen.»45

Es geht Schmidt-Leukel in seinem Programm einer «interreligiösen Theologie»

um eine globale, universale Welttheologie, die auf die Traditionsquellen potentiell

aller religiösen Uberlieferungen, zumindest aber auf die der traditionsreichen

Weltreligionen zurückgreift. Anvisiert ist dabei nicht eine Verschmelzung
der religiösen Traditionen auf eine weltweite Einheitsreligion hin, sondern ein

«Kolloquium» der Selbstreflexionen der religiösen Traditionen.44 Für die

Entfaltung der Schöpfungslehre etwa müssen die Schöpfungsvorstellungen und

-konzeptionen verschiedener Religionstraditionen herangezogen werden. Die

Aufgabe interreligiöser Theologie wäre es, diese verschiedenen Vorstellungen
aufzuarbeiten und zu zeigen, dass sie sich nicht zwangsläufig gegenseitig aus-

schliessen, sondern sich ergänzen.
Den wichtigsten Vorzug einer solchen Theologiekonzeption sieht Schmidt-

Leukel in der Möglichkeit, sich über Religionsgrenzen hinweg «mit jenen großen

Fragen auseinanderzusetzen, die die Menschheit seit jeher in allen

Kulturen und Religionen bewegt haben»45. Es ist ihm zufolge zu erwarten, dass

durch die enorm verbreiterte Materialgrundlage der Theologie auch eine

Horizonterweiterung und Vertiefung in der Beschäftigung mit diesen Fragen
erzielt werden kann. Schmidt-Leukel geht davon aus, dass sich die hinter allen

Religionstraditionen liegende eine Wahrheit des einen göttlichen Seinsgrundes
durch ihre Bezeugung in den Heiligen Schriften der Religionsgeschichte
hindurch authentisch erkennen lässt. Diese Schriften müssen demnach auf ihren
Grund hin durchdrungen und einer kritischen Zusammenschau unterzogen
werden. Die göttliche Wirklichkeit wird von ihm wie ein Licht aufgefasst, das

durch das Prisma der Offenbarungsereignisse und -Urkunden hindurchscheint.

Die Brechungen dieses Lichts müssen auf die Quelle hin gebündelt werden.

43 P. Schmidt-Leukel, zitiert nach einer Pressemitteilung des Exzellenzclusters «Religion und
Politik» der Universität Münster vom 20.11.2013: http://www.uni-muenster.de/Religion-
und-Politik/aktuelles/2013/nov/PM_Eine_neue_Theologie.html (letzter Zugriff am

18.08.2016).
44 P. Schmidt-Leukel: Interkulturelle Theologie als interreligiöse Theologie, EvTh 71 (2011)

4-16 (12); ders. / R. Bernhardt: Einleitung, in: R. Bernhardt / P. Schmidt-Leukel (Hg.):

Interreligiöse Theologie. Chancen und Probleme, Zürich 2013, 13.

45 Schmidt-Leukel in einer Pressemitteilung des Exzellenzclusters «Religion und Politik» der
Universität Münster (Anm. 43).



Sola, solitaria, tota scriptura? 37

In ähnlicher Weise hat Klaus-Peter Jörns dafür plädiert, die Bibel in die

Religionsgeschichte als Geschichte der Wahrnehmung Gottes einzubinden.46

Michael Seibt nimmt diesen Gedanken auf: «Die Bibel ist ein wichtiges
Kapitel in der universalen menschlichen Wahrnehmungsgeschichte Gottes.»47

Ebenso wie die Bibel könnten auch andere (heilige) Texte als Quelle des

Glaubens angesehen werden.48

Ich kann diese Position hier nicht ausführlich diskutieren und nicht alle

meine Einwände dagegen vortragen.49 Ich greife nur einen Punkt heraus:

Die Reformatoren haben die Autorität der Glaubensbegründung und

Bibelauslegung vom kirchlichen Lehramt auf die Bibel verschoben. Die

Aufklärung hat sie auf die Vernunft verschoben. In Schmidt-Leukels

Programm einer «interreligiösen Theologie» wird sie auf die Autoren einer
solchen Theologie verschoben, auf die religiösen Virtuosen, die quasi mit God's

eye view auf die verschiedenen Heiligen Schriften der religiösen Traditionen
herabschauen und daraus die eine Wahrheit Gottes zu destillieren versuchen.

Den Teilnehmern des interreligiösen Kolloquiums kommt die Autorität zu,
die Wahrheit über den Einheitsgrund der Wirklichkeit aus den verschiedenen

Quellen der Religionstraditionen herauszufinden. Diese Autoritätszuschrei-

bung ist aber durch keine der daran beteiligten Religionstraditionen
ausgewiesen und begründet. Es ist ein auf die Spitze getriebener religiöser und

theologischer Subjektivismus. Ich sehe noch nicht, wie die Religionsgemeinschaften

einem solchen Programm Anerkennung entgegenbringen können,
selbst wenn sie interreligiös weit dialogoffen sind. Es gibt nicht die eine ko-

pernikanische Global- und Zentralperspektive auf das Göttliche, sondern

nur eine letztlich unausgleichbare Vielfalt von heterogenen Zeugnissen, die

in eine dialogische Beziehung zueinander gesetzt, aber nicht auf eine dahin-

terliegende gemeinsame Wahrheit durchschaut werden können.

46 K. P. Jörns: Update für den Glauben, Gütersloh 2012.

47 M. Seibt: Allein die Schrift. Zur Reform eines reformatorischen Grundsatzes, DtPfrBl 114

(2014), 73-77, hier 76.

48 Seibt: Allein die Schrift (Anm. 47), 76.

49 Siehe dazu: R. Bernhardt: Theologie zwischen Bekenntnisbindung und universalem Hori¬

zont. Überlegungen zum Format einer «interreligiösen Theologie», in: ders. / P. Schmidt-

Leukel, (Hg.): Interreligiöse Theologie (Anm. 44), 43-66.



38 Reinhold Bernhardt

7. Bilan^
Meine Antwort auf die Frage nach dem Status der Bibel in Theologie und

Kirche lautet: Für den christlichen Glauben und die Theologie ist die Bibel

Alten und Neuen Testaments nicht die ausschliessliche Quelle und auch nicht
die alleinige Norm, sondern die letsptgültige Norm. Auch im Licht des Glaubens

gedeutete Lebens- und Welterfahrungen können Quellen des Glaubens sein.

Ob sich durch diese Quellen aber wirklich eine Ansprache Gottes ereignet, wird
sich daran erweisen müssen, ob diese Anrede in Einklang mit der normativen

Selbstmitteilung Gottes in Jesus Christus steht: Was dem Wort und Geist

Gottes, wie sie im Juden Jesus personifiziert waren, widerspricht, kann nicht

Impuls und Inhalt des christlichen Glaubens sein. Das Schriftprinzip ist kein

Gesetz, sondern die Einladung, sich im Leben und Sterben am normativen
Lebenswort Gottes zu orientieren, wie es in den biblischen Überlieferungen
auf vielfältige Weise bezeugt ist.

Abstract
In der Frage nach der Bedeutung des sola scriptum als Formalprinzip der evangelischen

Theologie überschneidet sich die Bibelwissenschaft mit der systematischen Theologie.
Es geht um die Frage der Schriftauslegung und des Schriftverständnisses. Der Beitrag
beginnt mit einer knappen Rekonstruktion dieses Prinzips in der reformatorischen

Theologie. Daran schliesst sich eine Darstellung seiner Zuspitzung in der lutherischen
Orthodoxie bei Abraham Calov an. Im dritten Schritt der Erörterung des Themas

wird die Kritik dreier Theologen aus der jüngeren Vergangenheit und Gegenwart am

protestantischen Schriftprinzip referiert. Die drei folgenden Abschnitte sind der
Diskussion von Fragen gewidmet, die von dieser Kritik aufgeworfen worden sind: Was

bedeutet es, dass sich die Schrift selbst auslegt? Inwiefern ist sie Quelle und Norm
theologische Erkenntnis? Auf welchen Kanon heiliger Schriften bezieht sich eigentlich

das Schriftprinzip? Die These des Beitrags besteht darin, dass die Bibel als Heilige
Schrift weder als alleinige Quelle noch als exklusive Norm theologischer Erkenntnis

gelten kann. Sie inspiriert, reguliert und kritisiert die Erkenntnis der durch sie

hindurchsprechenden Botschaft.

The contribution deals with the meaning of the sola scriptum principle. In reflecting on
the question of biblical hermeneutics and the theological understanding of the Bible,
Biblical Studies and Systematic Theology overlap. The first three paragraphs discuss

the significance of the sola scriptum principle in the theology of the Reformers, how it
was radicalized in the theology of Lutheran Orthodoxy and questioned since the En-



Sola, solitaria, tota scriptum? 39

lightenment. The last three paragraphs deal with issues arising from the Enlightenment
critique: What does it mean to say that Scripture interprets itself? In what way and to
what extent can Scripture be regarded as a source and a norm of theological knowledge?

To which scriptures does the sola scriptum principle refer? My thesis is that the
Bible is neither the single source nor the exclusive norm of theological knowledge. It
inspires, regulates and criticizes the recognition of the message which speaks through
the Bible.

Reinhold Bernhardt, Basel


	Sola, solitaria, tota scriptura? : Zur Bedeutung des Schriftprinzips in der evangelischen Theologie

