Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 73 (2017)

Heft: 1

Artikel: Sola, solitaria, tota scriptura? : Zur Bedeutung des Schriftprinzips in der
evangelischen Theologie

Autor: Bernhardt, Reinhold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877612

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sola, solitaria, tota scriptura?

Zur Bedeutung des Schriftprinzips
in der evangelischen Theologie

Von ihren Anfingen in der Reformationszeit an hat sich evangelische Theolo-
gie in der Regel als biblische Theologie verstanden und entfaltet. Sie war bezo-
gen auf die Heilige Schrift als Erkenntnisquelle und als Norm (norma normans)
tir die Geltungsprifung theologischer Aussagen. In diesem Sinn hat die Bibel
eine generative und eine normative Funktion fiir die systematische Theologie.
Damit verband sich aber auch die Aufgabe, die theologische Bedeutung der
Bibel zu kliren und Uberlegungen zur Hermeneutik biblischer Aussagen an-
zustellen. In diesem Gebiet — dem Bibelverstindnis, wie es in einer nach der
Loci-Methode aufgebauten Dogmatikdarstellung im locus «De Seriptura Sacra»
entfaltet wurde, und der Bibelauslegung, die traditionell im Rahmen der Lehre
vom Schriftsinn erortert wurde — bertihren und iiberlagern sich die exegeti-
schen Disziplinen mit der systematischen Theologie. Und so legt es sich fiir
den Systematiker nahe, sich in dieses Gebiet zu begeben, wenn ihm die will-
kommene Aufgabe zufillt, seinen geschitzten Kollegen aus dem Fach Altes
Testament und Semitische Sprachwissenschaft mit einigen, diesem zugedach-
ten Uberlegungen zu ehren.

Das Schriftprinzip galt und gilt als ein Kernmerkmal reformatorischer
Theologie. Doch ist dieses die Konfessionsidentitit stiftende Merkmal im
Gang durch die evangelische Theologiegeschichte so fragwiirdig geworden,
dass der abgriindige Verdacht aufkam, es kénnte sich dabei um die Lebenslige
des Protestantismus handeln. Selbst wenn man in der Kritik nicht zu einer
solchen Radikalisierung neigt, liegt der Klidrungsbedarf offen zutage: Welche
Bedeutung hat das reformatorische Schriftprinzip im gegenwirtigen Verstind-
nis der Bibel und im hermeneutischen Umgang mit ihr?!

Um dieser Frage nachzugehen, soll zunichst der urspringliche Zentralin-
halt dieses Prinzips zusammengefasst werden. Anhand der Schriftlehre und des

1 Zum Thema insgesamt: H.-H. Schmid / J. Mehlhausen (Hg,): Sola scriptura. Das refor-
matorische Schriftprinzip in der sikularen Welt (VII. Europdischer Theologenkongress
vom 24. bis 28. September 1990 in Dresden), Giitersloh 1991; I Stengel: Sola scriptura im
Kontext. Behauptung und Bestreitung des reformatorischen Schriftprinzips, Leipzig 2016.

ThZ 1/73 (2017) S. 13-39



14 Reinhold Bernhardt

Theologieverstindnisses von Abraham Calov wird dann gezeigt werden, wie
sich dieser Grundsatz in der Lutherischen Orthodoxie zum formalen Konsti-
tutionsprinzip der systematischen Theologie verfestigte. Von dort aus setze ich
zum Sprung in die jingere Vergangenheit und Gegenwart an, in der das Prin-
zip z.T. radikal problematisiert wurde. Die drei darauf folgenden Abschnitte
sind der Diskussion von Fragen gewidmet, die von dieser Kritik aufgeworfen
worden sind: Was bedeutet es, dass sich die Schrift selbst auslegt? Inwiefern ist
sie Quelle und Norm theologischer Erkenntnis? Auf welchen Kanon heiliger
Schriften bezieht sich eigentlich das Schriftprinzip? In alledem ist zu fragen,
wie dieses Prinzip heute — unter konstruktiver Aufnahme der dagegen vorge-
brachten Einwinde — zur Geltung gebracht werden kann.

1. Das reformatorische Schriftpringzp
Die urspringliche Bedeutung des Schriftprinzips lisst sich in drei Punkten zu-
sammenfassen:

(a) Mit der im Vorwort zu seiner Assertto Omninm Articulornm im Jahre 1520
erthobenen Forderung «die Schrift allein soll Konigin seiny» («solam scripturam
regnare»”) beantwortete Luther die Frage nach der Autoritit, die Glaubenser-
kenntnis begriindet, den Inhalt des Glaubens bestimmt und auch dessen Gren-
zen zieht. Diese Autoritit ist der Schrift von Gott verlichen und damit letzt-
gultig. Als Heilige Schrift autorisiert sich die Bibel selbst. Die Geltung ihres
Inhaltes ist von keiner anderen und schon gar nicht von einer auf menschen-
gemachten Setzungen beruhenden Autoritit abhingig. Als Letztautoritit stellt
die Bibel die alleinige Quelle und Norm des christlichen Glaubens dar.

Dieses Prinzip ist aus einer zweifachen Abgrenzung entstanden: zum einen
gegen die romisch-katholische Kirchenlehre, zum anderen gegen die Spiritua-
listen. Gegentiber dem katholischen Lehramt statuiert es, dass nicht der geist-
lichen Leitung der Kirehe die Hoheit uiber die Glaubenserkenntnis zukommt,
sondern der Schrift, und gegeniiber den Spiritualisten, dass nicht die Selbstevi-
denz der unmittelbaren Geisterfabrung, sondern das durch die Schrift vermittelte
Gotteswort Grund und Norm des Glaubens und der Glaubenslehre darstellt.
Damit ist das biblisch berlieferte Gotteswort auch als &rtisches Prinzip des

2 WA VIIL, 98.



Sola, solitaria, tota scriptura? 15

personlichen Glaubens, der Theologie und der Kirche statuiert. Diese mussen
immer wieder der Bibel als Prifinstanz ausgesetzt und ihrer Autoritat unter-
stellt werden. Was der Schrift entgegensteht, kann nicht giltiger Glaubensinhalt
und nicht valide Glaubenslehre sein. Nach der luthetischen Konkordienformel
von 1577 ist «allein die HI. Schrift der einzige Richter und die einzige Regel und
Richtschnur (iudex, norma et regula), nach der als dem einzigen Prufstein (Iydins
lapis) alle Lehren gemessen und beurteilt werden sollen»’.

(b) Das Schriftprinzip ist zweitens auf die Auslkgnng der Bibel bezogen: Auch
hier geht es um die Frage der Autoritit, um die Autoritit der Schriftinterpreta-
tion. Luthers Aussage, dass die Schrift allein Kénigin sein soll, geht in dem ge-
nannten Zitat unmittelbar in die Forderung tiber, dass die Bibel nicht durch se/-
nen (Luthers) Geist oder durch den Geist anderer Menschen ausgelegt werden
soll, «xsondern verstanden werde durch sich selbst und 4ren eigenen Geist (sed
per seipsam et suo spiritu intelligh)»*. Die Schrift soll sich selbst interpretieren (s#z
interpres). Dem Interpreten obliegt es lediglich, diese Selbstinterpretation der
Bibel zur Sprache bringen, nicht aber in eigener Vollmacht das Wort fithren.

(c) Das Schriftprinzip ist drittens nicht nur auf die Glaubenserkenntnis im intel-
lektuellen Sinn, sondern auch auf die Wesknng und die Praxis des Glaubens im
existentiellen Sinn bezogen: Die Schrift wirkt als Padagogin, als Anleiterin und
Fihrerin zuz Glauben und 7z Glauben. Besonders Calvin hat diesen Aspekt
betont (vermutlich in Anlehnung an humanistische Vorstellungen von paideia):
«Wer zu Gott dem Schépfer gelangen will, der muss die Schrift zum Leiter
und Lehrer haben.»’ Denn sie — und sie allein — vermittelt die caelestis doctrina,
die himmlische Lehre, «[...] und so kommt niemand auch nur zum geringsten
Verstindnis rechter und heilsamer Lehre, wenn er nicht zuvor ein Schiiler der
Schrift wird.»®

3 Einleitung zur Epitome der Konkordienformel, zitiert nach: Lutherisches Kirchenamt (Hg):
Unser Glaube. Die Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche, Gltersloh
#2000, 776, Absatz 875.

<+ Ebd.

5 Uberschrift von Inst. L6. Siehe dazu: P. Opitz: Schrift, in: H.J. Selderhuis (Hg,), Calvin
Handbuch, Tubingen 2008, 231-240.

6 Inst. 1.6,2.



16 Reinhold Bernhardt

Diese drei Bedeutungen machen das sola seriptura Prinzip aus: Erstens die Au-
toritatszuschreibung, der zufolge die Schrift Regentin der Glaubenserkenntnis
ist, zweitens die hermeneutische Regel, dass sich die Schrift kraft gottlicher
(bzw. geistlicher) Vollmacht selbst auslegt, und drittens die pidagogischer
Funktionsbestimmung, dass die Schrift Anleitung zum und im Glauben sei. Sie
konstituiert und reguliert den Glauben, die Glaubenserkenntnis und das Ver-
stindnis ihrer selbst. Getragen ist diese Taxierung von der Uberzeugung, dass
die Schrift das exklusive Medium der Selbstmitteilung Gottes in seinem Wort

und erfullt von seinem Geist sei.

2. Das Schriftprinzip als methodische Grundlage der ‘T'heologie Abrabam Calovs

In der Frontstellung gegen das auf der vierten Sitzung des Trienter Konzils
1546 hervorgehobene Traditionsprinzip’ bauten Theologen der protestanti-
schen Orthodoxie die Lehre von der Schrift systematisch aus. Mit der zweiten
Auflage von Jacob Heerbrands Compendinm Theologiae aus dem Jahr 1578 wurde
der locus «De Scriptura Sacra» in die lutherischen Dogmatikdarstellungen einge-
fihrt. Die Heilige Schrift galt nun als principium theologiae, als Offenbarungs-
buch, aus dem die Glaubensinhalte mit unfehlbarer Gewissheit abzuleiten wa-
ren. «In der Lehre von der Schrift, die meist dem Corpus der Dogmatik in den
Prolegomena vorgestellt wurden, fielen in der Theologie des 17. Jahrhunderts
alle wichtigen Entscheidungen und Weichenstellungen.»®

Im ersten Band der umfangreichsten Dogmatik der lutherischen Orthodo-
xie, Abraham Calovs «Systema locorum theologicorun»’ findet sich eine breit ausge-
arbeitete Lehre von der Offenbarung, von der aus die Bedeutung der Heiligen
Schrift entfaltet wird. Zentraler Teil der Schriftlehre war dabei die Bestimmung
von FEigenschaften (affectiones) der Schrift."” Calov unterscheidet primire (auf
ithren géttlichen Ursprung und die damit verbundene Zweckbestimmung be-
zogene) und sekundire (auf die Textgestalt bezogene) Eigenschaften. Zu den

7 DS 1501.

8 H. Filser: Dogma, Dogmen, Dogmatik. Eine Untersuchung zur Begriindung und zur Ent-
stehungsgeschichte einer theologischen Disziplin von der Reformation bis zur Spataufkli-
rung, Miinster 2001, 394.

A. Calov: Systema locorum theologicorum, 12 Bde, Wittenberg 1655-1677.

10 Die folgende Zusammenfassung ist entnommen aus: V. Jung: Das Ganze der Heiligen
Schrift. Hermeneutik und Schriftauslegung bei Abraham Calov, Stuttgart 1999, 283. Dort
(283-292) werden die Eigenschaften genauer beschrieben.



Sola, solitaria, tota scriptura? 17

primiren gehoren: die gottliche Autoritit (divina auctoritas), gottliche Wahr-
heit (divina veritas), Vollkommenheit (perfectio), Klarheit (claritas, perspicuitas), die
Fihigkeit zur Selbstauslegung (semetipsam interpretand: facnltas), der normative
Nutzen und die richterliche Kraft (usus normalis et indicialis potestas) sowie die
Wirksamkeit zum Heil (efficacia). Die sekundiren Figenschaften bestehen aus:
der Notwendigkeit (necessitas), Unversehrtheit und Dauerhaftigkeit (integritas et
perennitas), Reinheit und Lauterkeit der Quellen (puritas et sinceritas fontium) und
der zuverlissigen Erhabenheit des Textes (authentica dignitas).

Uber die grundlegende Eigenschaft der Autoritiit (anctoritas) hinaus, die der
Heiligen Schrift von alters her zugeschrieben worden war, handelt es sich bei
den Eigenschaften der Klarheit hinsichtlich der wesentlichen Glaubensinhal-
te, der Vollkommenheit als (irrtumsfreies) principium cognoscend: der géttlichen
Wahrheit und der Wirksamkeit zum Heil (¢fficacia) um kontroverstheologisch
motivierte Neubildungen, die das reformatorische Schriftprinzip nicht nur er-
weitern, sondern auch in der Weise verschieben, dass die Autoritit der Bibel
nun weniger material (von ihrer Botschaft her) und mehr formal (von ihrem
Geltungsanspruch her) aufgefasst wird. Die Stossrichtung der Eigenschafts-
zuschreibungen liegt in der Betonung des SOLA seriptura. Wenn etwa die Ei-
genschaft der claritas in dem Sinne ausgelegt wird, dass die Heilige Schrift al-
les zum Heil Notwendige in ausreichender Klarheit enthilt und diese Inhalte
selbst auslegt, dann liegt darin eine Zurickweisung der Auslegungsautoritit der
kirchlichen Tradition. Wenn die Effizienz der Schrift den alleinigen Konstitu-
tionsgrund des Glaubens bildet, dann braucht es fiir die Glaubenskonstitution
keine von der Kirche verwalteten Gnadenmittel.

Calov hat sein Schriftverstindnis folgendermassen zusammengefasst: «Die
Heilige Schrift ist das Wort Gottes, das unter unmittelbarem Anhauch des Hei-
ligen Geistes durch die Propheten im Alten und durch die Evangelisten und
Apostel im Neuen Testament in Urkunden (Denkmalern aus Buchstaben) zum
ewigen Heil der Menschen authentisch aufgezeichnet wurde»'!

Wie diese Definition zu erkennen gibt, identifizierte Calov die Heilige
Schrift mit dem geoffenbarten Wort Gottes. Allerdings ist damit keine De-
ckungsgleichheit zwischen dem Gotteswort und dem Bibelwort behauptet.
Das Gotteswort reicht weiter als das geschriebene Bibelwort. Es ist in Gott,

11 Calov: Systema (Anm. 9), I, 448, zitiert nach der Ubersetzung von: Jung: Das Ganze der
Heiligen Schrift (Anm. 10), 274.



18 Reinhold Bernhardt

in den Schriften und in der Predigt. Diese Vorstellung, dass die Extension des
Gotteswortes die des Bibelwortes uberschreitet, sodass das Bibelwort ganzg of-
tenbart ist, aber nicht das Gange der Otfenbarung umfasst, erinnert an Karl
Barths Lehre von der dreifachen Gestalt des Wortes Gottes.'

Calov versteht Offenbarung dabei allerdings nicht in einem primir infor-
mationellen Sinn, demzufolge die Bibel iiber supranaturale Sachverhalte be-
lehrt. Wie die Definition zeigt, ist sein Offenbarungsverstindnis soteriologisch
geprigt: Offenbarung ist Anrede Gottes zum Heil: informatio ad salutem. Sie hat
nicht nur eine Erkenntnis vermittelnde, sondern auch eine Glauben weckende
Funktion. Thre Worte sind vom Geist Gottes erleuchtet und erleuchten im Akt
des Verstehens den Leser, ohne dessen eigenes Zutun. Die Schrift legt sich
gewissermassen — in der Kraft des Geistes Gottes — in den Leser / Horer hin-
ein aus und bewirkt eine existentielle Transformation in ihm. Sie ist nicht nur
selbstevident, sondern darin auch soteriologisch selbstmichtig, nicht nur in-
formativ, sondern darin auch effektiv. Das kommt in der Eigenschaftszuschrei-
bung der ¢fficacia zum Ausdruck. Erst in dieser Wirkung kommt das Gotteswort
zu seinem Ziel. Erst dann — indem der Geist die Wahrheit des Gotteswortes im
Rezipienten erschliesst — entsteht letzte Gewissheit der ihm zuteil gewordenen
Rechtfertigung,

Der Geist bleibt dabei an das Wort gebunden. Er Gbermittelt das Wort
und bringt es zur Erkenntnis bei seinem Empfanger. Die Lehre von der [7er-
balinspiration hat die Funktion, den unlésbaren Zusammenhang sowohl von
Wort und Geist als auch von Gotteswort und Bibelwort zu garantieren. Sie
untermauert die (asymmetrische) Identifikation von Gotteswort und Bibel-
wort, indem sie den human factor bei der Entstehung der biblischen Ubetliefe-
rungen ausschaltet. Zu diesem Zweck radikalisiert Calov die Inspirationslehre
in der Weise, dass ihm nicht nur — wie Georg Calixt — der Inhalt der Schrift als
gottlich inspiriert gilt, sondern auch thr Wortlaut. Br bezieht das ndoo ypagn
aus II Tim 3,16 auf die Einheit von Sinn und Wort in jedem einzelnen Bi-
belwort. Wenn die gange Schrift inspiriert ist, kann kein einziges Wort davon
ausgenommen sein. Als weitere Referenzstelle zur Begrindung der Verbal-
inspiration aus der Bibel selbst zieht Calov (neben dem /locus classicus 11 Petr
1,20f) Ps 45,2 heran, wo es heisst: «|...] meine Zunge ist ein Griffel eines

12 KD I/1, 89ff.



Sola, solitaria, tota scriptura? 19

guten Schreibers». Der Heilige Geist — so folgert er daraus — sei der «h6chste
Schreiber» (summus seriba) der Schriftworte, die menschlichen Verfasser ledig-
lich dessen «Hinde» (manus), «Sekretire» (amanuenses) und «lebende Schreib-
rohten (calami viventes).”” Es handelt sich beim Bibeltext also um ein Diktat
Gottes, das sogar die Vokalzeichen des hebriischen Textes einschliesst.

Damit hatte sich gegeniiber der Inspirationsauffassung der Reformatoren
eine bedeutsame Verschiebung ergeben: Nicht nur das tiberlieferte Wort Got-
tes war inspiriert, sondern auch der Akt seiner schriftlichen Aufzeichnung,
Die Bibel ist — nach einem von Calov aufgenommenen Zitat Gregors des
Grossen — ein «Brief des allmichtigen Gottes an seine Kreatur, in dem die
Worte Gottes ertonen und das Herz Gottes erkannt wird»'.

Wolfhart Pannenberg konstatiert: «Die |...] Inspirationslehre war [...] un-
umginglich, wenn man vollen Ernst machen wollte mit Luthers Anschauung,
dass die Schrift das Prinzip der Theologie sei, aus welchem alle Aussagen
der Theologie herzuleiten sind.»'> Die Verbalinspirationslehre der protestan-
tischen Orthodoxie ging jedoch tuber Luthers Intention hinaus und fihrte
zu einem dogmatischen Biblizismus."® Diese Zuspitzung ist nur aus der kon-
troverstheologischen Frontstellung der nachreformatorischen Zeit zu verste-
hen. Es ist dies bei Calov eine dreifache Frontstellung: gegen den romischen
Katholizismus mit seiner im Konzil von Trient betonten Gleichordnung
von Bibel und Tradition, gegen die Spiritualisten, die zwischen dem Wort
«n Gott und dessen Bezeugung in der Heiligen Schrift unterschieden und
sich unmittelbar auf Ersteres beriefen, sowie gegen die Calvinisten, die dem
dusseren Wort Gottes das innere (im Menschen wirksame) Gotteswort ge-
gentberstellten.

Letztlich geht es Calov dabei um Heilsgewissheit. Nur wenn sichergestellt
ist, dass sich der Heilszugang allein dem Wirken Gottes verdankt, und dass
dieses Wirken den Menschen in volliger Authentizitit — ohne menschliche
Zutat — erreicht, scheint «letzter Trost im Leben und im Sterben» (wie es im
ersten Artikel des Heidelberger Katechismus heisst) garantiert zu sein.

13 Calov: Systema (Anm. 9), 1, 453.556.

14 Calov: Systema (Anm. 9), I, 453.

15 W Pannenberg: Systematische Theologie, Bd. 1, Gottingen 1988, 42,

16 G. Hornig: Lehre und Bekenntnis im Protestantismus, Kap. 1, § 3, in: HDThG 3, Géttin-
gen #1998, 80.



20 Reinhold Bernhardt

Die Problematik dieser Schriftlehre besteht darin, dass die derart unter-
stellte Supranaturalitit der Bibel selbst zum sakrosankten Glaubensgegenstand
wird. Eine historische oder theologische Bibelkritik ist jedenfalls nach Calov
ginzlich undenkbar. Sie muss als Angriff auf den Glauben, ja auf Gottes Of-
fenbarung erscheinen. Selbst Luthers Erwigung, ob eine Schrift wie der Jako-
busbrief in den Kanon gehoért, kann der Lutheraner Calov nur zuriickweisen.
Auf diese Weise entsteht eine «#heologia gloriae des Wortes Gottes»'’, die nicht
mehr in Rechnung stellt, dass das Gotteswort — analog zur Inkarnation des
Logos in den Menschen Jesus von Nazareth — in ein geschichtliches Medium
eingegangen ist, sodass sich dieser Schatz in einem irdenen Gefiss befindet.

Eine Infragestellung biblischer Inhalte scheint Calov schon deshalb nicht
moglich zu sein, weil dazu eine der biblischen Selbstbezeugung gegen- oder
tbergeordnete Auslegungsautoritit notwendig ware. Mit dem Vernunftprinzip
der Aufklirung trat diese Autoritit mit Macht aut den Plan. Das Schriftprinzip
war in der Reformation aus dem Geiste einer Autoritatskritik geboren und
wurde nun seinerseits Opfer einer Autorititskritik. Die Reformatoren hatten
die Autoritit von der Tradition und dem kirchlichen Lehramt auf die Schrift
und die schriftgelehrten Theologen verlagert. Die Theologen der protestanti-
schen Orthodoxie hatten diese Autorititszuschreibung mit der Lehre von der
Inspiration der Schrift untermauert. Mit der Vernunftkritik der Aufklirung
und dem Durchbruch des historischen Bewusstseins fielen diese Untermaue-
rung und das Prinzip selbst einer Autorititskritik anheim. Aus dem so/a seriptura
wurde ein sola ratione.

Je mehr das Paradigma der historischen Betrachtung an Bedeutung gewann,
wuchs das Bewusstsein fiir den garstigen Graben der Geschichte zwischen
dem ursprunglichen Sinn der biblischen Texte und ihrer zeitgentssischen
Aneignung. Im Zuge der Unterscheidung zwischen historischer Faktizitdt
und theologischer Botschaft erwiesen sich die biblischen Schriften zudem als
Dokumente des Glaubens ihrer Verfasser und Tradenten. Die Einsicht in die
geschichtlichen Bedingtheiten der Textentstehung, Uberlieferung und Kanoni-
sierung bestimmte zunchmend das Schriftverstindnis. Der human factor wurde
untibersehbar. Je mehr sich die Einsicht aber durchsetzte, dass die biblischen
Texte in die Kontexte ihrer Entstehungszeit eingebunden und vom Glauben

17 Jung: Das Ganze der Heiligen Schrift (Anm. 10), 298.



Sola, solitaria, tota scriptura? 21

ihrer Verfasser und Tradenten durchtrinkt sind, umso mehr musste die Uber-
zeugung fraglich werden, dass die Bibel das iiberzeitliche, vollmichtig sich
selbst auslegende Zeugnis des Wortes Gottes darstellt.

Damit war (und ist) die Theologie vor die Frage gestellt, ob sie die Be-
rechtigung dieser Kritik bestreiten und an der verabsolutierten Schriftautoritit
festhalten will, ob sie die Schriftlehre im Lichte des Vernunftprinzips einer tief-
greifenden Revision unterziehen will oder ob sie Wege der Vermittlung findet.
Sie bewegt sich dabei auch zwischen den Polen eines historischen und eines
geistlichen Zugangs zur Bibel, einer wissenschaftlichen und einer existenziel-
len Erschliessung, dem analytischen Blick von aussen und dem vernehmenden
Verstehen, das sich nach dem Einklang mit der Botschaft ausstreckt.

3. Die Infragestellung des Schrifipringips

Wie kaum ein anderes Lehrstiick der reformatorischen Theologie ist dieses
Prinzip seit der Aufklirung zunichst faktisch und in der jingeren Vergangen-
heit dann auch explizit programmatisch infrage gestellt worden. 1962 konsta-
tierte und diagnostizierte Wolthart Pannenberg die «Auflésung der Lehre von
der Schrift» als «Grundlagenkrise der modernen evangelischen Theologie»'.
Dafiir machte er vor allem die historische Erforschung der Bibel verantwort-
lich, die er aber fir unvermeidlich hielt.

Diese habe zum einen zu einer Unterscheidung zwischen dem Literalsinn
der Schrifeworte (sensus litteralis | bistoriens) und deren historischem und theolo-
gischem Aussageinhalt, sowie zwischen Faktum und Bedeutung, Historie und
Kerygma, Geschehen und seiner Bezeugung gefiihrt. Das Erzihlte ziele auf
die Proklamation der Bedeutsamkeit der Person und Geschichte Jesu. Die his-
torische Erforschung der Bibel habe zum anderen den «garstigen Graben der
Geschichte» (Lessing) bewusst gemacht, der zwischen dem damals intendierten
Schriftsinn und den heutigen Auslegungen besteht. Das in der Bibel Erzihlte
rickt damit in eine ferne Vergangenheit, sodass die Frage der Hermeneutik
dringend wird. Wie kann das damals Ausgesagte in einer vollig verdnderten
Situation authentisch zur Sprache gebracht werden?

Pannenberg weist darauf hin, dass sich die beiden genannten Einsichten
der theologischen Bibelforschung selbst verdanken, genauer: dem hermeneu-

18 W Pannenberg: Die Krise des Schriftprinzips (1962), in: ders.: Grundfragen systematischer
Theologie, Gottingen 1979, 11-21, hier 13.



22 Reinhold Bernhardt

tischen sola scriptura-Prinzip, demzufolge die Bibel durch sich selbst auszulegen
ist. Der Versuch, die Texte aus dem Zusammenhang ihres zeitgendssischen
Kontextes zu verstehen, folge diesem Prinzip. So war es letztlich dieses Prinzip
selbst, das sich — im Paradigma des historischen Denkens — in die Krise ge-
fihrt hat. Pannenberg will es nicht auftheben, sondern es aus dem Verstindnis
von Theologie als einer positiver Offenbarungswissenschaft 16sen und es in
den weiteren Horizont seines universalgeschichtlichen Theologieverstindnis-
ses stellen, das die Geschichte in ihrer Ganzheit als Handlungsraum Gottes
versteht. Durch die Einbindung in diesen Ganzheitshorizont werde sowohl
die Differenz von Faktum und Bedeutung tberwunden als auch der zeitliche
Abstand zwischen Zeugnis und Auslegung tiberbriickt, ohne ihn aufzuheben.

Noch weiter ging Falk Wagner, der nicht nur die Transformation des Schrift-
prinzips im Rahmen des von ihm favorisierten Theologieverstindnisses, son-
dern seine Abschaffung forderte. Denn es handele sich dabei um ein hetero-
nomes Autoritatsprinzip, das eine kritische Prifung biblischer Inhalte durch
treien Vernunftgebrauch unterbinde. Es sollte ersetzt werden durch das Prin-
zip des systematischen Grundes, demzufolge die Inhalte der biblischen Uber-
lieferungen kritisch in die systematisch-theologische Reflexion tiber den christ-
lichen Glauben einbezogen werden.” Die Bibel wird so zu einem wichtigen,
ja autoritativen Gesprichspartner, kann aber nicht mehr beanspruchen, Quelle
und alleinige Norm des christlichen Glaubens zu sein.

Der emeritierte Berner Neutestamentler Ulrich Luz spricht vom Schiff-
bruch, den das sola seriptura- Prinzip nicht zuletzt durch die Erforschung des
Neuen Testaments etlitten habe.” In seiner «Theologischen Hermeneutik des
Neuen Testaments» beschreibt er sechs Auflésungsentwicklungen, in denen
sich dieser Schiffbruch vollzogen habe: die Auflésung des Autors, des Lesers,
des Textes, des Kanons, der «Geschichte» und «Heilsgeschichter, sowie die
Auflésung Gottes in menschliche Gotteskonstruktionen.” Luz versteht die
biblischen Texte als «kleine Meta-Erzihlungen von Gott»™. Sie haben «die

19 K Wagner: Zwischen Autorititsanspruch und Krise des Schriftprinzips, in: ders.: Zur ge-
genwirtigen Lage des Protestantismus, Giitersloh 21995, 68-88.

20 U. Luz: Was heiB3t ,Sola Scriptura’ heute? Flin Hilferuf fiir das protestantische Schriftprin-
zip, in: EvTh 57 (1997) 28-35, hier 32. Siche auch: ders.: Postmoderne Bibelinterpretation?
Interpretation der Bibel in der Postmoderne, FZPhTh 56 (2009) 403-422.

21 U. Luz: Theologische Hermeneutik des Neuen Testaments, Neukirchen 2014, 112-143.

22 Luz: Theologische Hermeneutik (Anm. 21), 144-147.



Sola, solitaria, tota scriptura? 23

Gestalt von partikularen, kontextgebundenen und personlichen Identitits-
Diskursen [...], die sich nicht einfach verallgemeinern oder in allgemeingiiltige
Lehren tibersetzen lassen»™, mit denen der davon bewegte und ergriffene Aus-
leger / Leser / Horer aber einen offenen Dialog fithren kann. Dabei wird er die
Bestimmung seiner eigenen Identitit mit den in der Bibel bezeugten Diskursen
ins Gesprich bringen.

Den Versuch, die kleinen Meta-Erzihlungen unter der Agide cines dogma-
tischen Schriftprinzips zu einer grossen Metaerzahlungen zu harmonisieren
und diese zu verabsolutieren, weist L.uz nachdriicklich zurtick. Er zitiert Gerd
TheiBen mit dem Satz: «Wir brauchen keine «grof3e Erzihlung, um von diesen
Bildern ergriffen zu werden»™, distanziert sich aber von Theiflens Forderung,
die Geschichten der Bibel in einen umfassenderen Rahmen einzuordnen. Wie
Pannenberg die Einordung der biblischen Uberlieferung in einen universalge-
schichtlichen Horizont gefordert hatte, so will Thei3en die Bibelhermeneutik
in den Kontext einer allgemeinen Entwicklungs- und Kulturgeschichte der Re-
ligion stellen.

Es scheint mir allerdings fraglich zu sein, ob der von Luz erklirte Verzicht
auf einen solchen Sinnrahmen tUberhaupt méglich ist, denn Sinn erschliesst
sich immer nur in Bezug auf einen Ganzheitshorizont. Die Frage, worin die
Bedeutsamkeit dieser «kleinen Metaerzihlungen» tiberhaupt besteht, was sie zu
Metaerzihlungen macht, warum man sich auf einen Dialog mit thnen einlassen
und sein eigenes Existenzverstindnis thnen aussetzen sollte, wird von diesen
Erzihlungen selbst nicht beantwortet. Entscheidend dafir ist fiir den Gléubi-
gen die Tatsache, dass sie in der Bibe/ als dem Dokument der massgeblichen
Selbstmitteilung Gottes stehen. Der Glaube bildet den Ganzheitshorizont, in
dem die Erzidhlungen ihre Bedeutung fir den Gliaubigen bekommen.

Ahnlich gilt fiir die Theologie: Dass die Bibel als Zeugnis der massgebli-
chen Selbstmitteilung Gottes gesehen und anerkannt wird, verdankt sich nicht
primir der Schriftauslgung, sondern dem Schriftverstindnis, d.h. der theologi-
schen Qualifizierung der Bibel, wie sie seit der altprotestantischen Orthodoxie
im dogmatischen locus «De Seriptura Sacra» entfaltet wurde. Das Schriftverstind-

23 Luz: Theologische Hermeneutik (Anm. 21), 145.

24 Luz: Theologische Hermeneutik (Anm. 21), 146; nach G. Theilen: Bibelhermeneutik als
Religionshermeneutik. Der vieldimensionale Sinn der Bibel, EvTh 72 (2012) 291-306, hier
300f.



24 Reinhold Bernhardt

nis, also die Frage nach der theologischen Bedeutsamkeit der Bibel, kann nur
in einem Bezugsrahmen expliziert werden, sei dieser geschichtstheologischer
Art wie bei Pannenberg, religionsgeschichtlicher Art wie bei Theiflen oder of-
fenbarungstheologischer Art wie bei Barth. In diesem Sinne ist das dogmatisch
zu bestimmende Schriftverstindnis der exegetischen Schriftauslegung sachlich

vorgeordnet.

4. Legt sich die Schrift selbst ans?

Das reformatorische Postulat, dass sich die Bibel selbst auslegt (suz interpres)
war und ist nicht im Sinne einer quasi-personalen Aktivitit der biblischen
Uberlieferung als Heiliger Schrift gemeint, so als fungiere die Uberlieferung
selbst als Ausleger. Es gibt vielmehr dem Ausleger eine normative Regel an die
Hand. Sie lautet: Der letztlich normative Referenzrahmen der Auslegung ist
nicht die kirchliche Tradition, sondern die Selbstaussage der Schrift in ihrem
sensus litteralis.

Nun kann man fragen, ob es sich beim Postulat der Selbstauslegung der
Schrift nicht um eine — pneumatologisch grundierte und legitimierte — theolo-
gische Fiktion handelt, die weder deskriptiv noch normativ sinnvoll ist. Denn
so sehr sich die Ausleger bemtihen, ihre Auslegung an der Aussageabsicht der
biblischen Autoren zu otientieren und zu kontrollieren — es bleibt immer zhre
Auslegung, shre Auffassung des Schriftsinns, zbre Interpretation der Intention
der biblischen Autoren. Diese Interpretation ist von den theologischen Interes-
sen der Interpreten gesteuert, die wiederum in ihre jeweiligen Anerkennungs-
gemeinschaften und kulturellen seffings eingebunden sind. Deshalb gehen die
Auslegungen diachron und synchron so weit auseinander. Und sie alle halten
sich fur gut begrundet. Zwischen der inhaltlichen Bestimmtheit des Textes und
der ancignenden Lektire des Lesers findet also nicht nur eine sinnfindende, son-
dern auch eine sinns#ffende Interaktion statt.

Hinzu kommt, dass die Bibel nicht immer mit einer eindeutigen und kla-
ren Stimme spricht. Sie ist eine Buchsammlung, die interpretationsoffene, oft
dunkle Texte enthilt. Je nachdem, auf welche Stimme der jeweilige Ausleger
hort oder horen will, legt er sie aus — in seinem eigenen Sinn. Und das gilt auch
und gerade dann, wenn er sich selbst ganz zurticknimmt und ein bloss Héren-
der sein will.

Man kann sogar noch weitergehen und das protestantische Schriftprinzip
dem ideologiekritischen Verdacht aussetzen, ein Legitimations- und Immuni-



Sola, solitaria, tota scriptura? 25

sierungsprinzip zu sein, das der Ausleger in Anspruch nehmen kann, um seine
cigene Auslegung mit gottlicher Autoritit zu versehen und gegen Kritik zu
immunisieren. Letztlich wiirde es damit einer Selbstautorisierung des Inter-
preten dienen und einen offenen Disput tiber die verschiedenen Auslegungen
zumindest erschweren, wenn nicht ganz verunmoglichen.

Die Frage, ob es sich beim sola scriptura-Prinzip um eine theologische Fik-
tion handelt, verschirft sich noch, wenn man es nicht auf die Bibelauslegung
professioneller Exegeten anwendet, sondern auf die Bibellektiire von Men-
schen, die mit diesem Buch nicht vertraut sind, denen also ein theologisches
Vorverstandnis fiir das Verstehen der Texte fehlt. Das Postulat, dass die Bibel
ihre Botschaft in vollkommener Klarheit selbst bezeugt und damit in der Kraft
des Geistes Gottes innere Klarheit und Glauben weckt, erweist sich in solchen
Fillen oft schlicht als fromme Ideologie. Ohne Verstehensanleitung, ohne her-
meneutische Erschliessung, ohne Interpretations- und Applikationshilfe, wie
sie etwa in der Predigt und anderen Formen der Verkiindigung geschieht, wird
ein «Verstehen» bestenfalls darin bestehen, das eigene Vorverstindnis in den
Text hinein zu projizieren. Es kommt zu Aneignungen, die der Fremdheit der
Uberlieferungsinhalte und -formen nicht gerecht werden (konnen).

Beobachtungen und Ubetlegungen wie diese lassen die Erwartungen frag-
wurdig erscheinen, mit denen Bibeln innerhalb und ausserhalb kirchlicher
Kontexte zur individuellen Lektire verteilt oder an 6ffentlichen Orten (etwa in
Hotelzimmern) aufgelegt werden. Diese Praxis diirfte von Seiten der sie Aus-
tbenden nicht zuletzt aus dem protestantischen Schriftprinzip gespeist sein
und darauf abzielen, ein in der Kraft des Geistes Gottes wirkendes Medium
der Selbstmitteilung Gottes moglichst breit gestreut zur Verfugung zu stellen
und damit die Bedingung der Méglichkeit zu schaffen, dass Gottes Wort mog-
lichst viele Menschen durch dieses Medium «unmittelbar», d.h. ohne weitere
Vermittlungsinstanzen erreicht.

Aus den angestellten Uberlegungen ergibt sich die niichterne Feststellung,
dass sich die Schrift nicht selbst mit Eindeutigkeit auslegt. Ihre Auslegung
vollzieht sich durch einen Exegeten und eine Interpretin, der/die sich am
Schriftsinn orientiert, wie dieser sich ibm/ ibr erschliesst. Ex/sie steht dabei in einer
diachron und synchron verfassten Auslegungsgemeinschaft: in der kirchlichen
und/oder akademisch-theologischen community und in der Uberlieferungsge-
schichte der biblischen Texte, d.h. im Sprachstrom der theologischen Traditi-

onen.



26 Reinhold Bernhardt

Sola scriptura bildet ein normatives und regulatives Prinzip, das die Tradition
nicht fir irrelevant erklirt, sondern ihr den Status der norma normata zuweist,
d.h. eines fir die Auslegung wichtigen Bezugsrahmens, dem aber keine eigene
Normativitit zukommt., Sola scriptura ist nicht im Sinne eines solitaria scriptura
zu verstehen, demzufolge die Schrift unter Absehung von ihrer Auslegungsge-
schichte und damit auch unter Absechung von der Auslegungsgemeinschaft als
alleinige Quelle der Theologie zu gelten habe.”

Zu Recht weist Ingolf Dalferth darauf hin, dass Eindeutigkeit im Verstehen
«keine hermeneutische oder semantische Qualitit eines Textes, sondern ein
pragmatisches Implikat aktuellen situativen Verstehens bzw. direkter Kommu-
nikation unter Anwesenden» ist.” Eindeutigkeit des Wortes Gottes stelle sich
nicht im /esenden, sondern im bérenden Umgang mit der Bibel ein. Sie entsteht
nach Dalferth dort, wo sich dieses Wort als Botschaft pro me erschliefft — im
verkiindigenden Zuspruch. Deshalb sei es «theologisch nicht unproblematisch,
die Verbreitung der Bibel zu fordern, ohne zugleich auch den rechten Umgang
mit iht zu fordern.»”’

Das Wort Gottes vermittelt sich nicht primir durch einen kognitiv erfass-
baren Textinhalt, sondern durch eine existenzielle Anrede, die erst dort, wo sie
vom davon Betroffenen auf- und angenommen wird, bestimmte Bedeutsam-
keit erlangt. Wenn man also Gberhaupt von einer Selbstauslegung der Schrift
sprechen will, dann in dem Sinn, dass sie sich primar in kommunikativen Akten
unter aktiver Beteiligung des Sprechenden und des Hérenden vollzieht, nicht
aber ex gpere operato, auch nicht, wenn dieses pneumatologisch gedeutet wird.

Fir die biblische Hermeneutik bedeutet diese Einsicht, dass zwischen dem
existenziellen «Verstehen» des Wortes Gottes und dem intellektuellen «Verste-
hen» des Bibeltextes zu unterscheiden ist, ohne dass beides getrennt werden
kann und darf. Die Bibelforschung leistet wichtige Beitrige zum Verstehen
der biblischen Texte in ihren Kontexten. Doch ist damit die Aufgabe der theo-
logischen Hermeneutik noch nicht zu ihrem Ziel gebracht, sondern nur ein

25  So auch Karl Barth in cinem Gesprich mit dem Maria-Stein-Kreis am 14.6.1967. Vgl.
K. Barth: Gespriche 1964-1968, hg.v. E. Busch, Ziirich 1997, 379. Ahnlich usserte sich
Barth mundlich im Kolloquium zu «Dei Verbum» in Basel. Vgl. E. Busch: Meine Zeit mit
Karl Barth. Tagebuch 1965-1968, Géttingen 2011, 233.

26 1. Dalferth: Von der Vieldeutbarkeit der Schrift und der Eindeutigkeit des Wortes Gottes,
in: R. Ziegert (Hg.): Die Zukunft des Schriftprinzips, Stuttgart 1994, 155-173, hier 158.

27 Dalferth: Von der Vieldeutbarkeit der Schrift (Anm. 26), 162.



Sola, solitaria, tota scriptura? 27

wichtiger Beitrag zu ihrer Erfiillung geleistet. Die eigentliche Selbstauslegung
der Schrift beginnt erst dort, wo sich diese — wie schon Calov gelehrt hat — in
den Adressaten hinein «auslegt», d.h. in ihrem kerygmatischen Gebrauch.

5. Die Bibel als Quelle und Norm theologischer Aussagen?

Die Bibel ist nicht die einzige Quelle theologisch relevanter Erkenntnisse und
Aussagen. Glaubenserkenntnis kann auch andere Quellen haben. Die Selbst-
vergegenwartigung Gottes als Konstitutionsgrund aller Wirklichkeit in der
Allgegenwart seines Geistes lasst erwarten, dass Gott im Prinzip durch jedes
geschichtliche Medium zu Menschen sprechen kann, auch durch den von Karl
Barth in diesem Zusammenhang erwihnten «toten Hund».™

John Wesley hat neben der Bibel drei andere Quellen der Glaubenserkennt-
nis genannt: Tradition, Frfahrung und Vernunft, die gemeinsam mit der Bibel
das sog. Wesley’sche Quadrilateral bilden. Die vier Quellen stehen dabei aller-
dings nicht auf gleicher Stufe, sondern sind hierarchisch einander zugeordnet:
Die Schrift ist primire Quelle und Norm, die Tradition setzt den Glaubenden
in Beziehung zur Geschichte der Glaubensgemeinschaft, die Erfahrung be-
zieht die aktuelle Lebenswelt mit ein und die Vernunft durchdenkt den Glau-
ben, bringt ihn zur Sprache und macht ithn damit kommunizierbar. Damit ist
eine zu enge Fokussierung aut die Bibel als Erkenntnisquelle aufgebrochen.

Weiter kann und muss man fragen ob die Bibel die eznzige oder die letztaiiltice
Norm fir die Bestimmung des Glaubensinhalts darstellt. Wenn sie die /ezzzgiil-
tige Norm ist, kann es neben ihr andere, erginzende Normen geben, wie etwa
die Zeitgemissheit, d.h. die Relevanz einer Glaubensaussage fiir die Lebens-
deutung, die Rationalitit von Glaubensgedanken oder die Ubereinstimmung
mit grundlegenden ethischen Werthaltungen der Gegenwart. Die Auslegung
biblischer Texte ist eingebunden in einen normativen Diskurs, dessen Axiome
nicht in jedem Fall der Bibel selbst entnommen sind, sondern an sie herange-
tragen werden, sodass es in bestimmten Fillen sogar zu einer theologischen
Sachkritik an den biblischen Texten kommen kann — man denke etwa an die in
biblischen Texten tiberlieferte, im damaligen sozialen Kontext iibliche Akzep-
tanz der Sklaverei, an die Bestimmung der Geschlechterverhiltnisse und die
Verurteilung der Homosexualitit, an die z.T. schroff antijidischen Aussagen

28 KDI1/1, 55.



28 Reinhold Bernhardt

oder an die Gewalttexte vor allem des Alten Testaments. Die Kritik an solchen
Aussagen lisst sich sicherlich wieder biblisch — sei es von anderen Einzeltexten,
sei es von dem daraus abstrahierten Gesamtthema der biblischen Botschaft
her — begriinden, ist aber vor allem aus gegenwirtigen (ethischen) Standards
gespeist. Die Auslegungsnormen werden in der Gemeinschaft der Ausleger
und Auslergerinnen immer wieder neu ausgehandelt. So sehr sich die Teilneh-
mer an diesem Diskurs tiber die theologische Sachgemissheit und die biblische
Begrindbarkeit der Auslegungsnormen Rechenschaft geben — sie werden nicht
beanspruchen kdénnen, diese einfach der Bibel selbst zu entnehmen. Die Prif-
instanz det norma normans gibt es nicht als unmittelbar anwendbare Normen,
sondern immer nur in Form von Auslegungen von Auslegungen, die einge-
bunden sind in einen bis zu 3000-jdhrigen Sprachstrom von Glaubensgemein-
schaften, also als Teil bis in die Gegenwart reichender Traditionen.

Das gilt besonders fiir Antworten auf ethische Fragen der Gegenwart. So
postuliert Martin Honecker, man werde die Schrift nicht unmittelbar als Quelle
theologischer Ethik beanspruchen kénnen. «Die Bibel ist kein Gesetzbuch.
Historisch-kritische Exegese und hermeneutische Uberlegungen zeigen, dass
die biblischen Aussagen zuerst einmal in threm jeweiligen geschichtlichen Kon-
text zu verstehen sind. Eine normative Funktion (einen wsus normativus scriptu-
ra¢) konnen einzelne Bibelworte fir die Ethik daher nicht beanspruchen».® Mit
dieser Aussage stellt sich Honecker dem wmainstream der christlichen Traditionen
entgegen. In den meisten Kirchen sind (ausgewihlte) biblische Texte durchaus
ethisch normativ.

Die eben erorterte Frage der Begriindung von Auslegungsnormen stellt sich
in analoger Weise auch in Bezug auf die Anwendung dieser Normen im Vollzug
der Auslegung. Wie kann die Normativitit der biblischen Uberlieferung gegen-
Uber den darauf bezogenen Glaubensaussagen zur Geltung gebracht werden?
Muss sich die Bestimmung von Glaubensinhalten unmittelbar und explizit auf
biblische Aussagen zurtickfithren lassen, oder reicht es aus, wenn deutlich ge-
macht werden kann, dass diese zu jenen nicht in Widerspruch stehen und aus
diesen ableitbar sind (wie etwa die Trinititslehre)? Gilt also eine Art Verifikati-
onsprinzip oder ein Falsifikationsprinzip? Wihrend ersteres das Verfahren des
«Bibelbeweises» notwendig erscheinen lisst und zum Biblizismus neigt, bietet

29 M. Honecker: Einfithrung in die theologische Ethik, Berlin 2002, 197.



Sola, solitaria, tota scriptura? 29

die Forderung des Nicht-Widerspruchs einen grésseren Auslegungsspielraum,
der die Revision tradierter Glaubensvorstellungen im Lichte neuer, besserer
exegetischer Einsichten und aktueller Herausforderungen erlaubt.

Wihrend etwa Abraham Calov seine Dogmatik als Summierung biblischer
Aussagen entwickelt hat und dabei ganz dem («Verifikations-») Prinzip folgte,
demzufolge die Legitimitit einer Glaubensaussage in ihrer unmittelbaren bib-
lischen Bezeugung griindet, beschreitet die neuprotestantische systematische
Theologie seit Schleiermacher mit grosser Mehrheit den methodischen Weg
der freieren Ableitung, Sie folgt damit eher dem Geist als dem wortlich ver-
standenen Buchstaben der Heiligen Schrift, was aber auch zu einer grosseren
Variationsbreite der Auslegungen fuhrt.”

Das Schriftprinzip ist dabei als &ritisches Prinzip zur Geltung zu bringen,
das verhindert, dass sich der sensus fidelinm bzw. die kirchliche Festlegung des
Glaubensinhalts gegentiiber der Heiligen Schrift verselbststindigt. In dieser
Weise hatte Calvin das Prinzip gegen das Plidoyer der Sorbonner Fakultit fiir
ein Eigenrecht der kirchlichen Tradition als Quelle der Glaubenserkenntnis ins
Feld gefiihrt. Der in Paris aufgestellten Behauptung, man musse vieles glauben,
«was nicht ausdricklich und eigens in den Heiligen Schriften tibetliefert ist»”,
hatte Calvin entgegengehalten: «Weil die sichere Wahrheit des Glaubens nur
von dem eznen Gott her erstrebt werden darf, halten wir fest, dass rechter GGlau-
be allein in den Schriften begrindet sei, die von ihm hervorgegangen sind.»*
Damit ist fiir Calvin die Notwendigkeit der Bibelauslegung im Rahmen der
Auslegungsgeschichte in keiner Weise bestritten. Die von den Texten tibermit-
telte Botschaft muss fuir die jeweilige Gegenwart verstehbar gemacht werden.
Der Schriftbezug schliesst den Gegenwartsbezug also nicht aus, sondern de-

zidiert ein.

30 Von katholischer Seite wurde gegen eine solche Anwendung des Schriftprinzips (bei Ulrich
Luz) der Vorwurf des Eklektizismus und Subjektivismus erhoben: M. Reiser: Bibelkritik
und Auslegung der Heiligen Schrift. Beitrdge zur Geschichte der biblischen Exegese und
Hermeneutik (WUN'T 217), Tibingen 2007, 46.

31 Artikel XX der Articuli a facultate Sacrae Theologiae Parisiensi determinati super materiis
fidei nostrae hodie controuersis (CStA 3, 76, 28-30), in der Ubersetzung von E.R. Rehfeld:
Hermeneutische und methodische Leitlinien in Calvins Auslegung des Neuen Testaments,
in: M. Basse (Hg): Calvin und seine Wirkungsgeschichte, Berlin 2011, 32.

32 Antidotum, Ad XX (CStA 3, 78, 22-24) in der Ubersetzung von Rehfeld: Hermeneutische
und methodische Leitlinien (Anm. 31), 32. Siche dazu auch: Opitz: Schrift (Anm.5).



30 Reinhold Bernhardt

In einem Artikel unter dem Titel «Das Schriftprinzip auf dem Prifstand un-
serer Zeit» bezeichnet Gérard Siegwalt ein verabsolutiertes d.h. rein auf die Bibel
bezogenes und von der Lebenswelt des Glaubens abgekoppeltes Schriftprinzip
als fundamentalistisch.”® Das Schriftprinzip musse relational und korrelativ auf
die Wirklichkeit bezogen sein. Nicht nur der Text, sondern die Inter- und Kor-
relation von Text und Kontext, Bibel und Lebenswelt sei entscheidend fiir das
Verstindnis und die Anwendung des Schriftprinzips. Diese Auffassung kommt
dem Plidoyer LLuz’ fiir einen «Dialog» des Auslegers mit der Schrift nahe.

Das Schriftprinzip als solches kann man gewiss nicht als fundamentalistisch
bezeichnen. Es kann zwar in dieser Weise gebraucht werden. Im Grunde hat
es aber eine anti-fundamentalistische Tendenz. Denn es steht der Selbstverab-
solutierung theologischer Aussagen entgegen und verweist sie darauf, dass ihre
Geltung immer wieder neu an der Schrift zu priifen ist. In diesem Sinne stellt es
eine «theologische Relativitatstheorie» dar. Zudem erinnert es die Auslegungsge-
meinschaft daran, dass das Wort Gottes nie mit menschlichen Machtanspriichen
verbunden oder gar mit Gewalt verbreitet, sondern immer nur in der thm eige-
nen Vollmacht zur Sprache gebracht werden darf: non vis, sed verbo. Wenn sich die
in der Bibel bezeugte Wahrheit selbst durchsetzt, muss sie nicht von sich dazu
berufen fihlenden Menschen durchgesetzt und gegen Andersglaubende ins Feld
gefithrt werden.

6. Sola scriptura als fola scriptura?
Ernst Kidsemann hatte unter Hinweis auf die innere Vielfalt der biblischen
Ubetlieferungen behauptet, dass die Berufung allein auf die Schrift und zwar
auf die Schrift als ganze (fofa scriptura) als Formalprinzip des Protestantismus
gescheitert sei.” Von Seiten der evangelikalen Theologie wurde demgegentiber
mit umso grosserer Vehemenz gefordert, das reformatorische sola seriptura
durch ein #ota scriptura zu erginzen.” In seiner «Biblischen Hermeneutik» be-
grundet Gerhard Maier den Grundsatz des fofa scriptura mit der Uberzeugung,
«dass die biblischen Texte threm eigenen Anspruch gemil inspirierte Texte

sind und dass die gesamte Heilige Schrift aufgrund einer Inspirationsgeschich-

33 G. Siegwalt: Das Schriftptinzip auf dem Prifstand unserer Zeit, DtPfrBl 114 (2014) 68-72.

34 L. Kdsemann: Begriindet der neutestamentliche Kanon die Einheit der Kirche? in: ders.:
Exegetische Versuche und Besinnungen [, Gottingen 1965, 214-223.

35  G. Maier: Das Ende der historisch-kritischen Methode, Wuppertal 1974, °1984.



Sola, solitaria, tota scriptura? 31

te entstanden ist»*®. Damit ist selbst Luthers Vorstoss, einzelne biblische Schrif-
ten — wie den Jakobusbrief — von einer Mitte der Schrift her zu kritisieren,
zurlickgewiesen.

Die Frage nach der Materialgrundlage des Schriftprinzips — ob es sich pri-
mar auf eine «Mitte der Schrift, vorrangig auf das Neue Testament oder auf
die gesamte Bibel Alten und Neuen Testaments bezieht, oder ob sogar ausser-
kanonische Schriften noch mit hinzugenommen werden kénnen — ist in jin-
gerer Vergangenheit erneut virulent geworden, allerdings weniger im Kontext
einer Kritik an der historisch-kritischen Exegese und mehr in anderen Diskus-
sionszusammenhingen. Es geht um die Kanonfrage — nicht in historischer,
sondern in systematisch-normativer Hinsicht. Die Frage lautet: Worin besteht
die seriptura, auf die sich das Schriftprinzip bezieht? Ich verweise auf vier Dis-
kurse, die den Umfang der normativen Grundlage theologischer Erkenntnis
verschieden weit bestimmen.

Der erste Diskurs, der den Umfang des normativen Kanons biblischer
Schriften problematisiert, wurde und wird von Theologinnen und Theologen
vor allem aus Asien lanciert, die fragen, ob wirklich die ganze Bibel Alten und
Neuen Testaments in gleicher Weise Quelle und Norm theologischer Erkennt-
nis sein kann und soll, oder die Hebriische Bibel verzichtbar und/oder er-
setzbar ist. Sie fordern, dass nicht das Alte, sondern nur das Neue Testament,
also — wie sie es verstehen — nicht die jidische, sondern die christliche Bibel
als Heilige Schrift anzusehen ist. Die jidische Vorgeschichte der Christusbot-
schaft méchten sie durch die heiligen Ubetlieferungen ihrer je eigenen Kul-
tur- und Religionsgeschichten ersetzen. Warum sollen sich afrikanische und
asiatische Christinnen und Christen — so fragen sie — auf das Volk Israel aus-
richten und sezne Geschichte nacherziahlen, um zu Christus zu kommen, anstatt
die Geschichte zhrer Votfahren heranzuziehen? Warum sollen sie mit Israel aus
Agypten auszichen, durch die Wiiste in das gelobte Land wandern, von dort
nach Babylon ins Exil gehen und wieder nach Israel zuriickkehren, um nach
diesem langen Anmarschweg in die Offenbarung Gottes in Christus einzustim-
men? Gibt es nicht mindestens ebenso wertvolle Erfahrungen der Fihrung
und Begleitung Gottes in der Geschichte zhrer Volker, die als praeparatio evangelii
angesehen werden konnen?

36 G. Maier: Biblische Hermeneutik, Wuppertal 1990, 348.



32 Reinhold Bernhardt

In Indien beispielsweise wurde diese Frage erstmals Ende des 19. Jahrhun-
derts von den (von Kaj Baago so genannten) «Pioneers of Indigenous Christi-
anity in India» oder im Umfeld der 1886 in Madras gegriindeten rein indischen
«National Church of India» erdrtert. Andy Pulney begann, die Upanishaden
und andere heilige Schriften der Hindus mit christlichen Augen zu lesen. Im
Vor- und Umfeld der Weltmissionskonferenz von Edinburgh 1910 waren es
dann Vertreter des liberalen Flugels der Missionsbewegung wie John Nicol
Farquhar, der die sog. Fulfillment-Theologie zwar nicht als erster entwickel-
te, aber mit beachtlicher Breitenwirkung auf die indische Religionsgeschichte
bezog: Christus kam nicht zu zerstoren, sondern zu erfillen (Mt 5,17). In
Sti Lanka waren es v.a. Reprisentanten der christlichen Ashram-Bewegung
wie die Anglikaner Yohan Devananda oder Rienzi Perera, deren Studium und
Meditation nicht nur biblische Texte, sondern auch Schriften und Bilder hin-
duistischer und buddhistischer Herkunft, z.B. von Heiligen, zum Gegenstand
hatten.”’

In diesem Zusammenhang fragen asiatische Theologinnen und Theologen
weitet, ob das [udesein des Jesus von Nazareth fur die in thm ergangene Offen-
barung bedeutsam ist oder ob Jesus nicht eher als &osmischer Christus anzusehen
und aus dem Bezugsrahmen des damaligen Judentums gelést werden kann
und muss. In den afrikanischen Theologien hingegen fihrt der Riickgriff auf
die eigene Kultur- und Religionsgeschichte demgegeniiber weniger zu einer
Abwertung des Alten Testaments. Oft wird es gerade von den African Inde-
pendent Churches neu entdeckt und aufgewertet, weil die darin dokumentierte
Lebenswelt den afrikanischen Ordnungen entspricht.

Gegentiber solchen Substitutionsvorschlidgen ist daran festzuhalten, dass
das Neue Testament unlosbar auf das Alte als auf seinen «Wahrheitsraum»®®
bezogen ist. Ohne diesen Raum bliebe es unverstindlich. Man kann es als auf
Christus zentrierte und an die Voélker adressierte, interpolierende Auslegung
der sog, Hebriischen Bibel verstehen. Es entfaltet seine Botschaft im gleichen
geschichtlichen, kulturellen und religiésen Kontext wie dieses und bezieht sich
auf den Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs. Jesus steht in diesesz historischen
und theologischen Kontext. Als Verkindiger und Verktundigter ist er davon

37  Diese Hinweise verdanke ich einer Mitteilung von Klaus Koschorke.
38 F Criisemann: Das Alte Testament als Wahrheitsraum des Neuen. Die neue Sicht der
christlichen Bibel, Glitersloh 2011.



Sola, solitaria, tota scriptura? 33

nicht ablosbar. Er selbst wie auch seine Nachfolgegemeinschaft lebte ganz
und gar in der Geisteswelt der alttestamentlichen «Schriften».

Diesem hermenentischen Argument fir die Relevanz des Alten Testaments
fur das Verstindnis des Neuen ldsst sich ein #heologisches zur Seite stellen: die
im Johannesevangelium proklamierte und von dort ausgehend fiir die gesam-
te christliche Theologie grundlegende Uberzeugung von der Inkarnation des
Gotteswortes im Juden Jesus von Nazareth. Das Gotteswort, das identisch ist
mit dem Schoépfungswort und mit dem in der Geschichte Israels kundgegebe-
nen Offenbarungswort, hat sich in dieser konkreten Person vergeschichtlicht
und damit in einem bestimmten historischen Kontext personal manifestiert.
Zu dieser konkreten Partikularisierung gehort auch das Judesein Jesu.

Die Bindung des Neuen Testaments an die Hebriische Bibel bettet es in die
Geschichte Israels ein, die den Ereignungs- und Verstehenshorizont der Chris-
tusbotschaft bildet. Diese Bindung mindert nicht seine Relevanz fiir andere
Kontexte. Sie nétigt aber zu einer Ubersetzung in diese, wobei die urspriing-
liche Kontextbindung nicht aufgehoben werden darf. Die Christusbotschaft
ist jedoch nicht auf ihren Ursprungskontext beschrankt, weil in ihr selbst ein
Universalisierungsimpuls angelegt ist. Sie kann aber im Vollzug dieser Uni-
versalisierung nicht aus der in der Hebrdischen Bibel theologisch gedeuteten
Geschichte Israels gelost werden. Das Alte Testament gehort auf diese Weise
uneingeschrinkt zur Heiligen Schrift des Christentums hinzu, wenn auch der
hermeneutische Schlissel zu seinem theologischen Verstindnis fiir Christen
cher im Neuen Testament liegt.

Den zweiten Diskurs, der im hier zu erérternden Zusammenhang von Be-
deutung ist, stellt die von Notger Slenczka ausgeloste Debatte um den theolo-
gischen Stellenwert des Alten Testaments dar.”” Slenczka geht nicht so weit, das
Alte Testament aus dem christlichen Kanon ausscheiden zu wollen. Er mochte
es aber doch in seiner normativen Bedeutung fiir die christliche Glaubenser-
kenntnis zuriickstufen und den Apokryphen gleichstellen. Es soll jedenfalls
nicht als eine dem Neuen Testament gleichwertige Offenbarungsquelle ange-
sehen werden.

In dem heftigen Streit, der dartiber an der Theologischen Fakultit in Berlin
(und weit dartiber hinaus) entbrannt ist, haben funf seiner Fakultitskollegen

39  https://www.theologie.hu-berlin.de/de/st/AT (letzter Zugriff am 17.08.2016).



34 Reinhold Bernhardt

am 15.04.2015 in einer Offentlichen Verlautbarung erklirt, das Alte Testa-
ment sei «in gleicher Weise wie das Neue Quelle und Norm der evangelischen
Theologie»".

Aus den zahlreichen Beitrigen zu dieser Debatte sei nur der eine von Ro-
chus Leonhardt herausgegriffen, der sich um eine Versachlichung der Diskus-
sion bemitht." Leonhardt weist die Erklirung der finf Berliner Professoren
zurtick: Schon ein kurzer Blick in die Theologiegeschichte zeige, dass eine
solche Auffassung nie ernsthaft vertreten worden sei. Das Alte Testament sei
als theologische Erkenntnisquelle immer auf das Neue ausgerichtet gewesen.
Gerhard Ebeling habe darin eine lediglich vorlaufige Verkiindigung des Wortes
Gottes gesehen, und nach Wilfried Joest sei die im Neuen Testament bezeugte
Selbstbekundung Gottes in Jesus Christus der Massstab fur die Beurteilung
der im Alten Testament tberlieferten Glaubenserfahrungen. Leonhardt sum-
miert die herrschende Meinung unter evangelischen Dogmatikern der jinge-
ren Vergangenheit mit den Worten: «Die Kanonizitit des Alten Testaments ist
gegentiber der des Neuen sekundir.»** Damit ist aber nach Leonhardt und den
von ihm zitierten Theologen keineswegs eine Abwertung des Alten Testaments
verbunden, wie sie durch manche Ausserungen Slenczkas durchscheint.

Es kann hier nicht darum gehen, diesen Streit aufzurollen. Er interessiert an
dieser Stelle lediglich insofern, als dabei die Frage zur Diskussion steht, worauf
sich das sola scriptura-Prinzip bezieht: auf die ganze Bibel, einschliesslich des
Alten Testaments? Einschliesslich der Apokryphen? Oder nur auf das Neue
Testament? Oder in einer Abstufung primdrauf das Neue Testament und sekun-
dar auf das Alte Testament?

Ich vertrete in der Tradition reformierter Theologie die Auffassung, dass
die Inspirationskraft des Gotteswortes aus jeder biblischen Uberlieferung und
auch aus ausserbiblischen Medien sprechen kann, dass die Kriterien zur Pri-
fung, ob es sich dabei um Gottes Wort handelt, aber am ehesten der neutesta-
mentlichen Christusbotschaft zu entnehmen sind. Das Schriftprinzip ist letzt-
lich ein Christusprinzip.

40 http://michabrumlik.de/stellungnahme-zu-den-acusserungen-von-professor-dr-notger-
slenczka-zum-alten-testament/ (letzter Zugriff am 17.08.2016).

41 R. Leonhardt: Viel Lirm um nichts. Beobachtungen zur aufgeregten Diskussion um den
Betliner Theologen Notger Slenczka, in: Zeitzeichen (2015/6), 13-16.

42 Leonhardt: Viel Lirm um nichts (Anm. 41), 14.



Sola, solitaria, tota scriptura? 35

Wihrend es bei den beiden bisher angesprochenen Diskursen darum ging,
das Schriftprinzip nicht auf das Ganze der biblischen Schriften (fofa scriptura),
sondern nur auf einen Teil davon anzuwenden, die Materialgrundlage also zu
verkleinern, zielen die beiden folgenden Programme darauf ab, diese zu erwei-
tern.

Drittens: Es ist heute in der Alt- und Neutestamentlichen Wissenschaft
vollkommen selbstverstandlich, auch ausserkanonische Quellen zum Verstind-
nis der biblischen Schriften heranzuziehen. Das traditionelle Kanonprinzip ist
damit de facto ausser Kraft gesetzt und die Materialgrundlage der exegetischen
Arbeit entgrenzt. Nun kann man fragen, ob das Schriftprinzip tberhaupt auf
die methodische Disposition der (historisch-kritischen) Bibelforschung ange-
wandt werden kann und soll, oder ob dieses erst im Blick auft die #heologische
Auslegnng der Schriften zur Anwendung kommt. Wenn aber die Bibelauslegung
auf die Bibelforschung gestiitzt sein soll — wie es fiir die evangelische Theolo-
gie charakteristisch ist —, dann kann beides nicht auseinanderfallen. Kann und
soll also die von der Bibelforschung vorgenommene Entgrenzung auch fur die
theologische Urteilsbildung tbernommen werden? Sind also theologisch valide
Aussagen auch aufgrund ausserkanonischer Zeugnisse méglich?

Meine Antwort auf diese Frage, die mir mit der Intention des Schriftprin-
zips in Einklang zu stehen scheint, lautet: Wenn die Heranziehung und Ver-
arbeitung ausserbiblischer Texte hilft, die Bedeutung der biblischen Texte zu
erhellen, ist das durchaus im Sinne des Schriftprinzips. Damit wiren die aus-
serbiblischen Texte nicht eigene Erkenntnisquellen neben oder zusammen mit
den biblischen Texten, sondern — so wie die theologische Tradition — herme-
neutischer Bezugsrahmen fiir die Auslegung der biblischen Texte. In ihrem
Wahrheitsanspruch wiren sie diesen damit untergeordnet, wobei sich dieses
Urteil nicht historisch begriinden, sondern nur als dogmatische Setzung ein-
fuhren ldsst. Die ausserbiblischen Texte hitten also eine heuristische Funktion,
um die Sinndimensionen der biblischen Uberlieferung auszuleuchten.

Das vierte Programm zur Interpretation und Anwendung des Prinzips, dass
theologische Aussagen auf die Heiligen Schriften gegrindet oder zumindest
vor diesen verantwortet werden miissen, fasst den Begritf der «Heiligen Schrif-
ten» noch weiter. Ankniipfend an Wilfred Cantwell Smith und John Hick hat
der Miinsteraner Religionswissenschaftler und Theologe Perry Schmidt-Teukel
den Vorschlag gemacht, das Schriftprinzip auf die Heiligen Schriften der ge-

samten Religionsgeschichte zu beziehen. «Es ist nicht mehr zeitgemal3, wenn



36 Reinhold Bernhardt

Theologen nur die heiligen Schriften der eigenen Religion befragen und das
breite Menschheitswissen in zentralen religiosen Fragen nicht einbeziehen.»*
Es geht Schmidt-Leukel in seinem Programm einer «interreligiosen Theologie»
um eine globale, universale Welttheologie, die auf die Traditionsquellen poten-
tiell aller religiosen Uberlieferungen, zumindest aber auf die der traditionsrei-
chen Weltreligionen zurtickgreift. Anvisiert ist dabei nicht eine Verschmelzung
der religiosen Traditionen auf eine weltweite Einheitsreligion hin, sondern ein
«Kolloquium» der Selbstreflexionen der religiosen Traditionen.” Fir die Ent-
taltung der Schopfungslehre etwa miissen die Schopfungsvorstellungen und
-konzeptionen verschiedener Religionstraditionen herangezogen werden. Die
Aufgabe interreligiser Theologie wire es, diese verschiedenen Vorstellungen
aufzuarbeiten und zu zeigen, dass sie sich nicht zwangsliufig gegenseitig aus-
schliessen, sondern sich erganzen.

Den wichtigsten Vorzug einer solchen Theologickonzeption siecht Schmidt-
Leukel in der Moglichkeit, sich tber Religionsgrenzen hinweg «mit jenen gro-
Ben Fragen auseinanderzusetzen, die die Menschheit seit jeher in allen Kul-
turen und Religionen bewegt haben»®. Es ist ihm zufolge zu erwarten, dass
durch die enorm verbreiterte Materialgrundlage der Theologie auch eine Ho-
rizonterweiterung und Vertiefung in der Beschiftigung mit diesen Fragen er-
zielt werden kann. Schmidt-Leukel geht davon aus, dass sich die hinter allen
Religionstraditionen liegende eine Wahrheit des eznen gottlichen Seinsgrundes
durch ihre Bezeugung in den Heiligen Schriften der Religionsgeschichte hin-
durch authentisch erkennen lasst. Diese Schriften miissen demnach auf ihren
Grund hin durchdrungen und einer kritischen Zusammenschau unterzogen
werden. Die gottliche Wirklichkeit wird von ihm wie ein Licht aufgefasst, das
durch das Prisma der Offenbarungsereignisse und -urkunden hindurchscheint.
Die Brechungen dieses Lichts mussen auf die Quelle hin gebiindelt werden.

43 P. Schmidt-Leukel, zitiert nach einer Pressemitteilung des Exzellenzclusters «Religion und
Politik» der Universitit Munster vom 20.11.2013: http://www.uni-muenster.de/Religion-
und-Politik/aktuelles /2013 /nov/PM_Eine_neue_Theologie.html (letzter Zugriff am
18.08.20106).

44 P. Schmidt-Leukel: Interkulturelle Theologie als interreligiose Theologie, EvTh 71 (2011)
4-16 (12); ders. / R. Bernhardt: Einleitung, in: R. Bernhardt / P. Schmidt-Leukel (Hg,):
InterreligiGse Theologie. Chancen und Probleme, Zirich 2013, 13.

45  Schmidt-Leukel in einer Pressemitteilung des Exzellenzclusters «Religion und Politik» der
Universitit Minster (Anm. 43).



Sola, solitaria, tota scriptura? 37

In dhnlicher Weise hat Klaus-Peter Jorns dafir plidiert, die Bibel in die
Religionsgeschichte als Geschichte der Wahrnehmung Gottes einzubinden.*
Michael Seibt nimmt diesen Gedanken auf: «Die Bibel ist ein wichtiges Ka-
pitel in der universalen menschlichen Wahrnehmungsgeschichte Gottes.»*’
Ebenso wie die Bibel kénnten auch andere (heilige) Texte als Quelle des
Glaubens angesehen werden.*

Ich kann diese Position hier nicht ausfuhrlich diskutieren und nicht alle
meine Einwinde dagegen vortragen.* Ich greife nur eszen Punkt heraus:

Die Reformatoren haben die Autoritit der Glaubensbegrindung und
Bibelauslegung vom kirchlichen Lehramt auf die Bibel verschoben. Die
Aufklirung hat sie auf die Vernunft verschoben. In Schmidt-Leukels Pro-
gramm einer «nterreligiosen Theologie» wird sie auf die Awuzoren ciner sol-
chen Theologie verschoben, auf die religiosen Virtuosen, die quasi mit God§
eye view auf die verschiedenen Heiligen Schriften der religiosen Traditionen
herabschauen und daraus die ezze Wahrheit Gottes zu destillieren versuchen.
Den Teilnehmern des interreligitsen Kolloquiums kommt die Autoritit zu,
die Wahrheit tiber den Einheitsgrund der Wirklichkeit aus den verschiedenen
Quellen der Religionstraditionen herauszufinden. Diese Autorititszuschrei-
bung ist aber durch keine der daran beteiligten Religionstraditionen ausge-
wiesen und begrindet. Es ist ein auf die Spitze getriebener religioser und
theologischer Subjektivismus. Ich sehe noch nicht, wie die Religionsgemein-
schaften einem solchen Programm Anerkennung entgegenbringen kénnen,
selbst wenn sie interreligits weit dialogoffen sind. Es gibt nicht die eze ko-
pernikanische Global- und Zentralperspektive auf das Gottliche, sondern
nur eine letztlich unausgleichbare Vielfalt von heterogenen Zeugnissen, die
in eine dialogische Beziehung zueinander gesetzt, aber nicht auf eine dahin-
terliegende gemeinsame Wahtheit durchschaut werden kénnen.

46 K.-P. Jorns: Update fiir den Glauben, Gitersloh 2012.

47 M. Seibt: Allein die Schrift. Zur Reform eines reformatorischen Grundsatzes, DtPfrBl 114
(2014), 73-77, hier 76.

48  Seibt: Allein die Schrift (Anm. 47), 76.

49  Siehe dazu: R. Bernhardt: Theologie zwischen Bekenntnisbindung und universalem Hori-
zont. Ubetlegungen zum Format einer «nterreligiésen Theologie», in: ders. / P. Schmidt-
Leukel, (Hg.): Interreligitse Theologie (Anm. 44), 43-66.



38 Reinhold Bernhardt

7. Bilanzg,

Meine Antwort auf die Frage nach dem Status der Bibel in Theologie und
Kirche lautet: Fir den christlichen Glauben und die Theologie ist die Bibel
Alten und Neuen Testaments nicht die ausschliessliche Quelle und auch nicht
die alleinige Norm, sondern die /fe#zzgiiltige Norm. Auch im Licht des Glaubens
gedeutete Lebens- und Welterfahrungen kénnen Quellen des Glaubens sein.
Ob sich durch diese Quellen aber wirklich eine Ansprache Goftes ercignet, wird
sich daran erweisen miissen, ob diese Anrede in Einklang mit der normati-
ven Selbstmitteilung Gottes in Jesus Christus steht: Was dem Wort und Geist
Gottes, wie sie im Juden Jesus personifiziert waren, widerspricht, kann nicht
Impuls und Inhalt des christlichen Glaubens sein. Das Schriftprinzip ist kein
Gesetz, sondern die Einladung, sich im Leben und Sterben am normativen
Lebenswort Gottes zu orientieren, wie es in den biblischen Ubetlieferungen
auf vielfiltige Weise bezeugt ist.

Abstract

In der Frage nach der Bedeutung des so/a seriptura als Formalprinzip der evangelischen
Theologie tiberschneidet sich die Bibelwissenschaft mit der systematischen Theologie.
Es geht um die Frage der Schriftauslegung und des Schriftverstindnisses. Der Beitrag
beginnt mit einer knappen Rekonstruktion dieses Prinzips in der reformatorischen
Theologie. Daran schliesst sich eine Darstellung seiner Zuspitzung in der lutherischen
Orthodoxie bei Abraham Calov an. Im dritten Schritt der Erérterung des Themas
wird die Kritik dreier Theologen aus der jingeren Vergangenheit und Gegenwart am
protestantischen Schriftprinzip referiert. Die drei folgenden Abschnitte sind der Dis-
kussion von Fragen gewidmet, die von dieser Kritik aufgeworfen worden sind: Was
bedeutet es, dass sich die Schrift selbst auslegt? Inwiefern ist sie Quelle und Norm
theologische Erkenntnis? Auf welchen Kanon heiliger Schriften bezieht sich eigent-
lich das Schriftprinzip? Die These des Beitrags besteht darin, dass die Bibel als Heilige
Schrift weder als alleinige Quelle noch als exklusive Norm theologischer Erkenntnis
gelten kann. Sie inspiriert, reguliert und kritisiert die Erkenntnis der durch sie hin-
durchsprechenden Botschaft.

The contribution deals with the meaning of the sola seriptura principle. In reflecting on
the question of biblical hermeneutics and the theological understanding of the Bible,
Biblical Studies and Systematic Theology overlap. The first three paragraphs discuss
the significance of the sola seriptura principle in the theology of the Reformers, how it
was radicalized in the theology of Lutheran Orthodoxy and questioned since the En-



Sola, solitaria, tota scriptura? 39

lightenment. The last three paragraphs deal with issues arising from the Enlightenment
critique: What does it mean to say that Scripture interprets itself? In what way and to
what extent can Scripture be regarded as a source and a norm of theological know-
ledge? To which scriptures does the so/a scriptura principle refer? My thesis is that the
Bible is neither the single source nor the exclusive norm of theological knowledge. It
inspires, regulates and criticizes the recognition of the message which speaks through
the Bible.

Reznhold Bernhardt, Basel



	Sola, solitaria, tota scriptura? : Zur Bedeutung des Schriftprinzips in der evangelischen Theologie

