
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 73 (2017)

Heft: 1

Artikel: Wunderbares : Predigt über 2. Mose 16, 2-3; 11-18

Autor: Axt-Piscalar, Christine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877611

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877611
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wunderbares

Predigt über 2. Mose 16,2-3; 11 -181

Und es murrte die gange Gemeinde der Kinder Israel wider Mose undMaron in der Wüste.

Und sie sprachen: Wollte Gott, wir wären in Ägypten gestorben durch des Herrn Hand, als

wir bei den Fleischtöpfen saßen und hatten Brot die Fülle gu essen. Denn ihr habt uns dagu

herausgeführt in diese Wüste, dass ihr diese gange Gemeinde an Hunger sterben lasst. [...]
Und der Herr sprach gu Mose: Ich habe das Murren der Kinder Israel gehört. Sage

ihnen: Gegen Abend sollt ihr Fleisch gu essen haben und am Morgen vom Brot satt werden

und sollt innewerden, dass ich, der Herr, euer Gott bin. Und am Abend kamen Wachteln

herauf und bedeckten das Kager. Und am Morgen lag Tau rings um das Lager. Und als

der Tau weg war, siehe, da lag's in der Wüste rund und klein wie Reif auf der Frde. Und

als es die Kinder Israel sahen, sprachen sie untereinander: man hui — Was ist das? — Denn

sie wussten nicht, was es war.

Mose aber sprach gu ihnen: Es ist das Brot, das euch der Herr gu essen gegeben hat.

Das ist's aber, was der Herrgeboten hat: Ein jeder sammle, soviel er gum Essen braucht,

einen Krug vollfürjeden nach der Zahl der Leute in seinem Zelte. Und die Kinder Israels

taten 's und sammelten, einer viel, der andere wenig. Aber als man 's nachmaß, hatte der nicht

darüber, der vielgesammelt hatte, und der nicht darunter, der wenig gesammelt hatte. Jeder

hatte gesammelt soviel er gum Essen brauchte}

Liebe Gemeinde, den Israeliten in der Wüste ist die Erfahrung, dass Gott
mit ihnen ist, abhanden gekommen. Sie sind erschöpft vom Wandern, mit
ihren Kräften am Ende; sind geplagt von Hunger und Durst — und um sie

herum nur Wüste, Trockenheit und Dürre.
Sie darben vor sich hin und sind ohne Zuversicht für den kommenden Tag.

Die Erfahrung, unter der sie den Auszug in die Freiheit unternommen
haben, die Erfahrung der Nähe Gottes, der Nähe dessen, der verheißen hat,

1 Die Predigt wurde am 10. Juli 2016 im Semesterschlussgottesdienst in Göttingen gehalten.
Dem Altestamentler und reformierten Prediger Hans Peter Mathys in langjähriger Verbundenheit

zugeeignet.
2 Die Bibel oder die ganze Heilige Schrift des Alten und Neuen Testaments. Nach der Uber¬

setzung Martin Luthers. Stuttgart, Württembergische Bibelanstalt 1964 (revidierter Text,
Neuausgabe).

ThZ 1/73 (2017) S. 4-12



Wunderbares 5

«ich will mit Dir sein», der seinen Namen an diese Verheißung gebunden hat,

ist ihnen abhanden gekommen.

Manch einer von uns mag in diesem Zug der Erzählung etwas von seiner

eigenen Erfahrung wiederfinden. Auch wenn wir in unseren Breitengraden
in der Regel nicht um das Allernötigste darben müssen, so kennt doch auch

manch einer von uns die Sorge um das tägliche Brot; und wo es uns nicht
selbst betrifft, da bedrängt sie uns in den Notleidenden in der Fußgängerzone

und den Bildern von Flucht und Vertreibung.

Und auch jene Erfahrung der Wüste, in der uns die Erfahrung der Nähe

Gottes abhanden gekommen ist, seine Nähe uns verborgen ist, kennen wir
aus eigener Erfahrung; und wir nehmen sie um uns herum in einer Welt

wahr, die zunehmend und immer mehr ohne Gott meint auskommen zu
können.

Die Israeliten murren. Dies ist nicht das erste Mal, dass sie murren; und es

wird nicht das letzte Mal bleiben. Sie begehren auf gegen Mose und Aaron,
so sagt es die Erzählung, und begehren doch im Eigentlichen auf gegen
Gott. Ihnen passt die ganze Unternehmung nicht. So hatten sie sich den

Auszug in die Freiheit und in das gelobte Land nicht vorgestellt.
Der Auszug in die Freiheit — ein Weg mit Hunger- und Durststrecken, ein

Auszug hinein ins feindliche Leben, in dem es sich zu bewähren gilt. So

hatten sie sich das, was Freiheit heißt, nicht gedacht. Sie machen ihrem
Unmut Luft. Sie tun das, was man im Großen und im Kleinen beobachten

kann: Sie sehnen sich zurück zu den Fleischtöpfen Ägyptens, verklären die

Vergangenheit; sie regredieren, so hat Sigmund Freud das genannt und als

Verweigerung des Mündigwerdens, Verweigerung der Übernahme der Freiheit

analysiert; eine Verweigerung, die uns nicht nur in jungen Jahren im
Übergang zum Erwachsenwerden überkommt, die uns durchaus auch im
Erwachsenenleben selbst beschleicht, wenn uns die gewonnene Freiheit zu
überfordern scheint.

Die Israeliten murren. Und Gott reagiert umgehend auf ihr Murren. Er sieht

sich gefordert, bei seinem Namen, seiner Verheißung gefordert. Er ist der,

der sich ihnen versprochen hat — «Ich will mit dir sein».



6 Christine Axt-Piscalar

Und Mose ist derjenige, der im Verlauf der Exodusgeschichte Gott immer
wieder damit aufwartet, dass es auf dieser Wegstrecke, die das Volk mit ihm

zurücklegt, die jeder einzelne von uns mit Gott zurücklegt, auch um ihn, um
seinen Namen, um sein Versprechen geht, um das Versprechen «Ich will mit
dir sein».

Das macht Mose in der unverblümten Art, in der im Alten Testament mit
Gott verhandelt wird, Gott deutlich (Ex 32,1-14; Num 14,13-20) und macht

uns so deutlich, dass auch wir in Zeiten der Not Gott im Ohr liegen sollen

mit seinem eigenen Versprechen: Ich will mit Dir sein.

Und Gott reagiert unumwunden — ohne auf das nun schon wiederholte

Murren, ohne auf die Verklärung der ägyptischen Fleischtöpfe einzugehen.
«Ich habe das Murren der Israeliten gehört. Sage ihnen: Gegen Abend sollt
ihr Fleisch zu essen haben und am Morgen von Brot satt werden und sollt

innewerden, dass ich, der Herr, euer Gott bin.»

«Und als der Tau weg war, siehe, da lag's in der Wüste rund und klein wie
Reif auf der Erde».

Liebe Gemeinde, das Manna in der Wüste mutet uns wie ein Mirakel an,

wenn wir die Erzählung unbefangen hören. Indes, dem ist nicht so.

Naturforscher, die das Phänomen des Manna in der Wüste untersucht haben,

sagen uns, dass das, was in der Bibel Manna heißt, das natürliche Ergebnis
des natürlichen Ablaufs natürlicher Begebenheiten ist, so möchte ich das

zusammenfassen.

Wer es genauer wissen möchte: In der südlichen Wüste Israels und auf der

Sinai-Halbinsel wächst die Manna-Tamariske, tamarix mannifera. Sie ist der

Wirt für zwei Arten von Schildläusen, die im Frühjahr große Mengen
Pflanzensaft saugen, aus dem sie das für ihre Larven wichtige Nitrogen gewinnen.
Den überschüssigen Saft scheiden sie tropfenweise ab. Zu weiß-gelblichen
Kügelchen verhärtet, fällt er zu Boden und wird von den Ameisen

zusammengetragen. Die Beduinen verwenden diesen Honigreif, den man nur in
der morgendlichen Kühle einsammeln kann, als Honigersatz und nennen
ihn mann. Die biblischen Verfasser wiederum haben dem Namen ihre eigene

Erklärung gegeben: Die Israeliten hätten, als der Honigreif vom Himmel
fiel, erstaunt man hu gesagt. Das heißt auf Hebräisch: «Was ist das?» Liebe



Wunderbares 7

Gemeinde, Sie vermuten richtig: Dies war ein der fachmännischen Beurteilung

entliehenes Zitat.3

Kein Wunder also? Nun nicht im mirakulösen Sinn. Das würde ohnehin unseren

Verstand nur überfordern; es würde auch unseren Glauben nur fehlleiten;
mehr noch, es könnte nicht die tägliche Wegzehrung sein, die wir für die Höhen

und Tiefen der Wegstrecke unseres täglichen Lebens brauchen.

Das Wunder, das hier in die mürrische Sicht der Israeliten auf ihre Lebenslage

fällt, kommt unscheinbar daher. Wie ein Tau legt es sich über die Wüste
des öden und ausgetrockneten, des mühsamen und geplagten, des aussichtslos

scheinenden Lebens. Es scheint auf, scheint wunderbar auf am ganz Natürlichen.

Und es kommt zum Aufscheinen, indem es zunächst zum Staunen kommt:

man hu? Was ist das?

Ein Wunder, das sich im Staunen der Israeliten ankündigt und ihnen durch das

Wort des Mose — der nun eben kein Biologielehrer ist — seinem himmlischen

Wesen nach erschlossen wird: «Es ist das Brot, das Euch der Herr essen gegeben hat.»

Nun geht ihnen wieder auf, dass Gott da ist; dass Gott auch in der Wüste da ist
und dass Gott für sie sorgt.
Nun kommt jene Erfahrung wieder neu zum Tragen, die ihnen abhanden

gekommen war: dass Gott mit ihnen ist.

Es ist nichts Besonderes, nur eben etwas Natürliches, was den Israeliten da

zum Überleben gegeben wird. Wachteln und Manna. Wie das Manna, so lässt

sich auch das Wachtelaufkommen wissenschaftlich erklären;4 auch dieses hat

nichts Mirakulöses an sich.

Wunderbar dagegen ist, dass die Murrenden, die Rückwärtsgewandten, die

ohne Hoffnung in sich und ihrer Situation Festhockenden, die im Wüstenstaub

3 C. Levin: Brot vom Himmel. Predigt über 2. Mose 16,2-4.11-21.31 im Rahmen der Fas¬

tenpredigtreihe «Brot und Wein» im Berliner Dom (http://www.berlinerdom.de/com-
ponent/option,com_search/Itemid,99999999/searchword,mose/searchphrase,exact/
ordering,category/limit,30/limitstart,15/lang,de/. Zuletzt aufgerufen am 10.11.2016).

4 C. Dohmen: Exodus 1-18 (HThKAT), Freiburg / Basel / Wien 2015, 388f.



8 Christine Axt-Piscalar

Darbenden, zum Staunen gebracht werden: man hu — was ist das?

Dass sie dieses Unscheinbare, das, was da, wie die Erzählung selber sagt, «klein

und rund» wie Reif auf der Erde ist, auf einmal wahrnehmen;
dass sie es sich gegeben sein lassen als Gottes gute Gabe;

und dass sie es erfahren können als Zeichen der Nähe Gottes in ihrem Leben.

Ihnen dies Natürliche so — auf das Wunderbare hin — zu erschließen, ist nicht
Sache des Naturforschers.

Es ist Sache des Mose, der es ihnen durch das Wort zum Himmelsbrot werden

lässt: «Es ist das Brot, das euch der Herr %u essen gegeben hat.»

In dem, was ihnen an dem Unscheinbaren aufscheint — Gottes gute Gabe und

seine Nähe in der Not —, ereignet sich das Wunder, das Wunder, das uns den

Tag in einem neuen Licht sehen und ergreifen lässt. «Ach wenn ich doch sähe,

das Licht aus der Nähe, jeden Augenblick; so steh ich mitunter, wie blind vor
dem Wunder, dem täglichen Glück,» heißt es in einer Liedstrophe des

Gesangbuchs der Studierendengemeinden,5 der recht gut einfängt, worauf es hier
ankommt.

Das Wunder, von dem die Erzählung berichtet und in das sie uns hineinziehen

will, ist nicht das Manna an sich. Es geschieht darin, dass Menschen Augen und

Herz geöffnet werden für die Erfahrung der Nähe Gottes in ihrem Leben und
sie so neue Lebenskraft und neue Zuversicht bekommen.

«Du bist da», so werden wir nachher singen — ob in Wüstenzeiten oder in Zeiten

der Fülle. Diese Erfahrung stellt sich ihnen ein. Das ist das Wunder.

Es kommt zu uns in Gottes Wort, das uns herausholt aus den Verfangenheiten,
die wir uns selbst bereiten und in die uns die Welt verstrickt; herausholt aus den

inneren Wüsten, in denen wir darben.

Es kommt zu uns in den kleinen Dingen des Lebens, die uns umgeben und von
denen wir täglich leben; an deren erster Stelle das tägliche Brot steht, um das

wir im Vaterunser bitten.

5 Durch Hohes und Tiefes. Neue Lieder für junge Gemeinden. Gesangbuch der Evangeli¬
schen Studierendengemeinde, hg.v. E. Eckert / F. Kramer / U.-K. Plisch, München 2008,
Nr. 269 (Psalm 139).



Wunderbares 9

Es kommt zu uns in einer unscheinbaren Geste und einem guten Wort, die uns

von unseren Mitmenschen zuteil werden;
und es ist darin wunderbar, dass es uns Augen und Herz öffnet für die uns von
Gott gewährten guten Gaben und die Nähe Gottes in unserem Leben.

Denn darin kommt das Wunder zu seiner Erfüllung: «Ihr sollt innewerden, dass ich,

der Herr, euer Gott bin».

Und so ist diese Erzählung eine Erzählung vom Glauben, der im Unscheinbaren

und Elementaren des geschöpflichen Lebens Gottes gute Gaben entdeckt;
der in der Wüstenerfahrung des Lebens auf die Nähe Gottes vertraut;
der sich im Vertrauen auf Gottes Verheißung auf den eigenen Lebensweg
macht;
der sich mitnehmen lässt von der Zukunft, die ihm von Gott her zukommt;
und der so die Freiheit anbrechen lässt, die den Kindern Gottes verheißen ist.

Liebe Gemeinde, haben wir die Mannageschichte in unserer Auslegung zu sehr

spiritualisiert?
Haben wir das tägliche Brot, den elementaren Bedarf an Nahrung, den der

Mensch zum Leben braucht, zu sehr auf die geistliche Speisung hin ausgelegt?

Haben wir damit die Not vieler Menschen, auch von manchem unter uns, aus

dem Auge verloren?

Und geht damit nicht dasjenige verloren, wozu der Glaube nun eben auch

aufgerufen ist, für das eigene tägliche Brot und das Brot des anderen Sorge zu

tragen?

Liebe Gemeinde, das Manna wird den Israeliten in Fülle gegeben, «einen Krug
voll für jeden nach der Zahl der Leute im Zelte»; die Maßeinheit, die im
hebräischen Text angegeben ist, ein 'orner, sind etwa 2,2 Liter, also wirklich viel pro
Tag — für jeden einzelnen.

Gott unterstellt die von ihm gewährte Fülle sogleich einem Gebot. «Ein jeder
sammle nur so viel, wie er zum Essen braucht.»

Es ist dies ein lebensförderliches Gebot, ein uns zum Leben gegebenes Gebot.

Es schützt uns gegen den lebenswidrigen Drang in uns zu immer Mehr und

immer Mehr im Kleinen wie im Großen, bei dem Einzelnen wie im Weltmarktgeschehen.



10 Christine Axt-Piscalar

Es schützt uns gegen den Drang in uns zur übersteigerten Sicherung des eigenen

Daseins.

In diesem lebenswidrigen Drang sitzt der Wurm. So erzählt es die Geschichte

weiter von denen, die sich nicht an das Gebot halten und übermäßig auf Vorrat
hamstern. Das, was sie gehamstert hatten, so heißt es, «wurde voller Würmer
und stinkend» (Ex 16,20).

In diesem Drang nach Mehr und immer Mehr sitzt der Wurm.
Er führt dazu, dass einer über den anderen in unguter Weise hinaus will.
Er führt Enge und Zerfressenwerden mit sich, das Gefangensein im eigenen

Sorgen, das Verschlossensein gegenüber dem Mitmenschen.

Und dieser Drang nach Mehr führt zum selbstgerechten Verschlossensein, das

nicht mehr sehen kann, was uns täglich gewährt wird, uns auch nicht mehr
sehen lässt, was gänzlich außer unserer Verfügungsgewalt steht.

Die Bibel warnt vor diesem Drang — im Gleichnis vom reichen Kornbauern,
der immer mehr Speicher baut und immer mehr Korn anhäuft und sich zum
Narren macht, weil er dadurch sein Leben nicht vor dem Tod bewahren kann

(Lk 12,13-21).

Die Bibel warnt vor diesem Drang und vor dem übersteigerten Sich-Sorgen,
das mit ihm einhergeht und unser Leben wurmstichig macht (Mt 6,19-34).

Jesus, der beste Ausleger der Mannageschichte (Joh 6,31-59) und selber das

Brot für die Seinen — «Ich bin das Brot des Lebens. Wer zu mir kommt, den

wird nicht hungern » —,

er hilft uns auch um das tägliche Brot zu bitten, das wir elementar zum Leben

brauchen (Mt 6,11).

Er schmettert den Versucher ab, der ihm in der Wüste alle Güter dieser Welt

anbietet und ihn von Gott abbringen will: Der Mensch lebt nicht vom Brot
allein, sondern von dem Himmelsbrot des Wortes Gottes (Mt 4,4).

Und er nimmt uns mit in jenes, in sein eigenes Vertrauen auf Gott, das das

übersteigerte Sich-Sorgen hinter sich lassen kann und sich in der Güte des

Vaters geborgen sein lässt: «Fraget nicht danach, was ihr essen oder trinken sollt,
und macht euch keine Unruhe. [...] euer Vater weiß, dass ihr dessen bedürft.»

(Lk 12,29f.)

«Ein jeder sammle nur so viel, wie er zum Essen braucht.»

Dies ist eine Maß-Gabe Gottes für uns, wo wir uns vom Sog und Drang nach



Wunderbares 11

immer Mehr und immer Mehr mitreißen lassen;

wo wir über das lebensdienliche Maß hinausgehen in dem, was wir konsumieren

und verbrauchen;
aber auch in dem, was wir uns selbst abverlangen;
und ebenso in dem, was wir dem anderen abverlangen.

Diese Maß-Gabe Gottes lässt — Wunder im Wunder— eine Wirklichkeit aufkommen,

die Anbruch des Reiches Gottes zu heißen verdient: «Als man nachmaß,

hatte der nicht darüber, der viel gesammelt hatte und der nicht darunter, der

wenig gesammelt hatte. Jeder hatte gesammelt, soviel er zum Essen brauchte.»

Gott sorgt, so lassen wir uns zugesagt sein, für jeden einzelnen von uns — nach

seiner grundgütigen Barmherzigkeit und nicht nach Maßgabe der individuellen

Leistung, die wir erbringen.
Die Güte Gottes können wir uns nicht und wir müssen sie uns nicht verdienen.

Sie wird uns geschenkt, sie wird einem jeden von uns aus reiner Gnade und

Barmherzigkeit geschenkt — und wir, wir sollen sie uns geschenkt sein lassen.

Hier — vor Gott — ist der leistungsorientierungsfreie Raum, wo wir durchatmen

können; wo der Konkurrenzkampf ausgesetzt ist und wir anerkannt sind; der,

der wenig gesammelt hat, ebenso wie der, der viel gesammelt hat;

ein leistungsorientierungsfreier Raum, wo wir uns ganz auf Gott, ganz auf
seine Güte, ganz auf seine Sorge um uns verlassen können.

Das heißt nun freilich nicht, dass wir nicht sammeln sollen!

Im Gegenteil! Jeder soll sammeln, so heißt es ausdrücklich; und jeder soll das

Seine zum Ganzen beitragen.
Von der biblischen Erzählung lassen wir uns nun aber gesagt sein, dass aus

dem gemeinsamen Sammeln und aus dem gemeinsamen Teilen noch eine weitere

Erfahrung höherer Ordnung aufkommt: jene Erfahrung, die sich im Mit-
und Füreinander einstellt.

Diese Erfahrung höherer Ordnung lässt sich nicht andemonstrieren;
sie stellt sich — wundersam — ein im Vollzug: im gemeinsamen Brotbrechen, im

gemeinsamen Brotteilen.



12 Christine Axt-Piscalar

Ist dies eine Sozialutopie der kleinen Herde? Eine bloße Utopie und eben
weltfremd zu nennen?

Liebe Gemeinde, warum sich nicht von dieser Utopie mitnehmen lassen?

Warum sich nicht von ihr in Bewegung setzen lassen?

Sie darf nur nicht zum politischen Programm werden, auch nicht zum kirchlichen

Programm; sonst steht sie in Gefahr, den schöpferischen Spielraum der

Freiheit der Kinder Gottes doktrinär zu unterlaufen.

Und sie steht dann auch und vor allem in Gefahr, zu verkennen, dass das Reich

Gottes uns von Gott her zukommt. «Dein Reich komme, dein Wille geschehe.»

So bitten wir Christenmenschen im Vaterunser, darum wissend, dass wir auf
das Kommen seines Reiches, darauf, dass sein Wille geschehe, angewiesen sind.

Das Reich Gottes kam und kommt zu uns im Evangelium Jesu Christi;
es kommt und wirbt um uns in Langmut und Geduld.

Dort, wo Glauben entzündet wird,
dort, wo die Gemeinschaft der Glaubenden zusammenkommt,

wo diese Gemeinschaft das Mit- und Füreinander lebt,

wo sie als Gemeinschaft das Brot teilen — das der geistlichen Speisung und das

der leiblichen Speisung —,

da liebe Schwestern und Brüder, bricht das Reich Gottes in dieser Welt an —

und durchaus auch als Sozialutopie an;
eine Sozialutopie, die die Welt zum Guten hin verändern will;
eine Sozialutopie, an der wir mittun sollen,
die im Kleinen beginnt, durch eigenes Sammeln, ein jeder nach seinem Vermögen,

und durch gemeinsames Teilen:

«Und sie taten's und sammelten, einer viel, der andere wenig. Aber als man's

vermaß, hatte der nicht darüber, der viel gesammelt hatte, und der nicht

darunter, der wenig gesammelt hatte. Jeder hatte gesammelt, soviel er zum Essen

brauchte.»

So — als diese Gemeinschaft — sind sie einander und der Welt ein Zeichen des

Himmels; und so versetzen sie einander und die Welt ins Staunen: man hu?

Was ist das?

Amen.
Christine Axt-Piscalar, Göttingen / Basel


	Wunderbares : Predigt über 2. Mose 16, 2-3; 11-18

