Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 72 (2016)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Christoph Dobmen, Exodus 1-18 tbersetzt und ausgelegt, Herders Theologischer
Kommentar zum Alten Testament, Verlag Herder, Freiburg i. Breisgau 2015.

440 S., ISBN 978-3-451-26804-5, € 80.00.

Der Regensburger Ordinarius legt hier — mit Widmung an seine Lehrer Zenger und
Hossfeldt — den ersten Teil «Der Auszug aus Aegypten und der Weg zum Sinai» vor,
nachdem er vorgingig den zweiten Teil «Die Sinaitheophanie (Ex 19-40)» bereits 2004
(2012 in zweiter Auflage) veroffentlichte. Zur Begriindung dieser (von ihm als genuin
betrachteten) Zweiteilung weist er u.a. darauf hin, dass beide Teile mit einer Reminis-
zenz an den Erzvater Jakob beginnen (1,1.5 und 19,3).

Die Einleitung (45-78) beginnt mit ausfithrlichen hermeneutischen Erwigungen
Uber das Wesen eines Bibelkommentars und sieht diesen als Vermittlungsinstanz zwi-
schen Leser und Text. Dohmens Kommentar richtet sich an Bibel-Interessierte (auch
an des Hebriischen Unkundige); er verzichtet auf forschungsgeschichtliche Uberbli-
cke und Diskussionen von Forschungspositionen, sondern referiert letztere nur dort,
wo er auf ihnen positiv aufbaut. Der zweite Einleitungs-Teil diskutiert die Stellung
innerhalb des Pentateuchs und begriindet Dohmens Gliederung in 1-4 / 5-11 / 12-
15,21 / 15,22-18, wobei jeweils theologisch gewichtige Prolepsen zu beachten sind.
Der letzte, kiirzere Teil nennt die gingigen Historizitits-Fragen und betont den litera-
rischen Charakter einer lange gewachsenen Erzihlung. Dohmen entscheidet sich fir
eine (synchrone) Kommentierung allein der erzihlten Zeit, unter Verzicht auf (dia-
chrone) Fragen uber die Erzahlzeit; er stiitzt sich dafiir auf Benno Jacob, fiir den die
Exegese vorgingig der historischen Kritik kam.

Fir die eigentliche Kommentierung der insgesamt 18 Kapitel stehen (incl.
Ubersetzung und Spezialbibliographien zu den einzelnen Abschnitten) rund 350 Sei-
ten zur Verfiigung, Dieses komfortable Zahlenverhiltnis entspricht ziemlich dem der
Kommentierung durch Utzschneider/Oswald (IEKAT); bei Albertz (ZK) liegt es
leicht darunter. Da diese drei deutschen Kommentare innert von nur drei Jahren er-
schienen sind, legt sich ein Vergleich zwischen ihnen nahe. Dieser soll hier exempla-
risch anhand von Kap. 14 sowie dem poetischen Text 15,1-21 demonstriert werden.

Dohmen lisst den Abschnitt «Rettung am Meem mit 13,20 beginnen — drei Verse
spater als seine Vorginger — und schligt die Verse 17-19 mit formal-geographischen
Argumenten noch zum vorangehenden Abschnitt iiber die entscheidende Passah-
Nacht, indem er besagte Verse als «abschliessende Prolepse» ansieht. Einig sind sich
die drei Kommentare im Achten auf die Textstruktur mit drei Gottesreden, welche
die Handlung voranbringen. Neu sind Dohmens ausfiihrliche Hinweise auf Analogien
zum Heuschrecken-Wunder in Ex 10 sowie die Konzentration auf Israels JHWH-
Erkenntnis als Erzihlziel, wogegen andere Erzihlziige — z.B. JHWHSs Selbst-Verherr-
lichung (723 #7) — bei den andern Kommentatoren deutlich mehr Beachtung finden.



Rezensionen 407

Zu Ex 15,1-21 bringt Dohmen keine eigenstindige poetische Formanalyse, son-
dern nihert sich einem Referat bisheriger kontroverser Forschungspositionen. Hin-
gegen ist seine Detailerkldrung besonders ausfiihtlich (344-358). Ein anschliessendes
Kapitel «Rezeption und Bedeutungy (359-367) stellt das Lied in einen weiten Horizont,
der vom kanaaniischen «schlagenden Gott bis zur Pisach-Haggada und der christli-
chen Rezeption reicht, und bedenkt die Fragen zu einem gewalttitigen Gott.

Insgesamt besticht Dohmens iibersichtlich angelegter Kommentar durch seine
hervorragende Lesbarkeit (sogar beim reichlichen Zitieren aus anderen Autoren).
Dazu beigetragen haben der Wegfall diachroner Textanalysen sowie die beabsichtigte
Konzentration auf ausgewihlte Fragestellungen — um den Preis eines Verzichts auf
eine erschopfende Kommentierung weiterer Details. Doch befinden wir uns in der
komfortablen Situation, dass an diesen Stellen die Kommentare von Utzschneider/
Oswald und von Albertz konsultiert werden kénnen.

Edgar Kellenberger, Oberwil

Sebastian Castellio, Die Kunst des Zweifelns und Glaubens, des Nichtwissens und
Wissens. De arte dubitandi et confidendi ignorandi et sciendi, aus dem Lateinischen
tbersetzt von W. Stingl, hg.v. W.F. Stammler, Alcorde Verlag, Essen 2015,

404 S., ISBN 978-3-939973-65-2, € 38.00.

Wenige Monate vor seinem Tode, 1563, hat Sebastian Castellio mit der Niederschrift
seines letzten Werkes begonnen, das unvollendet bleiben sollte und gleichwohl die
Summe seines theologischen, hermeneutischen und exegetischen Denkens darstellt.
Dass es uiber Jahrhunderte unediert und bis zur Vorlage des hier anzuzeigenden Ban-
des uniibersetzt ins Deutsche blieb, ist ein Skandal und wire eine eigene Studie tiber
die Verdringung freisinniger, humanistischer Positionen im Maznstream reformierter
Theologie in Deutschland wert (eine niederlindische Ubersetzung hat es bereits 1953
gegeben). Dass Castellios Buch nun in einer vorziiglichen Edition vorliegt, bietet Ge-
legenheit, den Argumentationsgang des Werkes vorzustellen; die Vita des Autors und
seine geistesgeschichtliche Stellung als Vordenker religioser Toleranz sind, spatestens
seit sich der Alcorde-Verlag in seiner Bibliothek historischer Denkwiirdigkeiten vor einigen
Jahren des Themas in mehreren, auch in dieser Zeitschrift besprochenen Publikatio-
nen angenommen hat, allgemein bekannt.

«Ich unternehme es, eine Kunst zu beschreiben, mit deren Hilfe jemand mitten im
Strudel der Zerwiirfnisse, von denen die Kirche heute erschuttert wird, so fest stehen
und sich so im Besitz der erkannten und erprobten Wahrheit wissen kann, dass er je
nach Glauben und Amt unerschiitterlich bleibt wie ein Fels.» (24f.) So die Absicht des
Autors, der die Erfahrungen seines Kampfes gegen Calvin und Beza nach der Ver-
brennung Michael Servets auf ihren systematischen Kern fokussiert: «Die Menschen
verfallen bis zum heutigen Tag oft in den Fehler, dass sie glauben, wo sie zweifeln



408 Rezensionen

miissten, wogegen sie zweifeln, wo sie glauben miissten, und nicht wissen, was sie
wissen miissten, aber wissen wollen oder zu wissen glauben, was sie nicht wissen und
auch ignorieren kénnen, ohne um ihr Heil fiirchten zu missen.» (25) Was Castellio
mithin zu unternehmen sich anschickt, ist nicht weniger als eine Kritik der Urteilskraft,
eine — freilich auf den Bereich religidser Sujets eingeschrinkte — Erkenntnistheorie.
Das Buch bildet damit — vielleicht nicht wirkungsgeschichtlich, aber jedenfalls von
der Sache her — ein wichtiges Bindeglied zwischen der hermeneutischen Skepsis eines
Erasmus von Rotterdam einerseits und der Erkenntniskritik Descartes’ und Kants
andererseits.

In zwei Blichern geht Castellio seine Fragestellung an, in deren erstem die eigent-
liche Bedeutung des Werkes liegt, da er hier seine kritischen Prinzipien entwickelt, die
er dann im zweiten Buch auf cinige dogmatische Loci anwendet: «Was man sicher
wissen kann» so fasst Hans-Joachim Pagel in seiner Einfithrung prignant zusammen,
«braucht nicht geglaubt zu werden. Was geglaubt werden kann, darf den Urteilen des
Verstandes und der Sinne zumindest im Prinzip nicht widersprechen, auch wenn es
sie ubersteigt. Was ihnen klar widerspricht, ist zu verwerfen.» (12f)) Nun ist selbstver-
standlich das Reflexionsniveau von 1563 ein anderes als dasjenige, das Kant 1788 er-
reicht hat, zumal Castellio als Schrifttheologe seine Belege in der Regel biblischen Bii-
chern entnimmt und nur in deutlich geringerem Umfang und zur Unterstlitzung des
Gedankengangs auf Autoren wie Cicero, Terenz oder Caesar zuriickgreift. So brau-
chen die Existenz Gottes und seine Gerechtigkeit gar nicht erst bewiesen zu werden,
da sie sich von selbst verstehen; in diesem Zusammenhang wird die Theodizeefrage
unter Hinweis auf das Leben im Jenseits gleich mit erledigt. Aber es gibt Momente,
wo der Autor die Alternative spiterer Erkenntniskritik — Empirismus versus Rationa-
lismus — durchaus streift. «Sinneswahrnehmung und Verstand» sind «die Instrumente
der Urteilskrafty (105); die Natur hat «dem Menschen als Instrument, um etwas zu
beurteilen, Sinne und Verstand gegeben. Ein anderes Instrument als dieses ist nicht
einmal denkbar. Nimmt man es ihm, so nimmt man ihm zugleich jegliche Urteilsfi-
higkeit» (112) Alles, «was an Streitfragen dem Urteil der Sinne und des Verstandes
untetliegt» — es gibt auch solche jenseits dieses Bereiches — muss «unbedingt nach de-
ren Urteil entschieden werden» (106). «Wissen &ann man das, was zur Sinneserfahrung
des Korpers oder der Seele gehort (89), stellt Castellio unter Hinweis auf Joh 11,1-
45 fest und untersucht im Folgenden recht ausfithrlich Méglichkeiten und Grenzen
der Sinneswahrnehmungen, wobei die Warnung vor dem Genuss sinnesverwirrender
Narkotika dieser Untersuchung einen einigermassen moralischen Zug verleiht.

Andererseits ist es die Vernunft, «welche die Wahrheit erforscht, herausfindet und
interpretiert und das, was in weltlichen wie in heiligen Schriften unklar ist oder im
Lauf der Zeit falsch tberliefert wurde, korrigiert oder so lange unter Zweifel stellt, bis
zuletzt die Wahrheit aufleuchtet» (119). Ja, das «Gewissen eines jeden Menschen, das
ihm gleichsam als natiirliche Einsicht und Erkenntnis dessen innewohnt, ob er recht
oder tibel gehandelt hat» (ebd.), hat seinen Ursprung in der Vernunft. «Denn die Ver-
nunft ist sozusagen Gottes Tochter, die vor allen Schriften und Riten, ja schon vor der



Rezensionen 409

Erschaffung der Welt da war [...] und nach allen Schriften und Riten, ja selbst nach
der Verwandlung und Erneuerung dieser Welt fiir immer da sein wird und ebenso
wenig abgeschafft werden kann wie Gott selbst. Die Vernunft, sage ich, ist gleichsam
Gottes ewige Rede, bei weitem dlter und verlisslicher als Schriften und Riten.» (117)
Sapientale Theologie fungiert somit als Motor kritischer Aufklarung,

Der Zielpunkt empirisch wie rationalistisch begriindeter Differenzierungskunst
liegt selbstverstindlich auf der biblischen Hermeneutik. Dem Vorwurf der Dunkel-
heit der Schrift, ihrer offensichtlichen Widerspriichlichkeit kommt Castellio mit einer
Unterscheidung von drei Ebenen bei, denen er unterschiedliche Verbindlichkeit zu-
spricht: gottlichen Offenbarungen, Zeugnissen historischer Ereignisse und person-
lichen Meinungen. «Wenn also in den heiligen Schriften Unstimmigkeiten oder Wi-
derspriche auftauchen, so wird sorgfiltig zu priifen sein, ob sie in Gottesworten, in
Zeugnissen oder in von Menschen stammenden Meinungen enthalten sind.» (70) Sind
unergrindliche Unstimmigkeiten bei géttlichen Offenbarungen vom beschrinkten
menschlichen Verstand demiitig hinzunehmen, so relativiert sich die Autoritit histori-
scher Berichte und von Lehrmeinungen am Massstab der Vernunft deutlich.

Voraussetzung dieser Freigabe von historischen Berichten und Lehrmeinungen
ist, dass Glaube und Wissen streng auseinandergehalten werden. Darum betont Cas-
tellio an mehreren Stellen, dass der Glaube eine Sache des Willens und nicht der Et-
kenntnis ist und insofern auch keine Konkurrenz zum Wissen darstellt: «Glaube hat
nichts mit Wissen zu tun, sondern unterscheidet sich vom Wissen» (93). — «Wo das
Wissen anfingt, hort der Glaube auf» (91).

Glaube bedeutet Vertrauen auf die Heilszusage Gottes und ist eine Tugend, was
Wissen nie sein kann. Wille und Verstand, Wille und Erkenntnisvermdégen treten dia-
metral auseinander — das ist die Grundpramisse kritischer Erkenntnistheorie.

Der zweite Teil des Werkes erprobt die gewonnenen Kriterien an fiinf theolo-
gischen Fragestellungen: Trinitit, Glaube, Rechtfertigung, Gnadengaben Christi,
Abendmahl, wobei die Abschnitte ber den Glauben und tber das Abendmahl nicht
vollstindig ausgefuhrt sind. Dabei beansprucht die Erorterung der Rechtfertigungs-
lehre den meisten Raum: Castellio lehnt die Imputation ab und versteht Rechtferti-
gung als wirkliche, wenn auch nicht vollkommene Gerechtmachung. Dass ein Autor,
der der natiirlichen Sinneswahrnehmung den Rang eines Schiedsrichters in Erkennt-
nisfragen einrdumt, ein rein symbolisches Abendmahlsverstindnis vertritt, nimmt
nicht wunder. Am interessantesten ist der kurze Abschnitt zur Trinititslehre: Er ist als
Dialog zwischen Athanasius und einem namenlosen Jemand gestaltet und eigentlich
eine Persiflage — Athanasius hort nicht zu, und ein wirkliches Gesprich kommt da-
durch gar nicht erst in Gang,

Der Ubersetzung sind an etlichen Stellen die jeweils passenden Faksimiles des
Original-Manuskripts samt einer Transkription des lateinischen Textes beigegeben.
Das wertet den Band optisch erheblich auf; wer freilich den kompletten lateinischen
Text vergleichen mochte, bleibt auf die Edition von Elisabeth Feist Hirsch angewie-
sen, die 1981 bei Brill in Leiden erschienen ist. Das Literaturverzeichnis ist, was die



410 Rezensionen

Werke Castellios angeht, sehr genau und hilfreich; dass unter den Darstellungen Kom-
gent, g g
pendien wie Heussi auftauchen, ist iberflissig.

Hermann-Peter Eberlein, Wuppertal

Stephan R. Jiitte, Analogie statt Ubersetzung. Eine theologische Selbstreflexion auf
den inneren Zusammenhang von Glaubensgrund, Glaubensinhalt und Glaubensweise
in Auseinandersetzung mit Jirgen Habermas (Religion in Philosophy and Theology
86), Mohr Siebeck, Tiibingen 2016.

299 S., ISBN 978-3-16-154354-8, € 59.00.

Die Begriffe Ubersetzung und Analogie kennzeichnen den Spannungsbogen von Jiit-
tes Berner Dissertation, insofern sie sich einerseits auf die reduzierende Aneignung
religioser bzw. christlicher Rede und Gehalte durch Jiirgen Habermas unter postme-
taphysischen Primissen und andererseits auf das Verstindnis der analogia fidei bei
Karl Barth beziehen. Spannung meint dabei, dass Jiitte keineswegs eine Theologie nach
Habermas entwickelt, sondern dessen Theoriegebaude als produktive Herausforde-
rung zur Selbstklirung der fiir die Theologie bestimmenden epistemischen und her-
meneutischen Voraussetzungen versteht. Damit entspricht er gerade Habermas’ in der
bisherigen Rezeption nicht hinreichend beachteten Anforderungen an die Theologie.
Dass dieser dabei entgegen apologetischen Versuchen und kulturwissenschaftlichen
Universalisierungsversuchen auf den protestantischen Weg von Kierkegaard zu Barth
und Bultmann verweist, wird von Jiitte aufgenommen, allerdings nicht mit der von
Habermas angesprochenen Dialektischen Theologie, sondern mit der Theologie des
spateren Barth (vgl. 254f.). Entgegen einer selbstrelativierenden Modernititskonformi-
tit durch «Ubersetzungy zeigt er, dass der christliche Glauben die Anforderungen der
modernen Lebenswelt anerkennen kann, indem er «aus sich selbst zugleich (!) seinen
universalen Wahrheitsanspruch und seinen partikularen Geltungsanspruch» (23) denkt.

Ausgangspunkt der Untersuchung ist eine differenzierte Analyse von Habermas’
Konzept. Nach einer Nachzeichnung seines Denkweges von der Sozialphilosophie
tber die Wissenschaftstheorie zum kommunikationstheoretischen Modell (Kap. 2) gilt
das Interesse seiner Verortung der «Religion(en) im gefihrdeten Projekt der Moderne»
(Kap. 4). Eine methodische Grundentscheidung ist dabei die Differenzierung zwischen
der Beobachterperspektive besonders in «Theorie des kommunikativen Handelns» und
der Teilnehmerperspektive. Danach gehoren das soziologische Pradikat «postsiakulam
als Selbstverstindnis der Gesellschaft angesichts der nicht durch die Sikularisierung
abgestorbenen Religion(en) zur Beobachter- und das genealogische Pridikat «nachme-
taphysisch» zur Teilnehmerperspektive. «Die postsikulare Gesellschaft ist folglich eine
Gesellschaft, deren Mitglieder sich unter den Pramissen nachmetaphysischen Denkens
verstandigen.» (55) Entsprechend kommt Religion in zweifacher Weise in den Blick.
Da sich Glauben und Wissen von ihrer Begriindungsform her kategorial unterschei-



Rezensionen 411

den, erweist sich die «Ubersetzungy religiéser Semantik in begriindungsfihige Rede in
der gesellschaftlichen Kommunikation als Problem. Indem sie mit den Sprachrege-
lungen o6ffentlicher Griinde homogenisiert wird, ist die Religion nur «motivationales
Potential fiir solidarisches Handeln» (96), also reduziert auf ihre «Konsequenzen» fiir
die Rettung vor der ethischen Selbstauflésung der Gesellschaft, wie Jiitte besonders
an Habermas’ Friedenspreisrede «Glauben und Wissen» zeigt. Da diese Beerbung der
Religion(en) ihren Totalititsanspruch im Blick auf das gesellschaftliche Normsystem
domestiziert, ist Jittes Ziel, ein «theologisches Gegenstiick zu Habermas® Uberset-
zungsparadigma» (106) zu gewinnen.

Dass die modernititstypischen Herausforderungen innerhalb der Theologie selbst
reflektiert und wirksam werden, zeigt Jitte im Zusammenhang mit Habermas’ Legi-
timationstheorie des Rechts am Verhiltnis von Kirche und Staat bzw. Religion und
Recht, empirisch an den Ergebnissen des Religionsmonitors 2013 und theoretisch an
den Positionen des Katholiken Ernst-Wolfgang Bockenforde, des rechtfertigungstheo-
logisch argumentierenden Christian Pohlke und der Analogie-Figur Karl Barths. Diese
denken in unterschiedlicher Weise den universalistischen Geltungsanspruch des Glau-
bens mit der politischen Selbstbeschrinkung zusammen und sehen darum im liberalen
Rechtsstaat kein der Theologie widerstindiges Problem. In einem weiteren Durchgang
(Kap. 4.4.1) ergibt sich schliesslich, dass nur die Figur der analogia fidei iiber eine Ak-
zeptanz der Sikularitit hinaus eine «Gleichnisfihigkeit und -bedurftigkeit» der Politik
und des Rechts erschliesst und der Welt damit nicht nur dusserlich bleibt.

Kritisch setzt sich Jitte mit Habermas’ Verstindnis der Religion im Pluralismus
auseinander, also seiner Forderung, dass die religiosen Blirger «gelernt haben [sollen],
ihre eigenen Glaubenstberzeugungen in ein reflexiv einsichtiges Verhiltnis zur Tatsa-
che des religiésen und weltanschaulichen Pluralismus setzen» zu kénnen. Sie beruht
niamlich auf einer «holzschnittartigen Unterscheidung zwischen religiosen und siku-
laren Birgern», die zusammengeht mit einem ungeklirten und unterbestimmten Reli-
gionsbegriff (118, 166)." Da der religiose Biirger «ein reflexiv einsichtiges Verhiltnis»
zum religiosen und weltanschaulichen Pluralismus zu entwickeln «gelernt haben» soll,
erortert Jutte die Frage des sozial vertriglichen Umgangs auf der Basis von Struktu-
ren und Stilen der Religiositat nach Stefan Huber und dem entwicklungstheoretischen
Lernmodell nach dem Fowler-Schiler Heinz Streib. Dabei reflektiert er allerdings

1 Die These von Habermas, dass «religiés verwurzelte existentielle Uberzeugungen» durch
ithren «Bezug auf die dogmatische Autoritit eines unantastbaren Kerns von infalliblen
Offenbarungswahrheiten» bestimmte sind und sich deshalb «vorbehaltloser diskursiver Er-
Orterungy entziehen (Zwischen Naturalismus und Religion, zit. 74), diirfte in der Tradition
der Auslegung von Art. 149 WRYV stehen, welche die «Grundsitze der Religionsgesell-
schafb als «positive Lehrsitze und Dogmen» deutete, was bereits damals nicht dem evan-
gelischen Verstindnis entsprach. Jitte versteht darum den christlichen Glauben «nicht als
ein Repertoire dogmatischer Sitze» (182), sondern als Verpflichtung durch eine heilsame
Wahrheit, wobei Glaubensinhalt und -weise zusammengehéren.



412 Rezensionen

nicht, dass diese bereits ein Ergebnis der pluralistischen Gesellschaft sind. Insofern
erheben sie der Gegenwart entsprechende Lernprozesse, wobei die religiose Entwick-
lung als Pendant der kognitiven (Piaget) und moralischen (Kohlberg) konstruiert wird.

Aufschlussreich ist die These, dass theologische Inhalte ihre Dringlichkeit aus der
soteriologischen Dimension und nicht aus der Wahrheitsfrage beziehen. Das bedeutet,
«dass der Religionspluralismus fiir das individuelle religiose Bewusstsein eine weit ge-
ringere Rolle spielt als der weltanschauliche Pluralismus» (185, 195f.) Damit ist nicht
eine wahrheitstheoretische Bearbeitung divergierender Aussagen aufgegeben, sondern
eine Herausforderung zur Vergewisserung angesichts des Zweifels, also nicht zu einer
Relativierung, sondern Intensivierung des Glaubens. Vergewisserung kann vom Ein-
zelnen nicht rational geleistet, sondern nur passiv angeeignet werden; denn das Glau-
benszeugnis ist angewiesen auf die Glaubensgemeinschaft in der «Praxis zugeeigneter
Lebensdeutung» (Kap. 4.2.4). Der Zusammenhang von «Glauben und Deuten» fiihrt
deshalb zu dem von «Glauben und Beten».

Unterstiitzte die bisherige Argumentation in Auseinandersetzung mit Habermas
weithin die von ihm gewtlinschte nicht konfligierende Beziehung von «dogmatischen
Glaubensinhalten und sikularem Weltwissen», so scheint diese Trennung auch Barths
Wissenschaftsverstindnis zu entsprechen, dass die Wissenschaften die Wahrheit aus-
sparen, da die Wahrheit des Glaubens unbeobachtbar ist. Codiert als Glaube oder Un-
glaube kann es beiden um den gleichen Gegenstand gehen, aber entsprechend der
jeweiligen Perspektive gemiss dem Wahrheits- bzw. Geltungsanspruch sehen sie Un-
terschiedliches. Dabei kommt der Theologie keine gesamtgesellschaftliche, verwertba-
re Relevanz zu, aber sie reflektiert solidarisch die Notwendigkeit weltlichen Wissens
in der Aufgabe und Gefihrdung gesellschaftlicher Kommunikation. Zugleich sucht
sie jedoch in dem weltlichen Geschehen von Gesellschaft und Staat nach «Analogien
des in der Christengemeinde geglaubten und verkiindigten Reiches Gottes» und damit
nach der Stadt Bestem? gemiss dem «die Welt mit dem Glauben verséhnenden Glau-
bem. «Die Grenze zwischen Glauben und Wissen lasst sich aus dieser Perspektive als
Differenz zwischen Ubersetzung, im Sinne einer transformatorischen Immigration ins
Sikulare, und Analogie, als bekennendem Ausdruck der Differenz zwischen Gottes
Wort als Menschenwort und Gottes Wort im Menschenwort beschreiben.» (260) Das
letzte Kapitel der anregenden, sorgfiltig argumentierenden Studie von Stefan R. Jiitte
ist deshalb tberschrieben: «Durch Grenzziehung zum Miteinander.»

Gerbard Ringshansen, Wuppertal

2 Dass die Verbindung von Analogie-Deutung und konkreter Ethik bei Barth eher postuliert
als ein geléstes Problem ist, wird im Rahmen von Jiittes Arbeit nicht thematisch.



Rezensionen 413

Cicely Sannders (Hg.), Der Horizont ist nur die Grenze unserer Sicht. Eine person-
liche Sammlung ermutigender Texte fiir Palliative Care und Hospizarbeit, aus dem
Englischen tibersetzt von Martina Holder-Franz, Theologischer Verlag, Ziirich 2015.

191 S, ISBN 978-3-290-17836-9, CHF 29.80, € 26.90.

Das Buch beinhaltet Texte, die die Arztin Cicely Saunders (1918 - 2005) iiber Jahre
hinweg sammelte und 1990 unter dem Titel «Beyond the Horizon» ver6ffentlichte.
Die Ubersetzerin, Martina Holder, ist eine profunde Kennerin der Spiritualitit der
Griinderin der modernen Hospizbewegung’. Sie zeigte, dass ein zentrales Motiv der
Spiritualitit von Cecily Saunders die Sehnsucht war nach einer universalen Liebe tiber
die Grenze des Todes hinweg. Diese innere Uberzeugung speiste sie aus christlichen
Quellen ebenso wie aus Lebensweisheiten anderer Religionen und Philosophien. Die
sorgfiltige Ubersetzungsarbeit zeugt von Empathie fiir die Gedanken dieser weltoffe-
nen und inspirierenden Frau.

Der Band war als Trostschrift fiir Menschen gedacht, die aufgrund einer unheilba-
ren Krankheit Bilanz ziehen und sich nach dem Sinn ihres Lebens fragen. Angehérige
und alle anderen begleitenden Personen sind mit einbezogen. Die Texte beanspruchen
nur selten eine ganze Seite oder mehr. Sie gruppieren sich um existenzielle Themen wie
Suche nach Sinn, Wut, Schuld, Vergebung, Leiden, Sterben bis hin zu Uberschriften
wie Auferstehung und Weitergehen. Zu jedem Bereich schrieb Saunders in einer Fin-
leitung, weshalb sie die folgenden Texte auswihlte und welche Wirkung die Texte auf
sie selber haben. In ihrem Denken ist Saunders umgetrieben von der Frage, warum das
Bose gute Menschen trifft. IThr war das Werk Harold S. Kushners bekannt, aus dem sie
auch zitiert. Der amerikanische Schriftsteller und Rabbiner veroffentlichte zu diesem
Thema 1978 ein Buch, das auch in Europa grosses Aufsehen erregte.*

Die literarischen Texte und Gedichte stammen von im deutschen Sprachraum be-
kannteren und kaum bekannten Autoren, hauptsichlich des 20. Jahrhunderts. Aus-
serdem werden Bibelstellen zitiert, sind Gebete christlicher Personlichkeiten, Texte
aus dem Judentum und aus anderen Kulturen wiedergegeben. Regelmissig zu Wort
kommen die Patienten und Patientinnen der Arztin, meistens in Form von Gedichten.

Man kann sich fragen, was der Beitrag dieser Trostschrift fir die gegenwiirtige Hos-
pizbewegung und die damit einher gehenden Anstrengungen im Bereich der Palliative
Care, der Umsorgung schwerkranker Menschen, sein kann. Sicherlich einmal das, was
die Hospizkoordinatorin Margit Gratz und der Theologe Traugott Roser in ihrem Ge-
leitwort betonen: Saunders ganzheitlicher Blick auf den Menschen hilt die Erinnerung
an das christlich-judische Menschenbild wach. Die Gebete, Gedichte, Lebensweishei-

3 M. Holder-Franz: «..dass du bis zulett leben kannst.» Spiritualitit und Spiritual Care bei Cicely
Saunders (Beitrige zu Theologie, Ethik und Kirche, Band 7, herausgegeben vom Schwei-
zetischen Evangelischen Kirchenbund SEK), Ziirich 2012.

4 H.S. Kushner: When bad things happen to good people, New York 1978,



414 Rezensionen

ten und Schriftstellen machen bewusst, wie sehr jede leidende Person auf Unterstit-
zung und Begleitung angewiesen ist. Die Texte und die Gedanken von Cecily Saunders
lassen erkennen, was Schwerkranke und alle jene, die sie medizinisch, seelsorgerlich
und pflegerisch begleiten, voneinander lernen und welche hilfreiche Erfahrungen sie
einander geben kénnen.

Somit bietet diese Schrift einerseits eine Orientierung fiir den wiinschenswerten
Umgang mit Schwerkranken und Leidenden. Zum anderen gibt sie allen, die unmittel-
bar von unheilbarem Leiden betroffen sind, eine Sprache fiir ihre Fragen, Verzweiflung
und Hoffnungen.

Christa Gabler, Riehen



	Rezensionen

