
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 72 (2016)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Christoph Dohmen, Exodus 1-18 übersetzt und ausgelegt, Herders Theologischer
Kommentar zum Alten Testament, Verlag Herder, Freiburg i. Breisgau 2015.

440 S., ISBN 978-3-451-26804-5, 80.00.

Der Regensburger Ordinarius legt hier — mit Widmung an seine Lehrer Zenger und
Hossfeldt — den ersten Teil «Der Auszug aus Aegypten und der Weg zum Sinai» vor,
nachdem er vorgängig den zweiten Teil «Die Sinaitheophanie (Ex 19-40)» bereits 2004

(2012 in zweiter Auflage) veröffentlichte. Zur Begründung dieser (von ihm als genuin
betrachteten) Zweiteilung weist er u.a. darauf hin, dass beide Teile mit einer Reminiszenz

an den Erzvater Jakob beginnen (1,1.5 und 19,3).

Die Einleitung (45-78) beginnt mit ausführlichen hermeneutischen Erwägungen
über das Wesen eines Bibelkommentars und sieht diesen als Vermitdungsinstanz
zwischen Leser und Text. Dohmens Kommentar richtet sich an Bibel-Interessierte (auch

an des Hebräischen Unkundige); er verzichtet auf forschungsgeschichtliche Uberblicke

und Diskussionen von Forschungspositionen, sondern referiert letztere nur dort,
wo er auf ihnen positiv aufbaut. Der zweite Einleitungs-Teil diskutiert die Stellung
innerhalb des Pentateuchs und begründet Dohmens Gliederung in 1-4 / 5-11 / 12-

15,21 / 15,22-18, wobei jeweils theologisch gewichtige Prolepsen zu beachten sind.

Der letzte, kürzere Teil nennt die gängigen Historizitäts-Fragen und betont den
literarischen Charakter einer lange gewachsenen Erzählung. Dohmen entscheidet sich für
eine (synchrone) Kommentierung allein der erzählten Zeit, unter Verzicht auf (dia-

chrone) Fragen über die Erzählzeit; er stützt sich dafür auf Benno Jacob, für den die

Exegese vorgängig der historischen Kritik kam.

Für die eigentliche Kommentierung der insgesamt 18 Kapitel stehen (incl.

Übersetzung und Spezialbibliographien zu den einzelnen Abschnitten) rund 350 Seiten

zur Verfügung. Dieses komfortable Zahlenverhältnis entspricht ziemlich dem der

Kommentierung durch Utzschneider/Oswald (IEKAT); bei Albertz (ZK) liegt es

leicht darunter. Da diese drei deutschen Kommentare innert von nur drei Jahren
erschienen sind, legt sich ein Vergleich zwischen ihnen nahe. Dieser soll hier exemplarisch

anhand von Kap. 14 sowie dem poetischen Text 15,1-21 demonstriert werden.

Dohmen lässt den Abschnitt «Rettung am Meer» mit 13,20 beginnen — drei Verse

später als seine Vorgänger — und schlägt die Verse 17-19 mit formal-geographischen
Argumenten noch zum vorangehenden Abschnitt über die entscheidende Passah-

Nacht, indem er besagte Verse als «abschliessende Prolepse» ansieht. Einig sind sich

die drei Kommentare im Achten auf die Textstruktur mit drei Gottesreden, welche

die Handlung voranbringen. Neu sind Dohmens ausführliche Hinweise auf Analogien
zum Heuschrecken-Wunder in Ex 10 sowie die Konzentration auf Israels JHWH-
Erkenntnis als Erzählziel, wogegen andere Erzählzüge - z.B. JHWHs Selbst-Verherrlichung

(723 ni) — bei den andern Kommentatoren deutlich mehr Beachtung finden.



Rezensionen 407

Zu Ex 15,1-21 bringt Dohmen keine eigenständige poetische Formanalyse,
sondern nähert sich einem Referat bisheriger kontroverser Forschungspositionen.
Hingegen ist seine Detailerklärung besonders ausführlich (344-358). Ein anschliessendes

Kapitel «Rezeption und Bedeutung» (359-367) stellt das Lied in einen weiten Horizont,
der vom kanaanäischen «schlagenden Gott» bis zur Päsach-Haggada und der christlichen

Rezeption reicht, und bedenkt die Fragen zu einem gewalttätigen Gott.

Insgesamt besticht Dohmens übersichtlich angelegter Kommentar durch seine

hervorragende Lesbarkeit (sogar beim reichlichen Zitieren aus anderen Autoren).
Dazu beigetragen haben der Wegfall diachroner Textanalysen sowie die beabsichtigte
Konzentration auf ausgewählte Fragestellungen - um den Preis eines Verzichts auf
eine erschöpfende Kommentierung weiterer Details. Doch befinden wir uns in der
komfortablen Situation, dass an diesen Stellen die Kommentare von Utzschneider/
Oswald und von Albertz konsultiert werden können.

Edgar Kellenberger, Oberwil

Sebastian Castellio, Die Kunst des Zweifeins und Glaubens, des Nichtwissens und
Wissens. De arte dubitandi et confidendi ignorandi et sciendi, aus dem Lateinischen
übersetzt von W Stingl, hg.v. WF. Stammler, Alcorde Verlag, Essen 2015.

404 S., ISBN 978-3-939973-65-2, 38.00.

Wenige Monate vor seinem Tode, 1563, hat Sebastian Castellio mit der Niederschrift
seines letzten Werkes begonnen, das unvollendet bleiben sollte und gleichwohl die

Summe seines theologischen, hermeneutischen und exegetischen Denkens darstellt.
Dass es über Jahrhunderte unediert und bis zur Vorlage des hier anzuzeigenden Bandes

unübersetzt ins Deutsche blieb, ist ein Skandal und wäre eine eigene Studie über
die Verdrängung freisinniger, humanistischer Positionen im Mainstream reformierter
Theologie in Deutschland wert (eine niederländische Übersetzung hat es bereits 1953

gegeben). Dass Castellios Buch nun in einer vorzüglichen Edition vorliegt, bietet

Gelegenheit, den Argumentationsgang des Werkes vorzustellen; die Vita des Autors und
seine geistesgeschichtliche Stellung als Vordenker religiöser Toleranz sind, spätestens
seit sich der Alcorde-Verlag in seiner Bibliothek historischer Denkwürdigkeiten vor einigen
Jahren des Themas in mehreren, auch in dieser Zeitschrift besprochenen Publikationen

angenommen hat, allgemein bekannt.
«Ich unternehme es, eine Kunst zu beschreiben, mit deren Hilfe jemand mitten im

Strudel der Zerwürfnisse, von denen die Kirche heute erschüttert wird, so fest stehen

und sich so im Besitz der erkannten und erprobten Wahrheit wissen kann, dass er je
nach Glauben und Amt unerschütterlich bleibt wie ein Fels.» (24f.) So die Absicht des

Autors, der die Erfahrungen seines Kampfes gegen Calvin und Beza nach der

Verbrennung Michael Servets auf ihren systematischen Kern fokussiert: «Die Menschen
verfallen bis zum heutigen Tag oft in den Fehler, dass sie glauben, wo sie zweifeln



408 Rezensionen

müssten, wogegen sie zweifeln, wo sie glauben müssten, und nicht wissen, was sie

wissen müssten, aber wissen wollen oder zu wissen glauben, was sie nicht wissen und
auch ignorieren können, ohne um ihr Heil fürchten zu müssen.» (25) Was Castelüo

mithin zu unternehmen sich anschickt, ist nicht weniger als eine Kritik der Urteilskraft,
eine — freilich auf den Bereich religiöser Sujets eingeschränkte — Erkenntnistheorie.
Das Buch bildet damit — vielleicht nicht wirkungsgeschichtlich, aber jedenfalls von
der Sache her — ein wichtiges Bindeglied zwischen der hermeneutischen Skepsis eines

Erasmus von Rotterdam einerseits und der Erkenntniskritik Descartes' und Kants
andererseits.

In zwei Büchern geht Castellio seine Fragestellung an, in deren erstem die eigentliche

Bedeutung des Werkes liegt, da er hier seine kritischen Prinzipien entwickelt, die

er dann im zweiten Buch auf einige dogmatische Loci anwendet: «Was man sicher

wissen kann,» so fasst Hans-Joachim Pagel in seiner Einführung prägnant zusammen,
«braucht nicht geglaubt zu werden. Was geglaubt werden kann, darf den Urteilen des

Verstandes und der Sinne zumindest im Prinzip nicht widersprechen, auch wenn es

sie übersteigt. Was ihnen klar widerspricht, ist zu verwerfen.» (12f.) Nun ist selbstverständlich

das Reflexionsniveau von 1563 ein anderes als dasjenige, das Kant 1788

erreicht hat, zumal Castellio als Schrifttheologe seine Belege in der Regel biblischen
Büchern entnimmt und nur in deutlich geringerem Umfang und zur Unterstützung des

Gedankengangs auf Autoren wie Cicero, Terenz oder Caesar zurückgreift. So brauchen

die Existenz Gottes und seine Gerechtigkeit gar nicht erst bewiesen zu werden,
da sie sich von selbst verstehen; in diesem Zusammenhang wird die Theodizeefrage
unter Hinweis auf das Leben im Jenseits gleich mit erledigt. Aber es gibt Momente,

wo der Autor die Alternative späterer Erkenntniskritik — Empirismus versus Rationalismus

— durchaus streift. «Sinneswahrnehmung und Verstand» sind «die Instrumente
der Urteilskraft» (105); die Natur hat «dem Menschen als Instrument, um etwas zu

beurteilen, Sinne und Verstand gegeben. Ein anderes Instrument als dieses ist nicht
einmal denkbar. Nimmt man es ihm, so nimmt man ihm zugleich jegliche Urteilsfähigkeit.»

(112) Alles, «was an Streitfragen dem Urteil der Sinne und des Verstandes

unterliegt» — es gibt auch solche jenseits dieses Bereiches — muss «unbedingt nach

deren Urteil entschieden werden» (106). «Wissen kann man das, was zur Sinneserfahrung
des Körpers oder der Seele gehört» (89), stellt Castellio unter Hinweis auf Joh 11,1-
45 fest und untersucht im Folgenden recht ausführlich Möglichkeiten und Grenzen
der Sinneswahrnehmungen, wobei die Warnung vor dem Genuss sinnesverwirrender

Narkotika dieser Untersuchung einen einigermassen moralischen Zug verleiht.
Andererseits ist es die Vernunft, «welche die Wahrheit erforscht, herausfindet und

interpretiert und das, was in weltlichen wie in heiligen Schriften unklar ist oder im
Lauf der Zeit falsch überliefert wurde, korrigiert oder so lange unter Zweifel stellt, bis

zuletzt die Wahrheit aufleuchtete (119). Ja, das «Gewissen eines jeden Menschen, das

ihm gleichsam als natürliche Einsicht und Erkenntnis dessen innewohnt, ob er recht
oder übel gehandelt hat» (ebd.), hat seinen Ursprung in der Vernunft. «Denn die
Vernunft ist sozusagen Gottes Tochter, die vor allen Schriften und Riten, ja schon vor der



Rezensionen 409

Erschaffung der Welt da war [...] und nach allen Schriften und Riten, ja selbst nach

der Verwandlung und Erneuerung dieser Welt für immer da sein wird und ebenso

wenig abgeschafft werden kann wie Gott selbst. Die Vernunft, sage ich, ist gleichsam
Gottes ewige Rede, bei weitem älter und verlässlicher als Schriften und Riten.» (117)

Sapientale Theologie fungiert somit als Motor kritischer Aufklärung.
Der Zielpunkt empirisch wie rationalistisch begründeter Differenzierungskunst

liegt selbstverständlich auf der biblischen Hermeneutik. Dem Vorwurf der Dunkelheit

der Schrift, ihrer offensichtlichen Widersprüchlichkeit kommt Castellio mit einer

Unterscheidung von drei Ebenen bei, denen er unterschiedliche Verbindlichkeit
zuspricht: göttlichen Offenbarungen, Zeugnissen historischer Ereignisse und persönlichen

Meinungen. «Wenn also in den heiligen Schriften Unstimmigkeiten oder

Widersprüche auftauchen, so wird sorgfaltig zu prüfen sein, ob sie in Gottesworten, in

Zeugnissen oder in von Menschen stammenden Meinungen enthalten sind.» (70) Sind

unergründliche Unstimmigkeiten bei göttlichen Offenbarungen vom beschränkten
menschlichen Verstand demütig hinzunehmen, so relativiert sich die Autorität historischer

Berichte und von Lehrmeinungen am Massstab der Vernunft deutlich.

Voraussetzung dieser Freigabe von historischen Berichten und Lehrmeinungen
ist, dass Glaube und Wissen streng auseinandergehalten werden. Darum betont
Castellio an mehreren Stellen, dass der Glaube eine Sache des Willens und nicht der
Erkenntnis ist und insofern auch keine Konkurrenz zum Wissen darstellt: «Glaube hat

nichts mit Wissen zu tun, sondern unterscheidet sich vom Wissen» (93). — «Wo das

Wissen anfangt, hört der Glaube auf» (91).
Glaube bedeutet Vertrauen auf die Heilszusage Gottes und ist eine Tugend, was

Wissen nie sein kann. Wille und Verstand, Wille und Erkenntnisvermögen treten
diametral auseinander — das ist die Grundprämisse kritischer Erkenntnistheorie.

Der zweite Teil des Werkes erprobt die gewonnenen Kriterien an fünf
theologischen Fragestellungen: Trinität, Glaube, Rechtfertigung, Gnadengaben Christi,
Abendmahl, wobei die Abschnitte über den Glauben und über das Abendmahl nicht

vollständig ausgeführt sind. Dabei beansprucht die Erörterung der Rechtfertigungslehre

den meisten Raum: Castellio lehnt die Imputation ab und versteht Rechtfertigung

als wirkliche, wenn auch nicht vollkommene Gerechtmachung. Dass ein Autor,
der der natürlichen Sinneswahrnehmung den Rang eines Schiedsrichters in
Erkenntnisfragen einräumt, ein rein symbolisches Abendmahlsverständnis vertritt, nimmt
nicht wunder. Am interessantesten ist der kurze Abschnitt zur Trinitätslehre: Er ist als

Dialog zwischen Athanasius und einem namenlosen Jemand gestaltet und eigentlich
eine Persiflage — Athanasius hört nicht zu, und ein wirkliches Gespräch kommt
dadurch gar nicht erst in Gang.

Der Übersetzung sind an etlichen Stellen die jeweils passenden Faksimiles des

Original-Manuskripts samt einer Transkription des lateinischen Textes beigegeben.
Das wertet den Band optisch erheblich auf; wer freilich den kompletten lateinischen

Text vergleichen möchte, bleibt auf die Edition von Elisabeth Feist Hirsch angewiesen,

die 1981 bei Brill in Leiden erschienen ist. Das Literaturverzeichnis ist, was die



410 Rezensionen

Werke Castellios angeht, sehr genau und hilfreich; dass unter den Darstellungen
Kompendien wie Heussi auftauchen, ist überflüssig.

Hermann-Peter Eberlein, Wuppertal

Stephan K Jütte, Analogie statt Übersetzung. Eine theologische Selbstreflexion auf
den inneren Zusammenhang von Glaubensgrund, Glaubensinhalt und Glaubensweise

in Auseinandersetzung mit Jürgen Habermas (Religion in Philosophy and Theology
86), Mohr Siebeck, Tübingen 2016.

299 S., ISBN 978-3-16-154354-8, 59.00.

Die Begriffe Übersetzung und Analogie kennzeichnen den Spannungsbogen von Jüt-
tes Berner Dissertation, insofern sie sich einerseits auf die reduzierende Aneignung
religiöser bzw. christlicher Rede und Gehalte durch Jürgen Habermas unter
postmetaphysischen Prämissen und andererseits auf das Verständnis der analogia fidei bei

Karl Barth beziehen. Spannung meint dabei, dass Jütte keineswegs eine Theologie nach

Habermas entwickelt, sondern dessen Theoriegebäude als produktive Herausforderung

zur Selbstklärung der für die Theologie bestimmenden epistemischen und her-
meneutischen Voraussetzungen versteht. Damit entspricht er gerade Habermas' in der

bisherigen Rezeption nicht hinreichend beachteten Anforderungen an die Theologie.
Dass dieser dabei entgegen apologetischen Versuchen und kulturwissenschaftlichen

Universalisierungsversuchen auf den protestantischen Weg von Kierkegaard zu Barth
und Bultmann verweist, wird von Jütte aufgenommen, allerdings nicht mit der von
Habermas angesprochenen Dialektischen Theologie, sondern mit der Theologie des

späteren Barth (vgl. 254fl). Entgegen einer selbstrelativierenden Modernitätskonformität
durch «Übersetzung» zeigt er, dass der christliche Glauben die Anforderungen der

modernen Lebenswelt anerkennen kann, indem er «aus sich selbst zugleich seinen

universalen Wahrheitsanspruch und seinen partikularen Geltungsanspruch» (23) denkt.

Ausgangspunkt der Untersuchung ist eine differenzierte Analyse von Habermas'

Konzept. Nach einer Nachzeichnung seines Denkweges von der Sozialphilosophie
über die Wissenschaftstheorie zum kommunikationstheoretischen Modell (Kap. 2) gilt
das Interesse seiner Verortung der «Religion(en) im gefährdeten Projekt der Moderne»

(Kap. 4). Eine methodische Grundentscheidung ist dabei die Differenzierung zwischen
der Beobachterperspektive besonders in «Theorie des kommunikativen Handelns» und
der Teilnehmerperspektive. Danach gehören das soziologische Prädikat «postsäkular»
als Selbstverständnis der Gesellschaft angesichts der nicht durch die Säkularisierung
abgestorbenen Religion(en) zur Beobachter- und das genealogische Prädikat
«nachmetaphysisch» zur Teilnehmerperspektive. «Die postsäkulare Gesellschaft ist folglich eine

Gesellschaft, deren Mitglieder sich unter den Prämissen nachmetaphysischen Denkens

verständigen.» (55) Entsprechend kommt Religion in zweifacher Weise in den Blick.
Da sich Glauben und Wissen von ihrer Begründungsform her kategorial unterschei-



Rezensionen 411

den, erweist sich die «Übersetzung» religiöser Semantik in begründungsfähige Rede in
der gesellschaftlichen Kommunikation als Problem. Indem sie mit den Sprachregelungen

öffentlicher Gründe homogenisiert wird, ist die Religion nur «motivationales
Potential für solidarisches Handeln» (96), also reduziert auf ihre «Konsequenzen» für
die Rettung vor der ethischen Selbstauflösung der Gesellschaft, wie Jütte besonders

an Habermas' Friedenspreisrede «Glauben und Wissen» zeigt. Da diese Beerbung der

Religion(en) ihren Totalitätsanspruch im Blick auf das gesellschaftliche Normsystem
domestiziert, ist Jüttes Ziel, ein «theologisches Gegenstück zu Habermas'
Übersetzungsparadigma» (106) zu gewinnen.

Dass die modernitätstypischen Herausforderungen innerhalb der Theologie selbst

reflektiert und wirksam werden, zeigt Jütte im Zusammenhang mit Habermas'
Legitimationstheorie des Rechts am Verhältnis von Kirche und Staat bzw. Religion und
Recht, empirisch an den Ergebnissen des Religionsmonitors 2013 und theoretisch an
den Positionen des Katholiken Ernst-Wolfgang Böckenförde, des rechtfertigungstheologisch

argumentierenden Christian Pohlke und der Analogie-Figur Karl Barths. Diese
denken in unterschiedlicher Weise den universalistischen Geltungsanspruch des Glaubens

mit der politischen Selbstbeschränkung zusammen und sehen darum im liberalen
Rechtsstaat kein der Theologie widerständiges Problem. In einem weiteren Durchgang
(Kap. 4.4.1) ergibt sich schliesslich, dass nur die Figur der analogia fidei über eine

Akzeptanz der Säkularität hinaus eine «Gleichnisfähigkeit und -bedürftigkeit» der Politik
und des Rechts erschliesst und der Welt damit nicht nur äusserlich bleibt.

Kritisch setzt sich Jütte mit Habermas' Verständnis der Religion im Pluralismus

auseinander, also seiner Forderung, dass die religiösen Bürger «gelernt haben [sollen],
ihre eigenen Glaubensüberzeugungen in ein reflexiv einsichtiges Verhältnis zur Tatsache

des religiösen und weltanschaulichen Pluralismus setzen» zu können. Sie beruht
nämlich auf einer «holzschnittartigen Unterscheidung zwischen religiösen und säkularen

Bürgern», die zusammengeht mit einem ungeklärten und unterbestimmten
Religionsbegriff (118, 166).1 Da der religiöse Bürger «ein reflexiv einsichtiges Verhältnis»

zum religiösen und weltanschaulichen Pluralismus zu entwickeln «gelernt haben» soll,
erörtert Jütte die Frage des sozial verträglichen Umgangs auf der Basis von Strukturen

und Stilen der Religiosität nach Stefan Huber und dem entwicklungstheoretischen
Lernmodell nach dem Fowler-Schüler Heinz Streib. Dabei reflektiert er allerdings

1 Die These von Habermas, dass «religiös verwurzelte existentielle Überzeugungen» durch
ihren «Bezug auf die dogmatische Autorität eines unantastbaren Kerns von infalliblen

Offenbarungswahrheiten» bestimmte sind und sich deshalb «vorbehaltloser diskursiver

Erörterung» entziehen (Zwischen Naturalismus und Religion, zit. 74), dürfte in der Tradition
der Auslegung von Art. 149 WRV stehen, welche die (Grundsätze der Religionsgesell-
schafo als «positive Lehrsätze und Dogmen» deutete, was bereits damals nicht dem
evangelischen Verständnis entsprach. Jütte versteht darum den christlichen Glauben «nicht als

ein Repertoire dogmatischer Sätze» (182), sondern als Verpflichtung durch eine heilsame

Wahrheit, wobei Glaubensinhalt und -weise zusammengehören.



412 Rezensionen

nicht, dass diese bereits ein Ergebnis der pluralistischen Gesellschaft sind. Insofern
erheben sie der Gegenwart entsprechende Lernprozesse, wobei die religiöse Entwicklung

als Pendant der kognitiven (Piaget) und moralischen (Kohlberg) konstruiert wird.
Aufschlussreich ist die These, dass theologische Inhalte ihre Dringlichkeit aus der

soteriologischen Dimension und nicht aus der Wahrheitsfrage beziehen. Das bedeutet,
«dass der Religionspluralismus für das individuelle religiöse Bewusstsein eine weit
geringere Rolle spielt als der weltanschauliche Pluralismus.» (185, 195f.) Damit ist nicht
eine wahrheitstheoretische Bearbeitung divergierender Aussagen aufgegeben, sondern
eine Herausforderung zur Vergewisserung angesichts des Zweifels, also nicht zu einer

Relativierung, sondern Intensivierung des Glaubens. Vergewisserung kann vom
Einzelnen nicht rational geleistet, sondern nur passiv angeeignet werden; denn das

Glaubenszeugnis ist angewiesen auf die Glaubensgemeinschaft in der «Praxis zugeeigneter
Lebensdeutung» (Kap. 4.2.4). Der Zusammenhang von «Glauben und Deuten» führt
deshalb zu dem von «Glauben und Beten».

Unterstützte die bisherige Argumentation in Auseinandersetzung mit Habermas
weithin die von ihm gewünschte nicht konfligierende Beziehung von «dogmatischen
Glaubensinhalten und säkularem Weltwissen», so scheint diese Trennung auch Barths
Wissenschaftsverständnis zu entsprechen, dass die Wissenschaften die Wahrheit

aussparen, da die Wahrheit des Glaubens unbeobachtbar ist. Codiert als Glaube oder
Unglaube kann es beiden um den gleichen Gegenstand gehen, aber entsprechend der

jeweiligen Perspektive gemäss dem Wahrheits- bzw. Geltungsanspruch sehen sie

Unterschiedliches. Dabei kommt der Theologie keine gesamtgesellschaftliche, verwertbare

Relevanz zu, aber sie reflektiert solidarisch die Notwendigkeit weltlichen Wissens

in der Aufgabe und Gefährdung gesellschaftlicher Kommunikation. Zugleich sucht
sie jedoch in dem weltlichen Geschehen von Gesellschaft und Staat nach «Analogien
des in der Christengemeinde geglaubten und verkündigten Reiches Gottes» und damit
nach der Stadt Bestem2 gemäss dem <die Welt mit dem Glauben versöhnenden Glauben).

«Die Grenze zwischen Glauben und Wissen lässt sich aus dieser Perspektive als

Differenz zwischen Übersetzung, im Sinne einer transformatorischen Immigration ins

Säkulare, und Analogie, als bekennendem Ausdruck der Differenz zwischen Gottes
Wort als Menschenwort und Gottes Wort im Menschenwort beschreiben.» (260) Das

letzte Kapitel der anregenden, sorgfältig argumentierenden Studie von Stefan R. Jütte
ist deshalb überschrieben: «Durch Grenzziehung zum Miteinander.»

Gerhard Ringshausen, Wuppertal

2 Dass die Verbindung von Analogie-Deutung und konkreter Ethik bei Barth eher postuliert
als ein gelöstes Problem ist, wird im Rahmen von Jüttes Arbeit nicht thematisch.



Rezensionen 413

Cicely Saunders (Hg.), Der Horizont ist nur die Grenze unserer Sicht. Eine persönliche

Sammlung ermutigender Texte für Palliative Care und Hospizarbeit, aus dem

Englischen übersetzt von Martina Holder-Franz, Theologischer Verlag, Zürich 2015.

191 S., ISBN 978-3-290-17836-9, CHF 29.80, 26.90.

Das Buch beinhaltet Texte, die die Ärztin Cicely Saunders (1918 - 2005) über Jahre

hinweg sammelte und 1990 unter dem Titel «Beyond the Horizon» veröffentlichte.
Die Übersetzerin, Martina Holder, ist eine profunde Kennerin der Spiritualität der
Gründerin der modernen Hospizbewegung3. Sie zeigte, dass ein zentrales Motiv der

Spiritualität von Cecily Saunders die Sehnsucht war nach einer universalen Liebe über
die Grenze des Todes hinweg. Diese innere Überzeugung speiste sie aus christlichen

Quellen ebenso wie aus Lebensweisheiten anderer Religionen und Philosophien. Die
sorgfältige Übersetzungsarbeit zeugt von Empathie für die Gedanken dieser weltoffenen

und inspirierenden Frau.

Der Band war als Trostschrift für Menschen gedacht, die aufgrund einer unheilbaren

Krankheit Bilanz ziehen und sich nach dem Sinn ihres Lebens fragen. Angehörige
und alle anderen begleitenden Personen sind mit einbezogen. Die Texte beanspruchen

nur selten eine ganze Seite oder mehr. Sie gruppieren sich um existenzielle Themen wie
Suche nach Sinn, Wut, Schuld, Vergebung, Leiden, Sterben bis hin zu Überschriften

wie Auferstehung und Weitergehen. Zu jedem Bereich schrieb Saunders in einer

Einleitung, weshalb sie die folgenden Texte auswählte und welche Wirkung die Texte auf
sie selber haben. In ihrem Denken ist Saunders umgetrieben von der Frage, warum das

Böse gute Menschen trifft. Ihr war das Werk Harold S. Kushners bekannt, aus dem sie

auch zitiert. Der amerikanische Schriftsteller und Rabbiner veröffentlichte zu diesem

Thema 1978 ein Buch, das auch in Europa grosses Aufsehen erregte.4

Die literarischen Texte und Gedichte stammen von im deutschen Sprachraum
bekannteren und kaum bekannten Autoren, hauptsächlich des 20. Jahrhunderts.
Ausserdem werden Bibelstellen zitiert, sind Gebete christlicher Persönlichkeiten, Texte

aus dem Judentum und aus anderen Kulturen wiedergegeben. Regelmässig zu Wort
kommen die Patienten und Patientinnen der Ärztin, meistens in Form von Gedichten.

Man kann sich fragen, was der Beitrag dieser Trostschrift für die gegenwärtige
Hospizbewegung und die damit einher gehenden Anstrengungen im Bereich der Palliative

Care, der Umsorgung schwerkranker Menschen, sein kann. Sicherlich einmal das, was
die Hospizkoordinatorin Margit Gratz und der Theologe Traugott Roser in ihrem
Geleitwort betonen: Saunders ganzheitlicher Blick auf den Menschen hält die Erinnerung
an das christlich-jüdische Menschenbild wach. Die Gebete, Gedichte, Lebensweishei-

3 M. Holder-Franz: «...dass du bis %ulet%t leben kannst.» Spiritualität und Spiritual Care bei Cicely
Saunders (Beiträge zu Theologie, Ethik und Kirche, Band 7, herausgegeben vom
Schweizerischen Evangelischen Kirchenbund SEK), Zürich 2012.

4 H.S. Kushner: When bad things happen to good people, New York 1978.



414 Rezensionen

ten und Schriftstellen machen bewusst, wie sehr jede leidende Person auf Unterstützung

und Begleitung angewiesen ist. Die Texte und die Gedanken von Cecily Saunders

lassen erkennen, was Schwerkranke und alle jene, die sie medizinisch, seelsorgerlich
und pflegerisch begleiten, voneinander lernen und welche hilfreiche Erfahrungen sie

einander geben können.
Somit bietet diese Schrift einerseits eine Orientierung für den wünschenswerten

Umgang mit Schwerkranken und Leidenden. Zum anderen gibt sie allen, die unmittelbar

von unheilbarem Leiden betroffen sind, eine Sprache für ihre Fragen, Verzweiflung
und Hoffnungen.

Christa Gähler, Riehen


	Rezensionen

