
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 72 (2016)

Heft: 4

Artikel: Zur Hermeneutik der Abschiedsreden Jesu im Johannesevangelium

Autor: Schroeder, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877736

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877736
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 72 2016 Heft 4

Zur Hermeneutik der Abschiedsreden Jesu
im Johannesevangelium

I. Die Abschiedsreden als Teil eines erzählerischen Gesamtkonzepts

1. Das Verschwinden des Erzählers

Nachdem Judas in die Nacht hinausgegangen ist (13,30)1, wendet Jesus sich mit
Mahnungen und Verheissungen an die Jünger,2 ohne dass der Evangelist noch

hinzuträte, um Einzelheiten zu Ort und Personen zu erläutern oder sie zu deuten.

Der Erzähler beschränkt sich auf die Einleitung der Redebeiträge: «Spricht

zu ihm Thomas ...», «Jesus spricht zu ihm ...», «Spricht zu ihm Philippus »,

usw.3 Nahtstellen lässt er in eigenartiger Weise unüberbrückt: Ohne Erklärung

1 Im Folgenden werden die Texte aus dem Johannesevangelium nur mit einfacher Kapitel-
und Vers-, ohne vorangestellte Buchangabe notiert.

2 Der Anfang der Abschiedsreden ist umstritten. Zu diesem Komplex werden oft auch c.

13 und 17 gerechnet. 13,1-30 ist die Erzählung von der Fusswaschung mit der in sie

eingebetteten Deutung dieser Handlung, c. 17 das Abschiedsgebet Jesu. Zu den verschiedenen

in der Forschung diskutierten Möglichkeiten, die Abschiedsreden abzugrenzen, s. den
Überblick bei Chr. Hoegen-Rohls: Der nachösterliche Johannes. Die Abschiedsreden als

hermeneutischer Schlüssel zum Johannesevangelium (WUNT II/84), Tübingen 1996, 82-

92. Die meisten Ausleger lassen die Abschiedsreden mit 13,31 beginnen. So U. Schnelle:

Die Abschiedsreden im Johannesevangelium, ZNW 80 (1989) 64-79; Hoegen-Rohls (s.o.),
91 f. Für andere beginnen die Reden mit 14,1 (H. Thyen: Das Johannesevangelium [HNT
6], Tübingen 2005, 603). S. auch den Forschungsüberblick von Schnelle: Aus der Literatur

zum Johannesevangelium 1994-2010. Zweiter Teil: Eschatologie und Abschiedsreden,
ThR 78 (2013) 462-504. Als eigentliche Abschiedsreden Jesu werden im Folgenden 13,31-

16,33 verstanden. Vgl. zum Folgenden auch Chr. Schroeder: Leben in Fülle. Eine Theologie

des Johannesevangeliums, Stuttgart 2016,19-31.212-261.
3 «The narrator intrudes in a significant way only once during the farewell discourse (16:17,19;

see also 13:31; 17:1, and possibly 17:3).» (R.A. Culpepper: Anatomy of the Fourth Gospel.

ThZ 4/72 (2016) S. 371-394



372 Christoph Schroeder

geht Jesus von der Ankündigung an Petrus, er werde ihn verleugnen (13,36-38),
über zur Anrede an die Jünger: «Euer Herz erschrecke nicht» (14,1). Ebenso

folgt auf Jesu Aufforderung: «Steht auf, lasst uns von hier weggehen» (14,31)

nicht, wie man erwarten würde und wie es bei Markus geschieht, eine Beschreibung

des Aufbruchs («Und nachdem sie den Lobgesang gesungen hatten, gingen

sie hinaus zum Olberg» Mk 14,26). Stattdessen setzt Jesus unvermittelt mit
seiner zweiten Rede ein: «Ich bin der wahre Weinstock, und mein Vater der

Weingärtner» (15,1). So weiss der Leser nicht: Haben die Jünger der Aufforderungjesu

in 14,31 Folge geleistet? Sind sie gemeinsam mit ihm aufgebrochen?
Erst in 18,1 scheint sich der fehlende erzählerische Ubergang zu finden. Das hat

die Ausleger zum Urteil geführt, c. 15-17 stünden situationslos da (Bultmann).
Erkennt man jedoch, dass die erzählerischen Übergänge in den Abschiedsreden

durchgehend fehlen, dann erscheinen diese Brüche in einem anderen Licht.

Den entscheidenden Hinweis darauf, warum der Erzähler in den

Abschiedsreden so auffällig in den Hintergrund tritt, gibt Alan Culpepper.4 Er
erkennt, dass hier alle Merkmale, die im vorangehenden Teil des Evangeliums

den Erzähler auszeichnen, Jesus selbst zukommen: «Both Jesus and the

narrator are omniscient, retrospective, and ideologically and phraseologically
indistinguishable.»5 Der Erzähler verschwindet hier völlig hinter Jesus selbst.

Von Beginn an sind die Hörer/Leser in der Situation präsent, die der johannei-
sche Jesus durch seine Rede erschafft.

Für Culpepper erklärt sich das aus der Entstehungssituation des Evangeliums.

«While the narrator views Jesus retrospectively in the rest of the gospel,
in the farewell discourse Jesus speaks proleptically of the life situation of the

fictional narrator which probably corresponds to that of the author himself.

The link between Jesus and the later time is thereby maintained in the farewell

discourse by Jesus' proleptic speech.»6

Der Evangelist ist über den Verdacht erhaben, eine historische Rekonstruktion

des Lebens Jesu geben zu wollen. Sein Verschwinden bedeutet, dass der

Christus praesens, der gegenwärtige, auferstandene Christus in den Abschiedsreden

spricht. Aufforderungen wie sein Appell: «Steht auf, lasst uns von hier

A Study in Literary Design, Philadelphia 1983, 36).
4 Ebd.
5 Ebd.
6 Culpepper: Anatomy (Anm. 3), 37.



Zur Hermeneutik der Abschiedsreden Jesu im Johannesevangelium 373

weggehen» (14,31) richten sich damit nicht nur an die Jünger, mit denen Jesus

versammelt ist, sondern über sie hinaus an alle, die seine Rede hören oder

lesen. Ob sie seiner Aufforderung folgen und mit ihm gehen, überlässtJesus den

Hörern. Kein Erzähler nimmt ihnen diese Entscheidung ab. Das ist der Effekt,
den er durch sein Verschwinden erzielt.

Im Folgenden soll die Einsicht der Forschung konsequent ernst genommen

werden, dass das Johannesevangelium um das Jahr 100 n. Chr. herum
entstanden ist und sich an die nachösterliche Gemeinde seiner Zeit richtet.

Der Evangelist erzählt die Geschichte Jesu der Gemeinde seiner Gegenwart.
Er erzählt ihr die in der Vergangenheit liegende Geschichte von Jesu Tod und

Auferstehung und die daraus sich ergebende Fülle des Heils und des Lebens als

eine, die sich in ihrer Zeit ereignet.

2. Die Spannung \wischen Verheissung und Erfüllung
Der nachösterliche Verfasser des Johannesevangeliums unterscheidet in seiner

Darstellung der Geschichte Jesu zwischen der vor- und der nachösterlichen Zeit
und den vor- und nachösterlichen Erkenntnismöglichkeiten derJünger. Er setzt
die vorösterliche Perspektive der Zukünftigkeit und der Verheissung bewusst

ins Verhältnis zu seinem eigenen nachösterlichen Standort des Rückblicks.7

Explizit lässt er seinen eigenen, historisch gesehen nachösterlichen, Standort nur
dort in Erscheinung treten, wo er ihn als solchen kenntlich macht: wenn er in
2,22 und 12,16 erklärt, dass sich die Einsicht der Jünger, die ihr Nichtverstehen

auflöst, an Ostern ereignen werde. Die Spannung zwischen Verheissung und

Erfüllung ist damit integraler Bestandteil der erzählten Geschichte und ein für
ihre Dynamik entscheidender Faktor.8 Die Leser wissen zwar um die zukünftige
Lösung, doch die Erzählung nimmt sie in die gegenwärtige Spannung hinein.

Was bedeutet diese Spannung inhaltlich? Sie gewinnt darin Gestalt, dass das

Evangelium und mit ihm die Abschiedsreden den Tod Jesu von Anfang bis

Ende nicht als Scheitern, sondern als Vollendung seines göttlichen Auftrags

7 S. dazu Hoegen-Rohls: Der nachösterliche Johannes (Anm. 2), 134-140.202-207.
8 S. die zahlreichen Vorverweise und Prolepsen, die auf Kreuz und Auferstehung als Ziel¬

punkt des Evangeliums hinzeigen, sowie innerhalb der Passionsgeschichte die Rückbezüge
auf c. 1-12 (s. dazu J. Zumstein: Die johanneische Interpretation des Todes Jesu, in: ders.:

Kreative Erinnerung. Relecture und Auslegung im Johannesevangelium [AThANT 84],
Zürich 22004, 219-239).



verstehen. Bereits c. 1-12 stellen den Tod Jesu als etwas für die Glaubenden

Heilvolles dar. Entsprechend entwirft der Evangelist die Abschiedsreden in
der Perspektive der Verheissung und Zukünftigkeit. An der Grenze, kurz vor
seinem Weggang, verheisst der johanneische Jesus den Jüngern für die nachösterliche

Zeit das Wirken des Geistes. Er verheisst ihnen dasselbe, was er den

Juden in c. 1-12 verheissen (8,12.28.31), diese aber abgelehnt hatten. Er malt
die nachösterliche Zeit als Zeit der Fülle und der Erkenntnis und, trotz seines

Abschieds, als Zeit seiner vollen Gemeinschaft mit den Seinen. Sie wird die

eigentliche Heilszeit sein. Erst in ihr werden die Jünger seine Göttlichkeit erkennen.

An keiner Stelle stellen die Abschiedsreden Jesu vermeintliche Ent^ogenheit

als Merkmal der nachösterlichen Zeit dar! Im Gegenteil, Jesus will den Jüngern
die Augen öffnen für die Lebensfülle, die sein Weggang erschliessen wird, den

Bedrängnissen, denen sie ausgesetzt sein werden, zum Trotz.
Die Jünger reagieren auf diese Verheissungen mit einem Unverständnis, das

dem der Juden in c. 1-12 in nichts nachsteht. Beide Gruppierungen, die Juden
und die Jünger, vermögen nicht zu erkennen, dass ihnen in ihm der Vater

begegnet (14,7). Der einzige Unterschied: Die Juden hatten Jesu Verheissungen

abgelehnt.9 Dass er weggehen würde, hatte sie nicht gekümmert. Die Jünger

dagegen lieben ihn und versuchen, ihn zu verstehen; sie wollen, dass er bei ihnen
bleibt. Dass sie ihn lieben, wird sie für das «Grössere» (1,51) qualifizieren. Das

«Mehr», das über das, was ihnen im irdischen Jesus begegnet, hinausgehende

«Grössere», wird die Gabe des Geistes sein. Jesus verheisst ihnen ihr Einssein

mit ihm und dem Vater (14,20). Die Identität zwischen ihm und der Gemeinde,
ihre Teilhabe an der Wahrheit (8,31 f), ist auf der Erzählebene damit etwas für
die Zukunft Verheissenes. Auch für die nachösterlichen Hörer und Leser liegen
die Verheissungen der Abschiedsreden in der Zukunft. Auch für sie ist Jesus das

Gegenüber. Die, die ihn lieben, sind die Unverständigen, denen es an der vollen

Einsicht noch mangelt. Dieser inhaltlich-theologische rote Faden verbindet c.

1-12 und 13-21 zu einer konzeptionellen Einheit.

Kreuz und Auferstehung, die Gabe des Geistes und die damit einher gehende

Einsicht liegen für die nachösterliche Gemeinde, obschon historisch gesehen

Vergangenheit, in der Zukunft. Damit ähnelt das Johannesevangelium von
seiner Erzählstruktur her den jüdischen Fesdegenden. In der Passa-Haggadah

9 Vgl. das Fazit des Evangelisten am Ende des öffentlichen Wirkens Jesu in 12,38-41



Zur Hermeneutik der Abschiedsreden Jesu im Johannesevangelium 375

sieht sich die das Passafest feiernde Gemeinde im Vollzug der Feier in die
Situation der Sklaverei in Ägypten zurückversetzt, obschon dieses Ereignis, historisch

gesehen, in der fernen Vergangenheit liegt.
Die These, dass dem Johannesevangelium und damit auch den Abschiedsreden

ein vom Erzähler kunstvoll strukturiertes Zeitgefüge zugrunde liegt (die

Spannung zwischen Verheissung und Erfüllung), stellt die Ansätze in Frage,

die diese Reden von der redaktionskritisch begründeten historischen Verortung
ihrer einzelnen Textsegmente her deuten. Im Folgenden sollen, nach einer

Skizzierung der redaktionsgeschichtlichen Auslegung der Abschiedsreden, die
Prämissen dieses Ansatzes zunächst kritisch hinterfragt (II) und dann die theologische

Aussageintention entfaltet werden, die sich aus dem die Abschiedsreden

strukturierenden Zeitgefüge ergibt (III). Eine Zusammenfassung der Ergebnisse

schliesst die Untersuchung ab.

II. Die sich aus der Redaktionsgeschichte ergebende Interpretation der Abschiedsreden

1. Der theologiegeschichtliche Ansät%

Da Jesus den Jüngern in den Abschiedsreden die Zukunft skizziert, die ihnen
nach seinem Weggang bevorsteht, hat man gemeint, der Verfasser stelle hier in
der Gestalt von Ankündigungen und Verheissungen des vorösterlichen Jesus

seine eigene nachösterliche Wirklichkeit dar. Die Abschiedsreden spiegelten die

Geschichte der johanneischen Gemeinde wider. Scheinbar offensichtliche Brüche

im Text reflektierten die Entstehungsgeschichte dieser Reden und damit die

sich ändernden sozialen und geschichtlichen Bedingungen der johanneischen
Gemeinde. Insbesondere 14,31, Jesu Ansage an die Jünger: «Steht auf, lasst

uns von hier weggehen», ein Zitat aus Mk 14,42, hat die Literarkritik vermuten
lassen, dieser Vers habe seine ursprüngliche Fortsetzung in 18,1 gehabt.10 C.

10 Bereits Julius Wellhausen hatte diese These aufgestellt (ders.: Das Evangelium Johannis,
Berlin 1908, 79). Für Christian Dietzfelbinger geht nur die erste Abschiedsrede 13,31-

14,31 auf den Evangelisten zurück. Die weiteren drei Reden (15,1-16,15; 16,16-33 und

17,1-26) seien von verschiedenen Schülern nachträglich zwischen 14,31 und 18,1 eingefügt
worden. Diese fortlaufend angefügten Erweiterungen spiegelten die im Laufe der Zeit
sich wandelnden innergemeindlichen Auseinandersetzungen und äusseren Bedrohungen
wider. «Dabei verhehlen wir uns nicht die Eigenständigkeit der Autoren, die in 15,1 16,33

zu Wort kommen. Sie haben das Anliegen des Lehrers in eigener Verantwortung
aufgenommen und weitergeführt.» (C. Dietzfelbinger: Der Abschied des Kommenden. Eine
Auslegung der johanneischen Abschiedsreden [WUNT 95], Tübingen 1997, 252).



376 Christoph Schroeder

15-17 seien spätere Einschübe, die die vorhergehende Rede im Lichte neuer

geschichtlicher Situationen korrigierten und ergänzten.
Aus der redaktionskritisch begründeten theologiegeschichtlichen Verortung

johanneischer Texte erschliessen die Ausleger das Selbstverständnis der johan-
neischen Gemeinde in der nachösterlichen Zeit. Andreas Dettwiler zufolge ist

die Grundfrage der Abschiedsreden «die nach der Abwesenheit Jesu durch

seinen Tod und, damit engstens verbunden, die nach der Qualität der nachösterlichen

Zeit.» Es gehe in ihnen darum, wie, «da ja Jesus nach dem JohEv die
Inkarnation göttlichen Heils darstellt, Vermittlung von Heil und also Gotteserfahrung
nach dem Entzug Jesu durch seinen Tod noch möglich und denkbar» sei.11 Jörg
Frey zufolge sehen sich die Jünger «durch das Phänomen von Unglauben und

Apostasie verunsichert.» Eigentlich aber stehe hinter ihrer Verunsicherung «die

Erfahrung der «Abwesenheit) Jesu, die das Sein der Glaubenden <in der Welt)

kennzeichnet.»12 Trauer über die Unsichtbarkeit Jesu präge die nachösterliche

Zeit. In diese historische Situation sprächen die Abschiedsreden hinein.

2. Diejohanneische Gemeinde als «charismatische Bruderschaft» (Takashi Onuki)
Takashi Onuki hat aus den Ergebnissen der Redaktionskritik Schlussfolgerungen

für die soziologische Bestimmung der johanneischen Gemeinde gezogen.

11 A. Dettwiler: Die Gegenwart des Erhöhten. Eine exegetische Studie zu den johanneischen
Abschiedsreden (Joh 13,31-16,33) unter besonderer Berücksichtigung ihres Relecture-
Charakters (FRLANT 169), Göttingen 1995, 11. Dem Relecture-Modell 0ean Zumstein)
zufolge spiegelt sich in den Abschiedsreden ein dynamischer Interpretationsprozess. Eine
adäquate Deutung der Texte ergibt sich diesem Modell zufolge dann, wenn sie in Korrelation

zu den sozial- und zeitgeschichtlichen Faktoren gesetzt werden, die diese Deutungen
ausgelöst haben. Die erste, vom Evangelisten selbst stammende Rede 13,31-14,31 sei in
Relation zu den im Laufe der Zeit sich wandelnden inneren und äusseren Konstellationen
und Herausforderungen, denen sich die johanneische Gemeinde ausgesetzt sah, neu
gedeutet worden. 15,1-17 sei eine Relecture von 13,1 -17.34f. und 16,4b-33 eine Relecture von
13,31-14,31. Zusammen mit der Ursprungsrede ergeben diese späteren Deutungen, das ist
die Idee der Relecture, ein neues Ganzes, aus dessen interner Dynamik die Korrelation zur
Zeitgeschichte abgelesen werden kann. Die Relecture von 13,31-14,31 in 16,4b-33
vollzieht sich Dettwiler zufolge mit der sie leitenden Grundfrage: «Wie vermag die in der V)JtT|

gefangene Gemeinde ihre kritische Situation gegenüber dem sie bedrängenden Kosmos zu
bestehen? Wie vermag sie ihren Weg in der Gegenwart und in der Zukunft weiter zu gehen
und zu bestehen? Die Rede will der Gemeinde ermöglichen, ihre verlorengegangene oder
zumindest sehr gefährdete religiöse Identität wieder zu gewinnen» (290).

12 J. Frey: Die johanneische Eschatologie III (WUNT 117), Tübingen 2000, 125.



Zur Hermeneutik der Abschiedsreden Jesu im Johannesevangelium 377

Die Texte, die den Jüngern das Einssein mit dem Vater und dem Sohn verheis-

sen (14,20.23), deutet Onuki als vaticinia ex eventu und damit als Spiegel ihrer
nachösterlichen Entstehungssituation. Für das Johannesevangelium seien der in
ihm geschilderte irdische Jesus und die nachösterliche Gemeinde miteinander

identisch. Das sei Ausdruck der Verschmelzung der Zeit des irdischen Jesus mit
der der nachösterlichen Gemeinde.13 Der Christus, der vorösterlich im irdischen

Jesus begegnet, gebe sich nachösterlich in bruchloser Identität in der Gemeinde

zu erkennen. Von ihrem Selbstverständnis her an die Stelle des irdischen Jesus

getreten, sei diese Gemeinde eine in isomorphem Verhältnis zum johanneischen

Jesus stehende Sekte,14 eine «charismatische Bruderschaft»15, die «in ihrem
charismatischen Bevollmächtigungsbewusstsein ohne weiteres die eigene Zeugnisablegung

mit jener durch Jesus, den gottgesandten Offenbarer, gleichsetzt] (3,11;

9,4).»16 In ihr selbst komme für sie «kein anderer zu Wort [...] als der Auferstandene

und Erhöhte, der jetzt als Geist-Paraklet in der Gemeinde gegenwärtig ist.»17

«Das heißt — auf das Selbstverständnis der johanneischen Gemeinde bezogen —, daß

ihr Werk, das sie in der Auseinandersetzung mit dem Judentum leistet, zwar von ihr,
den Menschen, geleistet wird, aber letztlich doch als Werk Jesu Christi, des Offenbarers,

und schließlich als Werk Gottes selbst (vgl. 9,3: tà ëpya tob 0eof>) anzusehen ist.

Angesichts dieses Werkes der johanneischen Gemeinde werden <Sehen> und (Blindheit?,

<Tag> und <Nacht> voneinander geschieden. Denn genauso wie der irdische Jesus
ist auch sie (das Licht der Welt) (9,5). In ihr sind (die Kinder des Lichtes) (12,36).»18

13 T. Onuki: Gemeinde und Welt im Johannesevangelium. Ein Beitrag zur Frage nach der

theologischen und pragmatischen Funktion des johanneischen «Dualismus» (WMANT
56), Neukirchen 1984. S. auch die Würdigung des Ansatzes von Onuki und des von ihm
eingeführten, von Hans-Georg Gadamer geprägten, Begriffs der (Horizontverschmelzung)
zur Deutung des Johannesevangeliums: «In der Verschmelzung der (Horizonte) der Zeit
Jesu und der Adressatengemeinde (einschließlich ihrer Geschichte) entsteht [...] etwas
Neues: eine neue Sicht der Wirklichkeit, die weder der außertextlichen Wirklichkeit der
Zeit Jesu noch der außertextlichen Wirklichkeit der Adressaten entspricht und die sich
durch den Text des Evangeliums vermittelt.» (J. Frey: Zu Hintergrund und Funktion des

johanneischen Dualismus, in: ders.: Die Herrlichkeit des Gekreuzigten, Tübingen 2013,

470).
14 S. dazu WA. Meeks: The Man from Heaven in Johannine Sectarianism, JBL 91 (1972) 44-

72.

15 Onuki: Gemeinde und Welt (Anm. 13), 80.

16 Onuki: Gemeinde und Welt (Anm. 13), 92.

17 Ebd.
18 Onuki: Gemeinde und Welt (Anm. 13), 84.



Jesu Verhältnis zur Welt setze sich in der johanneischen Gemeinde nahdos

fort. Auch alle anderen Eigenschaften Jesu gälten für sie. Wie er sei sie frei von
Sünde und stehe im unmittelbaren Vater-Sohn-Verhältnis zu Gott. Seine Un-
verständlichkeit für die Aussenwelt und seine Fähigkeit, verstockend zu wirken,
sei auf sie als Trägerin des Geistes übergegangen.

Für diese Gemeinde gilt nach Onuki nicht nur, dass sie in isomorphem
Verhältnis zu Jesus steht. Er versteht auch die in den Abschiedsreden vorausgesetzte

vorösterliche Trauer der Jünger und die ihnen dort in Aussicht gestellte
nachösterliche Bedrängnis als Spiegel der Gegenwart des Verfassers. Die
Gemeinde erfahre dieselbe Ablehnung, auf die bereits der irdische Jesus gestossen
sei. Not und Bedrängnis angesichts des Hasses der Welt sowie die mit der

Abwesenheitjesu erfahrene Einsamkeit charakterisierten ihre Lage. Onuki versteht

nicht nur c. 13-17, sondern das Evangelium als Ganzes als Abschiedsrede Jesu.

Deren Ziel sei es, «den Glauben der Lesergemeinde nach dem Fortgang (Jesu)

zu festigen.»19

Für Onuki versteht sich die Gemeinde in isomorphem Verhältnis zu Jesus

und ist doch zugleich gefangen in der Trauer über seine Abwesenheit. Wie passt
das zusammen?20 Auf der Erzählebene der Abschiedsreden stellt sich das ganz
anders dar. Da sind die Zeit der Trauer und die der Freude in der Spannung

von Gegenwart und Zukunft, Verheissung und Erfüllung aufeinander bezogen

(16,20-22). In der johanneischen Erzählung charakterisiert diese Spannung die

Situation der nachösterlichen Gemeinde.21 Bevor diese Spur weiter verfolgt wird,
sei Jörg Freys Deutung von c. 13-17 vorgestellt. Sie basiert auf Onukis These

von der in den Abschiedsreden vorliegenden Verschmelzung der Horizonte.

19 Onuki: Gemeinde und Welt (Anm. 13), 110.

20 Die Rede von der Isomorphic zwischen Jesus und Gemeinde (Meeks, Onuki) mag die

vom Erzähler anvisierte Gestalt der johanneischen Gemeinde treffend charakterisieren. In
Wirklichkeit aber nimmt Onuki das der Gemeinde Verheissene (Freude) einerseits bereits
als gegebenes Faktum, andererseits deutet er die Trauer, die auf der Erzählebene die
Situation der forösterlichen Jünger charakterisiert, als Kennzeichen der historisch nachöstzt-

lichen Zeit. Er missachtet das Zeitgefüge von Gegenwart und verheissener Zukunft, in
dem der Erzähler die von ihm adressierte nachösterliche Gemeinde verortet. Dann wird
das Eschaton als bereits auf der Erzählebene eingetreten gedacht. Beides hat im Text des

Evangeliums keinen Anhalt.
21 Das ist ein wichtiges Ergebnis der Untersuchung von Hoegen-Rohls: Der nachösterliche

Johannes (Anm. 2), s. insbesondere Kapitel 3.2 Die Verheißungen Jesufür die nachösterliche Zeit
in den Abschiedsreden an die Jünger (92-229).



Zur Hermeneutik der Abschiedsreden Jesu im Johannesevangelium 379

3. Die vorösterliche Frzählperspektive des nachösterlichen Urwählers

als Verschmelzung zweier historischer Standorte (Jörg Freyj

«Ich habe die Welt besiegt» (vevücijKa), sagt Jesus in 16,33 zu den Jüngern,
obwohl sein Tod und seine Auferstehung auf der Erzählebene noch in der
Zukunft liegen. Im Abschiedsgebet, an dem er die Jünger teilhaben lässt, erklärt er
dem Vater: «Ich habe dich verherrlicht auf Erden und das Werk vollendet, das

du mir gegeben hast» (17,4). Für Frey ergibt sich aus diesem auffälligen
Tempusgebrauch: «Jesus redet zu den Jüngern hier offenbar in einer Retrospektive.
Der Standpunkt der erzählten Szene, in der er vor seinem Tod zu den Jüngern
spricht, und ein Standpunkt, in dem er bereits auf das Geschehen von Passion

und Ostern zurückblickt, treten unübersehbar nebeneinander.»22

Frey erkennt im für die Abschiedsreden charakteristischen Wechsel der

Tempusformen die doppelte, zugleich vor- und nachösterliche, Perspektive des

Erzählers,23 der damit innerhalb der vorösterlichen Erzählperspektive zwei
historische Standorte einnehme.

«Während in den johanneischen Abschiedsreden die Perspektive derZeit und der Geschichte

Jesu in futurischen und prospektiven Verben zur Sprache kommt, in der Rede von dem
bevorstehenden Weggang Jesu und von dem danach zu erwartenden Geist-Parakleten

etc., kommt die Perspektive des Evangelisten und seiner Eeser dann zur Geltung, wenn die

Vollendung und Gültigkeit des Heilsgeschehens in Kreuz und Auferstehung rückblickend

thematisiert wird.»24

Der Tempuswechsel bezeuge, dass der Evangelist immer wieder aus der erzählten

Welt herausspringe, den Standort der Lesergemeinde einnehme und sich

direkt und erkennbar an die gegenwärtig Lebenden wende. Er habe den narra-

22 J. Frey: Die Gegenwart von Vergangenheit und Zukunft Jesu Christi. Zur Verschmelzung
der Zeithorizonte im Johannesevangelium, JBTh 28 (2013) 129-157 (140).

23 S. insbesondere Frey: Die johanneische Eschatologie II (WUNT 110), Tübingen 1998,
247-268 (§ 10 Die Verschmelzung der temporalen Horizonte).

24 Frey: Eschatologie II (Anm. 23), 250 (Hervorh. J. Frey). Die Annahme einer in den Tem¬

pusformen sich spiegelnden doppelten Erzählperspektive ist nicht zu verwechseln mit der

Unterscheidung der Zeiten in der Untersuchung von Hoegen-Rohls. Die Unterscheidung
zwischen vorösterlicher und nachösterlicher Zeit ist integraler Bestandteil der expliziten
Erzählstrategie des Johannesevangeliums, die Unterscheidung der Tempusformen für Frey
hingegen ein eher indirekter Hinweis darauf, dass der Erzähler zwischen seinem Standort
in der erzählten Welt und der historischen Situation seiner Lesergemeinde hin und her
springt.



380 Christoph Schroeder

tiven Ablauf bewusst so gestaltet, dass er vom Ausleger durch den historischen

Parameter — den Standort der vermuteten bzw. rekonstruierten Lesergemeinde

— zu ergänzen sei.25 In den perfektischen Aussagen spreche er von seinem

nachösterlichen Standort aus direkt in die Situation seiner Gegenwartsgemeinde

hinein. Subjekt dieser die historisch nachösterliche Situation spiegelnden
Redeteile sei dann, auch auf der Erzählebene, nicht der irdische Jesus, sondern

die Gemeinde. In der Identifikation mit dem vorösterlichen Jesus vergewissere
sie sich ihres eigenen Selbstverständnisses. So werde der implizite Leser genötigt,

ständig zwischen den zwei vermeintlichen Standorten der Erzählung hin
und her zu springen. Frey sieht das geradezu als das charakteristische Merkmal
der johanneischen Erzählweise:

«Es wird den Leserinnen und Lesern verunmöglicht, den Text nur auf einer der
beiden Ebenen zu lesen. Liest man auf der Ebene der Geschichte Jesu, des Damals, dann
wird die Lektüre gestört durch Einsprengsel aus dem Horizont des nachösterlichen

Rückblicks, der eigenen Gegenwart und der theologischen Deutung. Läsen die Adressaten

die Geschichte nur von ihren eigenen Fragen her, würden sie umgekehrt durch
die Orts- und Zeitangaben sowie viele weitere Elemente einer ihnen fremden Welt in
die Geschichte Jesu hineingezogen, um im lektoralen Nachvollzug dieser Geschichte

neu ihrer eigenen Identität und Sendung vergewissert zu werden.»26

In dieser Präsenz zweier historischer Standorte innerhalb derselben Erzählung
manifestiert sich für Frey die von Onuki ins Spiel gebrachte Verschmelzung der

25 «Mindestens zwei Ebenen der Kommunikation sind zu unterscheiden: einerseits die Ebene
des erzählten Geschehens mit den eingebetteten Dialogen zwischen Jesus und den anderen

Figuren der Erzählung, zwischen Jesus und seinen Zeitgenossen, und andererseits die
Ebene der Erzählung, das reale Kommunikationsgeschehen zwischen dem Erzähler und
seinen Hörern bzw. (davon nur theoretisch unterscheidbar) dem Autor und seinen Adressaten»

(Frey: Gegenwart [Anm. 22], 150f.).
26 Frey: Gegenwart (Anm. 22), 154. Das Hin- und Herspringen zwischen zwei Standpunkten

stört den Erzählfluss. Kann das vom Erzähler beabsichtigt sein? In Wirklichkeit geht es

dem Evangelisten nicht um die Darstellung von zwei historischen Standorten mit den

dazugehörigen Perspektiven, zwischen denen der Leser hin und her springen soll. Es geht
ihm vielmehr darum, den vorösterlichen Jüngern Jesus als den darzustellen, der in seiner

Person die Zeiten umgreift. Es geht nicht um eine Verschmelzung der beiden Zeitebenen,
sondern allein um die Darstellung Jesu: er ist Derselbe in Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft. Keineswegs spiegeln sich in seiner Person die beiden Standorte der vorösterlichen

Jünger und der nachösterlichen Gemeinde. Die bleiben in der Spannung von Verheis-

sung und Erfüllung bestehen und aufeinander bezogen. S. dazu auch Anm. 56.



Zur Hermeneutik der Abschiedsreden Jesu im Johannesevangelium 381

Horizonte. Sie liege damit nicht nur der sprachlichen Gestalt des Evangeliums

zugrunde, sondern sei auf der inhaldichen, auf der Er^ähkbene nachweisbar.

«Die Situation der Trauer der Jünger über den Abschied Jesu (verschmilzt) mit
der Situation der Trauer der nachösterlichen Gemeinde über seine Abwesenheit,

und zugleich werden die Zusagen des Abschied nehmenden Jesus als

Zusagen für die spätere Jüngergemeinde vernehmbar.»27

Letztlich haben für Frey die Abschiedsreden, wie die neutestamentlichen

Briefe, ganz unverstellt die Leser des 2. Jh. n.Chr. im Blick.28 Der von Jesus

verheissene Geist sei an Ostern zwar gekommen, habe aber den Schmerz der

Jünger über die Abwesenheit Jesu und die Trauer der Gemeinde darüber nicht
wirklich mildern können. Die Stimmung aus der Zeit zwischen Karfreitag und

Ostern setze sich nachösterlich fort. Die Abschiedsreden wollten so «die

Jüngergemeinde in ihrer Angst in der Welt [...] trösten und in der erfahrenen

Bedrängnis zum Festhalten der Glaubensgewissheit [...] motivieren.»29

Konsequenterweise ist die johanneische Eschatologie für Frey nicht auf Ostern,
sondern auf die Parusie Christi am Ende der Zeiten ausgerichtet.

Woher aber weiss Frey, dass die Gemeinde an der Unsichtbarkeit und Ent-

zogenheit Jesu leidet? Woher weiss er, dass sie von der Àtmij (Trauer) erfüllt ist?

Der Geist ist gekommen, das Leiden an der Entzogenheit Jesu aber bleibt?30

Am Beispiel der Trauer (W)7tr|), unter der die nachösterliche Gemeinde angeblich

leidet, sei die exegetische Argumentation Freys kritisch hinterfragt.

4. Trauer als Merkmal der nachösterlichen Zeit?

Jesus kündigt den Jüngern in 16,20 an: «Wahrlich, wahrlich, ich sage euch: Ihr
werdet weinen und klagen, aber die Welt wird sich freuen; ihr werdet traurig

sein, doch eure Traurigkeit soll in Freude verwandelt werden.» Das ist für
Frey vom nachösterlichen Standpunkt aus nichts anderes als eine «historisierende

Rückblende auf die Situation der vorösterlichen Jüngerschar.»31 Es gehe

um ein «längst überholtes (Weinen und Klagen) (V. 20) zwischen Karfreitag

27 Frey: Gegenwart (Anm. 22), 148.

28 Frey: Eschatologie III (Anm. 12), 125.

29 <(Die eigentlichen Adressaten der Reden (sind) die Glieder der textexternen Hörer- und

Lesergemeinde» (Frey: Eschatologie II [Anm. 23], 441).
30 Das Wort Wrar| kommt in Jesu Beschreibung der Zukunft nicht vor, wohl aber die 0A.îv|nç.

Frey sieht jedoch auch W)7tr| als Merkmal der Stimmung der nachösterlichen Gemeinde.
31 Frey: Eschatologie III (Anm. 12), 207.



382 Christoph Schroeder

und Ostern.»32 Längst überholt sei dieses Weinen und Klagen, weil Karfreitag
und Ostern bereits Jahrzehnte zurückliegen und Jesus an Ostern, wie allen

bekannt, den Sieg über den Tod errungen hat. Doch für Frey beschreiben /a')7tr|

und Tapani) zugleich die historische Lage der nachösterlichen Gemeinde.33

Zugleich nämlich machten «das vöv V. 22 und das 8V TCO KÔopco V. 33 [...]
deutlich, dass die hier ausgesprochene <Trauer> nicht die einstige, längst behobene

Trauer der Jünger zwischen Karfreitag und Ostern sein kann, sondern

nur die durch ÄA)7ir| und 0Lù]/iç charakterisierte Situation der johanneischen

Adressatengemeinde.»34 In Wirklichkeit spiegele die erzählte Situation der Jünger

zwischen Karfreitag und Ostern die historische der nachösterlichen, von
Trauer über die Abwesenheit Jesu erfüllten, Gemeinde wider. Ihre Lage sei

wie die der vorösterlichen Jünger «ihre äußerliche Bedrohung und Schutzlosig-

keit, [...] ihr innerliches Angefochtensein angesichts der Erfahrung, dass der

Unglaube zu triumphieren scheint und das verheißene Wiedersehen mit Jesus

immer noch aussteht.»35 Jesus kündige in c. 16 faktisch an, die nachösterliche Ge-

32 Ebd.
33 «Dies ergibt sich aus den Rahmenmotiven der ersten Abschiedsrede Joh 13,31-14,31, deren

Grundproblem die durch den Weggang bzw. die Abwesenheit Jesu hervorgerufene
(Erschütterung) der Jüngergemeinde (xapaaoeoOoil Joh 14,1.27) zu sein scheint, ebenso wie

aus den Rahmen- und Leitmotiven des Schlussabschnitts der zweiten Abschiedsrede Joh
16,4b-33, nach der die Jünger von Trauer Joh 16,7.20.22) über Jesu Weggang bzw.

Abwesenheit und von Bedrängnis (0Lî\|n.ç Joh 16,21.33) in der <Welt> befallen sind» (Frey:
Dualismus [Anm. 13], 471). «Nicht nur die johanneischen Abschiedsreden, in denen diese

Anfechtung offen angesprochen wird, sondern der gesamte Text des Johannesevangeliums
scheint auf die beschriebene Situation der Jüngergemeinde zu zielen. Ihr will der Text

Vergewisserung ihres Glaubens und ein vertieftes Verständnis der Person Jesu und der

Bedeutung seines Todes vermitteln. Dies geschieht anhand der im nachösterlich-interpre-
tierenden Licht erzählten Geschichte Jesu, die in intensiver Verschmelzung der Horizonte
mit der Verkündigungssituation der johanneischen Gemeinde zusammengeschaut wird»

(Frey: Dualismus [Anm. 13], 472).
34 Frey: Eschatologie III (Anm. 12), 207. Einerseits ist die Trauer der vorösterlichen Jünger

«längst vergangen» - wodurch? Durch die Auferstehung Jesu von den Toten und die Gabe

des Geistes. Andererseits soll die Situation der johanneischen Adressatengemeinde durch
Xv>7tr| und GLïyiç charakterisiert sein. Wieso das - angesichts der Auferstehung und der

Geistesgegenwart? Diese Widersprüchlichkeit kennzeichnet Freys gesamte Interpretation
und ist nicht in den johanneischen Texten, sondern in seinem methodischen Ansatz

begründet.

35 Frey: Eschatologie III (Anm. 12), 181. Frey schildert die Lage der nachösterlichen Ge¬

meinde folgendermassen: «Erwähnt werden Trauer und Erschütterung über Jesu

Weggang, Weinen und Klagen über seine <Unsichtbarkeit> (foh 16,20) und das Gefühl, (verwaist)



Zur Hermeneutik der Abschiedsreden Jesu im Johannesevangelium 383

meinde werde von A.i)7rr| und Tapa%ij erfüllt sein. Das Weinen und Klagen als

solches ist für Frey nicht überholt. Es gehe vielmehr weiter. Überholt in der

Vergangenheit liegen für ihn Karfreitag und Ostern als historischer Rahmen für
dieses Weinen und Klagen.

Indem Frey zwei historische Standorte des Erzählers annimmt, die er
einerseits unterscheidet und andererseits miteinander verschmilzt, macht er die

Xi)7tr| und iap<r/j| der auf der Erzählebene vorösterlichen Jünger faktisch

zur Ä,i)7ir| und xapayf) der nachösterlichen Gemeinde. Damit aber erklärt er

die vom nachösterlichen Erzähler bewusst eingenommene vorösterliche, die

Verheissung von Ostern in den Blick nehmende, Erzählperspektive faktisch

für ungültig. Er hebt die Spannung auf zwischen Jetzt und Dann, Gegenwart
und Verheissung, in der Ostern als die Zeit des verheissenen Geistes erscheint.

In der Folge kann die in den Abschiedsreden gezeichnete nachösterliche Zeit
nicht mehr als Zeit des Heils und der Fülle verstanden werden. Sie ist dann

nicht mehr, wie bei Jesu Abschied, die bevorstehende, sondern die nun

eingetretene Zeit, doch nicht mehr die des Heils, sondern die der schmerzlichen

AbwesenheitJesu. Damit steht sie zu der zwischen Karfreitag und Ostern nicht
mehr im Gegensatz Unter der Hand wird sie zu der Zeit, in der der Gemeinde,

nicht anders als den Jüngern an Karfreitag, der Abschied vom irdischen Jesus

schmerzlich bewusst wird.
Im Ergebnis zeigt sich: Der redaktionsgeschichtliche Ansatz macht zwar

Ernst mit der Einsicht der Formgeschichte, dass die Evangelien eher etwas

über den «Sitz im Leben» bezeugen, in dem sie entstanden sind, als über das,

was sie inhaltlich verhandeln. Dieser Ansatz versteht die Texte damit jedoch

losgelöst vom Evangelium als einer Erzählung, für deren Struktur die

Unterscheidung zwischen der vor- und der nachösterlichen Zeit grundlegend ist.

So liest Onuki die Abschiedsreden als theologiegeschichtliche Dokumente; sie

spiegelten die zeitgeschichtliche Situation der johanneischen Gemeinde
wider. In gleicher Weise kommt Frey zu der These, die vom erwiesenermassen

zu sein (Joh 14,18), und die Trauer der Jünger steht der <Freude> <der Welt> gegenüber, die

sich sogar an der Klage der Jünger zu entzünden scheint (Joh 16,20). Angefochten und

(bedrängt) erscheint die Jüngergemeinde also durch die Unsichtbarkeit und insofern die

vermeintliche Abwesenheit Jesu, aufgrund derer sie gegenüber den ungläubigen Fragen
und dem Spott (der Welt) ausgeliefert ist» (FreY: Dualismus [Anm. 13], 471). Sieht so die

von Jesus in den Abschiedsreden angekündigte Auferstehungswirklichkeit aus, in der der

Geist gegenwärtig ist?



384 Christoph Schroeder

nachösterlichen Erzähler eingenommene vorösterliche Erzählperspektive sei

die eigentliche historische Perspektive der nachösterlichen Gemeinde. Die Zeit
der Trauer ist damit für ihn nicht nur die zwischen Karfreitag und Ostern; für
ihn wird auch die nachösterliche Situation unversehens zu der der ÀL)7ir|.

III. Die Unterscheidung der Zeiten und die Dr^ählstruktur des Idvangeliums

1. Die auf der Erzählebene vollzogene Unterscheidung

Zwischen der vor- und der nachösterlichen Zeit

Aus der Einsicht in das vom Erzähler bewusst komponierte Zeitgefüge ergibt
sich die Frage, ob die von der Redaktionsgeschichte rekonstruierte Befindlichkeit

der historisch nachösterlichen Gemeinde (Trauer über den Weggang

Jesu und seine Entzogenheit, Erfahrung seiner Abwesenheit und daraus

resultierende Verunsicherung) nicht in Wirklichkeit eine Projektion des modernen

Interpreten ist.36 Ist die in den Abschiedsreden implizierte österliche

Wirklichkeitserfahrung der johanneischen Gemeinde vielleicht eine ganz andere?

Auf der Erzählebene tröstet Jesus die Jünger in den Abschiedsreden

damit, dass er ihnen für die Zeit nach seinem Weggang, für die österliche Zeit,
das Kommen des Geistes verheisst! Mit seinem Weggang werde ihnen etwas

Grösseres widerfahren — ihr Einssein mit ihm und dem Vater (14,20). Er kündigt

zwar an, die nachösterliche Gemeinde werde die 6Xî\|/iç (Druck, Bedrängnis)

erleiden (16,21.33). Davon, dass sie von Ximij und xapayj] (Bestürzung)
erfüllt sein werde, ist jedoch keine Rede. Im Gegenteil, die 0ÀI\|/iç werde zwar

bleiben, die ÀA)7i:r| aber in Freude (%(xp(x) verwandelt sein (16,22),37 denn er und

der Vater würden in ihnen Wohnung nehmen.

Der Evangelist stellt die Geschichte Jesu zwar im Rückblick aus der
nachösterlichen Zeit dar. Seine Erzählperspektive ist dabei jedoch konsequent vorösterlich

und auf die Zukunft ausgerichtet. Sie steht in auffälliger Spannung zu

36 Wenn man die erzählte vorösterliche Situation für den Spiegel der historischen Lage der
nachösterlichen Lesergemeinde hält, wird die aus dieser vorösterlichen Darstellung
rekonstruierte historische Situation der Uesergemeinde in die Abschiedsreden hineinprojiziert.
Historisierend ist nicht die Darstellung der vorösterlichen Situation der Jünger durch den

Evangelisten, historisierend ist vielmehr diese Projektion.
37 Dass es kt>7tr| und XaP<* gleichzeitig und nebeneinander gibt, widerspricht der johannei¬

schen Theologie. Für sie ist die Stimmung der Glaubenden gerade nicht gleichzeitig von
kwrri und xapu bestimmt. «Vielmehr hat die %apâ in der kÜ7cr| ihren Ursprung» (R.

Bultmann: Das Evangelium des Johannes [KEK II], Göttingen 181964, 446).



Zur Hermeneutik der Abschiedsreden Jesu im Johannesevangelium 385

seinem historischen Standort in der nachösterlichen Zeit und zu seiner

Darstellung des vorösterlichen Jesus als des bereits Verherrlichten.38 Das aber

bedeutet keinesfalls, dass der vorösterliche mit dem nachösterlichen Zeithorizont
auf der Erzählebene verschmolzen wäre.39

Die Theorie von der Horizontverschmelzung vermag zwar zu erklären,

warum der johanneische Jesus die Sprache der johanneischen Gemeinde spricht.
Sie ist das Resultat einer Verschmelzung von urchristlichen Traditionen mit
johanneischer Gemeindetheologie.40 Diese sich in der johanneischen Sprache

manifesderende Horizontverschmelzung darf jedoch nicht auf die im
Johannesevangelium erzählerisch vorgenommene Unterscheidung der Zeiten projiziert

werden.

Die Reduktion der inhaltlichen Aussagen biblischer Texte auf ihre
vermeintliche soziale oder theologiegeschichtliche Verortung greift zu kurz, denn

der übergreifende erzählerische Zusammenhang gerät dabei aus dem Blick:

Der historisch nachösterliche Erzähler, der von der Erfahrung der Erfüllung
der Geistverheissung herkommt, nimmt in bewusster Reflektiertheit eine

vorösterliche Erzählperspektive ein und entwirft ein kunstvolles Zeitgefüge, in
das er seine Gegenwartsgemeinde hineinnehmen will, um sie so für das jeweils

38 Der Tempuswechsel, auf den Frey hinweist, ist etwas anders als die vom Evangelisten an
verschiedenen Stellen explizit die vorösterliche in ein neues Licht tauchende nachösterliche

Perspektive. Bringt der Erzähler seine historisch nachösterliche Perspektive zur Geltung,
gibt er dabei seinen Standort ausdrücklich zu erkennen («Als er nun auferstanden war
von den Toten, dachten seine Jünger daran, dass er dies gesagt hatte...»; 2,22; vgl. 12,16).
Den von Frey erkannten Tempuswechsel hingegen thematisiert der Erzähler nicht eigens.
Dieser Tempuswechsel begegnet innerhalb der für das Evangelium grundlegenden, durch

Prolepsen und Verheissungen auf die Zukunft ausgerichteten, vorösterlichen Erzählperspektive.

39 Diese auf der Erzählebene begegnende Unterscheidung hat auch Meeks nicht im Blick.
Er sieht zwar das Unverständnis der Jünger, aber nicht, dass es bis Ostern anhält. Seiner

Auffassung nach gilt für die Jünger, dass sie «while they also frequently <misunderstand>,

are progressively enlightened and drawn into intense intimacy with Jesus, until they, like

him, are not <of this world)» (Meeks: Man from Heaven [Anm. 14], 69). Es gibt jedoch im

Johannesevangelium keinen progressiven Erkenntnisfortschritt der Jünger. Sie lieben ihn
zwar von Anfang an; zur wirklichen Erkenntnis seiner Person aber kommen sie erst an
Ostern.

40 Die Horizontverschmelzung im Gadamerschen Sinne liegt dem Text des Johannesevange¬
liums voraus. Sie erklärt die sprachliche Gestalt - der irdische Jesus spricht eine ganz andere

Sprache als der der synoptischen Evangelien, und der Evangelist deutet die Geschichte
des irdischen Jesus in der theologischen Begrifflichkeit der johanneischen Gemeinde.



386 Christoph Schroeder

neue Kommen des Geistes aufzuschliessen. Die der Redaktion zugeschriebenen

Texte und die Abschiedsreden insgesamt lassen sich davon nicht isolieren.

Sie sind Teil dieser erzählerischen Gesamtkonzeption.41

Der Evangelist erzählt die Geschichte von Tod und Auferstehung Jesu als

ein nicht abgeschlossen in der Vergangenheit liegendes, sondern zukünftiges
Geschehen. Er erzählt seine Geschichte einer nachösterlichen Gemeinde, die

sich, wie die vorösterlichen Jünger, ^wischen Verheissung und Erfüllung bewegt.
Wie die Jünger auf der Erzählebene wird diese Gemeinde an Ostern keinesfalls

eine Horizontverschmelzung, sie wird vielmehr eine Horizonterweiterung
erfahren. Der erzählerische Realismus der Bibel ist der Schlüssel zur Auslegung
der Abschiedsreden und mit den Kategorien der Historizität oder Fiktionalität
nicht zu greifen.

2. Der «Realismus» biblischen Frffihlens (Hans W. Frei)

Hans Frei hat auf das hermeneutische Grundsatzproblem aufmerksam

gemacht, das die historische Kritik von ihren Anfängen bis in die Gegenwart

begleitet: Sie definiert den Realismus der biblischen Erzählungen durch den

äusseren Massstab der historischen Wahrheit.42 Das, was Hans Frei als den

«realistischen» Charakter biblischer Erzählungen, ihre erzählte Welt, bezeichnet,

zählt für die historische Kritik nicht gegenüber der Faktenwahrheit, die sie

mit Hilfe von externer Evidenz zu verifizieren versucht. Gelingt es nicht, die

41 Die Fülle der Literatur, die sich ausschliesslich auf die Abschiedsreden konzentriert, ohne
sie in ihrem Bezug zu c. 1-12 zu sehen, nimmt das nicht zur Kenntnis (zur neueren
Forschungsliteratur zu den Abschiedsreden vgl. Schnelle: Literatur zum Johannesevangelium
[Anm. 2]). Sie ist deutliches Zeichen einer Unwucht; sie beeinträchtigt das Verständnis des

Evangeliums als einer narrativen Einheit. Faktisch werden die Abschiedsreden nicht mehr
als integraler Teil des Evangeliums verstanden. Da sowieso Konsens darüber besteht, dass

mit c. 13 der zweite Teil des Evangeliums beginnt (vgl. Bultmanns Überschrift über c. 13-

20: Die Offenbarung der öoüfl. vor der Gemeinde) und hier ein anderer Adressatenkreis im Blick
ist als in c. 1-12, hat man gemeint, diesen Teil unabhängig davon verstehen zu können.
Zwar ist unbestritten, dass eine diachrone Lektüre der Abschiedsreden wichtige Hinweise
auf die Entwicklung der johanneischen Gemeinde zu geben vermag. Darüber darf jedoch
nicht vergessen werden, dass der Inhalt dieser Reden nicht in ihrer Redaktionsgeschichte
aufgeht bzw. auf sie reduziert werden darf. Die Redaktionsgeschichte eröffnet nicht mehr
als eine mögliche Perspektive auf die Texte. Gerät das aus dem Blick, wird aus der historischen

Rekonstruktion eine methodisch nicht kontrollierte Projektion.
42 Vgl. Hans W Frei: The Eclipse of Biblical Narrative. A Study in Eighteenth and Nine¬

teenth Century Hermeneutics, New Haven / London 1974.



Zur Hermeneutik der Abschiedsreden Jesu im Johannesevangelium 387

biblischen Texte diesem Massstab zu unterwerfen, meint sie, diese biblischen

Erzählungen (engl.: Narratives) als Fiktion und damit als unwahr und belanglos
entlarvt zu haben und deshalb in Bausch und Bogen verwerfen zu können.

Genau das geschieht, wenn die Ausleger die johanneischen Abschiedsreden

aus der erzählten Welt des Evangeliums herauslösen, weil sie meinen, in
ihnen spiegele sich der historische Standort des Erzählers in der rekonstruierten
«wirklichen» Welt und sie repräsentierten so die als historische Faktizität
verstandene Wahrheit.43 Der von Jesus in der erzählten Welt des Evangeliums

bezogene vorösterliche Standort sei nur ein Spiegel der nachösterlichen Gegenwart

des Verfassers und auf der Erzählebene eine Fiktion. Wenn die Ausleger
von c. 13-17 die Rekonstruktion der Redaktionsgeschichte der Reden für die

theologische Deutung ihres Inhalts halten, erliegen sie jedoch einer Täuschung.
Wenn sie meinen, die Abschiedsreden gäben einen direkten Einblick in die

Situation der Lesergemeinde, für die der Verfasser schrieb, laufen sie Gefahr,

zu übersehen, welche Bedeutung diese Reden als konstitutiver Bestandteil der

Gattung «Evangelium» haben. In der impliziten Gleichsetzung der

Entwicklungsgeschichte dieser Reden mit ihrem Inhalt vollzieht sich das, was Hans

Frei die «Eclipse of biblical narrative» genannt hat. Das sei an zwei Beispielen
illustriert.

3. Moses Abschiedsrede und die Passa-Haggadah

Ein Vorläufer der Abschiedsreden Jesu ist die Abschiedsrede des Mose, das

Deuteronomium. Wie die Abschiedsreden Jesu ist es eine Rede auf der Grenze.

Mit dem Volk steht Mose an der Grenze zum Gelobten Land. Er selbst

wird es nicht mehr betreten, er weiss das auch und teilt dem Volk das mit. Auf
dieser Grenze, vor seinem Tod, gibt er dem Volk die Gesetze und Verheissun-

gen, die ihm das Leben im Land ermöglichen und ihm dort Dauer verleihen
werden. Dass das Deuteronomium Mose in den Mund gelegt und Jahrhunderte

nach der in ihm erzählten Zeit verfasst worden ist, gehört zu den
Grunderkenntnissen der historischen Kritik. Dass es auf die Zeit seiner Lesergemeinde

bezogen ist, wird in den auf die Sesshaftigkeit bezogenen Geboten nur zu

43 So verfahren die redaktionsgeschichtlichen Untersuchungen der Abschiedsreden. Sie sind
daran interessiert, die rekonstruierten redaktionellen Fortschreibungen der Abschiedsreden

theologiegeschichtlich einzuordnen, um auf dieser Basis eine Geschichte der
johanneischen Gemeinde zu schreiben.



388 Christoph Schroeder

deutlich. Historisch-kritisch lässt sich zeigen, dass das Deuteronomium ein langes

Wachstum hinter sich hat. Es ist im Lichte des von späteren Generationen

Erfahrenen immer wieder aktualisierenden relectures unterzogen worden. Es

hat eine Redaktionsgeschichte. Die lässt sich kritisch rekonstruieren; auf diese

Weise lässt sich eine Religionsgeschichte Judas vom 6.-3. Jh. v. Chr. erstellen.

Fatal wäre es aber, den Inhalt dieser Abschiedsrede des Mose auf den Pro-

zess der Redaktion des Deuteronomiums zu reduzieren. Alle Aktualisierungen
sind eingefügt worden, ohne dass die vorausgesetzte Abschiedssituation an der

Grenze zum Gelobten Land dadurch aufgehoben würde. Im Gegenteil: die

aktualisierten Gebote wurden Mose in den Mund gelegt und mit seiner Autorität
versehen. Auch das mehreren relectures unterzogene Buch Deuteronomium hat

unbestreitbar die Absicht, seine Leser in die in ihm erzählte Zeit
zurückzuversetzen. Und das gelingt ihm auch. Mit Mose befinden sich die, die dessen

Abschiedsrede hören, an der Schwelle zum Gelobten Land — obwohl sie es

doch faktisch längst in Besitz genommen haben oder sich im Babylonischen
Exil weit von ihm entfernt wissen.

Das, was die Abschiedsrede des Mose nicht nur in ihrer erzählten Zeit,
sondern noch viel mehr bei denen bewirkt, die sie Jahrhunderte später lesen,

nennt Jan Assmann «das Prinzip der kontrapräsentischen Erinnerung.»44 Die

Vergegenwärtigung der mosaischen Abschiedsrede verlange «dem Volk [...]
das Kunststück einer Erinnerung ab [...], die durch keine <Rahmen> der

gegenwärtigen Wirklichkeit bestätigt wird. Das heißt, Fremdling bleiben im eigenen
Land und in der eigenen Gegenwart. Anpassung wäre Vergessenheit.»45

Das Prinzip der kontrapräsentischen Erinnerung, das Assmann für das

Deuteronomium festgestellt hat, gilt ebenso für die jüdischen Feste.46 Wenn am
Sederabend die Passa-Haggada Ex 12 verlesen wird, dann ist die Herausfüh-

44 J. Assmann: Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung, und politische Identität in
frühen Hochkulturen, München 1992, 227.

45 Assmann: Das kulturelle Gedächtnis (Anm. 44), 225.

46 Charakteristisches Merkmal der Feste ist es, dass das in der Vergangenheit liegende «Ge¬

schehen in der Feier dramatisch vergegenwärtigt (wird); die hier und jetzt Feiernden werden

in das damalige Geschehen mit hineingenommen. Das Heilshandeln JHWHs betrifft
nie nur die Generation der Väter (und Mütter), sondern die Feiernden haben über die

liturgisch-memorierende Feier direkten Anteil an diesem Heilsgeschehen» (J. Rahner: «Er
aber sprach vom Tempel ...». Jesus von Nazareth als Ort der Offenbarung Gottes im
vierten Evangelium [BBB 117], Bonn 1998, 191).



Zur Hermeneutik der Abschiedsreden Jesu im Johannesevangelium 389

rung aus Ägypten natürlich ein «längst überholtes» Geschehen in der fernen

Vergangenheit. Selbstverständlich weiss das die dieses Fest feiernde Gemeinde.

Aber in der im Fest inszenierten Vergegenwärtigung erleben die diese

Geschichte Hörenden das Vergangene so mit, als steckten sie selbst mittendrin,
als würden sie vom Pharao verfolgt, als würden sie durch das Rote Meer ziehen,

als würden sie mit Mirjam das Siegesüed singen, als würden sie jetzt Befreiung

erfahren. Am Ende des Seder-Abends der Ausblick: «Dieses Jahr Knechte,
nächstes Jahr Freie, dieses Jahr hier, nächstes Jahr in Jerusalem.»

Gerade in der Zeit nach 70 n. Chr. gewinnen die Feste für das Judentum
eine erinnerungsbildende Funktion: Als «die Feste, die die Vergangenheit
erinnernd zur erfahrbaren Gegenwart werden lassen, nicht mehr gefeiert werden

können, zelebrieren die rabbinischen Gelehrten sie umso ausführlicher in
ihren Texten. Ihre Texte übernehmen somit die Funktion einer doppelten
Mnemotechnik: sie vergegenwärtigen die Feste, die wiederum die Heilsgeschichte

vergegenwärtigen.»47

Die Vergegenwärtigungsfunktion der mosaischen Abschiedsrede und der

jüdischen Feste gilt auch für die Abschiedsreden Jesu. Sie versetzen die

Glaubenden an die «Grenze» und kündigen ihnen an, dass sie mitten in der

Bedrängnis durch die Welt die Gegenwart Jesu im Geist der Wahrheit und so

Freude und das Einssein mit Gott, dem Vater und dem Sohn, erfahren werden

(14,20). Sie vergegenwärtigen die Abschiedssituation Jesu mit seinen Jüngern
und lassen die nachösterliche Adressatengemeinde erfahren, dass sie in die

gegenwärtige und «zukünftig-eschatologische soteriologische Dimension»48 der

Verheissungen Jesu mit hineingenommen ist.

Wie Israel nicht seine eigene Gegenwart für die in der Passah-Haggada

eigentlich geschilderte Zeit hält, so dass mit der Gefangenschaft in Ägypten
z.B. die Situation einer späteren Generation unter Jerobeam II. gemeint wäre,

so hält die johanneische Gemeinde die in den Abschiedsreden vorausgesetzte
Zeit nicht einfach für den Spiegel ihrer eigenen. Nein, die Erinnerungskunst
besteht darin, die Vergangenheit Gegenwart werden zu lassen. Die Glaubenden

47 Dorit Felsch: Die Feste im Johannesevangelium. Jüdische Tradition und christologische
Deutung (WUNT 11/308), Tübingen 2011, 44. Felsch zeigt, dass das Johannesevangelium

durch den jüdischen Festkalender strukturiert wird. Dreimal feiert Jesus das Passafest.

Zum Laubhüttenfest zieht er nach Jerusalem, zum Chanukkafest ist er im Tempel.
48 Felsch: Die Feste im Johannesevangelium (Anm. 47), 41.



390 Christoph Schroeder

erleben den Abschiedsschmerz selbst mit, sie hören die Verheissung von Jesu

zukünftigem Kommen im Geist als ihnen geltende Zusage. Sie hören das nicht
im distanziert-überlegenen Bewusstsein, dass diese Trauer der Jünger deren

«einstige, längst behobene Trauer [...] zwischen Karfreitag und Ostern»49 sei,

ebenso wenig wie die das Passafest Feiernden mitleidig oder erleichtert auf die

aus ihrer Sicht doch längst behobene Angst der Israeliten vor dem Durchzug
durch das Schilfmeer herabblicken. Dieses «historische» Bewusstsein haben sie

im Moment der Feier nicht. Die nachösterliche Gemeinde hört das

Johannesevangelium nicht als Dokument der Vergangenheit. Sie setzt aber auch nicht
einfach das Geschilderte mit ihrer eigenen Gegenwart gleich, so dass eigentlich

nur vom Jetzt die Rede wäre. Vielmehr sind sie mit den vorösterlichen Jüngern
die, die jetzt von Jesus Abschied nehmen, durch das dunkle Tal hindurch müssen

und auf ihn warten als den, der zugesagt hat, im Heiligen Geist wieder zu

ihnen zu kommen. Liest der heutige Leser diese Texte nicht genauso? «Wer bei

dem durch historische Erinnerung rekonstruierten (historischen Jesus> verweilen

will, muss bald inne werden, dass er ohne ihn ist.»50

4. Jesus — der im Geist %ur nachösterlichen Gemeinde Kommende

Natürlich kann kein Zweifel bestehen, dass die Abschiedsreden nachösterlich

entstanden sind und damit, wie das gesamte Johannesevangelium, die Situation

der Gegenwartsgemeinde im Blick haben. Zweifellos spiegeln Passagen

aus c. 13-17 den Standort der nachösterlichen Gemeinde wider. Wenn Jesus

den Jüngern in 14,19 vorösterlich verheisst: «Ich lebe und ihr sollt auch

leben», spricht er als der Auferstandene. Wenn er in seinem Fürbittgebet zu Gott

sagt: «Ich habe die Aufgabe vollendet, die du mir gegeben hast» (17,4) und:

«Keiner von ihnen ist zugrunde gegangen außer dem Sohn des Verderbens,

damit die Schrift erfüllt werde» (17,12), blickt er auf die am Kreuz geschehene

Vollendung zurück. Dennoch zeichnet c. 17 Jesus als den in der Situation vor

Kreuz und Auferstehung Betenden; als solcher soll er wahrgenommen werden.

Auf das Gebet Jesu folgt erst noch seine Passion und Auferstehung. Die vom
nachösterlichen Standort aus gesprochenen Aussagen sind in diese Erzählsituation

integriert. Sie lassen sich davon nicht isolieren und herauslösen. Die

übergreifende narrative Struktur ist gewichtiger als die Einzelaussage. Sie ver-

49 Frey: Eschatologie III (Anm. 12), 207.

50 Bultmann: Johannes (Anm. 37), 377.



Zur Hermeneutik der Abschiedsreden Jesu im Johannesevangelium 391

mag diese Grundstruktur nicht zu sprengen. Nicht umsonst hat der Erzähler
das Gebet Jesu vor seinen Tod gesetzt. Er hätte es auch als Gebet des

Auferstandenen an das Ende der Ostererscheinungen rücken können. Wenn es die

Situation der nachösterlichen Gemeinde im Blick hat, hätte es hier doch wohl
viel besser hineingepasst. Er hat das aber bewusst nicht getan. Warum nicht?

Weil er ein theologisches Signal setzen wollte.51

Die Gattung Evangelium will den Leser dazu bringen, sich in die erzählte

Geschichte hineinzubegeben und sich mit den in ihr erzählten Figuren zu

identifizieren. Ein Evangelium ist kein Brief, kein Trost- oder Mahnschreiben

an eine bestimmte Gemeinde, deren Sorgen und Nöte der Verfasser direkt

anspricht; es ist das die Gemeinde in ihrer Existenz begründende Dokument. Es

will Identifikation ermöglichen — nicht Distanz. Der Evangelist will den gegenwärtig

Lebenden deutlich machen: die Situation der Jünger vor Jesu Abschied

ist eure eigene. Er will sie in die Situation vor Jesu Weggang mit hinein nehmen

und sie erfahren lassen, dass dieser Weggang auch ihnen noch bevorsteht,
obwohl er als historisches Ereignis natürlich bereits Jahrzehnte zurück liegt. Durch
diese Erzählstrategie wird Karfreitag zur Gegenwart der nachösterlichen Lesergemeinde.

Jesus ist das Gegenüber zu den Jüngern. Die nachösterliche Gemeinde

identifiziert sich mit ihnen, durchlebt mit ihnen die Angst und die Verzweiflung

vor Jesu Weggang und erfährt gerade darin ihre Gegenwartsdeutung.
Wie Jesus auch nach seiner Auferstehung der Gekreuzigte bleibt, so sind

in dieser Identifikation auch die, die nachösterlich leben, die vorösterlich

Unverständigen. Sie wissen nicht, wohin er geht.52 Zwar verheisst Jesus ihnen, der

Geist werde sich nachösterlich in ihrer Verkündigung zeigen und sein Wort
werde dann ihres sein. Aber das liegt in der Zukunft.53 Passion und Ostern,

51 F.J. Maloney: The Gospel of John, CollegeviUe, MN 1998, 464: «However much the later

experience and thought of the Johannine community may be determining the shape and

message of the prayer, its place in the narrative after the ministry of Jesus and before his

death and resurrection must be kept in mind. Jesus looks both backward and forward.»
52 Die Jünger bereits in den auf der Erzählebene ergehenden Verheissungen mit Jesus und

dem Geist zu identifizieren, bedeutet, ihr vorösterliches Unverständnis als etwas überholt
in der Vergangenheit liegendes und nicht auch die gegenwärtig Lebenden charakterisierendes

zu historisieren und damit faktisch zu eliminieren.
53 Wenn Onuki, von der historischen Trägergemeinde ausgehend, die bruchlose Identität

zwischen dem irdischen Jesus und der nachösterlichen Gemeinde in seine Deutung der

johanneischen Texte hineinprojiziert, missachtet er die erzählte Welt des Evangeliums und
die Gesetze der Erzählung.



obwohl bereits geschehen, sind für die, die sich in die Situation der Jünger

hineinbegeben und sich mit ihnen identifizieren, ein zukünftiges Geschehen.54

Nur durch die noch in der Zukunft Hegende, sie verwandelnde Erfahrung einer

umfassenden Neuschöpfung werden sie zu Geistträgern.
Die Zukünftigkeit der Stunde Jesu gilt für jede Gegenwart. «Die historische

Situation der Jünger beim Tode Jesu repräsentiert die sich stets wiederholende

Situation der Glaubenden. Immer wieder scheint die Welt zu siegen, und

immer wieder wird der Glaubende wankend und sucht seine Zuflucht im Heimischen,

in der Welt, und läßt Jesus allein.»55 Was Bultmann als «eschatologisches

Ereignis» bezeichnet, dass Jesus immer wieder der Abschied Nehmende und

Kommende ist, dass er der Zukünftige bleibt, das gerät in der historisierenden

Auslegung des Evangeliums aus dem Blick. Gerade diese Erfahrung aber will
der Erzähler durch sein erzählerisches Identifikationsangebot ermögHchen.

Jesus verheisst den Jüngern, dass er in ihnen und sie in ihm sein werden

(14,20). Seine Abwesenheit wird für die in den Abschiedsreden entworfene

Gemeinde kein Thema sein. Sie lebt in der erfahrenen Gegenwart des Geistes.

Dessen Gegenwart aber ist kein historisches Faktum, auf das sich die nach

Ostern Lebenden verlassen könnten. Der Geist ist für sie kein Besitz. «Der

Wind weht, wo er will. Du hörst sein Sausen wohl, aber du weisst nicht, woher

kommt und wohin er fährt» (3,8). Das ist die Situation der nachösterhchen

Gemeinde. Das ist die Situation jeder folgenden und der gegenwärtigen
Generation.

Dass der johanneische Jesus bereits vorösterHch auf seinen Tod zurück-

bHckt und als Auferstandener erscheint, hat die erzählerische Funktion, die

Hörer und Leser des EvangeHums dessen gewiss zu machen, dass der, der den

Jüngern vorösterHch begegnet ist, ihnen nachösterHch im Geist begegnen und

54 Der von manchen Auslegern vertretene Bezug der Verheissungen der Abschiedsreden

nicht auf Ostern, sondern auf die Parusie, ist auch ein Spiegel der kirchlichen Periko-

penordnung. Bis auf den Sonntag Kantate stammen sämtliche Evangelientexte für die

Sonntage zwischen Ostern und Pfingsten aus dem Johannesevangelium, und bis auf den 1.

und 2. Sonntag nach Ostern aus den Abschiedsreden: 15,1-8 (Jubilate), 16,23-33 (Rogate),

15,26-16,4 (Exaudi), 14,23-27 (Pfingsten) — als hätte der Auferstandene diese Reden nicht
vor Kreuz und Auferstehung, sondern bei seinen österlichen Begegnungen mit den Jüngern
gehalten. Im Johannesevangelium haben sie ihren Platz rarOstern. Deshalb müssten sie

eigentlich in der Passionszeit verlesen werden. Da würde sich die Kraft dieser Verheissungen

ganz anders entfalten als in der Osterzeit.
55 Bultmann: Johannes (Anm. 37), 457.



Zur Hermeneutik der Abschiedsreden Jesu im Johannesevangelium 393

ihren Horizont so sehr erweitern wird, dass sie ihn dann erst wahrhaft erkennen

werden.56

IV. Fa^it. Die nachösterliche Zeit als verheissene Heils^eit

Die Suche nach dem historischen Haftpunkt des Johannesevangeliums hat die

Forschung zu den Abschiedsreden geführt. Nun zeigt sich zum einen, dass

die rekonstruierten Entstehungsverhältnisse nicht den theologischen Inhalt der

Texte ausmachen, und zum anderen, dass das Verfahren, den Text als Spiegel

seiner Entstehungsverhältnisse zu deuten, nur dann zu deren adäquater
Rekonstruktion führt, wenn der Text in seinem komplexen Gefüge und nicht nur
Teile zugrunde gelegt werden. Der Evangelist baut ein kunstvolles Zeitgefüge
auf. In diesem Zeitgefüge ist seine Theologie zu deuten. In diesem Zeitgefüge
ist Jesu Weggang und sein Kommen im Geist ein immer neu sich vollziehendes

Geschehen. Der zweifellos nachösterliche Erzähler (Entstehungszeit des

Evangeliums um 100 n. Chr.!) hat sich entschieden, bereits den vorösterlichen

Jesus mit Zügen des Auferstandenen auszustatten und ihn von dessen Standort

aus sprechen zu lassen, um den vor- und nachösterlichen Jüngern der Erzählung

die Gewissheit zu geben, dass der ihnen diesseits und jenseits des tiefen

Grabens begegnende Jesus, der vorher mit ihnen gesprochen und ihnen diese

Verheissung gegeben hat, jetzt im Heiligen Geist bei ihnen gegenwärtig ist
und mit ihnen spricht. Nicht einzelne redaktionelle Schichten, sondern die

Erzählung in ihrer Gesamtkonzeption und mit ihrem komplexen Zeitgefüge ist

in Beziehung zu setzen zu dem historischen Ort, an dem sie entstanden sein

könnte. Das Verhältnis dieses Entwurfs zu seiner historischen Entstehungssi-

56 Frey nennt die sich für ihn im Tempuswechsel manifestierende Doppelperspektive stereo¬

skopisch. Er beruft sich dafür auf Culpepper («a stereoscope is an optical device with two
eyeglasses which creates the illusion of solidity and depth by assisting the observer to
combine the images of two pictures taken from points of view a little way apart.»,
Culpepper: Anatomy [Anm. 3], 33). Für Culpepper sind die beiden Standpunkte jedoch nicht
die der vorösterlichen Jünger und der nachösterlichen Gemeinde. Für ihn bezieht sich die

Stereoskopie allein auf die johanneische Darstellung der Person Jesu: «The narrator views

Jesus and his ministry from the twin perspectives of his <whence> and his <whither>, his

origin as the préexistent logos and his destiny as the exalted son of God. Only when these

perspectives are combined can Jesus be understood» (ebd.) Das ist die für das

Johannesevangelium charakteristische theologische Stereoskopie. Die von Frey postulierte Stereoskopie

zweier historischer Standorte ist etwas anderes als die von Culpepper so bezeichnete

Darstellung der Person Jesu.



394 Christoph Schroeder

tuation kann nicht als das einer einfachen Spiegelung gedeutet werden; er weist

über sie hinaus. Der Evangelist erzählt die Geschichte Jesu für die Gemeinde

seiner Gegenwart. Sie lebt in demselben Zeitgefüge, in dem diese Geschichte

spielt. Es ist ihre eigene Geschichte.57

Abstract
Der Evangelist nimmt die nachösterliche Gemeinde, für die er sein Evangelium
schreibt, durch die Unterscheidung der Zeiten in die von ihm erzählerisch geschaffene
Spannung zwischen Verheissung und Erfüllung hinein. Wenn Jesus den vorösterlichen

Jüngern in den Abschiedsreden ankündigt, sein Weggang werde für sie Heil, Leben und
Fülle bringen, sind Karfreitag und Ostern, obschon historisch gesehen Vergangenheit,
für die Hörer und Leser ein zukünftiges Geschehen. Dieses kunstvolle Zeitgefüge geht
durch die redaktionsgeschichtliche Segmentierung der Texte verloren.

By way of the distinction of times, the narrator locates the post-eastern community,
who is the addressee of his gospel, in the tension between promise and fulfillment.
When Jesus announces to the pre-eastern disciples in the farewell discourses that his

departure will signify salvation, life, and abundance, Good Friday and Easter, though
historically events of the past, come to be future events for the hearer and reader. The
artistic temporal framework, within which the evangelist locates the post-eastern
community, gets lost when the texts are segmented according to the criteria of redaction

history.

57 Für eine Gesamtdeutung des Johannesevangeliums, die sich aus dieser Einsicht ergibt, s.

Chr. Schroeder: Leben in Fülle. Eine Theologie des Johannesevangeliums, Stuttgart 2016.


	Zur Hermeneutik der Abschiedsreden Jesu im Johannesevangelium

