
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 72 (2016)

Heft: 3

Artikel: Karl Barth und das II. Vatikanum : eine Relecture (1965-2016)

Autor: Müller, Wolfgang W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877735

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877735
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Karl Barth und das II. Vatikanum
— eine Relecture (1965 — 2016)

Karl Kardinal Lehmann ??um 80. Geburtstag

«Als (sehr) alter, trotzig evangelischer Theologe bin ich in meinem Ruhestand

fast hauptamtlich mit alten und neuen Catholica beschäftigt.» So schreibt

Karl Barth in seiner Antwort auf einen Brief, den der junge katholische

Theologe Rolf Kuhn öffendich an Barth geschrieben hatte.1 Welchen
katholischen Theologiestudierenden ist der Ausdruck Karl Barths nicht bekannt,
die Analogia-Entis-Lehre als Erfindung des Antichrists zu interpretieren? In
der Regel wird dann noch nachgeschoben, dass die Arbeiten von Hans Urs

von Balthasar, mit dem Barth eine Freundschaft unter dem Vorzeichen WA.
Mozarts verbindet2, eine Änderung der Einstellung der katholischen Theologie

zur Theologie Karl Barths mit sich bringten.3 Die Arbeiten des Luzerner

Theologen Hans Küng zur Theologie Barths sind nach eigenen Aussagen

Küngs nicht ohne die Vorarbeiten von Balthasars denkbar: «Vom Barth-Buch
Balthasars», so Hans Küng, «ohne das meine eigene Arbeit über Barth kaum
denkbar gewesen wäre, lernte ich: Das Katholische und das Evangelische
werden gerade dort versöhnbar, wo beide am folgerichtigsten sie selbst sind.»4

Weniger bekannt ist in der katholischen Beschäftigung mit Barth dessen späte

Schrift «Ad limina apostolorum».5 (Die Umstände, die zu dieser Publikation

führten, brauchen an diesem Ort nicht repetiert zu werden.6) Dies erstaunt,

1 K. Barth: Offene Briefe 1945-1968 (Gesamtausgabe 5), hg.v. D. Koch, Zürich 1984, 537.

2 Siehe zum Verhältnis Barth / von Balthasar und Mozart: B. Gautier: Balthasar en Dialogue
avec Barth. Paris 2014, 559-630 («Puissance œcuménique de Mozart»).

3 Siehe dazu das Epoche machende Buch: H.U. von Balthasar: Karl Barth. Darstellung und

Deutung seiner Theologie, Einsiedeln 41976; ders.: Karl Barth. Eine Würdigung von Hans
Urs von Balthasar, in: Vaterland 292 (1969), Beilage Kunst, Kirche, Kultur; siehe zum
gesamten: W.W. Müller (Hg.): Karl Barth - Hans Urs von Balthasar. Eine theologische
Zwiesprache, Zürich 2006; B. Gautier: Balthasar en Dialogue avec Barth (Anm. 2); bei E.
Busch (in: ders.: Barth - ein Porträt in Dialogen. Von Luther bis Benedikt XVI., Zürich
2015) fehlt der Dialog mit Balthasar.

4 H. Küng: Rechtfertigung. Die Lehre Karl Barths und eine katholische Besinnung (1957),
zit. nach: H. Küng: Sämtliche Werke. Bd. 1, Freiburg i.Br. 2015, 26.

5 K. Barth: Ad limina apostolorum, Zürich 1967.

6 Hans Küng fragt Karl Barth bezüglich einer Teilnahme für die zweite Sitzungsperiode an.

Aufgrund seines schwächlichen Gesundheitszustandes nimmt Barth diese Einladung nicht

ThZ 3/72 (2016) S. 354-368



Karl Barth und das II. Vatikanum 355

wenn man bedenkt, welche Präsenz der Theologie Barths von Theologen auf
dem Konzil zugesprochen wurde. So bemerkt beispielsweise der französische

Theologe Henri Bouillard, der selbst ein ausgewiesener Kenner der Theologie

Barths ist, zu dessen Einfluss auf das II. Vatikanum: «Nul n'a précisé dans

quelle mesure la pensée barthienne était présente aux théologiens du Concile.

Mail il est aisé de remarquer que, malgré des différences incontestables, il y
a une correspondance entre la notion barthienne de la révélation et celle de

Vatican II.»7

Es sei angemerkt, dass der Peritus Yves Congar, ebenfalls ein ausgezeichneter

Kenner des Werkes von Karl Barth, der holländische Dominikaner B.

A. Willems aus Nijmegen, er schrieb eine Einführung in das Werk Karl Barths

sowie der belgische Dominikaner Jérôme Hamer, sich von katholischer Seite

mit der Theologie Barths beschäftigt haben.8

Während evangelische Konzilsbeobachter wie Willem Visser't Hooft oder
Lukas Vischer das Konzilsereignis hauptsächlich unter dem Aspekt der

Annäherung der Katholischen Kirche an die anderen christlichen Kirchen be-

trachteten1', war für Barth das Konzil primär ein Ereignis der Reformbestrebungen,

die durch Papst Johannes XXIII. innerhalb der Katholischen Kirche

angestossen wurde. Für Barth war die Frage der Ökumene weniger eine
Sache der Kommissionen und Dokumentationen als der Aufruf jeder Kirche,
sich zu erneuern. Bei dieser Frage gibt es eine Ubereinstimmung mit Hans

Urs von Balthasar. Im Jahr 1968 nehmen Karl Barth und Hans Urs von
Balthasar an der ersten ökumenischen Konferenz der christkatholischen Kirche,
der evangelisch-reformierten Kirchen und der römisch-katholischen Kirche
der Schweiz auf dem Leuenberg teil.10

an, vgl. Brief IC Barth an H. Küng (19. September 1963 (Barth: Offene Briefe [Anm. 1],
191 f.) und Brief an O. Cullmann vom 14.2.1964 (Barth: Offene Briefe [Anm. 1], 236£).

7 H. Bouillard: Le concept de révélation de Vatican I à Vatican II, in: Révélation de Dieu
et langage des hommes, hg.v. J. Audinet et al., Paris 1972, 35-49 ; allgemein zu Barth: H.
Bouillard: Karl Barth, 3 Bde., Paris 1957.

8 Vgl. Brief an Dr. B.A. Willems vom 6. März 1963 (Barth: Offene Briefe [Anm. 1], 131).
9 Vgl. dazu O. Cullmann / L. Vischer (Hg.): Zwischen zwei Konzilssessionen, Zürich 1973;

Brief von Visser't Hooft an Karl Barth vom 3. Mai 1963 (in: Barth: Offene Briefe [Anm.
1], 309-312).

10 Die Vorträge von Karl Barth und Hans Urs von Balthasar lauten <Kirche in Erneuerung
und (Vielheit der biblischen Theologie und der Geist der Einheit im NT>, siehe dazu:

SchwRd 67 (1968), 152-169.



356 Wolfgang W. Müller

Barth war durch seine Kontakte zu katholischen Theologen, im Besonderen

zu katholischen Theologen der Eidgenossenschaft, über die komplexen

Vorgänge sowohl in theologischer, institutioneller als auch kirchenpolitischer
Hinsicht bestens informiert. In einem Brief an Oskar Cullmann schreibt er am
30. Oktober 1963: «Sicher passieren heute in der römischen Kirche hinter den

Kulissen die merkwürdigsten Dinge.»11 In einem weiteren Brief an Cullmann
schreibt Barth, dass er vom Rande her die «Konzilsgeheimnisse»12 mit grösster
Aufmerksamkeit verfolgt, Nachrichten vom Schweizerischen Evangelischen
Pressedienst (EPD) erhält und die Herderkorrespondenz liest.13

Der vorliegende Aufsatz geht in folgenden Schritten vor. Zunächst wird
die Frage nach der Hermeneutik des Konzils erörtert, dann sollen in weiteren

Schritten die Dokumente <Dei verbum> (=DV), <Lumen gentium) (=LG) sowie

die Frage der Mariologie als auch die beiden Dokumente <Nostra aetate> (=NA)
und <Dignitatis humanis> (=DH) in der Interpretation Barths vorgestellt und

unter einer rezeptionsästhetischen Perspektive reflektiert werden.

Hermeneutik des Konzils

Der Text <Ad limina Apostolorum> umfasst 10 Frageschemata: ein allgemeines

Frageraster zu grundsätzlichen Fragen der Texte und neun Schemata. Diese

neun Schemata sind jeweils doppelt konstruiert. Zum einen gibt es Verständnisfragen

zum jeweiligen Text, zum anderen formuliert Barth kritische Anfragen
an die einzelnen Texte. Er bezieht sich dabei auf die vier Konstitutionen, die

neun Dekrete und zwei Deklarationen, die den Textcorpus des Vatikanums

repräsentieren. Sicherlich kommt der Konstitution zur Offenbarung in der Analyse

Barths eine zentrale Rolle zu, und dies sowohl in theologiegeschichtlicher
als auch in systematischer Perspektive. In einem Brief an Augustin Kardinal
Bea schreibt Karl Barth, dass er aus eigener persönlicher Verantwortung, ohne

offiziellen Auftrag, nach Rom reist und es seine Absicht ist, «so viel als möglich
zu hören, zu vernehmen, zu verstehen, zu lernen.»14 Barths Ferienaufenthalt

11 K. Barth: Briefe 1961-1968. (Gesamtausgabe. 5), hg.v. T. Fanemeier und H. Stoevesandt,
Zürich 1975, 206.

12 Barth: Offene Briefe (Anm. 1), 102; Brief an O. Cullmann, 25. November 1962.

13 Vgl. Barth: Offene Briefe (Anm. 1), 236; Brief von K. Barth an O. Cullmann vom 14.

Februar 1964.

14 Barth: Offene Briefe (Anm. 1), 334-336 (335); Brief K. Barths an Kardinal Bea vom 2. Juni
1966.



Karl Barth und das II. Vatikanum 357

im Juli 1966 im Wallis, nutzt er - nach eigenem Bekunden - zum fleissigen

Studium des Katholizismus als Vorbereitung seiner anstehenden Romreise.15

Im allgemeinen Fragekatalog thematisiert Barth hermeneutische Grundfragen

zur Auslegung der Konzilstexte, wenn er nach einer möglichen Mitte
des Textcorpus fragt. Die grundsätzliche Debatte um den hermeneutischen

wie ekklesialen Neuansatz, den das Konzil in seinem Selbstverständnis artikuliert,

thematisiert Barth anhand der heuristischen Frage, in welchem Bezug das

II. Vatikanum zu den entsprechenden Aussagen sowohl des tridentinischen

Konzils als auch des I. Vatikanischen Konzils steht. Aus diesem Grund prob-
lematisiert er die Aussage, die sich im Vorwort von DV findet: «Darum will die

Synode in Nachfolge des Trienter und des Ersten Vatikanischen Konzils die

echte Lehre über die göttliche Offenbarung und deren Weitergabe vorlegen».

Barth versieht in seinem Artikel diese Aussage, die dem Aspekt des <inhaerens

vestigiis) gewidmet ist, mit einem Fragezeichen. Das Formulieren dieser Frage

ist für ihn relevant, da in der Präambula wesentliche Fragen zum Verhältnis

von Offenbarung und Tradition, Offenbarung und Lehramt thematisiert

werden. Diesen Fragekomplex qualifiziert Barth in seiner Einzelexegese des

zweiten Kapitels der Konstitution über die göttliche Offenbarung als einen

«Absturz». Joseph Ratzinger als Kommentator der entsprechenden Stellen des

Dokuments im deutschsprachigen Kommentar des <Lexikons für Theologie
und Kirche) verweist auf die berechtigte Anfrage Barths, wenn er betont, dass

die Konzilsväter das traditionskritische Moment im Offenbarungsgeschehen

zu wenig reflektierten.16 Karl Barth wird nach seiner Romreise in Basel ein

Oberseminar veranstalten, das sich als Nachbereitung seines Romaufenthalts

versteht. In diesem Seminar wird u.a. die von Karl Rahner und Joseph

Ratzinger gemeinsam herausgegebene Schrift «Offenbarung und Uberlieferung»

gelesen. Barth tendiert bei seiner Lektüre mehr zur Position Ratzingers, da ihm
die Sicht Rahners zu stark von Schelling beeinflusst ist. Barth stimmt Ratzinger

zu, wenn er das NT durch die Christuswirklichkeit als das Pneuma (Geist)
bestimmt sieht, das sich gegenüber allem <gramma> (=Buchstaben) absetzt. Pro-

15 Barth: Offene Briefe (Anm. 1), 346; Brief K. Barths anj. Feiner, 10. Juli 1966.

16 J. Ratzinger: Kommentar zum Prooemium, I. und II. Kapitel von Dei Verbum, in:

LThK, Ergänzungsbd. II, Das zweite Vatikanische Konzil. Konstitutionen, Dekrete und

Erklärungen, Lateinisch und Deutsch, hg.v. K. Rahner/B. Häring u.a., Freiburg i.Br. 1967,
504-528 (520).



358 Wolfgang W Müller

blematisch dagegen ist für Barth dass Joseph Ratzinger den HL Geist und das

Wirken der Kirche in eins setzt.17

Die Frage der Rezeption der Konzilstexte bleibt auch in der nachkonzilia-

ren Phase virulent. Überblickt man zu dieser Frage die neuere Konzilsliteratur
der katholischen Theologie, so werden als mögliche Schlüsseltexte DV, LG,
GS und SC genannt. Während des Pontifikats von Papst Benedikt XVI. gab

es eine Debatte um den Ansatz zu einer (Hermeneutik der Reform).18 Diese

Hermeneutik unterscheidet sich von der (Hermeneutik der Diskontinuität), die

von den Konzilspäpsten Johannes XXIII. und Paul VI. favorisiert wurde. Es

sollte damit, ausgehend von einer anthropologisch gewendeten Theologie, im
Rahmen der modernen und säkularen Gesellschaft eine Verbindung von Treue

und Dynamik gesucht werden. Die von Papst Benedikt XVI. propagierte
Hermeneutik hat sich stärker als Korrektiv zu gewissen Entwicklungen der nach-

konziliaren Zeit verstanden. Der Ansatz einer Hermeneutik der Reform wird

jedoch von Hans Küng kritisch beurteilt. Er qualifiziert diese Verstehenstheo-

rie der Konzilstexte als «eine traditionalistische Formel, welche eine prinzipielle
Reformunwilligkeit kaschieren soll [...] Eine Formel, welche alle konziliaren

Neuanstösse, alle grossen und kleinen Reformen ignoriert.»19 Es scheint, dass

das aktuelle Pontifikat zentrale Anliegen des II. Vatikanums um die Erneuerung

der Kirche vom Evangelium her angeht (vgl. AD S. 23). Kardinal Koch
versteht die heuristische Frage nach Sinn und Wesen von (Reform) als Frage,

die an beide nachkonziliaren Strömungen zu stellen ist.20

In seinen Ausführungen zu den Konzilsdekreten zeigt sich Barth — als

gewiefter Kenner der Theologiegeschichte wenig erstaunlich — bereits stark

sensibilisiert für die Thematik der Rezeptionsgeschichte. Einerseits warnt er

die progressiv wie pastoral eingestellten Konzilsväter davor, Fehler der

reformierten Kirchen zu wiederholen, andererseits weiss er um das Ringen der

Deutungshoheit von Konzilstexten in der Zeit danach. Es ist interessant zu

lesen, dass Barth bereits im Jahr 1966 eine allgemeine Kritik formulierte, die

17 K. Rahner / J. Ratzinger (Hg.): Offenbarung und Uberlieferung, Freiburg i.Br. 1965, vgl.
dazu: E. Busch: Meine Zeit mit Karl Barth, Göttingen 2011, 207.

18 Siehe dazu: Kurt Kardinal Koch: Das Zweite Vatikanische Konzil. Die Hermeneutik der

Reform, Augsburg 2012.
19 H. Küng: Konzil und Ökumene. Gesammelte Werke. Bd. 2, Freiburg i.Br. 2015, 743.

20 Kurt Kardinal Koch: Das Zweite Vatikanische Konzil (Anm. 18), 31 f.



Karl Barth und das II. Vatikanum 359

sich in seinen kritischen Anfragen zum Dokument GS findet. Er thematisiert
den durchgehenden Optimismus der Konzilstexte. Eine Sichtweise, die wenig

später von katholischen Kritikern der nachkonziliaren Entwicklung innerhalb

der katholischen Kirche ebenfalls formuliert wurde (z.B. von Balthasar, Ratzinger,

vgl. AD 31). Den hermeneutischen Schlüssel des Konzils, aggiornamento,
versteht Barth ambivalent. Er frage immer wieder, ob damit gemeint sei, die

Kirche habe sich an die Welt oder an die Offenbarung anzupassen.21

Das spannungsvolle Begriffspaar jeglicher Rezeptionsgeschichte, Geist und

Buchstabe, wird von ihm geradezu prophetisch gewendet, wenn er in einem

Text, den er der Schrift AD zugestellt hat, schreibt: «Wie wäre es, wenn das

Konzil des 21. Jahrhunderts sich in seinen Konstitutionen, Dekreten und
Deklarationen in den Spuren des II. Konzils von Orange (ovestigiis Concilii Arau-
sicani II inhaerens>) bewegen würde?22

Im Folgenden sollen die ausgewählten Texte Dei Verbum, Lumen gentium,
Nostra aetate und Dignitatis humanae in Kürze vorgestellt werden.

Dei Verbum

Verstand sich das Offenbarungskonzept der katholischen Schultradition als

Instruktionsmodell, das im Kontext einer Zwei-Quellen-Theorie behandelt

wurde, so kannte die kath. Theologie bereits im 19. Jh. Aufbrüche bzgl. der

Offenbarungskonzeption. So konnten die Konzilsväter auf Vorarbeiten der

Tübinger Schule und der Patristik zurückgreifen und ein Kommunikationsmodell
entwickeln. Sowohl in der christologischen als auch trinitarischen Konzeption
zeigen sich Einflüsse der Theologie Karl Barths. Im biblischen Geiste Barths

wird von der Selbstoffenbarung Gottes gesprochen.
Finden die Aussagen im ersten Kapitel der Offenbarungskonstitution die

Zustimmung Barths, da vom Primat des Wortes Gottes ausgegangen wird, so

kritisiert er das zweite Kapitel als einen Rückfall in ein vorkonziliares Verständnis,

d.h. die Aussagen unterliegen dem Offenbarungskonzept des Konzils von
Trient und dem I. Vatikanum. Die Artikel 8, 9, und 10 behandeln das

Verhältnis zwischen Schrift, Tradition und Lehramt. Barth formuliert seine

Befürchtung, dass dem Wort Gottes weitere Quellen wie das Gewissen oder das

21 Vgl. Barth: Ad limina apostolorum (Anm. 5), 23; siehe auch: Busch: Meine Zeit mit Karl
Barth (Anm. 17), 247.

22 Barth: Ad limina apostolorum (Anm. 5), 59.



360 Wolfgang W. Müller

natürliche Gesetz zugerechnet werden können (könnten). In einem Brief an

Papst Paul VI. mit Bezug auf die Enzyklika Humane vitae sieht er die Rolle

des Naturrechts stärker gewichtet als die konstitutive Bedeutung des biblischen

Wortes Gottes.23

Barth nimmt Calvins Kritik der (Eigenmächtigkeit) des Lehramtes gegenüber

der göttlichen Offenbarung auf und verschärft sie. Für ihn unterscheidet

die kath. Tradition zu wenig zwischen Offenbarung und Kirche, indem die

Instanz der Tradition einen immer grösseren Raum eingeräumt bekommt (eine

Entwicklung, die für Barth über die Zwei-Quellentheorie hinausgeht und im
19Jh. mit der Aussage, die Kirche sei die Verlängerung der Offenbarung einen

weiteren Höhepunkt gefunden hatte).24

Die nachkonziliaren Aussagen des Lehramtes zu dieser Thematik betonen

dagegen Primat und Funktion der Bibel als Seele der Theologie, allerdings kennen

Lehraussagen des Pontifikats Benedikt XVI. wiederum eine stärkere Betonung

des ekklesialen Moments im Rezeptionsgeschehen beider Bereiche. Das

Dokument der lateinamerikanischen Bischofskonferenz aus dem Jahr 2007 in

Aparecida und die nachsynodalen Schreiben <Evangeü gaudium> und cAmoris

laetitia) Papst Franziskus' betonen wiederum verstärkt das Evangelium als Quelle

der kirchlichen Verkündigung. So heisst es beispielsweise in den Eingangskapiteln

des Dokuments von Aparecida: «Wir danken Gott, dass er uns das

Geschenk seines Wortes gegeben hat, durch das wir uns mit Hilfe seines Sohnes,

der sein Wort ist (vgl. Joh 1,1), mit ihm und untereinander verbinden können.»25

Es bleibt natürlich ein hermeneutisches Geschäft der historisch-kritischen

wie der intertextuellen Exegese, das Beziehungsgefüge zwischen Offenbarung
und menschlicher Interpretation zu bedenken. Jedenfalls ist für die Texte des

II. Vatikanums jedes supranaturalistische Missverständnis der Offenbarung
auszuschliessen. Henri Bouillard greift die Einwände Karl Barths auf, wenn er

in seinen offenbarungstheologischen Arbeiten einen Ausgleich zwischen der

Offenbarungskonzeption des Konzils und jener Barths vorlegt. In der von ihm

vorgelegten Synthese verbindet er Offenbarung und Glaube.

23 Barth: Offene Briefe (Anm. 1), 501. Brief K. Barths an Papst Paul VI. vom 28. September.
24 S. dazu KD 1/2, 606-608.634-637; vgl. dazu H. Küng: Konzil und Ökumene, in: ders.:

Sämtliche Werke, Bd. 2, Freiburg i.Br. 2015, 608f.

25 Aparecida Nr. 25 (Aparecida. Stimmen der Weltkirche, Nr. 41, 13.- 31. Mai 2007, hg.v.

Deutsche Bischofskonferenz, Bonn 2007).



Karl Barth und das II. Vatikanum 361

«La révélation qui constitue l'objet de la foi chrétienne, c'est la présence du

mystère de Dieu à la pensée et à la vie des hommes, présence qui signifie et

s'actualise dans le discours et le comportement de la communauté ecclésiale,

lorsque celui-ci commémore le destin du Christ mort et resucité.» 26

Y^umen gentium

Das innerkatholische Reformanliegen des Konzils kommt in der sakramentalen

Definition der Kirche in Artikel 1 zum Ausdruck. «Die Kirche ist ja in
Christus gleichsam das Sakrament, d.h. Zeichen und Werkzeug für die innigste

Vereinigung mit Gott wie für die Einheit der ganzen Menschheit.» Bei der

Konstitution über die Kirche sieht Barth zunächst die Verbindung zu Dei Ver-

bum, indem es der <neuen> Liturgie um die Verkündigung und die Feier des

Wortes Gottes geht und so die Kirche auferbaut (vgl. AD 24) Zugleich betont
Barth die ekklesiologische Relevanz der Aussage des Konzils über das

allgemeine Priestertum. Es ist ein Postulat der nachkonziliaren Ekklesiologie, die

Verbindung zwischen allgemeinem und spezifischem Priestertum innerhalb
der Katholischen Kirche zu klären.

Die sakramententheologische Definition der Kirche des Konzils sieht Barth
und mit ihm weitere Theologen seiner Zeit als klassische Aussage des Primats
der Kirche vor dem Wort Gottes. Ein Einwurf, der jedoch bereits zu Zeiten

des Konzils von Otto Semmelroth entkräftigt wurde, da die Konzilsväter
in ihren Arbeiten zwischen einem Wurzel- (=Christus) und Grundsakrament

(=Kirche) unterscheiden.27

Zu Aspekten der Mariologie im Dokument LG: In der Periode zwischen

1850 und 1950 kennt die Katholische Kirche ein sehr starkes Aufkommen der

marianischen Frömmigkeit28. In Folge dieser Tendenz gab es auf dem Konzil
seitens US-amerikanischer Theologen und von Theologen aus dem

Franziskanerorden, die Bestrebung, ein eigenes Dokument zur Stellung Mariens zu

publizieren. Die Mehrheit der Konzilsväter lehnte dieses Bestreben jedoch ab.

Man fügte die mariologischen Aussagen in das Dokument LG ein.

26 Bouillard: Le concept de révélation (Anm. 7), 49.

27 O. Semmelroth: Die Kirche als Ursakrament. Frankfurt a.M. 1953; vgl. dazu J. zu Meyern
Schlochtern: Sakrament Kirche, Freiburg i.Br. 1992.

28 Vgl. dazu neuerdings: A. Holzem: Christentum in Deutschland 1550-1850. Bd. 2,
Paderborn 2015, 992-1003.



362 Wolfgang W Müller

Karl Barth hat der mariologischen Frage, auch in seinen Gesprächen mit
Hans Urs von Balthasar in Basel, ein grosses Interesse eingeräumt (vgl. die

angedachte Reise zur Deklaration des Mariendogmas von 1950 von Barth mit
Balthasar nach Rom). Im Blick auf die Aussagen des Konzils interessierte ihn
besonders die Frage des Verhältnisses von Mariologie und theologischer
Anthropologie zum einen und die Verhältnisbestimmung von Ekklesiologie und

Mariologie zum anderen.

Die kritische Einschätzung des mariologischen Entwurfs von Peter Lengsfeld,

zu dem der Autor Barth aufforderte, sieht die theologischen Bestrebungen

in Sachen Mariologie unter der Vorgabe «to make the best of it.»29 Die

gesamten Aussagen des Konzils zu Maria kommentiert Barth wie folgt: «Kein

Zufall, dass das Konzil Vatikanum II die ganze Marienkonstruktion zwar
öfters pflichtbewusst kommemoriert, sie aber in allen seinen wichtigen Aussagen
sichtlich nicht oder nur zu dekorativen Zwecken nötig hat.» (AD 66)

Die Theologiegeschichte kennt für die Rolle Mariens zwei Grundtypen, in
der Regel spricht man entweder von einer ekklesiotypischen oder einer chris-

tozentrischen Mariologie. Otto Semmelroth verweist in seinem Kommentar

zum 8. Kap. von Lumen gentium darauf, dass zum einen beide Typologien
sich ergänzen und zum anderen die Vermittlung Mariens in die Ebene jener
Heilssolidarität gehört, die für alle Erlösten gilt und nicht auf die Seite der

Mittlerschaft Christi gerechnet werden kann.30

Die nachkonziliare Theologie geht in ihren Ausführungen zur Mariologie
von dieser Synthese zwischen ekklesialer und christozentrischer Deutung aus.

Es bleibt anzumerken, dass die Verehrung Mariens in der Katholischen Kirche

Europas im 20.Jh. stark zurückgegangen ist. Peter Hünermann beschreibt in
seinem Kommentar zum achten Kapitel von LG den Aspekt des geschichtlichen

wie glaubenstheoretischen Problemfelds wie folgt: Es besteht ein «Faktum,

dass es unter Katholiken in der Moderne eine weit verbreitete Distanz zur
traditionellen Marienverehrung gibt, die durch die Ausführungen des Konzils

29 Barth: Ad limina apostolorum (Anm. 5), 65. Der Brief, ohne Namensnennung des

Theologen steht in: ebd., 63-66; in der Gesamtausgabe der Werke Barths (Barth: Offene
Briefe [Anm. 1], 524-528) wird der Name des katholischen Theologen genannt.

30 O Semmelroth: Kommentar zum 8. Kapitel von Lumen Gentium, in: LThK, Ergänzungsbd.
I, Das zweite Vatikanische Konzil. Konstitutionen, Dekrete und Erklärungen, Lateinisch
und Deutsch, hg.v. K. Rahner/B. Häring u.a., Freiburg i.Br. 1966, 326-347 (338).



Karl Barth und das II. Vatikanum 363

nicht verändert wurde. Auf der anderen Seite gibt es in vielen Kreisen der
katholischen Bevölkerung, des Episkopats und des Klerus eine fraglose und

tief verwurzelte Marienfrömmigkeit [...], die ihrerseits wenig von der Mario-

logie des II. Vatikanums beeinflusst zu sein scheint.» Im Blick auf die anderen

christlichen Kirchen schreibt Hünermann weiter: «In Bezug auf die evangelischen

Christen zeigt sich ebenso keine Veränderung. Weder in den kirchlichen

Grosskörperschaften, noch in den zahllosen freikirchlichen Gemeinschaften.

Die starke Marienverehrung der orientalischen Kirchen, wie die Ablehnung
der katholischen Mariendogmen haben sie ebenfalls nicht verändert.»31 Papst
Paul VI. bespricht in seinem Apostolischen Schreiben <Marialis cultus> (1974)
die Marienverehrung unter biblischem, liturgischem, ökumenischem und

anthropologischem Aspekt und nennt zugleich Gefahren einer überbordenden

Marienfrömmigkeit.
Die beiden nächsten Dokumente des Konzils, auf die ich hier kurz

eingehen möchte, müssen in einer systemimmanenten Betrachtung des Œuvre
Barths von der Lehre der Versöhnung resp. der Erwählung gesehen werden

und nicht durch die Aussagen der Gotteslehre in KD 1/1-2 gewertet werden.

§17 benennt die Religion kurz als <Unglaube>, als Angelegenheit des gotdosen
Menschen. Barths Religionskritik gilt ebenso der geschichtlich-empirischen
Manifestation des Christentums. Denn, so folgert Georg Pfleiderer, «Barths

offenbarungstheologische Religionskritik ist nichts anderes als eine Anwendung

des reformatorischen simul iustus et peccator auf das Verhältnis von
Offenbarung und Religion». «Das Neue liegt», deshalb so Georg Pfleiderer weiter,
«im Wesentlichen darin, dass der kritischen Klärung des Religionsbegriffs nun
ein bestimmter erkenntnistheoretischer und anthropologischer Ort im Systemaufbau

der Dogmatik zugewiesen wird.»32 Unter diesem Aspekt erscheinen die

beiden Dokumente für Barth als Manifestationen des alten und unbelehrbaren
Katholizismus.33

31 P. Hünermann: Theologischer Kommentar zur dogmatischen Konstitution über die

Kirche. Lumen gentium, in: ders. (Hg.): Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten
Vatikanischen Konzil. Bd. 2, Freiburg i.Br. 2004, 263-563 (536).

32 G. Pfleiderer: Karl Barth. Theologie des Wortes Gottes als Kritik der Religion, in:

Theologen des 20. Jahrhundert, hg.v. P. Neuner / G. Wenz, Darmstadt 2002, 124-144

(136).
33 Vgl. Busch: Meine Zeit mit Karl Barth (Anm. 17), 80.



364 Wolfgang W. Müller

Nostra Aetate und Dignitatis humanis

Der hier aufgewiesene Aspekt der Dogmatik Barths bildet m.E. das Strukturprinzip

seiner Kritik an den beiden Dokumenten NA und DH. Barth fehlt
bei diesen Texten der offenbarungskritische wie institutionskritische Bezug
des Offenbarungs- und Kirchenbegriffs. Zugleich stellt sich die grundsätzliche

Frage, die das Verhältnis von säkularer und pluraler Gesellschaft und Kirche(n)
betrifft. Es ist eine Anfrage an alle christlichen Konfessionen, sich über das

Verhältnis zur modernen Welt bewusst zu werden und eine theologisch
adäquate Situierung der kirchlichen Gemeinschaft(en) anzupeilen.34 Die katholische

Kirche stellt sich in beiden Dokumenten den Herausforderungen der

modernen und säkularen Welt.35 Mit Charles Taylor kann die säkulare Gesellschaft

wie folgt beschrieben werden: «So aufgefasst, besteht der Wandel hin zur
Säkularität unter anderem darin, dass man sich von einer Gesellschaft entfernt,
in der der Glaube an Gott unangefochten ist, ja außer Frage steht, und dass

man zu einer Gesellschaft übergeht, in der dieser Glaube eine von mehreren

Optionen neben anderen darstellt.»36

Allerdings bedenkt Barth in seinen kritischen Fragen zu beiden Dokumenten

nicht die kontroverse Debatte bei der Entstehung derselben. Insbesondere

die Verbindung mit der Frage des jüdischen Volkes im Rahmen der Erklärung
NA ist eine Meisterleistung der Diplomatie des Kurienkardinals Augustin Bea,

die sowohl von theologischen als auch von kirchen- wie weltpolitischen
Prämissen bestimmt war.37 Insofern müssen einige der Kritikpunkte Barths im
Kontext der Eigendynamik der Konzilsdebatten gesehen werden. Als Beispiel
für den dynamischen Aspekt der Entwicklung der Debatte auf dem Konzil
ist die Aussage zur Beziehung der katholischen Kirche zum jüdischen Volk zu
sehen. Gilt Barths Bedauern, dass die Beziehung der Kirche zum jüdischen
Volk nicht im Kontext der Ökumene behandelt wird, als Ausdruck der besonderen

Beziehung der christlichen Kirche zum Judentum sowie als Postulat, die

34 Siehe dazu Grundsätzlich: J. Casanova: Public Religions in the modern World, Chicago
1994; Ch. Taylor: A Secular Age, Cambridge 2007 (dt.: Ein säkulares Zeitalter, Frankfurt
a.M. 2009).

35 Vgl. dazu etwa: Ch. Taylor: A Catholic Modernity?, New York/Oxford 1999.

36 Taylor: Ein säkulares Zeitalter (Anm. 34), 14.

37 Zur wechselvollen Geschichte des Dokuments siehe z.B. A. Renz: Die katholische Kirche
und der interreligiöse Dialog, Stuttgart 2014, 93-160.



Karl Barth und das II. Vatikanum 365

historische Hypothek des Antijudaismus chrisdicher Kirchen aufzuarbeiten38

(vgl. AD 33, 39), so kann die Aufnahme der Judenfrage in NA als Beweis der

Eigenständigkeit der jüdischen Religion betrachtet werden.

Geradezu prophetisch postulierte Barth in DH eine Entschuldigung

begangener Untaten angesichts der in dieser Deklaration genannten Freiheit:

«Wäre nicht auch hier ein ziemlich umfassendes Schuldbekenntnis am Platz

gewesen?» (AD 42) Papst Johannes Paul II. kommt diesem Anliegen in seinem

Schuldbekenntnis am Aschermittwoch des Jahres 2000 nach. Im Anschluss an

die Konzilsaussagen über die Heiligkeit der Kirche und der Sünde in der Kirche

gibt es in der kath. Ekklesiologie bis auf den heutigen Tag die Debatte, ob

von einer Kirche der Sünder oder einer sündigen Kirchen gesprochen werden

muss.

Einem Aspekt der Kritik Barths an NA ist insofern zuzustimmen, da hier
die pneumatologische Dimension der Offenbarung zu wenig bedacht wird.
M.E. ist dieser Text mit der Aussage von LG zur Bedeutung der Katholizität
in Artikel 13 zusammen zu lesen. Am Ende des Kap. 13 von LG, das eine

Bestimmung des Katholischen vorlegt, heisst es: «Zu dieser katholischen Einheit
des Gottesvolkes, die den allumfassenden Frieden bezeichnet und fördert, sind

alle Menschen berufen. Auf verschiedene Weise gehören ihr zu oder sind ihr
zugeordnet die katholischen Gläubigen, die anderen an Christus Glaubenden

und schließlich alle Menschen überhaupt, die durch die Gnade Gottes zum
Heile berufen sind.»

Mit Kardinal König ist zu sagen, dass die Erklärung NA der fast wichtigste

Text des Konzils gewesen ist. Roman Siebenrock formuliert im Rückblick
auf die Rezeptionsgeschichte dieses Textes den Sachverhalt wie folgt: «Unser

Dokument hat nicht nur ein Fenster geöffnet, es hat die Kirche auf die offene
See eines Dialogs geschickt, der sowohl die tiefsten Schichten des Menschen
als auch seine gefährdendsten Regionen ansprechen muss. Stürme sind zu
erwarten.»39

38 Vgl. Barth: Ad limina apostolorum (Anm. 5), 33.39; einen solchen Einwurf bespricht er
auch in seinem Seminar über die Konzilsdekrete, das er nach seiner Romreise im Herbst
1966 in Basel gehalten hatte, vgl. Busch: Meine Zeit mit Karl Barth (Anm. 17), 74.

39 R. Siebenrock: Theologischer Kommentar zur Erklärung über die Haltung der Kirche
zu den nichtchristlichen Religionen. Nostra aetate, in: P. Hünermann (Hg.): Herders

Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil, Bd. 3, Freiburg i.Br. 2005,
591-693 (598).



366 Wolfgang W Müller

Die Charta Oecumenica aus dem Jahr 2001 nimmt diese Sichtweise in einer

nachkonziliaren Perspektive auf, wenn sie die christlichen Kirchen in Europa
zu einem Dialog mit dem Judentum, dem Islam, den asiatischen Grossreligionen

und verschiedenen Weltanschauungen aufruft.

Fa^it
Yves Congar schreibt in seinem Tagebuch zum Konzil über den Aufenthalt
Barths in Rom: »C'est touchant de voir le vieux prophète un peu tremblotant,
mais encore si attentif, et s'efforcer de comprendre théologiquement ce qui
s'est passé à Rome.»4" Die von P. Congar konstatierte geistige Wachheit zeigt
sich u.a. auch darin, dass Karl Barth im Wintersemester 1966/67, nach seiner

Romreise, in Basel ein Oberseminar zu den Dokumenten des Konzils hält. An
einer Sitzung war der damalige Tübinger Professor Josef Ratzinger mit
Doktoranden zu Gast Sitzung vom 25. Februar 1967).41

Betonte man in bestimmten nachkonziliaren Phasen Christen kirchlicher
Gemeinschaften als getrennt, eine Formulierung, die Barth stets kritisiert und

bedauert, so hebt das aktuelle Pontifikat das Gemeinsame der Christusnachfolge

heraus. Allgemein lässt sich sagen, dass die Christozentrik der Theologie
Barths für katholische Rezeption seines Denkens strukturbildend und inspirierend

war. Ist der Einfluss Barths auf die theologischen Ansätze von Hans Urs

von Balthasar und von Hans Küng in der Sekundärliteratur gut dokumentiert,
bedarf es weiterer theologischer Forschung der Einflüsse Karl Barths auf das

II. Vatikanum. Benjamin Dahlke regt eine Untersuchung der Einflüsse Barths

auf die Kirchenkonstitution des Konzils an: «Besondere Aufmerksamkeit
verdient die Kirchenkonstitution <Lumen Gentium). Es wäre überhaupt wert, die

in der Versöhnungslehre der (Kirchlichen Dogmatib ausgeführte Ekklesiologie
mit derjenigen des Konzils zu vergleichen.»42

Hier wäre u.a. auf die Fruchtbarkeit der Metapher <Leib Christi) für die

Ekklesiologie hinzuweisen. Reinhold Bernhardt spricht bei dieser Metapher von
einem «Auslegungsspielraum». Zum einen betont die Metapher den konstitu-

40 Y. Congar: Mon journal du concile. Bd. II, Paris 2002, 533. Die Aktivitäten des Sohnes von
Karl Barth beurteilt Congar negativ, da er eine Kampagne gegen Papst Paul VT. unterstützt,
vgl. ebd. 119f.

41 Siehe dazu: Busch: Meine Zeit mit Karl Barth (Anm. 17).

42 B. Dahlke: Die katholische Rezeption Karl Barths, Tübingen 2010, 227f.



Karl Barth und das II. Vatikanum 367

tiven Grund des Kircheseins im Christusereignis und nicht in sich selbst, zum
anderen unterstellt sie die geistliche Christusgegenwart in den Glaubenden.

Diese Struktur erlaubt, weitere Ausdeutungen in theologischen Arbeiten
vorzunehmen (z.B. in der Genderthematik, im interreligiösen Dialog).43

Die Leib-Metapher bietet einen hervorragenden Ansatz, um die systematische

Verflechtung der Theologie Barths mit jener des Konzils zu vergleichen.
Versteht Karl Barth in KD IV/I die Metapher des Leibes Christi als die

irdischgeschichtliche Existenzform Jesu Christi, so spricht das Konzil über das

Kirchesein sowohl in LG als auch in UR ebenfalls von der Leib-Metapher.
Die Anfragen, die Karl Barth an die Konzilstexte stellte, sollten m. E. in

der aktuellen Diskussion um die Rezeption dieser Texte in der katholischen

Theologie nicht verloren gehen.44 Die theologischen Reflexionen Barths sind

in einer kontextuellen Ekklesiologie aufzugreifen.

Zugleich ist jedoch zu beachten, dass sich sowohl für die Rezeption der

Theologie Barths als auch jene der Konzilstexte der soziokulturelle Kontext
in der säkularen Gesellschaft stark gewandelt hat. Der interreligiöse Dialog,
den sowohl Karl Barth als auch das II. Vatikanum erst ansatzweise in ihren

Aussagen reflektierten, muss weiter systematisch bedacht werden. Im
Seminargespräch mit Ratzinger betont Barth im Blick auf die ökumenische Fragestellung

der Kirchen, dass es heute nicht mehr primär nach dem Unterschied von
katholisch und evangelisch gehe, sondern um die Frage nach ihrem Konsens.45

Barths Analyse der Konzilstexte lebt von der Christozentrik seiner Theologie.

Die Verhältnisbestimmungen Offenbarung/Kirche, Kirche/Welt und
Kirche/andere Religionsgemeinschaften werden strikt vom verkündeten Christusereignis

her gesehen. Zugleich postuliert er den Wunsch, die Konzilsaussagen

künftig im Licht der II. Synode von Orange zu lesen. Deswegen sollen die in

43 R. Bernhardt: Der Leib Christi und die drei Leiber Buddha. Der Leib als Motiv in
metaphorischer Sprache, in: Ch. Aus der Au / D. Plüss (Hg.): Körper — Kulte, Zürich
2007,151-175 (168).

44 Es ist verwunderlich, dass Peter Hünermann in seiner 2006 vorgelegten kalligraphischen
Skizze> des Konzils nicht auf Karl Barth eingeht, vgl. P. Hünermann: Eine kalligraphische
Skizze) des Konzils, in: ders. (Hg.): Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten
Vatikanischen Konzil, Bd. 5, Freiburg i.Br. 2006, 447-467. Ebenso verweist Werner Neuer
in seinem Artikel «Das Zweite Vatikanische Konzil aus evangelischer Sicht» (in: Kurt
Kardinal Koch: Das Zweite Vatikanische Konzil [Anm. 18], 132-142) nicht auf den Beitrag
von Karl Barth!

45 Vgl. Busch: Meine Zeit mit Karl Barth (Anm. 17), 235.



368 Wolfgang W Müller

diesem Artikel vorgelegten Reflexionen mit der Zitation einer biblisch-systematischen

Aussage dieser Synode (can. 24) beendet werden:

«Die Rebzweige des Weinstocks. Die Rebzweige sind so am Weinstock, dass

sie dem Weinstock nichts nützen, sondern von dort empfangen, wovon sie

leben: denn der Weinstock ist so in den Rebzweigen, dass ihnen die

lebensnotwendige Nahrung darreicht, nicht von ihnen aufnimmt. Und deshalb nützt
auch beides, sowohl Christus bleibend in sich zu haben als auch in Christus zu

bleiben, den Jüngern, nicht Christus. Denn wenn ein Rebzweig abgeschnitten
wurde, kann von der lebendigen Wurzel ein anderer hervorsprossen; wer aber

abgeschnitten ist, der kann ohne Wurzel nicht leben.»46

Abstract
Die Anfragen, die Karl Barth in seiner Schrift <Ad limina apostolorum> stellt, werden

zum einen in ihrer theologiegeschichtlichen Situation beleuchtet, zum anderen in
systematischer Weise reflektiert. Barths Überlegungen zum II. Vatikanischen Konzil
werden rezeptionsästhetisch und wirkungsgeschichtliche mit der aktuellen Debatte

um die Auslegung der Konzilstexte in Verbindung gebracht und kritisch gewürdigt.
Die Rezeptionsästhetik postuliert eine Kontextualisierung dieser Schrift zu Fragen der
aktuellen systematischen Reflexion (Ökumene, interreligiöser Dialog, Pluralismus,
Verhältnis Kirchen/offene Gesellschaft).

Wolfgang W. Müller, Luzern

46 Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentscheidungen (lat./dt.)
Heinrich Denzinger; verb. erw. ins Dt. übertragen unter Mitarbeit von H. Hoping, hg.v. P.

Hünermann, Freiburg i.Br. 402005, 182 (DH 394).


	Karl Barth und das II. Vatikanum : eine Relecture (1965-2016)

