Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 72 (2016)

Heft: 3

Artikel: "Der Papst ist nicht der Antichrist" : Karl Barths Auseinandersetzung mit
dem romischen Katholizismus im Blick auf das Zweite Vatikanische
Konzil

Autor: Bernhardt, Reinhold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877734

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877734
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Der Papst ist nicht der Antichrist»

Karl Barths Auseinandersetzung mit dem romischen
Katholizismus im Blick auf das Zweite Vatikanische Konzil

In seiner Schrift Credo 1935 hatte Barth die romisch-katholische Kirche un-
missverstindlich als falsche Kirche bezeichnet: «Wir kennen die Kirche nur in
ihrer Zerspaltenheit, d.h. wir kennen sie je nur in Gestalt der Bekenntniskirche,
in der wir getauft und erzogen sind. Es gibt andere Kirchen neben der refor-
mierten Kirche, in der wir die eine wahre Kirche Jesu Christi erkennen miissen.
Unter diesen anderen Kirchen gibt es solche, wie etwa die lutherische, in deren
andersartigem Bekenntnis wir unseren eigenen Glauben und also die eigene
Kirche Jesu Christi wieder erkennen, wie man sich in einer Familie als Nach-
kommen eines Vorfahren gegenseitig wieder erkennt. Es gibt andere Kirchen,
wie die des romischen Katholizismus oder inmitten der evangelischen Kirche
selbst die Synagoge des Neuprotestantismus, in deren Bekenntnis wir unseren
eigenen Glauben und also die eine wahre Kirche Jesu Christi nicht wieder zu
erkennen vermoégen, die wir mit schwerem Herzen als falsche Kirche verwer-
fen mussen.»'

Spitestens 1967, nach seinem Besuch in Rom, dnderte Barth seine Meinung
grundlegend. In seinem Riickblick auf diese Reise erklirte er: «Der Papst ist
nicht der Antichrist [...]. Ich bin ultra montes so vielen Christenmenschen
begegnet, mit denen ich in aufrichtigem Ernst reden, aber auch herzlich lachen
konnte, dass ich nicht ohne Wehmut an gewisse Gartenzwerge in unseren Ge-
hegen zurtickdenken konnte. Alle Optimismen im Blick auf die Zukunft ver-
bieten sich von selbst. Noch stirker gebietet sich aber eine ruhig briderliche
Hoffnung, verbunden mit der Willigkeit, unterdessen im Kleinen und im Gro-
Ben griindlich vor unseren eigenen Tiiren zu wischen [...]. Grundsitzlich kann
es hiiben und driiben nur darum gehen, dass ein jeder sich an seinem Ort in
seiner Kirche zum Glauben an den einen Herrn in seinen Dienst rufen lisst.»”

1 K. Barth: Credo. Die Hauptprobleme der Dogmatik dargestellt im Anschluss an das apos-
tolische Glaubensbekenntnis, Miinchen 1935, 127f.

2 K. Barth: Ad Limina Apostolorum, Zirich 1967, 18. Am 11.3.1967 wurde Barth von
einem Studenten gefragt, ob die protestantische Bezeichnung des Papstes als Antichrist
obsolet geworden sei. Er antwortete nicht direkt darauf, sondern wies darauf hin, dass

ThZ 3/72 (2016) S. 334-353



«Der Papst ist nicht der Antichrist» 335

Hiben wie driiben also ruft der eine Herr in seinen Dienst. Beide Kir-
chen konnen zu Ereignisraumen dieses Rufes werden. Mehr noch: Mit der
im Zweiten Vatikanischen Konzil vollzogenen Offnungsbewegung scheint
Barth die rémisch-katholische Kirche der evangelischen einen Schritt voraus
zu sein und dem Ruf cher Folge zu leisten als diese.

Es war — wie das Zitat zu erkennen gibt — nicht zuletzt die Erfahrung
eindriicklicher persénlicher Begegnungen mit aufrichtigen Christenmen-
schen, die Barths urspriinglich schroffes Urteil tiber den Katholizismus in
dieser Weise abgemildert hat. Aber diese menschliche Seite bietet noch kei-
ne ausreichend plausible Erklarung fiir den Gesinnungswandel. Es sind die
theologischen Grunde, auf die hier das Augenmerk gerichtet werden soll. Die-
se Grunde liegen weniger in seiner eigenen theologischen Entwicklung, Sie
liegen eher — aber zum geringeren Teil — in der von Barth zwar mit Vor-
behalten, insgesamt aber doch nachdriicklich begriissten Neujustierung der
romisch-katholischen Lehre, die im Konzil vorgenommen worden ist. Schon
1963 hatte Barth in seinen «Uberlegungen zum Zweiten Vatikanischen Kon-
zil», die er zur Festschrift zum 60. Geburtstag Karl Kupischs beitrug, das
Konzil als Ausdruck einer geistlichen Erneuerung unter rémisch-katholi-
schen Vorzeichen verstanden. Diese Uberlegungen sind u.a. abgedruckt in
einem Band mit dem Titel «Ende der Gegenreformation?». Der Titel stammt
nicht von Barth selbst, bringt aber seine Frageperspektive auf das Konzil
auf den Punkt.” Er fragt nach dem sich darin ausdriickenden Verhiltnis von
Kontinuitit und Diskontinuitit vor allem zu den Konzilien von Trient und
zum Vaticanum, kritisiert die problematischen Kontinuititen und zollt den
Weiterentwicklungen bedingte Anerkennung,

Vor allem aber liegt der Grund fiir Barths Revision seines friheren Ut-
teils tiber den Katholizismus in seiner Wertschitzung des Konzils als Aus-
druck einer geistlichen Erneuerungsbewegung, die weiter und tiefer reicht als
die theologische Arbeit an Lehrstiicken. «Das Konzil debattiert nicht uber

Jede Kirche etwas «Antichristliches» an sich habe (E. Busch: Meine Zeit mit Karl Barth.
Tagebuch 1965-1968, Gottingen 2011, 248). Siehe auch: ders.: Kirche in Erncuerung, in:
ders. / H.U. von Balthasar: Einheit und Erneuerung der Kirche, Freiburg i.U. 1968, 9-18.

3 K. Barth: Uberlegungen zum Zweiten Vatikanischen Konzil, in: Zwischenstation. FS fiir
Karl Kupisch zum 60. Geburtstag, hg.v. E. Wolf, Miinchen 1963, 9-18. Abgedruckt in JK
24 (1963) 569-575, und in: Ende der Gegenreformation? Das Konzil. Dokumente und
Deutung, hg.v. J. Chr. Hampe, Stuttgart/Berlin/Mainz 1964, 406-415.



336 Reinhold Bernhardt

den katholischen Glauben, es verkiindigt ihn; es hort und proklamiert das
Wort Gottes [...].»*

Das Konzil als Weckruf an die evangelische Kirche

Barth schaut mit Bewunderung auf diese Erneuerung aus Wort und Geist und

ermahnt seine evangelischen Brider und Schwestern, sich davon anstecken zu

lassen, um so die «bittere Misere unseres ganzen kirchlichen Wesens»® aufzu-
brechen und zu uberwinden. «Wir Protestanten meinen ja so leicht, den Glau-
ben fiir uns monopolisiert zu haben: Die Kirche des Glaubens und des Wortes

Gottes)! Und da frage ich mich manchmal, ob sie nicht driiben, in ihrer ganz

anderen Weise ernstlicher und zuversichtlicher und besonders auch fréhlicher

zu glauben im Begriff stehen, als es bei uns der Fall isp’, sagte er in einem

Gesprich mit den Stadtmissionaren Basels am 12.6.1963.

Die geistliche und theologische Erneuerung der katholischen Kirche doku-
mentiert sich fir Barth mindestens in folgenden drei Punkten:

— In der Zuwendung zu einer [o/k-Gottes-Ekklesiologie. Dadurch wird die
Bedeutung der Amterhierarchie in der katholischen Kirche zumindest rela-
tiviert und die Betonung auf das ganze Volk Gottes gelegt, das auf dem von
Christus gewiesenen Weg durch die Zeit wandert.

— In einer Konzentration auf das Wort Gottes in seinen verschiedenen Ge-
stalten. Durch die Aufwertung der Predigt, der Bibellektiire und des Bibel-
studiums wird ein Gegengewicht zur Sakramentalitit im Selbstverstindnis
und in den Vollziigen der katholischen Kirche geschaffen.

— In einer Zuwendung der Kirche zur We/, an die ihre Botschaft adressiert
ist. Die Grundstinde der Kirche besteht in ihrer Selbstbeziiglichkeit, die
ihren Auftrag, Kirche fur die Welt zu sein, oft genug verdeckt. Diese Zu-
wendung zur Welt blieb nach Barth nicht ohne Resonanz; sie liess die Welt
aufhorchen.

Die genannten drei Wirdigungen der im Zweiten Vatikanum vollzogenen

geistlichen und theologischen Erneuerung wendet Barth nun als kritische

Riickfragen gegen und als Forderung an seine eigene Kirche:

4 Barth: Ad Limina Apostolorum (Anm. 2), 56.
5  Barth: Ubetlegungen zum Zweiten Vatikanischen Konzil (Anm. 3), 18.
6 K. Barth: Gespriche 1963 (Gesamtausgabe IV), hg.v. E. Busch, Ziirich 2005, 323.



«Der Papst ist nicht der Antichrist» 337

— Sie soll sich noch mehr als Bewegung und weniger als Institution sehen. Sie
soll sich als communio viatorum weniger von ihren Strukturen und mehr von
threm Auftrag her verstehen.

— Sie soll Kirche des Wortes sein und sich energisch entsakramentalisieren’,
um so ganz unmissverstandlich deutlich zu machen, dass kirchliche Amts-
handlungen nicht gottliche Vollziige, sondern menschliche Antwort auf Gottes
Wort darstellen. Die Kirche soll Gott Gott sein lassen.

— Sie soll Kirche fir die Welt sein, ohne sich das Gesetz des Glaubens und
Handelns von der Welt vorgeben zu lassen.

Die evangelische Kirche soll sich von der Erneuerungsbewegung der katho-

lischen aus ihrer amtskirchlichen Selbstgentgsamkeit aufwecken lassen. Sie

braucht eine heilsame «Grundlagenkrisis»®: ein emanzipatorisches Mundigwer-
den «n ihrem Verhiltnis zum Staat, zur Gesellschaft, zur Wissenschaft, zur

Philosophie»’, die Abwendung von allem Sakramentalen und ein neues Leben

aus dem Glauben. Barths Forderung, es miisse hinsichtlich der Entsakramenta-

lisierung ein energischer Ruck durch die evangelische Kirche gehen'’, zielte auf
die Frage der Siuglingstaufe, die er bekanntlich fir eine unordentliche Praxis
hielt und fiir deren Abschaffung er nachdriicklich plidierte."

Parallele Kritik am Katholizismus und Neuprotestantismus
Bei aller Wiirdigung sieht Barth sich aber auch zu Einspriichen gegentber
der sich auf dem Konzil neu formierenden katholischen Theologie veran-
lasst. Es sind dies vor allem zwei, wobei sich der erste auf die Bestimmung
des Verhiltnisses der Kirche zu Gott und zu Christus, der zweite auf die
Bestimmung des Verhiltnisses der Kirche zur Welt richtet. In beiden Fillen

7 Barth: Gespriche 1963 (Anm. 6), 326.

8  «Denken, reden und handeln wir im Blick auf die gewil unvollkommene Bewegung da
driiben in einer in aller Unvollkommenbheit dhnlichen uns eigenen Bewegung, die nicht
nur in der Bewahrung des vielberufenen Erbes der Reformation, nicht nur in der Pflege
unserer eigenen Konventionen und Traditionen, nicht nur — als wire auf unserer Seite im
Grunde alles in Ordnung! — in allerlei zeitgemiBen Auseinandersetzungen, Geschiftigkei-
ten, Korrekturen, Neuansitzen, sondern in der Erfahrung und im Fruchtbarwerden einer
Grundlagenkrisis bestehen wiirde?» (Barth: Ubetlegungen zum Zweiten Vatikanischen
Konzil [Anm. 3], 14).

9 Barth: Gespriche 1963 (Anm. 6), 326.

10 Ebd.

11 Etwain KD IV/4, 208 und 213.



338 Reinhold Bernhardt

parallelisiert Barth seine Kritik an Ausprigungen der katholischen Kirche und
Kirchenlehre (die auch im Konzil nicht ausreichend zurechtgeriickt worden
seien) mit seiner Kritik am Neuprotestantismus.

Der erste Einspruch betrifft die grundlegende Auftragsbestimmung der
katholischen Kirche und deren damit eng verbundenes Selbstverstindnis.
Definiert sie sich primir sakramental (d.h. eucharistisch) oder primir keryg-
matisch? Sieht sie ihre vorrangige Aufgabe in der Vermittlung der Gnade
oder in der Bezeugung des Evangeliums durch kirchliche Verkiindigung?
Nimmt sie also gottliche Vollmacht fir ihr eigenes Handeln in Anspruch
oder versteht sie ihr Handeln als auf Gottes Wort antwortendes menschliches
Handeln?

Es zeigt sich hier, dass der Vorwurf der Sakramentalitit keineswegs nur
die Theologie der Sakramente betrifft. Er richtet sich viel grundlegender ge-
gen eine sakramental grundierte Ekklesiologie. Es geht um die Frage, wie
sich die Kirche mit ihren Handlungsvollziigen ins Verhaltnis zum Handeln
Gottes setzt. In seiner Kritik am Dekret Gber die Missionstitigkeit der Kir-
che «Ad gentes» hatte Barth diese Frage im Blick auf das Verstindnis, das
die réomisch-katholische Kirche von ihrem Auftrag hat, gestellt. Sieht sie ihre
Aufgabe darin, die Welt im Auftrag Gottes zu retten und zu erneuern, oder
darin, das Evangelium von Jesus Christus als dem Retter zu bezeugenr'

Damit hingt die Verhiltnisbestimmung zwischen der Kirche und Chris-
tus bzw. der Kirche und der Offenbarung zusammen: Johann Adam Mdohler,
auf den sich Barth bei seinem schon in KD 1/2 vorgetragenen Einwand
beruft, hatte die Kirche als den Leib Christi mit der Offenbarung gleich-
gesetzt. In seiner «Symbolik» schreibt Mohler: «Die Kirche ist der Leib des
Herrn, sie ist in ihrer Gesamtheit seine sichtbare Gestalt, seine bleibende,
ewig sich verjingende Menschheit, seine ewige Offenbarung»" Vor einer
solchen Selbstverabsolutierung der Kirche und ihrer Autoritit hat Barth im-
mer wieder gewarnt. In KD 1/2 macht er die Entwicklung des katholischen
Traditionsprinzips dafiir verantwortlich. Im Zuge dieses Prozesses habe sich

12 Barth: Ad Limina Apostolorum (Anm. 2), 37.

13 J.A. Mohler: Symbolik, oder Darstellung der dogmatischen Gegensitze der Katholiken
und Protestanten, nach ihren 6ffentlichen Bekenntnisschriften, hgv. J.R. Geiselmann,
Koln 1958, 414. Barth zitiert einen Teil dieser Aussage in KD 1/2, 624, aus der Ausgabe
der «Symbolik» von 1832, 360.



«Der Papst ist nicht der Antichrist» 339

in zunehmendem Masse alle der Kirche Gibergeordnete gottliche Autoritit in
Kirchenautoritit verwandelt.'

In der Tendenz zur Selbstverabsolutierung der katholischen Kirche vor
dem Zweiten Vatikanischen Konzil sieht Barth eine Parallele zur Verabsolu-
tierung des menschlichen Selbst- und Geschichtsbewusstseins im Neuprotes-
tantismus. In beiden Fillen werde die Autoritit des Gotteswortes als eine der
Kirche kritisch gegentiberstehende Autoritit nicht ernst genommen. Es werde
diesem der Gehorsam verweigert und damit die freie Gnade Gottes der kirch-
lichen Verfligung unterstellt. Und so kommentiert er Mohlers Ansatz ironisch
als eine «die schonsten Friichte des Neuprotestantismus in die katholischen
Scheuern fiihrende Theologie»".

Demgegentiber beharrt Barth darauf, dass nicht die Kirche Christus, son-
dern Christus die Kirche in Anspruch zu nehmen habe: Die Kirche lesteht
nicht in Christus bzw. im Leib Christi, sondern untersteht ihm als einer ihr
transzendenten Autoritit. «Es gibt eine Autoritit in der Kirche, die auf die Ge-
tahr der volligen Zerstérung der Autoritit der Kirche selber hin nicht in diese
Autoritit der Kirche selber umgedeutet und aufgeldst, die um keinen Preis mit
dieser identifiziert werden darf»!® Die Dokumente des Zweiten Vatikanischen
Konzils haben die Verhiltnisbestimmung von Christologie und Ekklesiologie
in den Augen Barths zwar in diese Richtung verschoben, lassen aber doch die
von ihm gewtinschte Eindeutigkeit vermissen.

Sein zweiter Einspruch artikuliert sich in der kritischen Frage, in welche
Richtung die mit dem Programmwort «aggiornamento» ausgedriickte «An-
passungy erfolgt sei: Ging es um die Erneuerung des Selbstverstindnisses der
Kirche im Licht der sie begriindenden Offenbarung oder um die Erneuerung ihres
Denkens, Redens und Tuns heute 2 Licht der modernen Welf?' «Was faithful
transmission of divine self-revelation zutra muros et extra, or relevant dialogue

14 KD 1/2, 608-637, bes. 630.

15 KD 1/2,624.

16 KD 1/2, 639.

17 Barth: Ad Limina Apostolorum (Anm. 2), 23. — Diese Diskussion ist auch auf katholischer
Seite in der Rezeption des Konzils gefiihrt worden. Man hat die beiden Auffassungen auf
die beiden Begriffe «aggiornamento» und «ressourcement» (Rickkehr zu den Quellen des
Glaubens) gebracht (G. Weigel: Das Projekt Benedikt. Der neue Papst und die globale
Perspektive der katholischen Kirche, Miinchen 2006, 191-194).



340 Reinhold Bernhardt

with modernity, the scope of the Council?»'® Handelt es sich also um eine
metanoia zu Christus hin oder um eine Hinwendung zur Welt, die zwar pastoral
motiviert sein mochte, aber doch auch zu sehr an den Plausibilititsvorgaben
und den religiosen Bedurfnissen der Welt orientiert war? An der Antwort auf
diese Frage entschied sich fiir Barth die theologische Legitimitit des gesamten
Reformprojekts.

Sollte die Reform durch eine Anpassung an den Zeitgeist motiviert sein,
dann konnte es — so seine Warnung — «zu unerwiinschten Wiederholungen
der im neueren Protestantismus begangenen Fehler kommen»". Auch hier
stellte er also wieder die Parallelitit zwischen Neuprotestantismus und Ka-
tholizismus her, die er schon im eingangs zitierten Text aus dem Jahr 1935
benannt hatte, als er die «Synagoge des Neuprotestantismus» zusammen mit
der romisch-katholischen Kirche als falsche Kirche verwarf.

Fragen wir weiter, worin diese Parallelitit fir Barth besteht. Sie besteht
vornehmlich in einer Anthropogentrik in der Bestimmung der Beziehung zwi-
schen Gott und Mensch, die zu einer Exivstentialisiernng des Glaubensverstand-
nisses fuhrt. Barth befragt die Dokumente des Zweiten Vatikanums darauf-
hin, wie sie sich zu diesen Problemanzeigen verhalten, d.h. inwieweit sie die
von ihm konstatierten Fehlentwicklungen des vorkonziliaren Katholizismus
korrigieren und wieweit sie gerade in ihren Revisionsversuchen in die neuen
Fallen einer zu sehr am Existenzverstindnis des Menschen orientierten Theo-
logie tappen.

Die Tendenz zum Anthropogentrismus sieht er in einer Unterbestimmung
der Differenz zwischen Rechtfertigung und Heiligung angelegt. Sowohl im
Katholizismus (wobei er nicht zwischen vorkonziliarem und konziliarem Ka-
tholizismus unterscheidet) als auch im Neuprotestantismus sei die Soteriologie
zu sehr auf die Heiligung des Subjekts ausgerichtet und lasse dabei die Recht-
fertigung — als Méglichkeits- und Wirklichkeitsgrund der Heiligung — in den
Hintergrund treten. Ohne den Blick von den Wirkungen der Gnade abwenden
zu wollen, legt Barth demgegeniiber allen Wert auf die Konstitution der Gnade
im freien Gnadenwirken Gottes. Bei allem Lob der Gnadenfrichte will er die

18  Ph.J. Rosato: Ad Limina Apostolorum in retrospect. The reaction of Karl Barth to Vatican
11, in: Karl Barth. Centenary Essays, hg.v. St.W. Sykes, Cambridge 1989, 87-114 (90).

19  Barth: Ad Limina Apostolorum (Anm. 2), 23. So auch in seinem Basler Kolloquium zu De/
Verbum (s.u.): Busch: Meine Zeit mit Karl Barth (Anm. 2), 247.



«Der Papst ist nicht der Antichrist» 341

Wiurzeln, aus denen diese Friichte erwachsen sind, betonen. Dass es die benefi-
cia Christi sind, dass Gott der Wohltater ist?, ist das Entscheidende.

In einer fiir das Verstindnis der parallelen Kritik Barths am Katholizismus
und am Neuprotestantismus zentralen Textstelle aus KD 1V /2 hatte er mit der
thm eigenen Nachdriicklichkeit davor gewarnt, diese Differenz — das «unver-
mischt und unverwandelt» in der Beziehungsbestimmung zwischen Heiligung
und Rechtfertigung — einzuziehen, «wie es in der Nachfolge Augustins im r6-
mischen Katholizismus auf breitester Front, wie es aber in vielen Varianten
auch in der Theologie des Neuprotestantismus geschehen ist»*'. Man habe dort
die Rechtfertigung des Menschen in dem Prozess seiner Heiligung aufgehen
lassen. Man habe den Glauben an den an unserer Stelle gerichteten Richter Je-
sus Christus aufgelost in den Gehorsam, in welchem der Christ in seiner Nach-
folge der Welt und sich selbst zu sterben hat. Man habe das von Christus (nach
I Petr 1,16) gesprochene «Ich bin heiligh zugunsten des Auftrags «Ihr sollt
heilig sein» zuriickgestellt. Damit aber ist nach Barth die Grundlegung der
Heiligung in der Rechtfertigung nicht (ausreichend) zur Geltung gebracht. «Wo
bleibt bei allem Denken auf jener Linie iber der berechtigten Betonung der
existentiellen Relevanz der Versohnung der Blick auf Gott, der sie vollbringt,
die Beugung unter die Freiheit seiner Gnade, die Anbetung des Geheimnisses,
in welchem er wirklich zu dem siindigen Menschen ein ginzlich unverdientes
Ja sagt, die Freude der reinen Dankbarkeit fiir solche Wohltat? Wo bleibt hier
gerade die Voraussetzung einer ernstlich so zu nennenden Heiligung?»*

Die Heiligung realisiert sich im Katholizismus durch die sakramentale Gna-
denvermittlung der Kirche, im Neuprotestantismus in der Gottunmittelbarkeit
der Menschenseele, die sich in ihrer Selbstbestimmung am Evangelium Jesu
Christi orientiert. In beiden Fillen aber handelt es sich um eine Zentrierung
auf den Menschen.

Eng verbunden mit dem Vorwurf der Anthropozentrik in der Bestimmung
der Beziehung zwischen Gott und Mensch ist die Kritik an der Existentialisiernng
des Glaubensverstindnisses. In der eben aus KD IV/2 zitierten kritischen An-
merkung Barths zur Verhiltnisbestimmung von Rechtfertigung und Heiligung
fiigt er die Klammerbemerkung ein: «hier (also im Blick auf die Uberordnung

20  Busch: Meine Zeit mit Karl Barth (Anm. 2), 145.
21 KD 1V/2,570.
22 Ebd.



der Heiligung tiber die Rechtfertigung) ist das m. E. schwerste Bedenken gegen
die Theologie von R. Bultmann anzumelden»®”. Und genau dieses Bedenken
erhebt er auch gegen die zeitgendssische katholische Theologie. Bei seinem
Besuch in Rom hérte Barth einen Vortrag Karl Rahners iiber die Gegenwart
Jesu Christi in der Eucharistie, in welchem ihm «der hiufige Gebrauch des
modern lateinischen Wortes «existentialis) etwas unheimlich war, wo er doch
ansonsten diese katholischen Theologen ob ihrer profunden Lateinkenntnis
bewunderte.**

In einem 1967 erschienenen Aufsatz beschreibt Joseph Ratzinger™, wie sich
die Konkurrenz des metaphysischen und des heilsgeschichtlichen Theologie-
Paradigmas zur Zeit des Konzils in der Thomasinterpretation niederschlug, Fi-
nerseits legten Theologen wie Ives Congar und Edward Schillebeeckx Thomas
von Aquin im Lichte eines heilsgeschichtlichen Paradigmas aus. Demgegen-
tber suchte eine philosophische Interpretation den Aquinaten im Anschluss an
die Philosophie Heideggers existentialontologisch zu deuten: «nichts lag niher,
als seine metaphysische Position interpretierend in die eschatologisch-existen-
tiale hineinzuvermitteln und damit einen unerwarteten Konsens Bultmann-
Thomas contra Heilsgeschichte herzustellen und so zugleich alle jene Versuche
ad absurdum zu fiithren, die eben noch Thomas als Denker der Heilsgeschichte
auszulegen sich bemiiht hatten.»*

Neben dem heilsgeschichtlichen hat der existential-ontologische Ansatz der
Theologie die dogmatischen Verlautbarungen des Konzils nicht unwesentlich
geprigt. Gegen die damit verbundene Anthropologisierung und Existentiali-
sierung (bzw. Existentialontologisierung) erhob Barth Einspruch.

Nach diesem Blick auf die grundlegende Auseinandersetzung Barths mit dem
romischen Katholizismus zur Zeit des Konzils greife ich nun noch zwei The-
men heraus, die in besonderer Weise bedeutsam sind fir seinen Blick nach

23 Ebd.

24 Barth: Ad Limina Apostolorum (Anm. 2), 14.

25 J. Ratzinger: Heilsgeschichte und Eschatologie. Zur Frage nach dem Ansatz des theologi-
schen Denkens, in: Theologie im Wandel (FS zum 150jihrigen Bestehen der Katholisch-
Theologischen Fakultit an der Universitit Tibingen, 1817-1967), hg.v. J. Neumann / J.
Ratzinger, Munchen/Freiburg 1.Br. 1967, 68-89; aufgenommen unter dem Titel «Heils-
geschichte, Metaphysik und Eschatologie» in: J. Ratzinger: Theologische Prinzipienlehre.
Bausteine zur Fundamentaltheologie, Miinchen 1982, 180-199.

26 Ratzinger: Heilsgeschichte, Metaphysik und Eschatologie (Anm. 25), 187.



«Der Papst ist nicht der Antichrist 343

«driiben» in die katholische Kirche: seine kritische Wirdigung der Offenba-
rungskonstitution «Dei Verbumy und sein Verstindnis von Okumene.

Dei Verbum

Wie im bisher Dargestellten deutlich geworden sein sollte, kritisiert Barth we-
niger die spezifischen Erscheinungsformen des rémischen Katholizismus als
vielmehr dessen theologische Grundentscheidungen, vor allem wo sie ihm mit
der Entwicklung des Neuprotestantismus tibereinzukommen schienen. Wird
der unverfigbare Grund des Heils in ausreichender Klarheit zur Geltung ge-
bracht?, so lautet seine zentrale kritische Ruckfrage. Deshalb gilt Barths be-
sonderes Interesse der Offenbarungslehre des Zweiten Vatikanischen Konzils;
denn in diesem Zentralstiick, das die theologische Briicke zu seiner Wort-Got-
tes-Theologie darstellte”’, muss diese Zentralfrage beantwortet werden. Alle
anderen Themen des Konzils, mit denen sich Barth auseinandersetzte, sind
von diesem Zentrum abhingig. Sein Interesse an der Konzilskonstitution Dez
Verbum driickt sich auch darin aus, dass er im Wintersemester 1966/67 in Basel
ein Kolloquium dazu «zelebrierter, wie er selbst es bezeichnete.?

Barth fasst seine kritische Zustimmung zu dieser Konstitution mit den
Worten zusammen, in denen die Konzilsteilnehmer ihre bedingte Zustim-
mung zu Entscheidungen zum Ausdruck bringen: placet iuxta modum («Ja, mit
Vorbehalt).”” In diesem Fall wird von den Beschwerdefiihrern erwartet, dass
sie die gewlinschten Anderungen klar und knapp schriftlich einreichen. In Ana-
logie zu diesem Verfahren hat Barth seine kritischen Ruckfragen zu diesem wie
zu fast allen anderen Konzilsdokumenten zur Vorbereitung seiner Gespriche
in Rom den dortigen Gespriachspartnern vorgelegt und nach seiner Riickkehr
in der kleinen Schrift «Ad Limina Apostolorum» veroffentlicht.

27  Die Frage, inwieweit diese Konstitution auch von Barths Offenbarungsverstindnis beein-
flusst ist, kann hier nur angezeigt, nicht aber behandelt werden. Antwortversuche dirften
sich ohnehin in Vermutungen erschopfen. Barth hatte aber offenbar von katholischer Seite
diesbeztgliche Signale bekommen (Busch: Meine Zeit mit Karl Barth [Anm. 2], 145). Zur
katholischen Rezeption der Theologie Barths siche: B. Dahlke: Die katholische Rezeption
Karl Barths. Theologische Erneuerung im Vorfeld des Zweiten Vatikanischen Konzils,
Tibingen 2010.

28  Barth: Ad Limina Apostolorum (Anm. 2), 19.

29  Barth: Ad Limina Apostolorum (Anm. 2), 49.

30 In diesem Bandchen findet sich auch ein kleiner Aufsatz, in dem sich Barth auf eine Bitte
des auch in Rom anwesenden Yves Congar hin mit De/ 1/erbum auseinandergesetzt hat.



344 Reinhold Bernhardt

In drei Punkten zollt Barth der Konstitution Anerkennung:

Zunichst hinsichtlich der Verhdltnisbestimmung von Wort Gottes und Kirche: Die
ersten Worte der Konstitution — «Gottes Wort voll Ehrfurcht horend und voll
Zuversicht verkiindigend»” — lagen ganz auf der Linie der Ekklesiologie Barths:
Die katholische Kirche versteht sich als eine auf Gottes Wort hérende und ihm
dienende Kirche. Sie unterstellt sich dem Wort Gottes, versteht sich nicht als
dessen Verwalterin, sondern als seine Zeugin.

Zweitens gilt Barths Anerkennung der Wesensbestimmung von Offenbarung, wie
sie im ersten Kapitel der Konstitution («De Ipsa Revelatione») vorgenommen
worden ist: In der Tatsache, dass sich das Konzil tberhaupt eine solche Rechen-
schaft tiber das Wesen von Offenbarung gibt, sicht Barth einen bedeutsamen
Fortschritt tiber das Tridentinum und das Erste Vatikanum hinaus.

Auch inhaltlich stimmt er der Weiterentwicklung der Offenbarungslehre in
Dei Verbum gerne zu. Wihrend das Erste Vatikanische Konzil Offenbarung noch
in einem eher statischen, autoritativ-propositionalen, lehrhaften, «instruktions-
theoretischen» (Max Seckler”) Sinn verstanden hatte, wird sie hier als dynamische
personal-dialogische Selbstmitteilung Gottes aufgefasst — «kommunikationsthe-
oretisch» also. Offenbarung meint weniger die tbernatirliche Mitteilung von
Heilsabsichten und mehr die Zuwendung Gottes, der damit die Beziehung zum
Menschen konstituiert. In Dei 1erbum 2 heisst es: «In dieser Offenbarung redet
der unsichtbare Gott (vgl. Ko/ 1,15; 1 Tim 1,17) aus iiberstromender Liebe die
Menschen an wie Freunde (vgl. Ex 33,11; Joh 15,14-15) und verkehrt mit ihnen
(vgl. Bar 3,38), um sie in seine Gemeinschaft einzuladen und aufzunehmen.»*

Eine ergiebige Quelle, um diese Auseinandersetzung zu rekonstruieren, stellen dartber
hinaus die Mitschriften und Tagebuchaufzeichnungen von Eberhard Busch dar, die Aus-
kunft geben iiber die Romreise Barths und tiber das Kolloquium, das er zu diesem Thema
in Basel gehalten hat (Busch: Meine Zeit mit Karl Barth [Anm. 2], 82-93 [zur Rom-Reise],
112-248 [zum Kolloquium zu De/ Verbum im Wintersemester 1966/67 in Basel]). Das Buch
von Donald W. Norwood «Reforming Rome: Karl Barth and Vatican II» (Grand Rapids,
MI, 2015) bietet demgegentiber weniger einen Forschungsbeitrag zu Barth und mehr von
Barth angeregte eigene Ubetlegungen des Verfassers zur kumenischen Theologie und
Bewegung,

31 LThK, Erginzungsband: Das zweite Vatikanische Konzil, Bd. II, Freiburg 1967, ND 2014,
497-583 (505). http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/docu-
ments/vat-ii_const_19651118_dei-verbum _ge.html (31.07.2016).

32 M. Seckler: Der Begriff der Offenbarung, in: Handbuch der Fundamentaltheologie 2, Frei-
burg 1.Br. u.a. 1985, 60-83.

33 Ebd.



Kurt Koch fasst das in Dei VVerbum entfaltete Offenbarungsverstindnis
folgendermassen zusammen: «Offenbarung ist mehr als «was geschrieben
steho. Sie ist deshalb auch nicht einfach Ubermittlung von Wahrheiten und
Informationen tber das Geheimnis Gottes. Sie bezeichnet vielmehr das
Handeln Gottes selbst, der sich in der Geschichte zeigt, sie ist ein lebendiges,
personales und gemeinschaftliches Geschehen und kann erst zur Vollendung
kommen, wenn es bei ihrem Adressaten gliubige Annahme findet.»*

Offenbarung ist in Dez 7erbum als ein Dialoggeschehen dargestellt, oder,
um es Barth-affiner auszudrucken, als ein Wort-und-Antwort-Geschehen.
Sie ist zwar nicht so strikt auf Christus bezogen, wie es Barth in seiner ei-
genen Offenbarungslehre getan hat, aber doch auch trinititstheologisch
eingebettet. Es handelt sich um ein heilsgeschichtliches Verstindnis von Of-
fenbarung, das die Schopfungsoffenbarung umfasst und in Christus seinen
Kulminationspunkt hat. Darin driickt sich eine Umorientierung von einer
metaphysisch grundierten zu einer heilgeschichtlich ansetzenden Theologie aus.
Diesen Paradigmenwechsel bezeichnet Josef Ratzinger als «stiirmische(n)
Wandel, der die katholische Theologie seit wenigen Jahrzehnten ergriffen
hat und sie in einem Umfang und einer Tiefe zur Selbstbesinnung auf ihren
Weg und ihr Wesen zwingt, wie dies seit der gro3en Krise des 13. Jahrhun-
derts nicht mehr geschehen ist»”. Dieser Wechsel dokumentiert sich in der
in Dei 1Verbum vorgenommenen Revision des Offenbarungsverstindnisses
des Ersten Vatikanischen Konzils und fand in der akademischen Theologie
seinen Niederschlag im Projekt der heilsgeschichtlichen Dogmatik «Myste-
rium Salutis»*®.

Das dritte Lob Barths gilt der Betonung der Bzbe/ als Otfenbarungszeug-
nis. Die Offenbarungslehre von Dei [erbum ist so stark auf die Bibel fokus-
siert, dass Wort Gottes und Bibelwort dabei nahezu identifiziert werden. In
dieser Bibelorientierung liegt fur ihn einerseits ein klarer Fortschritt gegen-
uber der stirkeren Betonung der kirchlichen Tradition und des kirchlichen

34 K. Koch: Was bedeutet heute «Reform» der katholischen Kirche in der Schweiz? Zur Lage
der Konzilsrezeption, in: M. Delgado / M. Ries (Hg): Karl Borromius und die katholische
Reform. Akten des Freiburger Symposiums zur 400. Wiederkehr der Heiligsprechung des
Schutzpatrons der katholischen Schweiz, Stuttgart 2010, 376f.

35 Ratzinger: Heilsgeschichte und Eschatologie (Anm. 25), 180.

36 Mysterium Salutis. Grundrif heilsgeschichtlicher Dogmatik, 5 Bde., Einsiedeln 1965-1976.



346 Reinhold Bernhardt

Lehramts durch das Konzil von Trient und das Erste Vatikanische Konzil.
Barth konstatiert, «dass von den sechs Kapiteln unserer Konstitution vier
(von ihren 26 Einzelartikeln 106) einer konsistenten Lehre eben von der Sacra
Scriptura gewidmet sind»”’ und sieht darin eine «héchste Einschitzung der
Heiligen Schrift»® im Konzilsdokument. Im Kolloquium zu De7 1erbum, das
er nach seiner Riickkehr aus Rom in Basel gehalten hat, sagt er zu den Kapi-
teln 3-6 — nach der Mitschrift von Eberhard Busch: «Die Kapitel lesen sich
wie eine orthodox-protestantische Schrift: De Scriptura Sancta.»”

Andererseits setzt hier aber auch seine kritische Riickfrage an. Nach
seiner Lehre von der dreifachen Gestalt des Wortes Gottes ist die primire
Offenbarung Gottes — das Wort Gottes schlechthin — nicht die Bibel, son-
dern Christus, nicht das geschriebene, sondern das lebendige Wort, das nach
immer neuer Vergegenwirtigung in der kirchlichen Verkiindigung dringt.
Offenbarung ist zuerst Person, dann erst Schrift, dann erst Proklamation des
Uberlieferten Zeugnisses. Das Konzil hatte vor allem das Mittelglied dieser
Reihe der drei Gestalten — die Bibel — zum Thema der Offenbarungslehre
gemacht. So sehr Barth diese Fokussierung begrusst, so scheint sie ihm doch
auch in einer zweifachen Hinsicht fragwirdig,

Seine kritischen Rickfragen richten sich zum einen auf die Bestimmung
der Beziehung zwischen Wort Gottes und Bibelwort und zum anderen auf
die Bedeutung des Traditionsprinzips.

Der nach seinem Verstindnis vorgenommenen Identifikation von Gottes
Wort und Bibelwort stellt er die klare Uberordnung des Gotteswortes iiber
das Bibelwort entgegen. Schon in KD I/2 hatte er von einer «indirekten
Identitaty * zwischen Offenbarung und Bibel, zwischen Gotteswort und
(menschlichem) Schriftwort gesprochen. In der Person Jesu Christi sei das
Wort Gottes schlechthin gesprochen, doch so, dass es seinen Adressaten
nicht unmittelbar, sondern durch das Mittel des Schriftwortes begegnet. Das
Bibelwort ist die Begeugung des Gotteswortes. Diese Differenzbestimmung
hitte Barth gerne deutlicher in De7 1Verbum ausgedriickt gefunden.

37  Barth: Ad Limina Apostolorum (Anm. 2), 51.

38  Ebd.

39  Busch: Meine Zeit mit Karl Barth (Anm. 2), 115.

40 KD 1/2, 545. Vgl. KD I/2, 849, wo Barth von der «indirekten Identitit von Gotteswort
und Menschenwort in der christlichen Predigt» spricht.



«Der Papst ist nicht der Antichriso 347

Zum zweiten konstatiert Barth (in seinen Fragen fiir das Gesprich in Rom)
im Blick auf die Verhiltnisbestimmung von Schrift und Tradition eine Span-
nung im Text der Konstitution: Einerseits werde die Tradition der Schrift #nter-
geordnet — etwa durch die Feststellung, dass es keine neue Offenbarung tber
das biblisch bezeugte Wort Gottes hinaus gibe, dass die Tradition somit ledig-
lich Weitergabe und Bezeugung der den Aposteln zuteil gewordenen Offenba-
rung sei, und dass das kirchliche Lehramt nicht iiber dem Gotteswort, sondern
in seinem Dienst stehe. Andererseits aber werde die Tradition der Schrift explizit
vorgeordnet.*’ Barth verweist auf einige Textstellen in der Konstitution, die ihm
diesen Eindruck nahe legen.

Doch scheinen mir diese Stellen von thm tiberinterpretiert zu sein. Wenn
dort «Tradition» vor der «Schrift» genannt wird, so ist diese sprachliche Verord-
nung noch nicht als sachliche Vorordnung zu verstehen! Vermutlich haben ihm
seine Gesprichspartner in Rom diese Uberinterpretation deutlich gemacht,
denn in seiner spiter verfassten kritischen Auseinandersetzung mit der Konsti-
tution spricht er nicht mehr von einer "srordnung der Tradition vor die Schrift,
sondern von einer Glichordnung von Tradition, Schrift und Lehramt.*

Das fihrt aber nicht zu einer Massigung seiner Kritik am zweiten Kapitel
von Dei Verbum, in dem die Frage nach der Tradition der Offenbarung behan-
delt wird. Im Gegenteil: In diesem Kapitel, das Eduard Stakemeier als Herz-
stiick, Mitte und Brennpunkt der ganzen Konstitution bezeichnet hatte, sieht
Barth «den grof3en, dem Konzil bei der Redaktion unseres Textes widerfahrenen
Schwicheanfall»®. «Ist nun nicht doch wieder von zwei, ja nach dem in Artikel
10 vom Magisterium Gesagten von drei verschiedenen, wenn auch unter sich
verbundenen fontes revelationes die Rede?»* Indem das Konzil «Tradition» nicht
als Weitergabe der eznen biblisch bezeugten Offenbarung, sondern als eine zwei-
te Offenbarungsquelle neben der Schrift ausgegeben habe, sei das Konzil der
Lehre des Tridentinums verhaftet geblieben; es habe diese sogar noch vertieft.*

41  Barth: Ad Limina Apostolorum (Anm. 2), 29.

42 Barth: Ad Limina Apostolorum (Anm. 2), 52 («nebeny), 55 («Gleichheit»). In seinem Kol-
loquium zu Dei Verbum wiederholt er den Vorwurf der Vorordnung der Tradition vor der
Schrift allerdings wieder (Busch: Meine Zeit mit Karl Barth [Anm. 2], 166).

43 Barth: Ad Limina Apostolorum (Anm. 2), 52. Im Kolloquium spricht er von einem «Herz-
anfall» (Busch: Meine Zeit mit Karl Barth [Anm. 2], 157).

44 Barth: Ad Limina Apostolorum (Anm. 2), 54

45  Ebd.



348 Reinhold Bernhardt

Ein besonderer Dorn im Auge ist thm dabei die Bestreitung des «sola scripturay
Prinzips durch die Aussage, «daf} die Kirche ihre Gewil3heit tber alles Geof-
fenbarte nicht aus der Heiligen Schrift allein schépft. Daher sollen beide (sc.
Die Heilige Uberlieferung und die Heilige Schrift, R.B.) mit gleicher Liebe und
Achtung angenommen und verehrt werden.»*

Dieser aus dem Tridentinum zitierten Formulierung «mit gleicher Liebe
und Achtungy halt Barth entgegen, der Tradition gebiihre Respekt und Liebe,
dem biblischen Offenbarungszeugnis aber Glaubensgehorsam!*” Die Tradition
ist menschliche Interpretation des Offenbarungszeugnisses. So sehr die Inter-
preten darauf hoffen duirfen, dass der Geist Gottes sie in die Wahrheit leitet,
so wenig konnen sie doch ihre Interpretation mit dem Schriftwort auf eine
Stufe stellen. Das gilt auch fiir das kirchliche Lehramt. Die Autoritit der Heili-
gen Schrift als Medium der Bezeugung der Heilswahrheit ist der Autoritit der
Kirche ein fur allemal vorgelagert. In DV 2 findet Barth diese Ordnung noch
eingehalten. Dort sei die (gottliche) Offenbarung an sich («dpsa») unterschieden
wotden von der (menschlichen) Ubermittlung der Offenbarung, die sich in der
Heiligen Schrift, in der Tradition und dem kirchlichen Lehramt vollziehe.*

Barths Kritik an der Zuordnung von Schrift und Tradition in De: Verbum
wird der Aussageintention der Konstitution aber nicht gerecht. Es ist dort nicht
von zwel Offenbarungsquellen die Rede, sondern — ausdriicklich im zweiten
Satz von DV 9* — von der enen Offenbarung in Christus, die in Schrift und
Tradition weitergegeben wird. Als Vermuttiungsgestalten bzw. Bezeugungsformen der
Offenbarung sind die beiden nebeneinandergestellt, nicht aber als Quellen des
Gotteswortes. Barth zitiert diesen Satz, unterstellt aber gleichwohl einen Rick-
fall in oder sogar hinter die Tridentinische Auffassung von zwei (oder wenn
man das Magisterium noch hinzunimmt sogar von drei) «fontes revelationisy».”
Dabei hatte das Konzil den von der Theologischen Vorbereitungskommissi-
on vorgeschlagegen Titel De fontibus revelationis zuriickgewiesen. Papst Johannes
XXIII. ordnete nach der kritischen Diskussion des Entwurfs eine Neubearbei-
tung an, in deren Gefolge dieser Titel verschwand.

46 Dei Verbum 9, zitiert nach: LThK, Erginzungsband (Anm. 31), 525.
47  Barth: Ad Limina Apostolorum (Anm. 2), 55.

48  Busch: Meine Zeit mit Karl Barth (Anm. 2), 135.

49 Dei Verbum 9 (Anm. 31), 523.

50  Barth: Ad Limina Apostolorum (Anm. 2), 54 (Hervorheb. R.B.).



«Der Papst ist nicht der Antichriso» 349

Barth lisst das nicht gelten und behauptet: «bier redet das Konzil offen-
sichtlich doch von <zwei Quelleny der Offenbarungserkenntnis.»’' Darin ver-
bindet er zwei zu unterscheidende Vorwirfe miteinander: den (berechtigten)
Vorwurf der Glezchstellung von Schrift und Tradition und den (unberechtig-
ten) Vorwurf, diese seien Offenbarungsguel/en. Das Problem seiner Interpre-
tation ldsst sich auch sprachlich — als ungeklirtes Verstindnis des Begriffs
«Offenbarungsquellen» — beschreiben. Meint dieser Begriff zwei Quellen,
in denen sich die Offenbarung ereignet, so dass Schrift und Tradition mit
Offenbarung gleichgesetzt wiren, oder meint er zwei Quellen, aus denen die
eine Offenbarung erkannt wird, die damit den Quellen vorausliegt. Bezieht
sich die Rede von den «Quellen» also auf die Offenbarung an sich oder auf
deren Kommunikationskanale?

Fuir das 21. Jahrhundert wiinscht sich Barth ein Konzil, das auf den Spu-
ren des zweiten Konzils von Orange 529 wandelt”, auf dem der Pelagi-
anismus verurteilt wurde. Damit gibt er zu erkennen, worin der von ihm
konstatierte Schwicheanfall in der Konstitution De: Verbum letztlich besteht:
in einem zeitweiligen Rickfall in den Pelagianismus. Er meint den intel-
lektuellen Pelagianismus, der die (menschliche) Tradition als notwendigen
Ausleger des Gotteswortes versteht, statt diese Aufgabe dem Heiligen Geist
zuzuschreiben, also auch die Erschliessung des Gotteswortes Gott zu tiber-
lassen. In seinem Basler Kolloquium zu De/ 1erbum weist er die Aussage
Stakemeiers, die Kirche vergegenwirtige das Gotteswort, zuriick: «das tut
der Heilige Geist»™.

In der Sitzung des Kolloquiums zu De; Verbum am 25.2.67 war Josef
Ratzinger mit einer Gruppe von Studenten zu Gast. Thm wurden die im
Kolloquium von Barth aufgeworfenen kritischen Fragen vorgelegt — auch
die Frage nach der Bedeutung der tridentinischen Forderung, die Tradition
und die Heilige Schrift «mit gleicher Liebe und Achtung» anzunehmen und
zu verehren. Ratzinger pladierte fur eine Beachtung des Kontextes, in dem
diese Formulierung in Trient gepragt wurde. Sie habe auf den praktischen
Glaubensvollzug im Leben der Kirche gezielt und sei nicht als Lehrprinzip

51 Busch: Meine Zeit mit Karl Barth (Anm. 2), 167.

52 Barth: Ad Limina Apostolorum (Anm. 2), 59; sieche auch Busch: Meine Zeit mit Karl Barth
(Anm. 2), 146f.

53  Busch: Meine Zeit mit Karl Barth (Anm. 2), 131 (Hervorheb. K.B.).



350 Reinhold Bernhardt

aufzufassen. Im Blick auf die Eucharistie etwa gelte, dass die Kirche dasselbe
Grundgeheimnis vollziehe wie die Schrift. Doch sei die Formulierung schon
in Trient als dusserste Zuspitzung empfunden worden und heftig umstritten
gewesen.”™

Auf die Frage nach der Beziehungsbestimmung von Schrift und Tradition
in Dei Verbum antwortete Ratzinger, nur ein kleiner Teil der Konzilsteilnehmer
habe die Vorordnung der Schrift vor der Tradition bestritten.” Barth wieder-
holte daraufhin, was er friher schon gesagt hatte: dass auch nach evangeli-
schem Verstandnis das «sola scriptura» nicht im Sinne eines «solitaria scriptura»
zu verstehen sei, demzufolge die Schrift unter Absehung von ihrer Auslegungs-
geschichte und damit auch unter Absehung von der Auslegungsgemeinschaft
als alleinige Quelle der Theologie zu gelten habe. Die Tradition sei unverzicht-
bar, aber als norma normata.”

Erhellend fiir die Art der Auseinandersetzung Barths mit dem vorkonzili-
aren und konziliaren Katholizismus ist Eberhard Buschs Beobachtung zu die-
sem Kolloquium: Wihrend Ratzinger auf alle Fragen in katholischer Weite mit
einem «einerseits / andererseits», bzw. einem «sowohl / als auch» geantwortet
habe, wobei man sich frage, wie er nach dem «einerseits» auch noch das «an-
dererseits» sagen konne, beharre Barth (wie die Evangelischen insgesamt) auf
einem «entweder / oder.”” Es ist nicht zuletzt diese Auffassung und Prak-
tizierung von Dialektik, die Barths Rezeption der Konzilsdokumente prigt.
Sie fithrt auf der einen Seite zu einem Dringen auf Klarheit, auf der anderen
Seite aber auch zu einseitigen Auslegungen, die einzelne Stellen pressen, anstatt
sie in den Gesamtkontext der in sich differenzierten Aussageintention zu stel-
len, und die damit zuweilen die Grenze hin zum Polemischen tuberschreiten.
Barth ist sich sehr wohl der Eigenart des «rémisch-katholischen Denkstil(s)»
bewusst™ und versucht, die Konzilsaussagen zn optimam partem zu verstehen.
Doch kann er auch umbhin, seinem eigenen Denkstil zu folgen.

54 Busch: Meine Zeit mit Karl Barth (Anm. 2), 233 (nach Notizen von Beate Busch).
55 Ebd.

56  Ebd.

57  Busch: Meine Zeit mit Karl Barth (Anm. 2), 230, vgl. 235.

58  Busch: Meine Zeit mit Karl Barth (Anm. 2), 248.



«Der Papst ist nicht der Antichrist» 351

Okumene

Immer wieder — bis in seine letzten Tage® — hat sich Barth mit dem Thema
«Okumene» und mit der Okumenischen Bewegung auseinandergesetzt. An
seinem 1935 in Genf vorgestellten Okumeneprogramm hat sich zeit seines
Lebens im Grunde nichts geiindert. Im Rahmen einer Veranstaltung des «Oku-
menischen Rat fur Praktisches Christentum» sagte er: «Die Frage nach der Ein-
heit der Kirche muss identisch sein mit der Frage nach Jesus Christus als dem
konkreten Haupt und Herrn der Kirche. [...] Jesus Christus als der eine Mittler
zwischen Gott und Mensch 757 geradezu die kirchliche Einheit.»®

Okumene ist nicht primir eine Frage der Ekklesiologie, sondern eine der
Christologie. Die Einheit der Kirche ist in Christus gegeben und muss in der
Wirklichkeit der Kirchen immer wieder neu gefunden und realisiert werden.®!

In dem 1963 mit den Stadtmissionaren Basels gefithrten Gesprich beant-
wortete Barth die Frage, wo ein Grundlagengesprich mit der katholischen Kir-
che ansetzen musste, um dem Ziel der Einheit der Kirche niherzukommen,
folgendermassen: «Worauf es jetzt ankidme, hitben und driben, das wire eine
gemeinsame, hiiben und driiben, aber in der gleichen Richtung zu vollziehende
Konzentration auf die Identitat des schon gekommenen und noch bevorstehen-
den, noch zu offenbarenden Reiches Gottes mit — ja, ich brauche jetzt die alten
Ausdriicke —, mit der Person und mit dem Werk Jesu Christi, mit ihm, dem
Lebendigen.»®

In diesem Satz ist sein Verstindnis der theologischen Grundlegung der
Okumenischen Bewegung zusammengefasst. Das Grundmotiv dieser Bewe-
gung kann nicht die Kircheneinheit als solche sein, sondern nur das Zur-Gel-

59  K: Barth: Aufbrechen — Umkehren — Bekennen, in: ders.: Letzte Zeugnisse, Ziirich 1969,
61-71.

60 K. Barth: Die Kirche und die Kirchen, Miinchen 1935, abgedruckt in: ders.: Theologische
Fragen und Antworten. Gesammelte Vortrage, Bd. 3, Zollikon 1957, 214-232 (217).

61  Zum Okumeneverstindnis Barths siehe: M. Welker: Karl Barth — Vom Kimpfer gegen
die «6mische Hiresie> zum Vordenker fur die Okumene, in: Chr. Méller u.a. (Hg.): Weg-
bereiter der Okumene im 20. Jahrhundert, Gottingen 2005, 156-177; M. Weinrich: Calvins
Okumeneverstindnis und die 6kumenische Bewegung des 19. und 20. Jahrhunderts, in:
M. Hofheinz / W. Lienemann / M. Sallmann (Hg): Calvins Erbe: Beitrige zur Wirkungs-
geschichte Johannes Calvins, Goéttingen 2011, 91-99; M. Weinrich: Das Wort Gottes und
die Okumene. Ein Rekonstruktionsversuch der Theologie Karl Barths in weiterfithrender
Absicht, in: EvTh 75 (2015) 420-434.

62  Barth: Gespriche 1963 (Anm. 6), 322.



352 Reinhold Bernhardt

tung-Bringen der in Christus schon bestehenden Einheit. Die Grundbewegung
der Okumenischen Bewegung muss die immer neue Konversion zu Christus
hin sein. Alle 6kumenischen Dialoge tber theologische Themen «kénnen
sinnvoll nur im Zusammenhang des Vollzugs dieser Konzentration vollzogen
werden».*

Barth bescheinigt dem Katholizismus des Konzils, dass in ihm «etwas von
dieser Konzentration auf die Identitit zwischen Gottes Reich und Herrschaft
und Jesus Christus im Gange ist»*. Und diese Bewegung ist es, die ihm hochs-
ten Respekt abnoétigt und ihn zur kritischen Mahnung an die evangelischen
Kirchen veranlasst, sich diesen urreformatorischen Impuls neu und kriftig zu
eigen zu machen. Priagnant formuliert: «Der Weg zur Einheit der Kirche kann
[...] nur der ihrer Erneuerung sein. Erneuerung heil3t aber Bule. Und Bufle
heit Umkehr: Nicht die Umkehr der anderen, sondern eigene Umkehr.»*

In der Aufforderung zur theologischen Konzentration auf das ex-zentri-
sche Zentrum der Kirche liegt die ersze Antwort Karl Barths auf die Frage,
was die 6kumenische Bewegung bewegen sollte. Die gweite Antwort liegt auf
einer ganz anderen — praktischen — Ebene. Sie ergibt sich aus seiner Erfahrung,
dass es die personlichen Begegnungen zwischen Menschen unterschiedlicher
Konfession waren und sind, die die Sicht auf die jeweils andere Konfession
verindern konnen. Um diese Menschen einander niher zu bringen, empfahl
er schon 1954 den Veranstaltern der Weltkirchenkonferenz von Evanston,
sie sollten doch die ganze Versammlung in einen Konzertsaal fithren und ihr
Mozarts Kronungsmesse darbieten.”® Das wiirde ihre Herzen 6ffnen und sie
geneigt machen, die in Christus schon bestehende Einheit auch theologisch
kriftiger zur Geltung zu bringen.

63  Ebd.

64  Ebd.

65  Barth: Uberlegungen zum Zweiten Vatikanischen Konzil (Anm. 4), 18. Ahnlich wie Barth
hebt auch der katholische Okumeniker Wolfgang Thénissen die fundamentale Bedeutung
der Umkehr fiir eine verheissungsvolle Okumene hervor. Siehe u.a. W. Thénissen: Ein
Konzil fiir ein 6kumenisches Zeitalter. Schlusselthemen des Zweiten Vatikanums, Pader-
born 2013.

66  H. King: Mozart. Spuren der Transzendenz, Minchen 1991, 25f.



«Der Papst ist nicht der Antichrist» 353

Abstract

Anlisslich des Zweiten Vatikanischen Konzils hatte sich Karl Barth intensiv mit der r6-
misch-katholischen Theologie vor, wihrend und nach dem Konzil auseinandergesetzt.
Das Konzil erschien ihm dabei nicht nur als Projekt einer theologischen Revision,
sondern auch und vor allem als Ausdruck einer geistlichen Erneuerungsbewegung der
romisch-katholischen Kirche, von der starke Impulse auch fir die Erneverung der
evangelischen Kirchen ausgehen kénnten und sollten. Der Beitrag zeichnet zunichst
diese Wiirdigung, dann aber auch Barths kritische Anfrage an die Verlautbarungen des
Konzils im Allgemeinen und an die Konstitution Dez 17erbum im Besonderen nach. Am
Ende steht ein Blick auf sein Verstindnis von Okumene.

On the occasion of the Second Vatican Council, Karl Barth dealt intensively with the
Roman Catholic theology as it was exposed before, during, and after the Council. He
regarded the Council not only as an effort to revise theology but as a movement of
spiritual renewal which could and should inspire the Protestant churches as well. The
article summarizes his appreciation of Vatican Il but also his critical comments and
objections against its documents. A special emphasis is put on his discussion of De/
Verbum, the dogmatic constitution on revelation. At the end Barth’s understanding of
ecumenism is briefly portrayed.

Reinhold Bernhardt, Basel



	"Der Papst ist nicht der Antichrist" : Karl Barths Auseinandersetzung mit dem römischen Katholizismus im Blick auf das Zweite Vatikanische Konzil

