
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 72 (2016)

Heft: 3

Artikel: "Der Papst ist nicht der Antichrist" : Karl Barths Auseinandersetzung mit
dem römischen Katholizismus im Blick auf das Zweite Vatikanische
Konzil

Autor: Bernhardt, Reinhold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877734

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877734
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Der Papst ist nicht der Antichrist»
Karl Barths Auseinandersetzung mit dem römischen

Katholizismus im Blick auf das Zweite Vatikanische Konzil

In seiner Schrift Credo 1935 hatte Barth die römisch-katholische Kirche un-
missverständlich als falsche Kirche bezeichnet: «Wir kennen die Kirche nur in
ihrer Zerspaltenheit, d.h. wir kennen sie je nur in Gestalt der Bekenntniskirche,
in der wir getauft und erzogen sind. Es gibt andere Kirchen neben der
reformierten Kirche, in der wir die eine wahre Kirche Jesu Christi erkennen müssen.

Unter diesen anderen Kirchen gibt es solche, wie etwa die lutherische, in deren

andersartigem Bekenntnis wir unseren eigenen Glauben und also die eigene

Kirche Jesu Christi wieder erkennen, wie man sich in einer Familie als

Nachkommen eines Vorfahren gegenseitig wieder erkennt. Es gibt andere Kirchen,
wie die des römischen Katholizismus oder inmitten der evangelischen Kirche
selbst die Synagoge des Neuprotestantismus, in deren Bekenntnis wir unseren

eigenen Glauben und also die eine wahre Kirche Jesu Christi nicht wieder zu

erkennen vermögen, die wir mit schwerem Herzen als falsche Kirche verwerfen

müssen.»1

Spätestens 1967, nach seinem Besuch in Rom, änderte Barth seine Meinung
grundlegend. In seinem Rückblick auf diese Reise erklärte er: «Der Papst ist

nicht der Antichrist [...]. Ich bin ultra montes so vielen Christenmenschen

begegnet, mit denen ich in aufrichtigem Ernst reden, aber auch herzlich lachen

konnte, dass ich nicht ohne Wehmut an gewisse Gartenzwerge in unseren

Gehegen zurückdenken konnte. Alle Optimismen im Blick auf die Zukunft
verbieten sich von selbst. Noch stärker gebietet sich aber eine ruhig brüderliche

Hoffnung, verbunden mit der Willigkeit, unterdessen im Kleinen und im Großen

gründlich vor unseren eigenen Türen zu wischen [...]. Grundsätzlich kann

es hüben und drüben nur darum gehen, dass ein jeder sich an seinem Ort in
seiner Kirche zum Glauben an den einen Herrn in seinen Dienst rufen lässt.»2

1 K. Barth: Credo. Die Hauptprobleme der Dogmadk dargestellt im Anschluss an das apos¬
tolische Glaubensbekenntnis, München 1935,127f.

2 K. Barth: Ad Limina Apostolorum, Zürich 1967, 18. Am 11.3.1967 wurde Barth von
einem Studenten gefragt, ob die protestantische Bezeichnung des Papstes als Antichrist
obsolet geworden sei. Er antwortete nicht direkt darauf, sondern wies darauf hin, dass

ThZ 3/72 (2016) S. 334-353



«Der Papst ist nicht der Antichrist» 335

Hüben wie drüben also ruft der eine Herr in seinen Dienst. Beide
Kirchen können zu Ereignisräumen dieses Rufes werden. Mehr noch: Mit der

im Zweiten Vatikanischen Konzil vollzogenen Offnungsbewegung scheint

Barth die römisch-katholische Kirche der evangelischen einen Schritt voraus

zu sein und dem Ruf eher Folge zu leisten als diese.

Es war — wie das Zitat zu erkennen gibt — nicht zuletzt die Erfahrung
eindrücklicher persönlicher Begegnungen mit aufrichtigen Christenmenschen,

die Barths ursprünglich schroffes Urteil über den Katholizismus in
dieser Weise abgemildert hat. Aber diese menschliche Seite bietet noch keine

ausreichend plausible Erklärung für den Gesinnungswandel. Es sind die

theologischen Gründe, auf die hier das Augenmerk gerichtet werden soll. Diese

Gründe liegen weniger in seiner eigenen theologischen Entwicklung. Sie

liegen eher — aber zum geringeren Teil — in der von Barth zwar mit
Vorbehalten, insgesamt aber doch nachdrücklich begrüssten Neujustierung der

römisch-katholischen Lehre, die im Konzil vorgenommen worden ist. Schon

1963 hatte Barth in seinen «Überlegungen zum Zweiten Vatikanischen Konzil»,

die er zur Festschrift zum 60. Geburtstag Karl Kupischs beitrug, das

Konzil als Ausdruck einer geistlichen Erneuerung unter römisch-katholischen

Vorzeichen verstanden. Diese Überlegungen sind u.a. abgedruckt in
einem Band mit dem Titel «Ende der Gegenreformation?». Der Titel stammt
nicht von Barth selbst, bringt aber seine Frageperspektive auf das Konzil
auf den Punkt.3 Er fragt nach dem sich darin ausdrückenden Verhältnis von
Kontinuität und Diskontinuität vor allem zu den Konzilien von Trient und

zum Vaticanum, kritisiert die problematischen Kontinuitäten und zollt den

Weiterentwicklungen bedingte Anerkennung.
Vor allem aber liegt der Grund für Barths Revision seines früheren

Urteils über den Katholizismus in seiner Wertschätzung des Konzils als

Ausdruck einer geistlichen Erneuerungsbewegung, die weiter und tiefer reicht als

die theologische Arbeit an Lehrstücken. «Das Konzil debattiert nicht über

jede Kirche etwas «Antichristliches» an sich habe (E. Busch: Meine Zeit mit Karl Barth.

Tagebuch 1965-1968, Göttingen 2011, 248). Siehe auch: ders.: Kirche in Erneuerung, in:
ders. / H.U. von Balthasar: Einheit und Erneuerung der Kirche, Freiburg i.Ü. 1968, 9-18.

3 K. Barth: Überlegungen zum Zweiten Vatikanischen Konzil, in: Zwischenstation. FS für
Karl Kupisch zum 60. Geburtstag, hg.v. E. Wolf, München 1963, 9-18. Abgedruckt in JK
24 (1963) 569-575, und in: Ende der Gegenreformation? Das Konzil. Dokumente und

Deutung, hg.v. J. Chr. Hampe, Stuttgart/Berlin/Mainz 1964, 406-415.



336 Reinhold Bernhardt

den katholischen Glauben, es verkündigt ihn; es hört und proklamiert das

Wort Gottes [.. .].»4

Das Konzil als Weckruf an die evangelische Kirche

Barth schaut mit Bewunderung auf diese Erneuerung aus Wort und Geist und

ermahnt seine evangelischen Brüder und Schwestern, sich davon anstecken zu

lassen, um so die «bittere Misere unseres ganzen kirchlichen Wesens»5

aufzubrechen und zu überwinden. «Wir Protestanten meinen ja so leicht, den Glauben

für uns monopolisiert zu haben: <Die Kirche des Glaubens und des Wortes

Gottes>! Und da frage ich mich manchmal, ob sie nicht drüben, in ihrer ganz
anderen Weise ernstlicher und zuversichtlicher und besonders auch fröhlicher

zu glauben im Begriff stehen, als es bei uns der Fall ist»6, sagte er in einem

Gespräch mit den Stadtmissionaren Basels am 12.6.1963.

Die geistliche und theologische Erneuerung der katholischen Kirche
dokumentiert sich für Barth mindestens in folgenden drei Punkten:

— In der Zuwendung zu einer Volk-Gottes-EkK\e.üo\ogie.. Dadurch wird die

Bedeutung der Ämterhierarchie in der katholischen Kirche zumindest
relativiert und die Betonung auf das ganze Volk Gottes gelegt, das auf dem von
Christus gewiesenen Weg durch die Zeit wandert.

— In einer Konzentration auf das Wort Gottes in seinen verschiedenen

Gestalten. Durch die Aufwertung der Predigt, der Bibellektüre und des

Bibelstudiums wird ein Gegengewicht zur Sakramentalität im Selbstverständnis

und in den Vollzügen der katholischen Kirche geschaffen.

— In einer Zuwendung der Kirche zur Welt, an die ihre Botschaft adressiert

ist. Die Grundsünde der Kirche besteht in ihrer Selbstbezügüchkeit, die

ihren Auftrag, Kirche für die Welt zu sein, oft genug verdeckt. Diese

Zuwendung zur Welt blieb nach Barth nicht ohne Resonanz; sie liess die Welt

aufhorchen.

Die genannten drei Würdigungen der im Zweiten Vatikanum vollzogenen

geistlichen und theologischen Erneuerung wendet Barth nun als kritische

Rückfragen gegen und als Forderung an seine eigene Kirche:

4 Barth: Ad Limina Apostolorum (Anm. 2), 56.

5 Barth: Überlegungen zum Zweiten Vatikanischen Konzil (Anm. 3), 18.

6 K. Barth: Gespräche 1963 (Gesamtausgabe IV), hg.v. E. Busch, Zürich 2005, 323.



«Der Papst ist nicht der Antichrist» 337

— Sie soll sich noch mehr als Bewegung und weniger als Institution sehen. Sie

soll sich als communio viatorum weniger von ihren Strukturen und mehr von
ihrem Auftrag her verstehen.

— Sie soll Kirche des Wortes sein und sich energisch entsakramentalisieren7,

um so ganz unmissverständlich deudich zu machen, dass kirchliche

Amtshandlungen nicht göttliche Vollzüge, sondern menschliche Antwort auf Gottes

Wort darstellen. Die Kirche soll Gott Gott sein lassen.

— Sie soll Kirche für die Welt sein, ohne sich das Gesetz des Glaubens und
Handelns von der Welt vorgeben zu lassen.

Die evangelische Kirche soll sich von der Erneuerungsbewegung der
katholischen aus ihrer amtskirchlichen Selbstgenügsamkeit aufwecken lassen. Sie

braucht eine heilsame «Grundlagenkrisis»8: ein emanzipatorisches Mündigwerden

«in ihrem Verhältnis zum Staat, zur Gesellschaft, zur Wissenschaft, zur
Philosophie»9, die Abwendung von allem Sakramentalen und ein neues Leben

aus dem Glauben. Barths Forderung, es müsse hinsichtlich der Entsakramenta-

lisierung ein energischer Ruck durch die evangelische Kirche gehen10, zielte auf
die Frage der Säuglingstaufe, die er bekanndich für eine unordendiche Praxis

hielt und für deren Abschaffung er nachdrücklich plädierte.11

Varallele Kritik am Katholizismus und Neuprotestantismus

Bei aller Würdigung sieht Barth sich aber auch zu Einsprüchen gegenüber
der sich auf dem Konzil neu formierenden katholischen Theologie veranlasst.

Es sind dies vor allem zwei, wobei sich der erste auf die Bestimmung
des Verhältnisses der Kirche zu Gott und zu Christus, der zweite auf die

Bestimmung des Verhältnisses der Kirche zur Welt richtet. In beiden Fällen

7 Barth: Gespräche 1963 (Anm. 6), 326.

8 «Denken, reden und handeln wir im Blick auf die gewiß unvollkommene Bewegung da

drüben in einer in aller Unvollkommenheit ähnlichen uns eigenen Bewegung, die nicht
nur in der Bewahrung des vielberufenen <Erbes der Reformation), nicht nur in der Pflege
unserer eigenen Konventionen und Traditionen, nicht nur — als wäre auf unserer Seite im
Grunde alles in Ordnung! — in allerlei zeitgemäßen Auseinandersetzungen, Geschäftigkeiten,

Korrekturen, Neuansätzen, sondern in der Erfahrung und im Fruchtbarwerden einer

Grundlagenkrisis bestehen würde?» (Barth: Überlegungen zum Zweiten Vatikanischen
Konzil [Anm. 3], 14).

9 Barth: Gespräche 1963 (Anm. 6), 326.

10 Ebd.
11 Etwa in KD IV/4, 208 und 213.



338 Reinhold Bernhardt

parallelisiert Barth seine Kritik an Ausprägungen der katholischen Kirche und
Kirchenlehre (die auch im Konzil nicht ausreichend zurechtgerückt worden

seien) mit seiner Kritik am Neuprotestantismus.

Der erste Einspruch betrifft die grundlegende Auftragsbestimmung der

katholischen Kirche und deren damit eng verbundenes Selbstverständnis.

Definiert sie sich primär sakramental (d.h. eucharistisch) oder primär keryg-
matisch? Sieht sie ihre vorrangige Aufgabe in der Vermittlung der Gnade
oder in der Bezeugung des Evangeliums durch kirchliche Verkündigung?
Nimmt sie also göttliche Vollmacht für ihr eigenes Handeln in Anspruch
oder versteht sie ihr Handeln als auf Gottes Wort antwortendes menschliches

Handeln?

Es zeigt sich hier, dass der Vorwurf der Sakramentalität keineswegs nur
die Theologie der Sakramente betrifft. Er richtet sich viel grundlegender
gegen eine sakramental grundierte Ekklesiologie. Es geht um die Frage, wie
sich die Kirche mit ihren Handlungsvollzügen ins Verhältnis zum Handeln
Gottes setzt. In seiner Kritik am Dekret über die Missionstätigkeit der Kirche

«Ad gentes» hatte Barth diese Frage im Blick auf das Verständnis, das

die römisch-katholische Kirche von ihrem Auftrag hat, gestellt. Sieht sie ihre

Aufgabe darin, die Welt im Auftrag Gottes zu retten und zu erneuern, oder

darin, das Evangelium von Jesus Christus als dem Retter zu bezeugen?12

Damit hängt die Verhältnisbestimmung zwischen der Kirche und Christus

bzw. der Kirche und der Offenbarung zusammen: Johann Adam Möhler,
auf den sich Barth bei seinem schon in KD 1/2 vorgetragenen Einwand

beruft, hatte die Kirche als den Leib Christi mit der Offenbarung
gleichgesetzt. In seiner «Symbolik» schreibt Möhler: «Die Kirche ist der Leib des

Herrn, sie ist in ihrer Gesamtheit seine sichtbare Gestalt, seine bleibende,

ewig sich verjüngende Menschheit, seine ewige Offenbarung.»13 Vor einer

solchen Selbstverabsolutierung der Kirche und ihrer Autorität hat Barth
immer wieder gewarnt. In KD 1/2 macht er die Entwicklung des katholischen

Traditionsprinzips dafür verantwortlich. Im Zuge dieses Prozesses habe sich

12 Barth: Ad Limina Apostolorum (Anm. 2), 37.

13 J.A. Möhler: Symbolik, oder Darstellung der dogmatischen Gegensätze der Katholiken
und Protestanten, nach ihren öffentlichen Bekenntnisschriften, hg.v. J.R. Geiselmann,
Köln 1958, 414. Barth zitiert einen Teil dieser Aussage in KD 1/2, 624, aus der Ausgabe
der «Symbolik» von 1832, 360.



«Der Papst ist nicht der Antichrist» 339

in zunehmendem Masse alle der Kirche übergeordnete göttliche Autorität in
Kirchenautorität verwandelt.14

In der Tendenz zur Selbstverabsolutierung der katholischen Kirche vor
dem Zweiten Vatikanischen Konzil sieht Barth eine Parallele zur Verabsolutierung

des menschlichen Selbst- und Geschichtsbewusstseins im Neuprotestantismus.

In beiden Fällen werde die Autorität des Gotteswortes als eine der

Kirche kritisch gegenüberstehende Autorität nicht ernst genommen. Es werde

diesem der Gehorsam verweigert und damit die freie Gnade Gottes der
kirchlichen Verfügung unterstellt. Und so kommentiert er Möhlers Ansatz ironisch
als eine «die schönsten Früchte des Neuprotestantismus in die katholischen

Scheuern führende Theologie»15.

Demgegenüber beharrt Barth darauf, dass nicht die Kirche Christus,
sondern Christus die Kirche in Anspruch zu nehmen habe: Die Kirche besteht

nicht in Christus bzw. im Leib Christi, sondern untersteht ihm als einer ihr
transzendenten Autorität. «Es gibt eine Autorität in der Kirche, die auf die
Gefahr der völligen Zerstörung der Autorität der Kirche selber hin nicht in diese

Autorität der Kirche selber umgedeutet und aufgelöst, die um keinen Preis mit
dieser identifiziert werden darf.»16 Die Dokumente des Zweiten Vatikanischen

Konzils haben die Verhältnisbestimmung von Christologie und Ekklesiologie
in den Augen Barths zwar in diese Richtung verschoben, lassen aber doch die

von ihm gewünschte Eindeutigkeit vermissen.

Sein zweiter Einspruch artikuliert sich in der kritischen Frage, in welche

Richtung die mit dem Programmwort «aggiornamento» ausgedrückte

«Anpassung» erfolgt sei: Ging es um die Erneuerung des Selbstverständnisses der

Kirche im Ucht der sie begründenden Offenbarung oder um die Erneuerung ihres

Denkens, Redens und Tuns heute im Ucht der modernen Welt?17 «Was faithful
transmission of divine self-revelation intra muros et extra, or relevant dialogue

14 KD 1/2, 608-637, bes. 630.

15 KD 1/2, 624.

16 KD 1/2, 639.

17 Barth: Ad Limina Apostolorum (Anm. 2), 23. - Diese Diskussion ist auch auf katholischer
Seite in der Rezeption des Konzils geführt worden. Man hat die beiden Auffassungen auf
die beiden Begriffe «aggiornamento» und «ressourcement» (Rückkehr zu den Quellen des

Glaubens) gebracht (G. Weigel: Das Projekt Benedikt. Der neue Papst und die globale
Perspektive der katholischen Kirche, München 2006, 191-194).



340 Reinhold Bernhardt

with modernity, the scope of the Council?»18 Handelt es sich also um eine

metanoia zu Christus hin oder um eine Hinwendung zur Welt, die zwar pastoral

motiviert sein mochte, aber doch auch zu sehr an den Plausibilitätsvorgaben
und den religiösen Bedürfnissen der Welt orientiert war? An der Antwort auf
diese Frage entschied sich für Barth die theologische Legitimität des gesamten

Reformpro j ekts.

Sollte die Reform durch eine Anpassung an den Zeitgeist motiviert sein,

dann könnte es — so seine Warnung — «zu unerwünschten Wiederholungen
der im neueren Protestantismus begangenen Fehler kommen»19. Auch hier

stellte er also wieder die Parallelität zwischen Neuprotestantismus und
Katholizismus her, die er schon im eingangs zitierten Text aus dem Jahr 1935

benannt hatte, als er die «Synagoge des Neuprotestantismus» zusammen mit
der römisch-katholischen Kirche als falsche Kirche verwarf.

Fragen wir weiter, worin diese Parallelität für Barth besteht. Sie besteht

vornehmlich in einer Anthropos^entrik in der Bestimmung der Beziehung
zwischen Gott und Mensch, die zu einer Existentialisierung des Glaubensverständnisses

führt. Barth befragt die Dokumente des Zweiten Vatikanums daraufhin,

wie sie sich zu diesen Problemanzeigen verhalten, d.h. inwieweit sie die

von ihm konstatierten Fehlentwicklungen des vorkonziliaren Katholizismus

korrigieren und wieweit sie gerade in ihren Revisionsversuchen in die neuen

Fallen einer zu sehr am Existenzverständnis des Menschen orientierten Theologie

tappen.
Die Tendenz zum Anthropo^entrismus sieht er in einer Unterbestimmung

der Differenz zwischen Rechtfertigung und Heiligung angelegt. Sowohl im
Katholizismus (wobei er nicht zwischen vorkonziliarem und konziliarem
Katholizismus unterscheidet) als auch im Neuprotestantismus sei die Soteriologie

zu sehr auf die Heiligung des Subjekts ausgerichtet und lasse dabei die

Rechtfertigung — als Möglichkeits- und Wirklichkeitsgrund der Heiligung — in den

Hintergrund treten. Ohne den Blick von den Wirkungen der Gnade abwenden

zu wollen, legt Barth demgegenüber allen Wert auf die Konstitution der Gnade

im freien Gnadenwirken Gottes. Bei allem Lob der Gnadenfrüchte will er die

18 Ph.J. Rosato: Ad Limina Apostolorum in retrospect. The reaction of Karl Barth to Vatican

II, in: Karl Barth. Centenary Essays, hg.v. St.W Sykes, Cambridge 1989, 87-114 (90).
19 Barth: Ad Limina Apostolorum (Anm. 2), 23. So auch in seinem Basler Kolloquium zu Dei

Verbum (s.u.): Busch: Meine Zeit mit Karl Barth (Anm. 2), 247.



«Der Papst ist nicht der Antichrist» 341

Wurzeln, aus denen diese Früchte erwachsen sind, betonen. Dass es die bénéficia

Christi sind, dass Gott der Wohltäter ist20, ist das Entscheidende.

In einer für das Verständnis der parallelen Kritik Barths am Katholizismus
und am Neuprotestantismus zentralen Textstelle aus KD IV/2 hatte er mit der

ihm eigenen Nachdrücklichkeit davor gewarnt, diese Differenz — das «unver-
mischt und unverwandelt» in der Beziehungsbestimmung zwischen Heiligung
und Rechtfertigung — einzuziehen, «wie es in der Nachfolge Augustins im
römischen Katholizismus auf breitester Front, wie es aber in vielen Varianten
auch in der Theologie des Neuprotestantismus geschehen ist»21. Man habe dort
die Rechtfertigung des Menschen in dem Prozess seiner Heiligung aufgehen
lassen. Man habe den Glauben an den an unserer Stelle gerichteten Richter
Jesus Christus aufgelöst in den Gehorsam, in welchem der Christ in seiner Nachfolge

der Welt und sich selbst zu sterben hat. Man habe das von Christus (nach

I Petr 1,16) gesprochene «Ich bin heilig!» zugunsten des Auftrags «Ihr sollt

heilig sein!» zurückgestellt. Damit aber ist nach Barth die Grundlegung der

Heiligung in der Rechtfertigung nicht (ausreichend) zur Geltung gebracht. «Wo

bleibt bei allem Denken auf jener Linie über der berechtigten Betonung der

existentiellen Relevanz der Versöhnung der Blick auf Gott, der sie vollbringt,
die Beugung unter die Freiheit seiner Gnade, die Anbetung des Geheimnisses,
in welchem er wirklich zu dem sündigen Menschen ein gänzlich unverdientes

Ja sagt, die Freude der reinen Dankbarkeit für solche Wohltat? Wo bleibt hier

gerade die Voraussetzung einer ernstlich so zu nennenden Heiligung?»22

Die Heiligung realisiert sich im Katholizismus durch die sakramentale Gna-

denvermitdung der Kirche, im Neuprotestantismus in der Gottunmittelbarkeit
der Menschenseele, die sich in ihrer Selbstbestimmung am Evangelium Jesu

Christi orientiert. In beiden Fällen aber handelt es sich um eine Zentrierung
auf den Menschen.

Eng verbunden mit dem Vorwurf der Anthropozentrik in der Bestimmung
der Beziehung zwischen Gott und Mensch ist die Kritik an der Cxistentialisierung

des Glaubensverständnisses. In der eben aus KD IV/2 zitierten kritischen

Anmerkung Barths zur Verhältnisbestimmung von Rechtfertigung und Heiligung
fügt er die Klammerbemerkung ein: «hier (also im Blick auf die Überordnung

20 Busch: Meine Zeit mit Karl Barth (Anm. 2), 145.

21 KD IV/2, 570.

22 Ebd.



der Heiligung über die Rechtfertigung) ist das m. E. schwerste Bedenken gegen
die Theologie von R. Bultmann anzumelden»23. Und genau dieses Bedenken

erhebt er auch gegen die zeitgenössische katholische Theologie. Bei seinem

Besuch in Rom hörte Barth einen Vortrag Karl Rahners über die Gegenwart
Jesu Christi in der Eucharistie, in welchem ihm «der häufige Gebrauch des

modern lateinischen Wortes <existentialis> etwas unheimlich war», wo er doch

ansonsten diese katholischen Theologen ob ihrer profunden Lateinkenntnis
bewunderte.24

In einem 1967 erschienenen Aufsatz beschreibt Joseph Ratzinger25, wie sich

die Konkurrenz des metaphysischen und des heilsgeschichtlichen Theologie-
Paradigmas zur Zeit des Konzils in der Thomasinterpretation niederschlug.
Einerseits legten Theologen wie Ives Congar und Edward Schillebeeckx Thomas

von Aquin im Lichte eines heilsgeschichtlichen Paradigmas aus. Demgegenüber

suchte eine philosophische Interpretation den Aquinaten im Anschluss an

die Philosophie Heideggers existentialontologisch zu deuten: «nichts lag näher,
als seine metaphysische Position interpretierend in die eschatologisch-existen-
tiale hineinzuvermitteln und damit einen unerwarteten Konsens Bultmann-
Thomas contra Heilsgeschichte herzustellen und so zugleich alle jene Versuche

ad absurdum zu führen, die eben noch Thomas als Denker der Heilsgeschichte

auszulegen sich bemüht hatten.»26

Neben dem heilsgeschichtlichen hat der existential-ontologische Ansatz der

Theologie die dogmatischen Verlautbarungen des Konzils nicht unwesentlich

geprägt. Gegen die damit verbundene Anthropologisierung und Existentiali-

sierung (bzw. Existentialontologisierung) erhob Barth Einspruch.
Nach diesem Blick auf di& grundlegende Auseinandersetzung Barths mit dem

römischen Katholizismus zur Zeit des Konzils greife ich nun noch zwei Themen

heraus, die in besonderer Weise bedeutsam sind für seinen Blick nach

23 Ebd.
24 Barth: Ad Limina Apostolorum (Anm. 2), 14.

25 J. Ratzinger: Heilsgeschichte und Eschatologie. Zur Frage nach dem Ansatz des theologi¬
schen Denkens, in: Theologie im Wandel (FS zum 150jährigen Bestehen der Katholisch-

Theologischen Fakultät an der Universität Tübingen, 1817-1967), hg.v. J. Neumann / J.

Ratzinger, München/Freiburg i.Br. 1967, 68-89; aufgenommen unter dem Titel
«Heilsgeschichte, Metaphysik und Eschatologie» in: J. Ratzinger: Theologische Prinzipienlehre.
Bausteine zur Fundamentaltheologie, München 1982, 180-199.

26 Ratzinger: Heilsgeschichte, Metaphysik und Eschatologie (Anm. 25), 187.



«Der Papst ist nicht der Antichrist» 343

«drüben» in die katholische Kirche: seine kritische Würdigung der

Offenbarungskonstitution «Dei Verbum» und sein Verständnis von Ökumene.

Dei Verbum

Wie im bisher Dargestellten deutlich geworden sein sollte, kritisiert Barth

weniger die spezifischen Erscheinungsformen des römischen Katholizismus als

vielmehr dessen theologische Grundentscheidungen, vor allem wo sie ihm mit
der Entwicklung des Neuprotestantismus übereinzukommen schienen. Wird
der unverfügbare Grund des Heils in ausreichender Klarheit zur Geltung
gebracht?, so lautet seine zentrale kritische Rückfrage. Deshalb gilt Barths
besonderes Interesse der Offenbarungslehre des Zweiten Vatikanischen Konzils;
denn in diesem Zentralstück, das die theologische Brücke zu seiner Wort-Got-
tes-Theologie darstellte27, muss diese Zentralfrage beantwortet werden. Alle
anderen Themen des Konzils, mit denen sich Barth auseinandersetzte, sind

von diesem Zentrum abhängig. Sein Interesse an der Konzilskonstitution Dei

Verbum drückt sich auch darin aus, dass er im Wintersemester 1966/67 in Basel

ein Kolloquium dazu «zelebrierte», wie er selbst es bezeichnete.28

Barth fasst seine kritische Zustimmung zu dieser Konstitution mit den

Worten zusammen, in denen die Konzilsteilnehmer ihre bedingte Zustimmung

zu Entscheidungen zum Ausdruck bringen: placet iuxta modum («Ja, mit
Vorbehalt»).29 In diesem Fall wird von den Beschwerdeführern erwartet, dass

sie die gewünschten Änderungen klar und knapp schriftlich einreichen. In Analogie

zu diesem Verfahren hat Barth seine kritischen Rückfragen zu diesem wie

zu fast allen anderen Konzilsdokumenten zur Vorbereitung seiner Gespräche
in Rom den dortigen Gesprächspartnern vorgelegt und nach seiner Rückkehr

in der kleinen Schrift «Ad Limina Apostolorum» veröffentlicht.30

27 Die Frage, inwieweit diese Konstitution auch von Barths Offenbarungsverständnis beein-
flusst ist, kann hier nur angezeigt, nicht aber behandelt werden. Antwortversuche dürften
sich ohnehin in Vermutungen erschöpfen. Barth hatte aber offenbar von katholischer Seite

diesbezügliche Signale bekommen (Busch: Meine Zeit mit Karl Barth [Anm. 2], 145). Zur
katholischen Rezeption der Theologie Barths siehe: B. Dahlke: Die katholische Rezeption
Karl Barths. Theologische Erneuerung im Vorfeld des Zweiten Vatikanischen Konzils,
Tübingen 2010.

28 Barth: Ad Limina Apostolorum (Anm. 2), 19.

29 Barth: Ad Limina Apostolorum (Anm. 2), 49.

30 In diesem Bändchen findet sich auch ein kleiner Aufsatz, in dem sich Barth auf eine Bitte
des auch in Rom anwesenden Yves Congar hin mit Dei Verbum auseinandergesetzt hat.



344 Reinhold Bernhardt

In drei Punkten zollt Barth der Konstitution Anerkennung:
Zunächst hinsichtlich der Verhältnisbestimmung von Wort Gottes und Kirche-. Die

ersten Worte der Konstitution — «Gottes Wort voll Ehrfurcht hörend und voll
Zuversicht verkündigend»31 — lagen ganz auf der Linie der Ekklesiologie Barths:

Die katholische Kirche versteht sich als eine auf Gottes Wort hörende und ihm
dienende Kirche. Sie unterstellt sich dem Wort Gottes, versteht sich nicht als

dessen Verwalterin, sondern als seine Zeugin.
Zweitens gilt Barths Anerkennung der Wesensbestimmung von Offenbarung, wie

sie im ersten Kapitel der Konstitution («De Ipsa Revelatione») vorgenommen
worden ist: In der Tatsache, dass sich das Konzil überhaupt eine solche Rechenschaft

über das Wesen von Offenbarung gibt, sieht Barth einen bedeutsamen

Fortschritt über das Tridentinum und das Erste Vatikanum hinaus.

Auch inhaltlich stimmt er der Weiterentwicklung der Offenbarungslehre in
Dei Verbum gerne zu. Während das Erste Vatikanische Konzil Offenbarung noch

in einem eher statischen, autoritativ-propositionalen, lehrhaften,
«instruktionstheoretischen» (Max Seckler32) Sinn verstanden hatte, wird sie hier als dynamische

personal-dialogische Selbstmitteilung Gottes aufgefasst — «kommunikationstheoretisch»

also. Offenbarung meint weniger die übernatürliche Mitteilung von
Heilsabsichten und mehr die Zuwendung Gottes, der damit die Beziehung zum
Menschen konstituiert. In Dei Verbum 2 heisst es: «In dieser Offenbarung redet

der unsichtbare Gott (vgl. Kol 1,15; 1 Tim 1,17) aus überströmender Liebe die

Menschen an wie Freunde (vgl. Ex 33,11; Job 15,14-15) und verkehrt mit ihnen

(vgl. Bar 3,38), um sie in seine Gemeinschaft einzuladen und aufzunehmen.»33

Eine ergiebige Quelle, um diese Auseinandersetzung zu rekonstruieren, stellen darüber
hinaus die Mitschriften und Tagebuchaufzeichnungen von Eberhard Busch dar, die
Auskunft geben über die Romreise Barths und über das Kolloquium, das er zu diesem Thema
in Basel gehalten hat (Busch: Meine Zeit mit Karl Barth [Anm. 2], 82-93 [zur Rom-Reise],
112-248 [zum Kolloquium zu Dei Verbum 'vm Wintersemester 1966/67 in Basel]). Das Buch

von Donald W. Norwood «Reforming Rome: Karl Barth and Vatican II» (Grand Rapids,
MI, 2015) bietet demgegenüber weniger einen Forschungsbeitrag zu Barth und mehr von
Barth angeregte eigene Überlegungen des Verfassers zur ökumenischen Theologie und

Bewegung.
31 LThK, Ergänzungsband: Das zweite Vatikanische Konzil, Bd. II, Freiburg 1967, ND 2014,

497-583 (505). http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/docu-
ments/vat-ii_const_l 9651118_dei-verbum_ge.html (31.07.2016).

32 M. Seckler: Der Begriff der Offenbarung, in: Handbuch der Fundamentaltheologie 2, Frei¬

burg i.Br. u.a. 1985, 60-83.

33 Ebd.



Kurt Koch fasst das in Dei Verbum entfaltete Offenbarungsverständnis

folgendermassen zusammen: «Offenbarung ist mehr als <was geschrieben
steht>. Sie ist deshalb auch nicht einfach Übermittlung von Wahrheiten und

Informationen über das Geheimnis Gottes. Sie bezeichnet vielmehr das

Handeln Gottes selbst, der sich in der Geschichte zeigt, sie ist ein lebendiges,

personales und gemeinschaftliches Geschehen und kann erst zur Vollendung
kommen, wenn es bei ihrem Adressaten gläubige Annahme findet.»34

Offenbarung ist in Dei Verbum als ein Dialoggeschehen dargestellt, oder,

um es Barth-affiner auszudrücken, als ein Wort-und-Antwort-Geschehen.
Sie ist zwar nicht so strikt auf Christus bezogen, wie es Barth in seiner

eigenen Offenbarungslehre getan hat, aber doch auch trinitätstheologisch
eingebettet. Es handelt sich um ein heilsgeschichtliches Verständnis von
Offenbarung, das die Schöpfungsoffenbarung umfasst und in Christus seinen

Kulminationspunkt hat. Darin drückt sich eine Umorientierung von einer

metaphysisch grundierten zu einer heilgeschichtlich ansetzenden Theologie aus.

Diesen Paradigmenwechsel bezeichnet Josef Ratzinger als «stürmische(n)

Wandel, der die katholische Theologie seit wenigen Jahrzehnten ergriffen
hat und sie in einem Umfang und einer Tiefe zur Selbstbesinnung auf ihren

Weg und ihr Wesen zwingt, wie dies seit der großen Krise des 13. Jahrhunderts

nicht mehr geschehen ist»35. Dieser Wechsel dokumentiert sich in der

in Dei Verbum vorgenommenen Revision des Offenbarungsverständnisses
des Ersten Vatikanischen Konzils und fand in der akademischen Theologie
seinen Niederschlag im Projekt der heilsgeschichtlichen Dogmatik «Mysterium

Salutis»36.

Das dritte Lob Barths gilt der Betonung der Bibel als Offenbarungszeugnis.

Die Offenbarungslehre von Dei Verbum ist so stark auf die Bibel fokus-

siert, dass Wort Gottes und Bibelwort dabei nahezu identifiziert werden. In
dieser Bibelorientierung liegt für ihn einerseits ein klarer Fortschritt gegenüber

der stärkeren Betonung der kirchlichen Tradition und des kirchlichen

34 K. Koch: Was bedeutet heute «Reform» der katholischen Kirche in der Schweiz? Zur Lage
der Konzilsrezeption, in: M. Delgado / M. Ries (Hg): Karl Borromäus und die katholische
Reform. Akten des Freiburger Symposiums zur 400. Wiederkehr der Heiligsprechung des

Schutzpatrons der katholischen Schweiz, Stuttgart 2010, 376f.

35 Ratzinger: Heilsgeschichte und Eschatologie (Anm. 25), 180.

36 Mysterium Salutis. Grundriß heilsgeschichtlicher Dogmatik, 5 Bde., Einsiedeln 1965-1976.



346 Reinhold Bernhardt

Lehramts durch das Konzil von Trient und das Erste Vatikanische Konzil.
Barth konstatiert, «dass von den sechs Kapiteln unserer Konstitution vier

(von ihren 26 Einzelartikeln 16) einer konsistenten Lehre eben von der Sacra

Scriptum gewidmet sind»37 und sieht darin eine «höchste Einschätzung der

Eleiligen Schrift»38 im Konzilsdokument. Im Kolloquium zu Dei Derkum, das

er nach seiner Rückkehr aus Rom in Basel gehalten hat, sagt er zu den Kapiteln

3-6 — nach der Mitschrift von Eberhard Busch: «Die Kapitel lesen sich

wie eine orthodox-protestantische Schrift: De Scriptura Sancta.»39

Andererseits setzt hier aber auch seine kritische Rückfrage an. Nach
seiner Lehre von der dreifachen Gestalt des Wortes Gottes ist die primäre

Offenbarung Gottes — das Wort Gottes schlechthin — nicht die Bibel,
sondern Christus, nicht das geschriebene, sondern das lebendige Wort, das nach

immer neuer Vergegenwärtigung in der kirchlichen Verkündigung drängt.

Offenbarung ist zuerst Person, dann erst Schrift, dann erst Proklamation des

überlieferten Zeugnisses. Das Konzil hatte vor allem das Mittelglied dieser

Reihe der drei Gestalten — die Bibel — zum Thema der Offenbarungslehre
gemacht. So sehr Barth diese Fokussierung begrüsst, so scheint sie ihm doch
auch in einer zweifachen Hinsicht fragwürdig.

Seine kritischen Rückfragen richten sich zum einen auf die Bestimmung
der Beziehung zwischen Wort Gottes und Bibelwort und zum anderen auf
die Bedeutung des Traditionsprinzips.

Der nach seinem Verständnis vorgenommenen Identifikation von Gottes

Wort und Bibelwort stellt er die klare Uberordnung des Gotteswortes über
das Bibelwort entgegen. Schon in KD 1/2 hatte er von einer «indirekten

Identität» 40 zwischen Offenbarung und Bibel, zwischen Gotteswort und

(menschlichem) Schriftwort gesprochen. In der Person Jesu Christi sei das

Wort Gottes schlechthin gesprochen, doch so, dass es seinen Adressaten

nicht unmittelbar, sondern durch das Mittel des Schriftwortes begegnet. Das

Bibelwort ist die Bezeugung des Gotteswortes. Diese Differenzbestimmung
hätte Barth gerne deutlicher in Dei Derbum ausgedrückt gefunden.

37 Barth: Ad Limina Apostolorum (Anm. 2), 51.

38 Ebd.
39 Busch: Meine Zeit mit Karl Barth (Anm. 2), 115.

40 KD 1/2, 545. Vgl. KD 1/2, 849, wo Barth von der «indirekten Identität von Gotteswort
und Menschenwort in der christlichen Predigt» spricht.



«Der Papst ist nicht der Antichrist» 347

Zum zweiten konstatiert Barth (in seinen Fragen für das Gespräch in Rom)
im Blick auf die Verhältnisbestimmung von Schrift und Tradition eine Spannung

im Text der Konstitution: Einerseits werde die Tradition der Schrift unter-

geordnet — etwa durch die Feststellung, dass es keine neue Offenbarung über
das biblisch bezeugte Wort Gottes hinaus gäbe, dass die Tradition somit lediglich

Weitergabe und Bezeugung der den Aposteln zuteil gewordenen Offenbarung

sei, und dass das kirchliche Lehramt nicht über dem Gotteswort, sondern

in seinem Dienst stehe. Andererseits aber werde die Tradition der Schrift explizit
twgeordnet.41 Barth verweist auf einige Textstellen in der Konstitution, die ihm
diesen Eindruck nahe legen.

Doch scheinen mir diese Stellen von ihm überinterpretiert zu sein. Wenn

dort «Tradition» vor der «Schrift» genannt wird, so ist diese sprachliche Verordnung

noch nicht als sachliche Vorordnung zu verstehen! Vermutlich haben ihm
seine Gesprächspartner in Rom diese Uberinterpretation deutlich gemacht,
denn in seiner später verfassten kritischen Auseinandersetzung mit der Konstitution

spricht er nicht mehr von einer Uomrdnung der Tradition vor die Schrift,
sondern von einer G/AtAordnung von Tradition, Schrift und Lehramt.42

Das führt aber nicht zu einer Mässigung seiner Kritik am zweiten Kapitel
von Dei Zerbum, in dem die Frage nach der Tradition der Offenbarung behandelt

wird. Im Gegenteil: In diesem Kapitel, das Eduard Stakemeier als

Herzstück, Mitte und Brennpunkt der ganzen Konstitution bezeichnet hatte, sieht

Barth «den großen, dem Konzil bei der Redaktion unseres Textes widerfahrenen
Schwächeanfall»43. «Ist nun nicht doch wieder von zwei, ja nach dem in Artikel
10 vom Magisterium Gesagten von drei verschiedenen, wenn auch unter sich

verbundenen fontes revelationes die Rede?»44 Indem das Konzil «Tradition» nicht
als Weitergabe der einen biblisch bezeugten Offenbarung, sondern als eine zweite

Offenbarungsquelle neben der Schrift ausgegeben habe, sei das Konzil der

Lehre des Tridentinums verhaftet geblieben; es habe diese sogar noch vertieft.45

41 Barth: Ad Limina Apostolorum (Anm. 2), 29.

42 Barth: Ad Limina Apostolorum (Anm. 2), 52 («neben»), 55 («Gleichheit»). In seinem Kol¬

loquium zu Dei Verbum wiederholt er den Vorwurf der Vorordnung der Tradition vor der
Schrift allerdings wieder (Busch: Meine Zeit mit Karl Barth [Anm. 2], 166).

43 Barth: Ad Limina Apostolorum (Anm. 2), 52. Im Kolloquium spricht er von einem «Herz¬

anfall» (Busch: Meine Zeit mit Karl Barth [Anm. 2], 157).
44 Barth: Ad Limina Apostolorum (Anm. 2), 54

45 Ebd.



348 Reinhoid Bernhardt

Ein besonderer Dorn im Auge ist ihm dabei die Bestreitung des «sola scriptura»

Prinzips durch die Aussage, «daß die Kirche ihre Gewißheit über alles

Geoffenbarte nicht aus der Heiligen Schrift allein schöpft. Daher sollen beide (sc.

Die Heilige Überlieferung und die Heilige Schrift, R.B.) mit gleicher Liebe und

Achtung angenommen und verehrt werden.»46

Dieser aus dem Tridentinum zitierten Formulierung «mit gleicher Liebe

und Achtung» hält Barth entgegen, der Tradition gebühre Respekt und Liebe,
dem biblischen Offenbarungszeugnis aber Glaubensgehorsam!47 Die Tradition
ist menschliche Interpretation des Offenbarungszeugnisses. So sehr die

Interpreten darauf hoffen dürfen, dass der Geist Gottes sie in die Wahrheit leitet,

so wenig können sie doch ihre Interpretation mit dem Schriftwort auf eine

Stufe stellen. Das gilt auch für das kirchliche Lehramt. Die Autorität der Heiligen

Schrift als Medium der Bezeugung der Heilswahrheit ist der Autorität der

Kirche ein für allemal vorgelagert. In DV 2 findet Barth diese Ordnung noch

eingehalten. Dort sei die (göttliche) Offenbarung an sich («ipsa») unterschieden

worden von der (menschlichen) Übermittlung der Offenbarung, die sich in der

Heiligen Schrift, in der Tradition und dem kirchlichen Lehramt vollziehe.48

Barths Kritik an der Zuordnung von Schrift und Tradition in Dei Verbum

wird der Aussageintention der Konstitution aber nicht gerecht. Es ist dort nicht

von zwei Offenbarungsquellen die Rede, sondern — ausdrücklich im zweiten

Satz von DV 949 — von der einen Offenbarung in Christus, die in Schrift und

Tradition weitergegeben wird. Als Vermittlungsgestalten bzw. Be^eugungsformen der

Offenbarung sind die beiden nebeneinandergestellt, nicht aber als Quellen des

Gotteswortes. Barth zitiert diesen Satz, unterstellt aber gleichwohl einen Rückfall

in oder sogar hinter die Tridentinische Auffassung von zwei (oder wenn

man das Magisterium noch hinzunimmt sogar von drei) «fontes revelationis».50

Dabei hatte das Konzil den von der Theologischen Vorbereitungskommission

vorgeschlagegen Titel Defontibus revelationis zurückgewiesen. Papst Johannes

XXIII. ordnete nach der kritischen Diskussion des Entwurfs eine Neubearbeitung

an, in deren Gefolge dieser Titel verschwand.

46 Dei Verbum 9, zitiert nach: LThK, Ergänzungsband (Anm. 31), 525.

47 Barth: Ad Limina Apostolorum (Anm. 2), 55.

48 Busch: Meine Zeit mit Karl Barth (Anm. 2), 135.

49 Dei Verbum 9 (Anm. 31), 523.

50 Barth: Ad Limina Apostolorum (Anm. 2), 54 (Hervorheb. R.B.).



«Der Papst ist nicht der Antichrist» 349

Barth lasst das nicht gelten und behauptet: «hier redet das Konzil
offensichtlich doch von <zwei Quellen) der Offenbarungserkenntnis.»51 Darin
verbindet er zwei zu unterscheidende Vorwürfe miteinander: den (berechtigten)
Vorwurf der Gleichstellung von Schrift und Tradition und den (unberechtigten)

Vorwurf, diese seien Offenbarungs^»?//«?«. Das Problem seiner Interpretation

lässt sich auch sprachlich — als ungeklärtes Verständnis des Begriffs
«Offenbarungsquellen» — beschreiben. Meint dieser Begriff zwei Quellen,
in denen sich die Offenbarung ereignet, so dass Schrift und Tradition mit
Offenbarung gleichgesetzt wären, oder meint er zwei Quellen, aus denen die

eine Offenbarung erkannt wird, die damit den Quellen vorausliegt. Bezieht
sich die Rede von den «Quellen» also auf die Offenbarung an sich oder auf
deren Kommunikationskanäle?

Für das 21. Jahrhundert wünscht sich Barth ein Konzil, das auf den Spuren

des zweiten Konzils von Orange 529 wandelt52, auf dem der Pelagi-
anismus verurteilt wurde. Damit gibt er zu erkennen, worin der von ihm
konstatierte Schwächeanfall in der Konstitution Dei i/erbum letztlich besteht:

in einem zeitweiligen Rückfall in den Pelagianismus. Er meint den
intellektuellen Pelagianismus, der die (menschliche) Tradition als notwendigen
Ausleger des Gotteswortes versteht, statt diese Aufgabe dem Heiligen Geist

zuzuschreiben, also auch die Erschliessung des Gotteswortes Gott zu
überlassen. In seinem Basler Kolloquium zu Dei Verbum weist er die Aussage

Stakemeiers, die Kirche vergegenwärtige das Gotteswort, zurück: «das tut
der Heilige Geist»53.

In der Sitzung des Kolloquiums zu Dei Verbum am 25.2.67 war Josef
Ratzinger mit einer Gruppe von Studenten zu Gast. Ihm wurden die im

Kolloquium von Barth aufgeworfenen kritischen Fragen vorgelegt — auch

die Frage nach der Bedeutung der tridentinischen Forderung, die Tradition
und die Heilige Schrift «mit gleicher Liebe und Achtung» anzunehmen und

zu verehren. Ratzinger plädierte für eine Beachtung des Kontextes, in dem
diese Formulierung in Trient geprägt wurde. Sie habe auf den praktischen
Glaubensvollzug im Leben der Kirche gezielt und sei nicht als Lehrprinzip

51 Busch: Meine Zeit mit Karl Barth (Anm. 2), 167.

52 Barth: Ad Limina Apostolorum (Anm. 2), 59; siehe auch Busch: Meine Zeit mit Karl Barth
(Anm. 2), 146f.

53 Busch: Meine Zeit mit Karl Barth (Anm. 2), 131 (Hervorheb. K.B.).



350 Reinhold Bernhardt

aufzufassen. Im Blick auf die Eucharistie etwa gelte, dass die Kirche dasselbe

Grundgeheimnis vollziehe wie die Schrift. Doch sei die Formulierung schon

in Trient als äusserste Zuspitzung empfunden worden und heftig umstritten
gewesen.54

Auf die Frage nach der Beziehungsbestimmung von Schrift und Tradition
in Dei Verbum antwortete Ratzinger, nur ein kleiner Teil der Konzilsteilnehmer
habe die Vorordnung der Schrift vor der Tradition bestritten.55 Barth wiederholte

daraufhin, was er früher schon gesagt hatte: dass auch nach evangelischem

Verständnis das «sola scriptura» nicht im Sinne eines «solitaria scriptura»

zu verstehen sei, demzufolge die Schrift unter Absehung von ihrer Auslegungsgeschichte

und damit auch unter Absehung von der Auslegungsgemeinschaft
als alleinige Quelle der Theologie zu gelten habe. Die Tradition sei unverzichtbar,

aber als norma normata.56

Erhellend für die Art der Auseinandersetzung Barths mit dem vorkonzili-
aren und konziliaren Katholizismus ist Eberhard Büschs Beobachtung zu
diesem Kolloquium: Während Ratzinger auf alle Fragen in katholischer Weite mit
einem «einerseits / andererseits», bzw. einem «sowohl / als auch» geantwortet
habe, wobei man sich frage, wie er nach dem «einerseits» auch noch das

«andererseits» sagen könne, beharre Barth (wie die Evangelischen insgesamt) auf
einem «entweder / oder».57 Es ist nicht zuletzt diese Auffassung und

Praktizierung von Dialektik, die Barths Rezeption der Konzilsdokumente prägt.
Sie führt auf der einen Seite zu einem Drängen auf Klarheit, auf der anderen

Seite aber auch zu einseitigen Auslegungen, die einzelne Stellen pressen, anstatt
sie in den Gesamtkontext der in sich differenzierten Aussageintention zu stellen,

und die damit zuweilen die Grenze hin zum Polemischen überschreiten.

Barth ist sich sehr wohl der Eigenart des «römisch-katholischen Denkstil(s)»
bewusst58 und versucht, die Konzilsaussagen in optimam partem zu verstehen.

Doch kann er auch umhin, seinem eigenen Denkstil zu folgen.

54 Busch: Meine Zeit mit Karl Barth (Anm. 2), 233 (nach Notizen von Beate Busch).
55 Ebd.
56 Ebd.
57 Busch: Meine Zeit mit Karl Barth (Anm. 2), 230, vgl. 235.

58 Busch: Meine Zeit mit Karl Barth (Anm. 2), 248.



«Der Papst ist nicht der Antichrist» 351

Ökumene

Immer wieder — bis in seine letzten Tage59 — hat sich Barth mit dem Thema
«Ökumene» und mit der Ökumenischen Bewegung auseinandergesetzt. An
seinem 1935 in Genf vorgestellten Ökumeneprogramm hat sich zeit seines

Lebens im Grunde nichts geändert. Im Rahmen einer Veranstaltung des

«Ökumenischen Rat für Praktisches Christentum» sagte er: «Die Frage nach der Einheit

der Kirche muss identisch sein mit der Frage nach Jesus Christus als dem

konkreten Haupt und Herrn der Kirche. [...] Jesus Christus als der eine Mittler
zwischen Gott und Mensch ist geradezu die kirchliche Einheit.»60

Ökumene ist nicht primär eine Frage der Ekklesiologie, sondern eine der

Christologie. Die Einheit der Kirche ist in Christus gegeben und muss in der

Wirklichkeit der Kirchen immer wieder neu gefunden und realisiert werden.61

In dem 1963 mit den Stadtmissionaren Basels geführten Gespräch
beantwortete Barth die Frage, wo ein Grundlagengespräch mit der katholischen Kirche

ansetzen müsste, um dem Ziel der Einheit der Kirche näherzukommen,

folgendermassen: «Worauf es jetzt ankäme, hüben und drüben, das wäre eine

gemeinsame, hüben und drüben, aber in der gleichen Richtung zu vollziehende

Konzentration auf die Identität des schon gekommenen und noch bevorstehenden,

noch zu offenbarenden Reiches Gottes mit — ja, ich brauche jetzt die alten

Ausdrücke —, mit der Person und mit dem Werk Jesu Christi, mit ihm, dem

Lebendigen.»62

In diesem Satz ist sein Verständnis der theologischen Grundlegung der

Ökumenischen Bewegung zusammengefasst. Das Grundmotiv dieser Bewegung

kann nicht die Kircheneinheit als solche sein, sondern nur das Zur-Gel-

59 K: Barth: Aufbrechen - Umkehren - Bekennen, in: ders.: Letzte Zeugnisse, Zürich 1969,

61-71.
60 K. Barth: Die Kirche und die Kirchen, München 1935, abgedruckt in: ders.: Theologische

Fragen und Antworten. Gesammelte Vorträge, Bd. 3, Zollikon 1957, 214-232 (217).
61 Zum Ökumeneverständnis Barths siehe: M. Welker: Karl Barth - Vom Kämpfer gegen

die (römische Häresie> zum Vordenker für die Ökumene, in: Chr. Möller u.a. (Hg.):
Wegbereiter der Ökumene im 20. Jahrhundert, Göttingen 2005,156-177; M. Weinrich: Calvins
Ökumeneverständnis und die ökumenische Bewegung des 19. und 20. Jahrhunderts, in:

M. Hofheinz / W. Lienemann / M. Sallmann (Hg): Calvins Erbe: Beiträge zur Wirkungsgeschichte

Johannes Calvins, Göttingen 2011, 91-99; M. Weinrich: Das Wort Gottes und
die Ökumene. Ein Rekonstruktionsversuch der Theologie Karl Barths in weiterführender
Absicht, in: EvTh 75 (2015) 420-434.

62 Barth: Gespräche 1963 (Anm. 6), 322.



352 Reinhold Bernhardt

tung-Bringen der in Christus schon bestehenden Einheit. Die Grundbewegung
der Ökumenischen Bewegung muss die immer neue Konversion zu Christus

hin sein. Alle ökumenischen Dialoge über theologische Themen «können

sinnvoll nur im Zusammenhang des Vollzugs dieser Konzentradon vollzogen
werden».63

Barth bescheinigt dem Katholizismus des Konzils, dass in ihm «etwas von
dieser Konzentration auf die Identität zwischen Gottes Reich und Herrschaft
undJesus Christus im Gange ist»64. Und diese Bewegung ist es, die ihm höchsten

Respekt abnötigt und ihn zur kritischen Mahnung an die evangelischen
Kirchen veranlasst, sich diesen urreformatorischen Impuls neu und kräftig zu

eigen zu machen. Prägnant formuliert: «Der Weg zur Einheit der Kirche kann

[...] nur der ihrer Erneuerung sein. Erneuerung heißt aber Buße. Und Buße

heißt Umkehr: Nicht die Umkehr der anderen, sondern eigene Umkehr.»65

In der Aufforderung zur theologischen Konzentration auf das ex-zentri-
sche Zentrum der Kirche liegt die erste Antwort Karl Barths auf die Frage,

was die ökumenische Bewegung bewegen sollte. Die zweite Antwort liegt auf
einer ganz anderen — praktischen — Ebene. Sie ergibt sich aus seiner Erfahrung,
dass es die persönlichen Begegnungen zwischen Menschen unterschiedlicher

Konfession waren und sind, die die Sicht auf die jeweils andere Konfession
verändern können. Um diese Menschen einander näher zu bringen, empfahl
er schon 1954 den Veranstaltern der Weltkirchenkonferenz von Evanston,
sie sollten doch die ganze Versammlung in einen Konzertsaal führen und ihr
Mozarts Krönungsmesse darbieten.66 Das würde ihre Herzen öffnen und sie

geneigt machen, die in Christus schon bestehende Einheit auch theologisch

kräftiger zur Geltung zu bringen.

63 Ebd.
64 Ebd.
65 Barth: Überlegungen zum Zweiten Vatikanischen Konzil (Anm. 4), 18. Ähnlich wie Barth

hebt auch der katholische Ökumeniker Wolfgang Thönissen die fundamentale Bedeutung
der Umkehr für eine verheissungsvolle Ökumene hervor. Siehe u.a. W Thönissen: Ein
Konzil für ein ökumenisches Zeitalter. Schlüsselthemen des Zweiten Vatikanums, Paderborn

2013.

66 H. Küng: Mozart. Spuren der Transzendenz, München 1991, 25f.



«Der Papst ist nicht der Antichrist» 353

Abstract
Anlässlich des Zweiten Vatikanischen Konzils hatte sich Karl Barth intensiv mit der
römisch-katholischen Theologie vor, während und nach dem Konzil auseinandergesetzt.
Das Konzil erschien ihm dabei nicht nur als Projekt einer theologischen Revision,
sondern auch und vor allem als Ausdruck einer geistlichen Erneuerungsbewegung der
römisch-katholischen Kirche, von der starke Impulse auch für die Erneuerung der

evangelischen Kirchen ausgehen könnten und sollten. Der Beitrag zeichnet zunächst
diese Würdigung, dann aber auch Barths kritische Anfrage an die Verlautbarungen des

Konzils im Allgemeinen und an die Konstitution Dei Verbum im Besonderen nach. Am
Ende steht ein Blick auf sein Verständnis von Ökumene.

On the occasion of the Second Vatican Council, Karl Barth dealt intensively with the
Roman Catholic theology as it was exposed before, during, and after the Council. He

regarded the Council not only as an effort to revise theology but as a movement of
spiritual renewal which could and should inspire the Protestant churches as well. The
article summarizes his appreciation of Vatican II but also his critical comments and

objections against its documents. A special emphasis is put on his discussion of Dei

"Verbum, the dogmatic constitution on revelation. At the end Barth's understanding of
ecumenism is briefly portrayed.

Reinhold Bernhardt, Basel


	"Der Papst ist nicht der Antichrist" : Karl Barths Auseinandersetzung mit dem römischen Katholizismus im Blick auf das Zweite Vatikanische Konzil

