
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 72 (2016)

Heft: 3

Artikel: Die liberale Predigt als Quelle dialektischer Theologie : zur
werkgeschichtlichen Bedeutung von Karl Barths "Predigten 1911"

Autor: Pfleiderer, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877732

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die liberale Predigt als Quelle dialektischer Theologie
Zur werkgeschichtlichen Bedeutung von

Karl Barths «Predigten 1911»1

1. «Wir sollen als Menschen von Gott reden» -
oder «Wiepredigen wir dem modernen Menschen?»

1.1. Won Gott reden, aber wie? Kontinuitätslinien kritischer Krisentheologie

Die eindringliche Erforschung der Anfänge der Theologie Karl Barths in den

letzten gut zwanzig Jahren hat zutage gefördert, dass die auf der Selbstdeutung

des Autors beruhende langjährige communis opinio vom scharfen Bruch

zwischen seiner frühen liberalen und seiner späteren dialektischen Theologie
(ab den Römerbriefkommentaren) mindestens zu modifizieren ist.2 Zum einen

ist — unerachtet der wirkmächtigen Bedeutung von Barths August-14-Erieb-
nis3 — weniger von einem Bruch als von einer sukzessiven, transformativen

Entwicklung während des Ersten Weltkrieges und in der Zeit unmittelbar da-

1 K. Barth: Predigten 1911, hg.v. E. Busch und B. Busch-Blum (GBGA I), Zürich 2015.

Gewidmet sei dieser Aufsatz dem Herausgeber dieses Bandes - und so vieler Bände der

KBGA - Eberhard Busch. Ohne seine Editions- und Forschungsarbeiten wäre die historische

und systematische Barthforschung nicht das, was sie heute ist; und der Verf. bekennt

dankbar, von diesen Arbeiten — über die Klüfte einer grossen Generationsverschiedenheit
und diverser theologischer Interessen hinweg — sehr viel profitiert zu haben. Die Begegnung

mit E. Busch beim Basler Vernissagesymposium zu diesem Band am 4. Dezember
2015 ist ihm in bester Erinnerung.

2 Vgl. insbesondere die Arbeiten B.L. McCormack: Karl Barth's Critically Realistic Dialectic

Theology. Its Genesis and Development 1909-1936. Oxford 1995; D. Korsch: Dialektische

Theologie nach Karl Barth. Tübingen 1996; F. Wittekind: Geschichtliche Offenbarung
und die Wahrheit des Glaubens. Der Zusammenhang von Offenbarungstheologie,
Geschichtsphilosophie und Ethik bei Albrecht Ritsehl, Julius Kaftan und Karl Barth (1909-

1916), Tübingen 2000; G. Pfleiderer: Karl Barths Praktische Theologie. Zu Genese und
Kontext eines paradigmatischen Entwurfs systematischer Theologie im 20. Jahrhundert
(BHTh 115), Tübingen 2000; G. Pfleiderer / H. Matern (Hg): Theologie im Umbruch der

Moderne. Karl Barths frühe Dialektische Theologie (CuK Bd. 15), Zürich 2014.

3 Vgl. dazu G. Pfleiderer: Kriegszeit und Gottesreich. Der Krieg als theologisches Ereignis
bei Karl Barth, in: J. Negel / K. Pinggéra (Hg.): Urkatastrophe. Die Erfahrung des Krieges
1914-1918 im Spiegel zeitgenössischer Theologie, Freiburg/Basel/Wien 2016, 129-175;
ders.: Progressive Dialektik. Zur Entwicklung von Karl Barths theologischem Denken im
Zeitraum des Ersten Weltkriegs, in: Pfleiderer / Matern: Theologie im Umbruch der
Moderne (Anm. 2), 81-103.

ThZ 3/72 (2016) S. 303-327



304 Georg Pfleiderer

nach zu sprechen. Zum andern bleiben zentrale Strukturmerkmale von Barths

Theologie über diese Transformationsphase hin erhalten; ja diese sind sogar
bestimmend für die Dynamik dieser Entwicklung.

Zu diesen grundlegenden Merkmalen gehört vor allem Barths durch alle

Phasen seines Denkens ungebrochene Orientierung an der — mit dem Namen
Immanuel Kant verbundenen generellen Maxime, dass alle Bewusstseinsin-

halte auf ihre Möglichkeitsbedingung als Wissensinhalte des Bewusstseins hin

transparent sein müssen. Für Glaubensvorstellungen, für theologische Inhalte

gilt diese Maxime in potenzierter Weise: Gerade weil Religion und Glaube sich

auf transzendente Inhalte bezogen wissen, besteht das Geschäft der Theologie
darin, solches Bezogensein auf seine Möglichkeitsbedingung durchsichtig zu
machen. In seiner liberal-theologischen Phase hat Barth diese Möglichkeitsbedingung

vor allem in dem (von seinem Marburger Lehrer Wilhelm Herrmann

übernommenen) Begriff des religiösen Erlebnisses bzw. ähnlicher, eher in der

Nachfolge Schleiermachers hegender Begriffe wie «religiöses Bewusstsein»

etc., gesehen. In der späteren Theologie ist diese erkenntnistheoretische Prärogative

an der Zentralstellung des Offenbarungsbegriffs für die gesamte Theologie,

genauer an dessen Auslegung als Begriff der Selbstoffenbarung Gottes,

zu erkennen, die sich in die trinitätstheologische Durcharbeitung aller Inhalte
der Dogmatik übersetzt. Man kann in dieser erkenntnistheoretischen Prärogative

eine auch für die spätere dogmatische Phase immer noch konstitutive

subjektivitätstheoretische Rückbindung der Barthschen Theologie sehen, die

jedoch ihrerseits theo- bzw. christozentrisch einzuholen bzw. zu begründen
versucht wird.

Dieser für alle Phasen seiner theologischen Entwicklung charakteristische

epistemologische Prinzipialismus ist bei Barth jedoch verknüpft mit einer starken

Orientierung am praktisch-rhetorischen Vollzug der Theologie: an der

Predigt. In der gängigen, auf Barth selbst zurückgehenden Lesart seines Bruchs

mit dem theologischen Liberalismus spielt das «spezifische Pfarrerpmhlem der

Predigt»4 bekanntlich eine Schlüsselrolle.5 In seinem ersten öffendichen Rück-

4 K. Barth: Not und Verheißung der christlichen Verkündigung, in: Ders.: Vorträge und
kleine Arbeit 1922-1925, hg.v. H. Finze (KBGA III), 65-97 (70).

5 Vgl. insbesondere die diesem Thema gewidmete Monographie von A. Denecke: Gottes
Wort als Menschenwort. Karl Barths Predigtpraxis - Quelle seiner Theologie, Hannover

1989. Denecke stellt die entsprechenden Selbst- und eine Reihe von Fremddeutungen



Die liberale Predigt als Quelle dialektischer Theologie 305

blick auf seine (Abwendung von der liberalen Theologie> — 1922 vor einer

Pfarrerversammlung in Schulpforta — erklärt Barth: «Die bekannte Situation
des Pfarrers am Samstag an seinem Schreibtisch, am Sonntag auf der Kanzel

verdichtete sich bei mir zu jener Randbemerkung zu aller Theologie»6. Und
unisono heisst es noch in den 1969 erschienenen «letzten Zeugnissen»: «Meine

ganze Theologie [...] ist im Grund eine Theologie für den Pfarrer. Sie ist

herausgewachsen aus meiner eigenen Situation, wo ich unterrichten, predigen und

ein wenig Seelsorge üben musste.»7

In der Tat ist für die spätere Wort Gottes-Theologie Barths der Bezug auf
die Predigt als religiös-theologische Grundsituation unverkennbar; dies gilt in
besonderer Weise für die Vorform von KD 1/1, für die «Christliche Dogmatik
im Entwurf» von 19278; aber trotz mancher Mutationen bleibt auch in der

Kirchlichen Dogmatik der Bezug auf die Predigt, abstrakter gesprochen: auf
die kerygmatische Dimension der Theologie, fundamental.9 In der Forschung
wird solchen Zusammenhängen in der Regel dadurch entsprochen, dass Barths

Predigttheorie von ihren dogmatischen Voraussetzungen her, mithin im Rahmen

seiner Lehre vom «Wort Gottes in seiner dreifachen Gestalt»10 zu
rekonstruieren versucht wird. Der umgekehrte Weg, nämlich Barths praktische

Predigttätigkeit, also seine Predigten, als historische und vielleicht auch syste-

Barths zusammen, vgl. 19-25; vgl. ferner die einflussreiche Darstellung von E. Busch: Karl
Barths Lebenslauf (1975), München 31978, 101-103. Busch zitiert allerdings die stark von
der kritisch-dialektischen Theologie der zweiten <Römerbrief>-Zeit beeinflussten Passagen
des Rückblicks von 1922; das ist ein Anachronismus; vgl. ihm folgend z.B. H. Anzinger:

Glaube und kommunikative Praxis. Eine Studie zur <vordialektischen> Theologie Karl
Barths (BEvTh 110), München 1991, 100; kritisch dazu schon: Fr.-WMarquardt: Theologie

und Sozialismus. Das Beispiel Karl Barths, München 31985, 27.

6 K. Barth: Not und Verheißung der christlichen Verkündigung (Anm. 4), 70f.
7 K. Barth: Letzte Zeugnisse, Zürich 1969, 19.

8 Vgl. K. Barth: Die christliche Dogmatik im Entwurf, 1. Band, Die Lehre vom Worte Got¬

tes. Prolegomena zur christlichen Dogmatik (1927), hg.v. G. Sauter (KBGA II) Zürich
1982,13-15.33-59.

9 Vgl. dazu H. Stoevesandt: Wandlungen in Karl Barths theologischem Verständnis der Pre¬

digt? In: EvTh 47 H. 6 (1987), 536-550.

10 K. Barth: Die Kirchliche Dogmatik, Erster Band, Die Lehre vom Wort Gottes, Prolego¬

mena zur Kirchlichen Dogmatik. Erster Halbband [1932], Zürich 101981, 89-127. Dazu

jetzt kritisch J. Ringleben: Sprachloses Wort? Zur Kritik an Barths und Tillichs Worttheologie

von der Sprache her, Göttingen 2015.



306 Georg Pfleiderer

matische «Quelle seiner Theologie»11 zu deuten, ist weitaus seltener beschritten
worden. Für ein solches Projekt scheinen sich insbesondere die Predigten, die

im zeitlichen Umfeld von Barths Abwendung von liberaler bzw.

religiös-sozialistischer Theologie, also während des Ersten Weltkriegs entstanden sind,
besonders zu eignen.12 Ein Teil der entsprechenden Forschungsarbeiten krankt

jedoch nach meinem Urteil daran, dass dabei — etwas in Spannung zur erklärten
Absicht der Verfasser — den Eigentümlichkeiten des Genres Predigt und der

Differenz zu wissenschaftlich-theologischen Texten und vor allem der Bedeutung

solcher Differenz für die Entwicklung des Theologiebegriffs bei Barth
relativ wenig Aufmerksamkeit gewidmet wird. Da es aber in meinen Augen

genau darauf ankommt, habe ich in meiner Barthmonographie aus dem Jahr
2000 eine wesentlich auf diese Fragestellung des spezifisch praktisch-theologischen

Charakters der Theologie Barths bezogene Rekonstruktion von der

frühen Entwicklung vorzulegen versucht.13 Dabei habe ich u.a. zu zeigen
versucht, dass die Frage der Fruchtbarkeit der akademischen Theologie für die

praktisch-pastorale Arbeit Barth nicht erst während der Zeit der Abwendung
von der liberalen Theologie seiner Väter umtreibt — und ein wesentliches Motiv
dafür bildet —, sondern bereits signifikant früher bei ihm nachweisbar ist.

Bereits in einer seiner allerersten Publikationen, nämlich einer Rezension,
die Barth als Redaktionsgehilfe der «Christlichen Welt» in Marburg bei Martin
Rade schreiben durfte,14 hatte Barth als wesentliches Element einer von ihm
so empfundenen «Krisis in der evangelischen Kirche»15 ausgemacht, dass die

moderne liberale Theologie auf die praktische Aufgabe des Predigens zu wenig

11 Denecke: Gottes Wort als Menschenwort (Anm.5). Einen seinerseits systematisch-theolo¬
gisch hochambitionierten Versuch der Deutung der Grundstruktur von Karl Barths Theologie

aus seinem Verhältnis zur Predigt hat Folkart Wittekind vorgelegt, vgl. F. Wittekind:
Karl Barth und die moderne Predigt. Homiletik und Glaubensverständnis bei Niebergall,
Tillich und Barth, in: ZThK 98 (2001), 344-371.

12 Vgl. neben Denecke: Gottes Wort als Menschenwort (Anm. 5), vor allem J. Fähler: Der
Ausbruch des 1. Weltkrieges in Karl Barths Predigten 1913-1915. (Basler und Berner
Studien zur historischen und systematischen Theologie, hg.v. M. Geiger und A. Lindt, Bd. 37)

Bern/Frankfurt a.M./Las Vegas 1979.

13 Vgl. Pfleiderer: Karl Barths praktische Theologie (Anm.2), bes. 193-440.
14 K. Barth: Rezension von Fr.A. Voigt, Was sollen wir tun? in: ders.: Vorträge und kleinere

Arbeiten 1905-1909. In Verbindung mit H. Helms hg.v. H.-A. Drewes und H. Stoevesandt,

(KBKA III), Zürich 1992, 324-328 (324).
15 Ebd.



Die liberale Predigt als Quelle dialektischer Theologie 307

vorbereite: «Wenn ich mir zu Händen der Träger der <modernen> Theologie
ein Desiderium erlauben darf, so wäre es das: Mehr persönliche Berührung
und Beschäftigung mit den Problemen und Aufgaben der Praxis der Evangelium

sVerkündigung, zu der doch die akademische Theologie normalerweise die

Vorbereitung sein will.»16 Schon zu diesem frühen Zeitpunkt — mitten in seiner

Hoch-Zeit als junger <Marburger> — ist Barth an der Verbindung von
wissenschaftlicher Reflexionstheologie und praktischer pastoraler Tätigkeit offenbar
besonders interessiert und sieht er diesbezüglich Schwächen der üblichen
liberalen Theologie im Sinne der Ritschischule. Nicht unwichtig ist dabei die

Beobachtung, dass Barth schon damals die pastorale Tätigkeit insgesamt unter den

Begriff der «Evangeliumsverkündigung» subsumieren kann, sie also wesentlich

als Sprechakt deutet. In diesem Zusammenhang kann ferner von Interesse

sein, dass Barths bei W Herrmann geplantes Dissertationsprojekt, nicht, wie

bislang (zumindest von mir) angenommen, ein religionsphilosophisches war,17

sondern sich gemäss einer jetzt veröffentlichten mündlichen Äusserung Barths

aus dem Jahre 1967 mit dem Thema «Das Gebet nach Schleiermacher»18 hätte

beschäftigen sollen, das ihn zu jener Zeit, um 1910/11, offenbar stark interessierte.19

Sachlich geht es dabei um das Problem, wie die notorisch gegenständliche
Rede des Glaubens bzw. der Predigt von Gott mit der für die moderne Theologie

konstitutiven Problematisierung solcher Gegenständlichkeit vermittelt werden

kann. Damit verbindet sich die Problematik der Verhältnisbestimmung von
«Glaube und Geschichte»20, also von geschichtlich-positiver Religion bzw. reli-

16 A.a.O., 328.

17 Vgl. K. Barth: Ideen und Einfälle zur Religionsphilosophie (1910). Vorträge und kleinere
Arbeiten 1909-1914, in Verbindung mit H. Helms und Fr.-W Marquardt hg.v. H.-A. Dre-
wes und H. Stoevesandt (KBGA III) Zürich 1993, 126-138.

18 E. Busch: Meine Zeit mit Karl Barth. Tagebuch 1965-1968, Göttingen 2011, 500.

19 Der Grund für die Nichtrealisierung des Projekts sei vor allem gewesen, dass «in dem

Moment, als er zu schreiben anfing, [...] in Strassburg eine Dissertation unter eben diesem

Thema [sie] erschien.» (Ebd.) Etwas merkwürdig ist, dass es von dieser Beschäftigung und

vor allem von entsprechenden Schreibanfängen im Nachlass keinerlei Spuren zu geben
scheint. - Solches Interesse an der dialogischen Rede des Glaubens, die Predigt und Gebet

verbindet, also an der praktischen Theo-Logizität, bildet für ihn auch noch in den

Vorlesungen zur «Theologie Schleiermachers» von 1923/24 Barths - kritischen - Zugang zur
Theologie dieses grossen Antipoden.

20 Vgl. K. Barth: Der christliche Glaube und die Geschichte (1910), in: Barth: Vorträge und
kleinere Arbeiten 1909-1914 (Anm. 17), 149-212.



308 Georg Pfleiderer

giösen Vollzügen und Religion bzw. Glaube als Bewusstseinsstruktur. In seinen

frühen religionsphilosophischen Skizzen hatte der junge Barth diese Beziehung
über die Figur der «R.ealitätsbe%iehungrx des Bewusstseins zu denken versucht, später

über das sich selbst imponierende Gottesreich mit der ihm korrespondierenden

existenziellen Haltung des «Warten [s] »22, ab den Römerbriefkommentaren

mit einem dialektisch ausgelegten Begriff göttlicher Selbstoffenbarung, der im

Zuge der Aufnahme der akademischen Lehrtätigkeit von Barth wiederum

immer präziser und kunstvoller trinitätstheologisch entfaltet wird. Man kann diese

Entwicklung deuten als eine Kaskade von Versuchen, die (theoretische) Realitätsbzw.

Gegenstandsproblematik religiöser bzw. theologischer Rede performanzthe-
oretisch und -praktisch zu lösen: die Rede vom «Wort Gottes», wie sie ab den

1920er Jahren leitend und titelgebend für die dialektische Theologie Barths wird,
ist selbst nichts anderes als eine (dichte Beschreibung) dieses Konnexes.23 Dieser

21 Barth: Ideen und Einfalle zur Religionsphilosophie (1910) (Anm. 17), 134.

22 Vgl. K. Barth: Auf das Reich Gottes warten (1916), in: ders.: Vorträge und kleinere Arbei¬

ten 1914-1921, in Verbindung mit Fr.-W. Marquardt (f) hg.v. H.-A. Drewes (KBGA III)
Zürich 2012, 275-302.

23 Einen eindrucksvollen Rekonstruktionsversuch dieser Entwicklung, der sich mit dem An¬

satz der hier vorgelegten Studie in vielem berührt, hat Folkart Wittekind vorgelegt; vgl. F.

Wittekind: Karl Barth und die moderne Predigt (Anm. 11). Nicht umsonst hat Wittekind
dabei ebenfalls auf das Konzept der modernen Predigt zurückgegriffen. Der materiale

Hauptunterschied zwischen Wittekinds Aufsatz und dem hier vorgelegten ist, dass Wittekind

nicht auf die Analyse der Bedeutung von Barths eigenen frühen liberalen Predigten
für den weiteren Entwicklungsgang von dessen Theologie zielt, sondern eine in ihrer Weise

überaus einleuchtende Entwicklungslinie «moderner Predigt» von Niebergall über Tillich
zu Barth zieht. Der (kleine, aber feine) systematische Unterschied unserer beider

Barthinterpretationen findet sich bei Wittekind selbst auf S. 365 in Fussnote 43 vermerkt: Er geht
davon aus, dass die «Pragmatik des Glaubensbegriffs» bei Barth nur den «Vollzugsaspekt
des Glaubens selbst meint und keine Beziehung zum wirklichen Handeln besitzt». Dass

dem so sei, ist in der Tat meine Meinung: das «wirkliche Handeln» der Predigt ist konstitutiv

für den Glaubensbegriff (was Wittekind allerdings selbst auch annimmt); und es ist

zugleich der paradigmatische sittliche bzw. ethische Akt, ohne welcher der Glaubensvollzug
als reines Vergewisserungsgeschehen verstanden würde; er ist aber m.E. bei Barth zugleich
die Weise des Sich-Beziehens auf das Reich Gottes, mithin der ethische Akt par excellence.

Diese <echte> (intersubjektive) Pragmatik als Realisierungsform des Gottesreiches ist

drittens darin gegründet, dass die dogmatischen Grundbegriffe (Gott, Christus etc.) nach

meinem Verständnis bei Barth nicht - wie Wittekind zu intendieren scheint - als blosse

Chiffren für Momente der Vollzugslogik des Glaubens verstanden werden dürfen. Die
realistische Grundintention, die Barths Erkenntnistheorie schon in ihrer liberalen Phase

auszeichnet, muss m.E. ernst genommen werden. Diese (gewiss nicht marginalen)
Differenzen ändern aber nichts daran, dass ich in F. Wittekinds Bartharbeiten die hinsichtlich



Die liberale Predigt als Quelle dialektischer Theologie 309

enthält zugleich zweifellos das Movens für Barths Herauslösung aus der liberalen

Theologie seiner Väter. Im Zusammenhang der Ereignisse um den Ausbruch des

Ersten Weltkriegs wuchs in Barth das Bewusstsein, dass deren Grundbegriffe
«religiöses Erlebnis» bzw. «religiöses Bewusstsein» tatsächlich nicht tragfähig seien,

um die <<Realitätsbe%iehung) des Glaubens bzw. des Bewusstseins überhaupt, die aus

seiner — ritschlianisch-kantischen Sicht — ihrerseits aufs Engste mit der

ethischen Qualität des Glaubens bzw. des Gottesgedankens («Reich Gottes»/ bzw.

«Höchstes Gut») verknüpft war, zu tragen und zu explizieren.24

1.2. Uberale Krisenhomiletik

Vor diesem Hintergrund dürfte erkennbar sein, welche werkgeschichtliche

Bedeutung den nun transkribierten und edierten Predigten Barths von 1911

zukommt.25 Mit ihnen sind erstmals Predigten aus der Zeit des (liberalen Barth), aus

der Phase seines Wirkens als Vikar in Genf und aus den Anfangsmonaten in Sa-

fenwil, zugänglich bzw. gut erschlossen. Die schon seit langem edierten Predigten

von 191326 sind jenen gegenüber bereits deutlich durch den religiösen Sozialismus

geprägt, der werkgeschichtlich die Ubergangsstufe zur dialektischen Theologie
bildet. Mit den Predigten von 1911 stehen wir in der Tat in der Anfangszeit der

selbständigen theologischen Berufsarbeit von Karl Barth. An ihnen lässt sich

überprüfen, wie der junge Barth das von ihm diagnostizierte Vermittlungs- und

darin Konstitutionsproblem liberaler Theologie zu lösen versucht hat.

Gewiss sind diese Predigten, wie noch näher zu zeigen sein wird, in

ihrer systematisch-theologischen Struktur von den Leitbegriffen liberaler

Marburger Bewusstseins- und Religionstheologie insbesondere im Stile Wilhelm
Herrmanns bestimmt und getragen. Dazu zählen «religiöses Erlebnis», «In-

ihres Reflexionsniveaus avanciertesten und intellektuell anregendsten Studien zur Entwicklung

der Barthschen Theologie sehe. Zu den Seltsamkeiten der theologischen
Interpretationskultur unserer Tage gehört in meinen Augen, dass so viele Bartharbeiten (nicht nur
im ausserdeutschen Sprachraum) ohne jegliche Auseinandersetzung mit subjektivitätstheoretischen

Barthinterpretationen, wie sie in vorzüglicher Weise E Wittekind immer wieder

vorlegt, neben ihm aber auch z.B. Dietrich Korsch oder Jörg Dierken, auskommen zu
können meinen.

24 Vgl. dazu F. Wittekind: Geschichtliche Offenbarung und die Wahrheit des Glaubens

(Anm.2).
25 Barth: Predigten 1911 (Anm.l). Die eingeklammerten Seitenzahlen ohne nähere Angaben

im Text und in den Fussnoten beziehen sich im Folgenden auf diesen Band.

26 K. Barth: Predigten 1913, hg.v. N. Barth und G. Sauter (KBGA I) Zürich 1976.



310 Georg Pfleiderer

nerlichkeit», «Persönlichkeit», «Religion», «Frömmigkeit» etc. Auch
kulturprotestantische Fortschrittsgewissheit, ja sogar mindestens Anflüge eines

kulturprotestantischen Missionsimperialismus sind zu notieren. Und doch werden

alle diese Begriffe und Gewissheiten zugleich wiederum, wie im Folgenden

zu zeigen sein wird, kriüsch reflektiert und gebrochen. Nicht erst im Zuge
der Ausarbeitung seiner Krisentheologie um 1920 herum, wie man in der Regel

meint, rezipiert Barth die Leitfiguren einer reflexiven Moderne, vor allem

Nietzsche, aber auch Kierkegaard: er erwähnt und zitiert sie, vor allem den ers-

teren, bereits in diesen frühen Genfer und Safenwiler Predigten.27 Ähnlich verhält

es sich mit der für die spätere dialektische Offenbarungstheologie Barths

so wichtigen internalisierten Religionskritik: Strukturell findet sie sich ebenfalls

bereits dort.
Man sollte sich den Blick für solche erstaunlichen Kontinuitätsphänomene

bei Barth nicht verstellen lassen durch eine Fixierung auf die grundbegrifflichen

Differenzen zwischen seiner frühen liberalen und den späteren Phasen

dialektischer Theologie. Diese Differenzen gründen letztlich darin, dass Barths

theologische Entwicklung in der Tat dadurch motiviert ist, alle diese

Krisenwahrnehmungen durch deren gemeinsame Rückführung auf die Konstitu-
tions- und Wahrheitsproblematik des religiösen Bewusstseins selbst zu lösen.

So richtig dies ist, so sehr kann eine unvoreingenommene Lektüre jener
Predigten von 1911 darüber aufklären, dass es keineswegs erst der Ausbruch des

Ersten Weltkriegs war, der Barth von der Fragilität des religiösen Bewusstseins

oder womöglich gar von der Unmöglichkeit der Plausibilisierung christlicher

Glaubensgewissheit durch kulturellen Fortschritt überzeugt hätte: «[W]o bleibt
der Fortschritt im Ganzen des Reiches Gottes? Oder müssen wir einer grossen
Katastrophe entgegengehen, damit Gottes Ehre in der Welt an den Tag komme?»

(13f.) — so fragt bereits der Genfer pasteur suffragant von der Kanzel
Calvins herunter (rhetorisch) seine Gemeinde - und zwar in der Neujahrspredigt

vom 1. Januar 1911.

«Meine Herren, es wackelt alles!» Mit diesem Ausruf soll nach Walter Köhlers

Mitteilung der junge Privatdozent Ernst Troeltsch die in Eisenach

versammelten «Freunde der Christlichen Welt» <aufgemischt> haben; — im Jahr

27 Für Nietzsche, vgl. Barth: Predigten 1911 (Anm.l), 24.48.54.146.194.430.432f.; für Kier¬

kegaard vgl. a.a.O., 36f.



Die liberale Predigt als Quelle dialektischer Theologie 311

1896 — also fünfzehn Jahre vor Barths Genfer Predigten.28 Nietzsche wird auch

von den älteren und jüngeren Ritschlianern bzw. Anhängern der
Religionsgeschichtlichen Schule, von Julius Kaftan29 bzw. von Ernst Troeltsch30 beispielsweise,

eifrig rezipiert. Mit seinen 1910 skizzierten Versuchen einer Umschichtung

theologischer Letztbegründungsversuche wusste sich Barth als Teil des

Marburger Diskursklimas.31

Analoges gilt selbstverständlich von seiner Kritik an der Praxistauglichkeit
moderner, liberaler Theologie. Sie gehört einerseits hinein in die entsprechenden

Diskurse liberaler Theologie um die Jahrhundertwende; und sie kann
andererseits auch als Stück einer konservativ-frommen Reserve Barths gegenüber

seinen Marburger Lehrern gelesen werden — gehört doch Kritik an der

kirchlichen Praxisrelevanz von avancierter liberaler Universitätstheologie zu
den Standards konservativer und/oder pietistisch-evangelikaler Theologie —

bis heute. Damit soll wiederum nicht bestritten, sondern vielmehr noch einmal

unterstrichen werden, dass jene Relevanzkritik von Barth zum Ausgangspunkt
einer Denkbewegung genommen wird, die ihn aus der liberalen Theologie
der Ritschischule hinausführen wird. Und doch ist es gerade der Typus der

modernen, liberalen Predigt, den Barth in Genf und Safenwil praktiziert, der

seinerseits entscheidende Voraussetzungen für jene theologische Entwicklung
bereits enthält.

Barths frühe Predigten sind in dem Sinne <echte> liberal-theologische
Predigten, als sie zentrale Einsichten der liberalen Theologie, namentlich der
liberalen Homiletik und ganz allgemein der empirischen Wende, welche die Theologie

um die Jahrhundertwende — insbesondere die sog. Religionsgeschichtliche
Schule eingeleitet hatte, — spiegeln. Dies zeigt sich insbesondere in ihrer starken

Adressatenorientierung. Sie sind ausgesprochen dialogisch und <wirkungsrefle-
xiv>. Sie präsentieren die religiöse Rede der Predigt als exemplarischen Akt der

dialogischen religiös-theologischen Aufklärung bzw. Selbstaufklärung. Dieser

Akt ist einerseits adressatenzentriert (nämlich bezogen auf die konkreten vor

28 W. Köhler: Ernst Troeltsch. Tübingen 1941, 1.

29 Vgl. dazu Chr. Constanza: Einübung in die Ewigkeit. Julius Kaftans eschatologische Theo¬

logie und Ethik, Göttingen 2011, 130-140.

30 Vgl. z.B. nur E. Troeltsch: Zur religiösen Lage, Religionsphilosophie und Ethik, Gesam¬

melte Schriften, Bd. 2, Tübingen 1913, 97.237.287.530.546.552.603.627.659.810.812.
31 Vgl. die Einleitung der Herausgeber zu Barth: Ideen und Einfalle zur Religionsphilosophie

(1910) (Anm. 17), 126-129.



312 Georg Pfleiderer

ihm sitzenden Individuen bzw. die Gemeinde), er ist aber ausserdem und darin

zugleich gesellschaftsbezogen. Entscheidend ist dabei, dass der kritische

Aufklärungsakt, den die Predigt darzustellen versucht, sich als exemplarische
reflexive Form des Glaubensvollzugs zu präsentieren versucht: es wird in der

Predigt nicht distant über den Glauben bzw. die religiöse Erfahrung reflektiert,

sondern die in der Predigt vollzogene Glaubensreflexion wird als

exemplarischer Vollzug des Glaubens selbst zu verstehen gegeben. Darum spielt
auch die differenzierte Reflexion auf das Ich des Predigers eine wichtige Rolle.

Dadurch wird der Glaubensvollzug in seiner Doppelgestaltigkeit, als religiöse
Praxis und zugleich theologische Reflexion erkennbar.

Festzustellen ist, dass Barth diese Doppelgestaltigkeit der Predigt als

exemplarischem Glaubensvollzug und exemplarischer Glaubensreflexion 1911

noch auf eine doppelte Weise zu realisieren versucht. Auf der Reflexionsebene

dominiert, wie gesagt, die liberale Bewusstseinstheologie und -theorie der

religiösen Erfahrung bzw. des religiösen Erlebnisses. Darin liegt konstitutiv ein

Moment der reflexiven, deskriptiven Distanzierung vom Akt des Erlebens bzw.

des Glaubens selbst. Auf der anderen Seite kann Barth die Vollzugsseite des

Glaubens, dessen Innenseite und gegenständliche Eigensemantik, auch in den

Predigten von 1911 schon sehr stark machen. Nicht nur ist selbstverständlich

und zentral von Gott die Rede, also nicht nur vom religiösen Gefühl, sondern

der Gottesgedanke wird auch zunehmend als der treibende Grund des Glaubens,

als eigentliches Agens zu verstehen zu geben versucht, auf den sich der

Glaube passiv richtet. Diese Aktualität des Glaubensgrundes kommt in den

Predigten zunehmend in einer Metaphorik des Kommens Gottes, des auf uns

Zu-Kommens Gottes zur Sprache, zu dem der Glaube in eine Haltung des

Erwartens zu treten habe.

Unter den kulturdiagnostisch-theologischen Leitbegriffen ist es vor allem

der Fortschrittsbegriff, der liberales — und, wenn man so will, krypto-dialek-
tisches Denken in Barths Predigten miteinander verbindet: Der wahre
Fortschritt) sei, wie das obige Zitat zeigt, nicht der technologisch-zivilisatorische,
sondern der Fortschritt Gottes, der die Glaubenden und die Welt aus der
Zukunft kommend in die Zukunft zieht.

1.3. Uberale Predigt à la Friedrich Niebergall

Wenn diese summarischen, im Einzelnen nachstehend noch näher zu belegenden

Beobachtungen auf Barths frühe Predigten grundsätzlich zutreffen, dann



Die liberale Predigt als Quelle dialektischer Theologie 313

kann man in ihnen, wie gesagt, eine bestimmte Anwendung und Zuspitzung
nicht nur liberaler Theologie, sondern auch liberaler Homiletik erkennen.

Exemplarisch für diese mag die viel gelesene Homiletik Friedrich Niebergalls gelten

«Wie predigen wir dem modernen Menschen?»32 Hier entwickelt der
Verfasser eine psychologisch differenzierte Kommunikationstheorie, welche die

Predigt als rhetorisches Instrument der Seelsorge zu verstehen versucht. Der

Prediger habe an Jesus, an Jesu Verkündigung selbst, selbst Mass zu nehmen:

«Jesus will den Seinigen ein gutes Endgeschick verschaffen und ihren ganzen Her-

%ensstand regeln. Es soll Gleichgewicht und Frieden in ihre Seele kommen, Sorge,

Schuld und Sünde sollen weichen, dafür sollen Glaube, Liebe und Zuversicht

einkehren [...] Der Mensch soll in Gott und in seinem Reiche sein wahres

Leben und die richtige Stellung zu der Welt und seinem Nächsten finden.»33

Diesen praktisch-religiösen Zweck könne der Prediger nur erreichen, wenn
er die Predigt als rhetorische Aktion, als Sprechakt, verstehe, welche die

Predigthörer zu bewegen versuche und darum positive und negative Anreize gebe,

«Motive» und «Quietive». Um sich so an den menschlichen Willen und das

menschliche Gemüt adressieren zu können, müsse die alte, vormoderne kog-
nitivistische Einstellung zur Predigt als einer kognitiven Präsentation religiösen
Heilswissens überwunden werden. «Die alte Anschauung macht oft den

Eindruck, als wenn es ihr vor allem darum zu tun wäre, die Voraussetzungen des

ganzen Heilsprozesses, etwa die Präexistenz und Gottheit Jesu Christi, seinen

sühnenden Opfertod u.s.w. zu <glauben>, also fest und bestimmt anzunehmen.

Uns hingegen kommt es vor allem auf die Gemüts- und Willensrichtung an.

Uns ist Glauben im wesentlichen Sympathie eines seelischen Verlangens mit
der Fülle göttlicher Kraft und göttlichen Friedens in Jesus. Daneben treten die

anderen Dinge zurück. Gegenstand des Glaubens ist nur Gott in Christus, also

32 Fr. Niebergall: Wie predigen wir dem modernen Menschen. Erster Teil. Eine Untersu¬

chung über Motive und Quietive, Tübingen 41920; Zweiter Teil. Eine Untersuchung über
den Weg zum Willen. Erste und zweite Auflage, Tübingen 1906. Zu Niebergall vgl. vor
allem R. Conrad: Kirchenbild und Predigtziel. Eine problemgeschichtliche Studie zu ek-

klesiologischen Dimensionen der Homiletik, Tübingen 2012, 343-412. Conrad zeigt hier
detailliert auf, inwiefern die empirische Wende der Praktischen Theologie bei Niebergall zu
einer Konzeption der «Predigt als teleologisch-zweckrationales Handeln» (343) führt. Die
konziseste Analyse von Niebergalls homiletischem Programm findet sich m.E. jedoch in
dem erwähnten Aufsatz von F. Wittekind: Karl Barth und die moderne Predigt (Anm.ll),
351-357.

33 Niebergall: Wie predigen wir dem modernen Menschen I (Anm. 32), 7.



314 Georg Pfleiderer

der grosse, heilige und gütige Weltwille, der unsere wahlverwandte Sympathie
auf sich zieht.»34 Entsprechend seien die zentralen Glaubensinhalte in
«idealreligiöse Motive»35umzuformen: «Es sind drei Sätze, auf denen an unterster
Stelle alles Bemühen um ein gutes und zufriedenes Leben begründet ist und die

man vollständig verkennt, wenn man sie anders fasst denn als Begründungen
eines solchen Gott wohlgefälligen Lebens: a) Das Reich Gottes ist das höchste

Gut für die Menschen [...]. Weil es ein Gut ist, trägt es seinen Beweis und seine

Anziehungskraft in sich selbst [...] b) Der Vater, der es geben will, ist der heilige

und allmächtige Gott seihst. [...] c) Der Sohn ist das Werkzeug des Vaters, um ihn

zu offenbaren und sein Reich zu bringen.»36

In Barths Bibliothek findet sich die Homiletik Niebergalls; seine Predigten

von 1911 lesen sich wie eine — allerdings kritische — Ausführung dieses

Programms, die sich dessen zentralen theologischen Problems bewusst ist und

es zu lösen versucht: Man kann hinter Niebergalls Homiletik einen

psychologisch-philosophischen Pragmatismus stehen sehen, der die Wahrheitsfrage der

religiösen Gehalte zugunsten pragmatischer Lebensdienlichkeit, alias religiöser
Gesundheit, therapeutisch suspendiert. Hier geht Barth aus den eingangs in

Erinnerung gerufenen Gründen nicht mit. Gleichwohl folgt Barth Niebergall
darin, dass der Prediger im Predigtakt Gott als das wahrhaft Wahre und Gute

für seine Hörerinnen und Hörer hic et nunc transparent machen muss, indem

er zeigt, wie sich Gott als dieses selbst erschüesst und erschliessen lässt.

In seiner späteren Homiletik (1966)37 hat Barth bekanntlich betont, die Predigt

habe konsequent Text- nicht Themapredigt zu sein und jegliche technische

«Wie»-Fragen seien gegenüber der «Was-Frage» entschieden zurückzustellen.

Kritische Analysen von Barths eigener späterer Predigtpraxis haben jedoch
gezeigt, dass Barth selbst diese doppelte Maxime nicht so konsequent befolgt
hat.38 Auch seine späteren Predigten haben oft (wenn nicht immer) einen the-

tisch-gedanklichen Kern; und sie lassen ein grosses Gespür für die Wirkung
des Predigtaktes auf die konkreten Predigthörerinnen und -hörer erkennen.39

34 Niebergall: Wie predigen wir dem modernen Menschen II (Anm. 32), 30

35 A.a.O., 12.

36 Niebergall: Wie predigen wir dem modernen Menschen I (Anm. 32), 13

37 K. Barth: Homiletik. Gestalt und Vorbereitung der Predigt. Zürich 1966.

38 Vgl. D. Rössler: Das Problem der Homiletik, in: ThPr 1 (1966) 14-28.

39 Vgl. a.a.O.



Die liberale Predigt als Quelle dialektischer Theologie 315

Beides gilt nun auch schon für die Predigten von 1911. Auch diese sind immer

zugleich Text- und Themapredigten; sie zeigen sich überaus wirkungsreflexiv
und wirkungssensibel; und sie verweigern sich zugleich in bestimmter Weise

den «Wie-Fragen»: Dass der Glaubensvollzug «kein Rezept» (21) kenne, dass

Gott sich nicht nach bestimmten Kunstregeln erfahrbar machen, gleichsam
hervorzaubern lasse, ist eine grundlegende Einsicht und These des Genfer und
Safenwiler Predigers. Die religiöse Praxis, in die die Predigten einweisen wollen,

lebt von ihrer exemplarischen, praktischen Präsentation, ihrer Performanz;
und für diese ist konstitutiv, dass der Prediger bzw. der Glaubende sich selbst

als Hörender auf das Wort Gottes versteht und in der Predigt als solcher
präsentiert. Die eigentliche Performanz ist die Performanz der Selbstbewegung
Gottes zu uns Menschen in Jesus Christus und seiner Selbst-Applikation im

Heiligen Geist des Hörens auf die Verkündigung.

2. Predigen als kerygmatische Aktion.
Zur theo-pragmatischen Homiletik der Predigten von 1911

2.1. Wirkungsreflexive Bewusstseinstheologie mitperformativ-theo^entrischer Pointe

Die (zumindest der Absicht des Predigers nach) betonte Hörer- und
Situationssensibilität kommt etwa bereits in der Anrede der Gemeinde als «liebe

Freunde» zum Ausdruck oder auch in den zahlreichen direkten Anreden an
das «Du» der Glaubenden, in der Gestaltung als rhetorische Dialoge, in

Identifikationsangeboten, in ihrer teilweise ausgesprochen narrativen Gestaltung.40

Generell versucht Barth, die biblischen Texte mit der Gegenwart zu ver-spre-
chen, mit ihnen gleichzeitig zu werden. Die Sprache ist ferner betont unklerikal;

die starke Präsenz des Lebensbegriffs41 verweist auf eine Orientierung an

Lebenswelt und individueller biographischer Identität.42 Entscheidend für den

40 Vgl. z.B. 51 f., 339-403.
41 Ausweichlich des sehr guten Registers ist der Lebensbegriff der am häufigsten verwendete

Leitbegriff der Predigten, nach ihm kommen Begriffe wie «Wahrheit», «Welt», «Liebe»,

«Gerechtigkeit», «Seele», «Geist», «Erfahrung», «Arbeit», «Erde», «Das Gute» oder «Reich

Gottes», vgl. III. Begriffe, in: Barth: Predigten 1911 (Anm. 1), 474-494.
42 Die erste und die letzte, also die Neujahrs- und die Silvesterpredigt sind dafür gute Bei¬

spiele; vgl. z.B. «Wir sind reiche Leute. Gott hat ein ganzes Jahr an uns gearbeitet, um uns
auf diese oder jene Weise zu sich zu ziehen. Wir sind ein Acker, in dem eine kostbare Saat

verborgen ist. Da muss es nun unser ganz selbstverständlicher Dank sein, dass wir zu Gott
gehen, dass wir die Frucht bringen, die von uns erwartet wird. Nicht unbewusst. Nicht im
Schlaf. Sondern bewusst und freudig. Als der Knabe Samuel in der Stiftshütte zu Silo die



316 Georg Pfleiderer

beabsichtigten fliessenden Übergang in religiöse Praxis bzw. religiöse
Selbstapplikation sind die Gebetselemente bzw. doxologischen Passagen, insbesondere

am Predigtschluss.43 Auch die reformierte Praxis von Predigtreihen, z.B.

zu den Seligpreisungen oder zum Unservater, ist dieser Homiletik verpflichtet,
die versucht, die Gemeinde auf einen religiös-reflexiven «Weg» mitzunehmen.

Allerdings hat die Hörersensibilität auch klare Grenzen. Sie steht deutlich

im Dienst der theologischen Absichten und Gedankenführung; die

Bezugnahmen auf einzelne situative Geschehnisse sind vergleichsweise selten;

Referenzen auf identifizierbare Individuen finden sich praktisch nicht. Auch

Bezugnahmen auf das politische Tagesgeschehen finden sich nicht oft. Vor
allem aber ist die für Barths Predigten charakteristische Hörersensibilität nicht
im Sinne einer unkritischen Anpassung an die <Theologie> der Gemeinde zu
verstehen, sondern als kritische Wirkungsreflexivität. Dies zeigt sich besonders

deutlich in der Passage einer Predigt aus dem Zyklus über die Auslegung der

Seligpreisungen. In der Predigt vom 29. Januar hatte Barth mit Rekurs auf

Kierkegaard (36) die in den Seligpreisungen geforderte Nachfolge Jesus als

radikales Entweder-Oder behauptet; sie bedeute «entweder [...] eine Revolution

unsres Lebens [...], oder sie bedeutet gar nichts» (37). Diese Revolution
finde nur bei denen statt, «die wissen, dass sie nicht fromm sind» (38). Darum
sei die — hic et nunc gehaltene — Predigt gerade nicht als «eine Art religiöser

Nahrung» (41) aufzunehmen; und diese reflexive Wendung gegen das eigene

religiöse Bedürfnis sei die «zweite Revolution» (41), die hier zu vollziehen
sei. Wer sich demgegenüber als frommer «Wellenbrecher des heiligen Geistes

oder des Fortschritts inmitten eines argen Geschlechts» (44) geriere, der habe

von diesen revolutionären Forderungen Jesu nichts begriffen. Berufungen
auf «Frömmigkeit», «Ichgefühl», «Gesinnungstüchtigkeit» (48) stünden — wie

Nietzsche zurecht beobachtet habe — stets in der Gefahr unfrommer Selbst-

Stimme Gottes hörte, die ihn rief: Samuel, Samuel!, da schlief er auch nicht weiter, sondern

er antwortete laut und deutlich: Rede Herr! Dein Knecht hört [l.Sam. 3,9f.]! So wollen wir
heute auch antworten, da Gott uns ein ganzes langes Jahr lang gerufen hat. Oder verachtest
du den Reichtum seiner Güte, Geduld und Langmütigkeit? Weißt du nicht, dass Gottes
Güte dich zur Buße leitet [Rom. 2,4]? Nein, nicht wahr, deutlicher als die Posaune des

jüngsten Gerichts sagt uns der Gedanke an Gottes wirksame Güte, wie wir das alte Jahr
schließen und das neue anfangen wollen. Wir wollen Gott danken, indem wir das werden,
wozu er uns machen will.», 461.

43 Vgl. 69£, 329ff.



Die liberale Predigt als Quelle dialektischer Theologie 317

vergewisserung, «als ob es in der Welt auf unsre kleinen Persönchen ankomme

und nicht auf Gott. Die, welche wissen: ich bin nicht fromm, ich bin nicht brav,

ich bin nicht tiefsinnig, sind auch hier der Wahrheit näher.» (50) Zu den
«Gottesmenschen» (ebd.) gehören wir nur, «wenn wir nach unsrem eigenen Urteil nicht
dazu gehören.» (51).

In der nächsten Predigt zwei Wochen später, am 12. Februar 1911, kommt
Barth auf diese Auslegung zurück: «Ich habe unterdessen von verschiedenen

Seiten gehört, dass man sich über die Auslegung, die ich diesem Wort gab,

aufgehalten hat. Es sei den geistlich Armen zu sehr Recht und den geisdich
Reichen zu sehr Unrecht gegeben worden. Vielleicht haben auch Andre diese

Empfindung geäussert, [...] ohne dass es mir zu Ohren gekommen ist. [...]
Ich bin froh darüber, wenn es so ist. Denn wenn ich das Wort Jesu so ausgelegt

hätte, dass Alle zufrieden mit den Köpfen genickt hätten, dann könnte ich

jetzt sicher sein, dass ich es unrichtig ausgelegt habe. Nun sehe ich, dass man

widersprochen hat und merke daraus, dass ich der Meinung Jesu wenigstens

einigermassen nahe gekommen bin.» (55) Denn in Jesu Worten und Wirken
vollziehe sich recht eigendich jene «Umwertung aller Werte» (54), die Nietzsche

fälschlich auf den Ubermenschen bezogen habe.

Wirkungsreflexivität, wie sie (schon!) Barths liberale Predigten auszeichnet,
ist kritisch-dialogisch. Sie ist in diesem Sinne die praktisch-performative Wurzel

seiner späteren dialogisch-dialektischen Theologie. Entscheidendes,

zuspitzendes Instrument solcher kritischen Wirkungsreflexivität ist schon beim

liberalen Barth performative Religionskritik: «Jesus hat aber auch niemals auf
ein Ziel hingewiesen, das einfach Ruhe und Gelassenheit gewesen wäre. Es ist
nichts mit dem heiligen Hain, mit dem Ruhebänklein der Religion. Im Angesicht
des Tempels hat Jesus das gewaltige Wort gesprochen, dass kein Stein auf dem

andern bleiben werde, der nicht zerbrochen werde.» (398)44

Der Rekurs auf die Signalbegriffe liberaler Bewusstseinstheologie wie den

Persönlichkeitsbegriff und dessen Derivate «Selbstbewusstsein», «Gesinnung»,

«Gewissen», «Innerlichkeit» ist, wie gesagt, zweifellos konstitutiv für die Systematik

und Pragmatik der Predigten: «Es ist [...] gar nicht zu leugnen, dass das

Bewusstsein des Wertes und der Geltung der eigenen Person bei der Bildung
unsres Lebens, bei der Bildung für das Himmelreich für Gott eine wichtige

44 Vgl. auch bes. 396-398.



318 Georg Pfleiderer

und notwendige Rolle spielt. Wer noch nie in diesem Sinn selbstbewusst
geworden ist, der ist noch nicht aus dem Schlaf erwacht, der hat noch nicht

begonnen, persönlich zu leben. Auch Jesus ist durchaus der Meinung gewesen,
dass der Mensch zu diesem Selbstbewusstsein erzogen werden müsse. Und

wenn irgendeiner die Züge eines starken Selbstbewusstseins im geschilderten
Sinn getragen hat, so war es Jesus selbst.» (74) Aber dieser Rekurs hat nicht
eine unmittelbar-affirmative, sondern eine kritisch-reflexive Pointe; sie zielt
darauf, solche «starke Persönlichkeit» nicht distant zu beschreiben, sondern eine

Einweisung in die sie ausmachende Lebensform vorzunehmen. Diese besteht

in einem Leben aus dem Glauben an Gott als «eine Macht, die unsrer Macht

gewaltig, unendlich überlegen ist», welcher wir gewahr werden, wenn «unser
Streben eine Störung, einen Bruch erfahren hat» (79).

Diese leitende Absicht einer kritischen Brechung und gewissermassen
inneren phänomenologischen Aufschliessung der bewusstseinstheologischen

Leitbegriffe lässt sich auch an Barths Verwendung des Erlebnisbegriffs gut
erkennen. Barth versucht nämlich, das «religiöse Erlebnis» aus einer psycholo-
gisierenden Engführung herauszulösen; es gehe im Neuen Testament nicht um
die Vermittlung einer Virtuosenkunst des religiösen Erlebnisses; auch Paulus

habe nicht ein Offenbarungserlebnis propagiert (vgl. 24); und der Prediger
beschreibt sich selbst als <erlebnisschwach>. Dem entspricht eine analoge Kritik
am Selbstbewusstseinsbegriff: sofern im Selbstbewusstsein sich das Selbst

gegenständlich werde, das Selbst sich also am Ich orientiere, sei es theologisch
zu kritisieren: «Das Selbstbewusstsein, so notwendig es ist, ist nicht der höchste

Punkt der Entwicklung unsres innern Lebens. [...] Sondern das Höchste in
ihrem [sc. der Glaubenden] Leben ist nun eine Ehrfurcht, wenn wir es einmal

allgemein ausdrücken wollen.» (75)

Im Hinblick auf Ostern und die Erscheinungen des Auferstandenen kann

Barth zwar sagen: «Das alles sind Ostererlebnisse, von denen wir nicht nur
hören und lesen, die wir nicht nur bewundern und uns daran erbauen, sondern
die wir machen können. Es ist die wunderbare und vor Gott doch so einfache

Verwandlung der traurigen Erfahrung in eine Lebens- und Freudenerfahrung.»
Aber konstitutiv für solche Erlebnisse sei: «Es ist bei uns wie bei den Jüngern
Jesu eine völlige Umkehrung unsrer gewöhnlichen Betrachtungsweise — mehr
als das: eine Revolution, eine Umwertung aller Werte. In diesem Vorgang
ergreift Christus Besitz von uns [...]. Und diese Verwandlung wird dann sofort

zur Begründung eines neuen Lebensstandes.» (137)



Die liberale Predigt als Quelle dialektischer Theologie 319

Formal von der liberalen Persönlichkeitstheologie aus strukturiert ist auch

die Jesu- bzw. Christologie. Jesus ist, wie bei Schleiermacher, der Träger eines

vollendeten Gottesbewusstseins; und das Zentrum der Jesulogie ist das

«Geheimnis seines inneren Lebens» (62). Der Linterschied zwischen «Jesus und uns

[...]» beruht darauf, «[...] dass Jesus mit Gott Ernst machte, während wir das

gewöhnlich nicht tun». (63) Aber diese klassisch neuprotestantische jesulogie
ist über den Bildbegriff auf Tod und Auferstehung konzentriert; die

Zentralanschauung ist «das Bild des gekreuzigten Christus» (102, vgl. 134), von dem

«der Eindruck ausgegangen [ist], dass Alles das, was er gebracht, nicht Illusion
sei, sondern die letzte Wahrheit» (125). Der so erweckte Osterglaube basiert nicht

auf einer Aktivität des menschlichen Selbstbewusstseins, sondern ist «Wirkung
des gekreuzigten Christus. Sie erkennen jetzt: er musste leiden, er hat unsre

Schuld getragen, während wir in die Irre gingen, aber das kommt uns nun zu
Gute. Denn die Tiefe seines Leidens hat uns die Größe des Lebens offenbart.
Sein Leiden um der Gerechtigkeit willen hat uns unauslöschlich gezeigt, was

Gerechtigkeit ist.» (125f.)

In Person und Geschick Jesu offenbart sich das Wesen Gottes als Grund,

Ursprung und Herr des Lebens, als wahre Liebe und Gerechtigkeit. Die
Möglichkeit des Wissens um den sich so bestimmenden Gott ist, so ist der liberale

Prediger überzeugt, dem menschlichen Geist grundsätzlich erschliessbar,
sofern er sich der hybriden Selbstüberschätzung entäussert: «Dieserunerschütterliche

Lebensgrund ist die Kraft Christi, die unaufhaltsam wirkt. Sie schlummert

einen Dornröschenschlaf in uns, sie muss erwachen, und sie erwacht, wenn
der alte Mensch zerstäubt, wenn uns das Reich genommen wird, da Fried und

Freude lacht, wenn wir schwach sind.» (32)45 Der Ton liegt jedoch nicht auf
einer anamnetischen Besinnung und Einkehr ins Ich, sondern auf der

Öffnung des Selbst für den in Christus eschatologisch zur Welt kommenden Gott;
Barths Predigttheologie ist theozentrisch — innerhalb eines anthropologischen
Referenzrahmens: «Das ist das Wichtige und Dringende, dass Gottes Herrlich-

45 Vgl.: «Ich denke dabei gar nicht an irgendwelche Extra-Menschen, sondern an den Durch¬

schnitt von uns Menschen wie wir sind, an das Gute, Reichsgottesmäßige, das jeder von
uns in sich trägt. Dieses Erbteil haben die Meisten von uns unbewusst. Wir sind in einem
kleinen Stück unsres Wesens Jünger Jesu, ohne es zu wissen. Das ist kein idealer Zustand.
Es ist nie gut, wenn man eine Erbschaft, die man gemacht, in die Tasche steckt und damit
einschläft. Sie könnte uns gestohlen werden. Aber gerade solche Schläfer sind wir mit un-
serm unbewussten Reichsgottesbesitz.» (265).



320 Georg Pfleiderer

keit sich offenbare, dass das Licht durchdringe, unser Leben mit seiner besondern

Entwicklung ist dabei nur ein Glied in der Kette des Ganzen, im Reich des

lebendigen Gottes, das in der Welt begründet ist und wird und wächst.» «Es sind,

so fährt Barth in seiner Neujahrspredigt 1911 fort, «[...] zu allen Zeiten nicht
die schlechtesten Christen gewesen, die gebetet haben: es vergehe die Welt und

es komme dein Reich.» (9)

«Reich Gottes» ist in Barths Predigten, wie in der Ritschischule allgemein,
die Leitmetapher für die Realisierung des Heils als eines Weltzustandes, in
dem alle geschöpfliche Wirklichkeit, allem voran das menschliche Bewusstsein

und die menschlichen Sozialverhältnisse, von der Beziehung auf Gott als den

Schöpfer, Versöhner und Erlöser durchdrungen sind. Mit dem Begriff des

Reiches Gottes verbindet Barth einen strikten Theozentrismus bzw. Theo-Aktua-
lismus: Es ist Gott, der dieses sein Reich heraufführt. «Das Reich Gottes ist die

Ernsthaftigkeit, die Wahrheit, die Liebe, die Gerechtigkeit in den Menschenherzen,

in den Häusern und Familien, im öffentlichen Leben. Es ist das Allergrößte

und Wichtigste im Leben des einzelnen Menschen wie im Leben der Völker,
dass dies Reich Gottes bei ihnen Fortschritte mache.» (198) Das Reich Gottes

ist die Aufrichtung der Vernunftordnung Gottes im Innern der Menschenherzen

wie auch in der sozialen Wirklichkeit: «Wenn Gottes Ordnung in unserm
Innern aufgerichtet ist, da kommt sie vor unseren Augen auch in der Welt zum

Vorschein, ehe wir es nur ahnen. Wer in seinem innern Leben das Rechttun

und die Liebe an die erste Stelle gesetzt, der kann nicht mehr aufbegehren wegen
Wind und Witterung, denn er weiß, dass sie und der Profit, der damit zusammenhängt,

es nicht wert sind, dass unsre Seelen sich der Unzufriedenheit hingeben.»

(217f.)46 Das Reich Gottes ist — ungeachtet der Theozentrik seiner Urheberschaft

— keine transzendente, sondern eine immanente, besser: auf immanente

Realisierung zielende Grösse. «Und er kommt wirklich, und zwar zu uns, in

unser Leben hinein. Nicht das ist unser Lebensziel, dass wir aus diesem Leben

entrückt werden, sondern dass Gottes Reich in dies Leben hinein dringe, dass

dies unser Leben selbst ein Stück Gottesreich werde.» (255). Zwar gelte durchaus:

«Die Welt vergeht, wenn das Reich Gottes kommt. Und doch ist auch das

46 Evidentermassen gehört die Rede von «Gottes [Vernunft-JOrdnung» zu den Gedanken,
die Barth später (als <natürliche Theologie>) semantisch einzieht; am sachlichen Anspruch
des Gedankens von der universalen Wahrheit Gottes und seines Reiches hält er gleichwohl
fest.



Die liberale Predigt als Quelle dialektischer Theologie 321

Andre wahr: Das Reich Gottes schwebt nicht über der Welt wie der Geist Gottes

nach dem Bericht der Bibel am Anfang über den Wassern schwebte [Gen.

1,2], sondern es kommt in die Welt, in diese Alltagswelt; es macht uns frei vom
Alltag, um uns dem Alltag zurückzugeben» (255). Die wahre Innerlichkeit wird

zur wahren <Äusserlichkeit>: «Wenn das Reich Gottes kommen soll, dann heißt

das: denk an deine Seele, an Gott und sonst an gar nichts Anderes! Aber wer das

ernstlich tut, der erfahrt, was ein tiefsinniger Gläubiger einmal so ausgedrückt:
Das Ende der Wege Gottes ist die Leiblichkeit! Eine Seele haben heißt, einen

heiligen Leib haben. Gott dienen heißt, ein rechtschaffener Mensch in dieser

Welt sein. Im Geist leben heißt, am Stoffe arbeiten. So ist das Reich Gottes

zugleich das Allergeisdgste und das Allermateriellste, was man sich denken kann.»

(255f) — «Wo das Kreuz Christi aufgerichtet ist, da soll es nicht mehr Himmel
und Erde geben als zwei getrennte Welten, sondern nur noch das eine Reich

Gottes, die eine Welt des Lebens» (103f.).

Da sich jedoch der Selbstdurchsetzung dieser göttlichen Ordnung des

Gottesreiches bei jedem Menschen verschiedene Hindernisse und Hemmnisse als

jeweilige individuelle Formierungen des Bösen abstrakter Selbstbezüglichkeit
in den Weg stellen, ist auch die Durchsetzung des Gottesreiches in den
Menschen eine je individuelle: «Aber die Sache steht so, dass jeder seinen eigenen

Weg entdecken und gehen muss, und das ist eine Lebensaufgabe und ein Lebensinhalt.

Was wir heute tun können, das soll nur darin bestehen, dass wir einander

in einigen Worten aufmerksam machen auf die verschiedenartigen und

entgegengesetzten Wege, die nach demselben Ziel laufen [...]. Da muss dann jeder
selbst ergreifen und verstehen: welches ist in dieser Mannigfaltigkeit mein Weg?»

(252)

In eben dieser Individualität der Wege hin zum Gottesreich bzw. der Weisen,

wie das Gottesreich sich Bahn bricht, ist die Wirkungssensibilität der Predigt
theologisch-sachlich begründet; sie muss den Einzelnen das Kommen des Gottesreiches

und die darin begründete Uberwindung seiner Sorgen, Ängste und Zweifel so

plastisch vor Augen zu malen — als Motiv und Quietiv im Sinne Niebergalls —, dass

er selbst sich auf diese Bewegung einzulassen bereit wird, gibt es doch «nichts, was

die Menschen mehr in Bewegung versetzen könnte, als wenn das Reich Gottes

zu ihnen kommt. Wenn das Reich Gottes zu den Menschen kommt, dann heißt
das nicht, dass ihnen mit gekreuzten Armen etwas passiert, sondern das besteht

ganz unmittelbar darin, dass jeder seinen besondern Auftrag bekommt. Dass das

Reich Gottes kommt, das zeigt sich darin, dass die Menschen schaffen. Gerade



322 Georg Pfleiderer

weil Gott Alles allein macht, können die Menschen in seinem Reich nichts Anderes

tun, als guten Willen zu bewähren an dem Platz oder Plätzlein, wo das Leben

sie hingestellt. Denn Gott ist der große gute Wille in der Welt.» (258)

2.2. Der kerygmatische Akt als exemplarische Realisierung christlicher Existenz
Die Predigt ist der kommunikative Sprechakt, die kerygmatische Aktion, in dem

bzw. der dieses so verfasste Kommen des Gottesreiches als das «Durchbrechen

der Sonne durch die Wolken» (265)47 in seiner ihm eigenen Performanz praktisch
<inszeniert>, d.h. exemplarisch vorgeführt wird. In der selbstreflexiv-kritischen Predigt

bricht sich das Gottesreich, und damit die eigentliche und wahre Fortschrittsmacht,

Bahn. Der Prediger ist, wie Barth in seiner Safenwiler Antrittspredigt
programmatisch formuliert, «der Handlanger dieses Fortschritts [...] Ich bin stolz auf
diese Aufgabe, und ich freue mich darauf.» (198) Der Pfarrer ist im Kern Prediger
und der Prediger ist im Kern Missionar — wie jeder Christ Missionar, Pfarrer und

Prediger des Gottesreiches zu sein und zu werden hat. «Ein Missionar und Pfarrer
ist ja im Grunde jeder Christ, vor Gott gibt es den Unterschied nicht zwischen

solchen, die auf, und solchen, die unter der Kanzel sind. Da hat Jedes Teil an

dem Recht und an der Pflicht, das Evangelium zu verkündigen, denn da ist Jedes

verantwortlich für den Nächsten, für die Seele des Nächsten. Was drinnen in dir
lebt an Gottesgeist, das musst du draußen den andern Menschen kundgeben
— das ist nicht ein besonderes Amtsprogramm, sondern das ist das christliche

Lebensprogramm für jedermann.» (184) Das Mass der individuellen «Erfahrungen

und Erlebnisse» (201) spielt in dieser kerygmatischen Wendung christlicher

Existenz nur noch eine untergeordnete Rolle. «Es sind Viele unter euch, die durch

ihre Erfahrungen und Erlebnisse Gott näher stehen als ich. Mir ist's genug, wenn
ich Gottes Instrument und Sprachrohr sein darf, das wohl manchmal undeutlich

tönen wird; lasst es euch nicht anfechten, die Stimme ist Gottes Stimme.» (201)

In der Medialität des Predigers als paradigmatischer prophetisch-christlicher
Existenz liegt auch die Selbstunterscheidung von Gott und Prediger: «Wenn ich

es nicht recht mache, macht er es recht, er kann auch ein schlechtes Instrument

zum Guten brauchen.» (201)

Dass der Prediger es nach Barths theologischem Selbstverständnis

vorzüglich dann «recht macht», wenn er das Evangelium im kritischen Gegenzug

47 Auch die später so wichtig werdende Durchbruchsmetapher findet sich also bereits beim
<liberalen> Barth!



Die liberale Predigt als Quelle dialektischer Theologie 323

gegen die frommen Erlebnisse seiner Gemeinde verkündet, ist an der

kritischdialogischen Passage aus der Predigt vom 12. Februar deutlich geworden. Auch
schon der liberale Pfarrer Barth ist mithin nicht «der Pfarrer, der es den Leuten
recht macht».48 Und auch eine weitere Selbstkennzeichnung der Theologie und

theologisch-kerygmatischer Rede, die für die Phase der Dialektischen Theologie

später so kennzeichnend werden soll, findet sich bereits in den frühen

Predigten: «Ich komme mir verwegen vor, dass ich mich getraue, über diese

Bibelstelle mit euch zu reden.» (444) Die Bibelstelle, die dem jugendlichen
Prediger solche Verwegenheit aufnötigt, ist Joh 1,14.

Die kerygmatisch-performative Wendung, der ihrem Wesen nach deskriptiven

Erlebnistheologie, die damit im Grunde eingeleitet ist, wirkt sich u.a. darin

aus, dass Barth, was in dieser Inhalt oder Gegenstand des Erlebens bzw. des

religiösen Bewusstseins war, oft als dynamische, appellative Anrede umformatiert:

«Was soll dieses Wort über Gottes Schöpfung an unserm Neujahrsmorgen?

Es soll zu uns reden von Gottes Gedanken über uns, die nicht unsre
Gedanken sind [vgl. Jes. 55,8], und doch sind es die Gedankendes Friedens [vgl.

Jer. 29,11] und der Freundlichkeit, die wir nötighaben.» (4) — «diese stille Predigt
des Kreuzes Christi hört jeder, der seiner Ansicht geworden ist» (103); «Das

Kreuz Christi ist eine Lebensbotschaft, weil sie uns nicht nur einen Vorgang
schildert, der vor vielen Jahrhunderten und in weiter Ferne von uns sich

zugetragen, sondern der sich in all seiner Größe und Schönheit an uns und in uns

ereignet, wenn wir es nur zulassen, dass er sich ereignet. Diese Lebensbotschaft
des Kreuzes Christi verkündigt uns nun auch unser Textwort. Es sagt uns: Selig

sind, die um Gerechtigkeit willen verfolgt werden\» (104)

Zur kerygmatisch-performativen Rede gehört aber zweierlei: die prophetische

Inanspruchnahme des Wortes Gottes auf der einen Seite und die

performative Anrede Gottes als Gegenüber des Glaubens-Ichs auf der anderen.

Auch diese Seite findet sich bereits in den frühen Predigten. Sie ist dort freilich
noch eingebettet in die deskriptive Klammer des religiösen Erlebens: «Denn
du bist Gott! Der Nachdruck liegt auf dem Worte du. Das ist das gewaltigste
Erlebnis auf dem Gebiet des innern Lebens, wenn uns dieses du aufgeht. Das Ich ist

von Anfang an da, das braucht nicht erst aufzugehen. [...] So lange unser inneres

48 Vgl: Predigt im Gespräch 3.: Der Pfarrer, der es den Leuten recht macht. Predigt über
Hesekiel 13,1-16 von Karl Barth, gehalten 1916 in Safenwil (Schweiz), hg.v. R. Bohren /
H.-G. Geyer, Neukirchen-Vluyn 1967.



324 Georg Pfleiderer

Leben beherrscht ist von dem Ton: ich denke, ich will, ich fühle, ich empfinde, ich

bin der Mittelpunkt von all den Anstrengungen und Erlebnissen, [...] sind die

[...] Gefahren: die Selbstzufriedenheit und die leichtsinnige Gleichgiltigkeit fast

unvermeidlich [...]. Da ist es nun die gewaltige befreiende Erfahrung, wenn uns

aufgeht: nein, nicht ich, du\ Was ich bin, denke, tue, fühle, empfinde, es ist nur etwas

wert, weil du dabei bist. Aber weil du dabei bist, deshalb ist es etwas wert: denn

du bist Gott!» (335f.) Zur Dynamik der mit dem emphatischen «Du» Gottes
verbundenen Gottes-Begegnung, welche die kerygmatische Erlebnistheologie
beschreibt (und vollzieht), gehört, dass das Götdiche dem Menschen darin auf
zweifache Weise «zugleich erschütternd und befreiend» (100) entgegentritt. Die

Niebergallsche Ambivalenz von Quietiven und Motiven wird in dieser Ambivalenz

der götdichen Selbstbewegung als Ruhestörung und Bergung charakteristisch

abgewandelt, ja eigentlich umgewendet: Zum Motiv wird das Ruhestörende,

zum Quietiv das — verheissene — Bergende des Gottesreichs.

2.3. Der Fortschritt der Moderne und der Fortschritt des Gottesreiches

Die ambivalente Fortschrittsdynamik des kommenden Gottesreiches als

Ruhestörung der Religion und Verheissung wahrhafter eschatologischer Bergung
und Aufrichtung sozialer Gerechtigkeit hat einen interessanten Resonanzboden

in einem von Barth durchaus ähnlich, nämlich nicht minder ambivalent

strukturierten Verständnis modernen gesellschaftlichen Fortschritts. In den

Predigten finden sich einerseits Züge eine sehr positiven Wertung der
Moderne und der gegenwärtigen Ära unter dem Gesichtspunkt kulturellen und

technologischen Fortschritts. Darum kann Barth die Missionsaufgabe ganz

ungeniert auch als Export der kulturellen Errungenschaften Europas
proklamieren: «Jawohl, wir wollen ihnen [sc. den aussereuropäischen Völkern] unsre

europäische Kultur bringen.» (410) Und dieser Kulturoptimismus wird auch

ausdrücklich auf das neuzeidiche Christentum übertragen. «Es hat nie eine Zeit
gegeben, in derJesus so viele nicht bloß gewohnheitsmäßige, sondern bewusste

und überzeugte Freunde und Nachfolger gehabt hat wie die unsrige.» (14) Die

Gegenwart kann von daher geradezu als eschatologische Heilszeit, nämlich als

eschatologische Gelegenheit gedeutet werden: «Wir leben in einer großen
Gotteszeit. Denn alle die Gotteskräfte, die wir nötig haben, können sich heute viel

freier und herrlicher entfalten als jemals vorher, und wir dürfen Gott einfach

dafür danken, dass er tatsächlich diese Kräfte wirken lässt in einer Weise wie

wenig frühere Zeiten es gesehen haben.» (294)



Die liberale Predigt als Quelle dialektischer Theologie 325

Aber solcher Moderne- und Fortschrittsoptimismus ist andererseits gerade

nicht blauäugig und unkritisch; sowohl aus der Perspektive eines

liberal-sozialdemokratischen Gerechtigkeitsethikers, als auch aus der Perspektive eines

elitär-konservativen Kulturprotestanten — Barth nimmt beide ein — sieht es

anders aus: «Es besteht kein Zweifel, dass die Zivilisation unsres Zeitalters an den

wichtigsten Punkten Zeichen der Fäulnis aufweist. Ich denke an die Spannung
der sozialen Gegensätze, die durch all unsre humanitären Bestrebungen doch

mehr gemildert als in ihrer Wurzel aufgehoben wird. Ich denke an die Stellung
der Frauen im öffentlichen und privaten Leben, die hier zu einer unwürdigen,
kraft- und saftlosen Abhängigkeit und dort zu einer unangenehmen,

marktschreierisch-aufdringlichen Selbständigkeit geworden ist. Ich denke an die

Entartung des Vergnügens, in dem man seine Erholung von der Arbeit sucht,

an die Literatur und an das Theater, in denen weite Kreise ihre Bildung und

Zerstreuung finden. Ich denke an die unerträgliche Verflachung der Interessen,
wie sie uns in jedem Zeitungsblatt entgegentritt, an die immer bewusster und

allgemeiner werdende Indifferenz dem Leben gegenüber» (9£). Vor diesem

Hintergrund ist die von Barth ausgemachte und kerygmatisch propagierte christliche

Aufbruchsbewegung der Gegenwart als Zeichen eines qualifizierten, in
vielen Hinsichten Moderne-kritischen Fortschritts zu verstehen. Der oben
zitierte Gedankengang zur Mission hat tatsächlich folgende Pointe: «Jawohl, wir
wollen ihnen unsre europäische Kultur bringen. Aber wir dürfen und wollen
das Beste daran nicht vergessen. Das Beste daran ist nicht etwas Auswendiges,
sondern etwas Inwendiges, nicht etwas Sachliches wie die Maschinen und
Schulbücher, sondern etwas Persönliches. Das Beste in der europäischen Kultur ist der

Geist Jesu, der die Menschen vertrauensvoll, tapfer und selbstios macht. Ohne
diesen Geist ist sie eine Totgeburt bei uns wie in Asien und Afrika. Wie man mit

den Maschinen und mit den Schulkenntnissen ein rechter und im tiefsten Sinn

brauchbarer Mensch wird, das müssen wir den Völkern der andern Erdteile

zeigen. Dazu müssen wir ihnen unsre Religion zeigen, müssen sie einführen in die

Art inneren Lebens, die in uns selbstvonJesus angeregt worden ist.» (410)

Schon 1911 kann Barth Friedrich Naumanns berühmtes Mokieren über

die Abstinenz Jesu gegenüber technologischen Zivilisationsfortschritten als

Beispiel eines bourgeoisen theologischen Liberalismus vorführen, den es hin-



326 Georg Pfleiderer

ter sich zu lassen gelte.49 Wo immer die Moderne, als religiöse wie als kulturelle,

sich präsentiere als ein Gefühl selbstbewussten Besitzstolzes, wird sie von
Barth scharf kritisiert;50 die Moderne, die er affirmiert, ist eine zukunftsoffene,
suchende: «Und in dem Allem spüren wir eine große Sehnsucht. Wer am geistigen

Leben auch nur ein wenig teilnimmt, der weiß, dass wir unsre Zelte
abgebrochen haben und auf der Wanderschaft sind. Wir sind «Suchende», um ein

vielgehörtes Schlagwort zu gebrauchen, nicht Sitzende und nicht Besitzende.

Wir suchen nach neuem Leben, nach neuen Zuständen, wir haben unser Bestes

in unsre Zukunft verlegt. Es ist Glaube da in unsren Tagen, auch bei denen, nein,

gerade bei denen, die mancher «Ungläubige» nennen würde.» (429) Denn solche

qualifizierte Zukunftsoffenheit ist aus Barths Sicht genau das, was die

ernstzunehmenden modernen Christen verbinde mit dem Sozialismus: «Die große
sozialistische Bewegung hat es uns gezeigt, was das heißt: an die Zukunft glauben,
wie das die Gedanken und die Arme der Menschen in Bewegung setzt, wenn

man ihnen ein Bild vorhält mit der Verheißung: Das soll Wirklichkeit werden.

Was würden wir für eine Christenheit sein, wenn wir lernten, Gott wieder in der

Zukunft zu suchen als den, der uns vorsteht. Wenn es mehr Sehnsucht gäbe in

unsren Reihen, Sehnsucht nach dem Bessern im persönlichen und öffentlichen

Leben, in Familie und Vaterland.» (260f.) Der Anbruch von Gottes Zukunft
ereigne sich dort, wo «sein Wille geschieht, nicht nur im Himmel, sondern auch

auf Erden, nicht nur in der Gotteswelt überhaupt, sondern in uns.» (264) Dies

aber könne auch so geschehen, dass es gar nicht Gegenstand eines religiösen
Erlebnisses werde: «Dies Gottes Reich kann längst zu uns gekommen sein, wir
mögen in seiner Herrschaft längst drinstehen, aber wir tun's unbewusst.» (264)

3. Getrostes Krisenbewusstsein oder: Motive undQuietive liberaler Homiletik

Karl Barths Genfer und Safenwiler Predigten von 1911 zeigen einen jungen
liberalen Theologen Marburger Provenienz bei seinen ersten kirchlich-pas-
toralen Gehversuchen. Die liberale Theologie, die sich aus diesen Predigten
ersehen lässt, ist eine wirkungsreflexive kerygmatische Erfahrungs- und

Erlebnistheologie, die sich der Innenseite solchen Erlebens phänomenologisch
anzuverwandeln und dieses durch solche Anverwandlung zugleich kritisch
aufzubrechen sucht: Es ist eine performative Theologie des allen Kulturfortschritt

49 Vgl. 389; der Naumannbezug wird dort in Anm. 11 erläutert.
50 Vgl. 51 u.ö.



Die liberale Predigt als Quelle dialektischer Theologie 327

radikal überbietenden und in seiner religiösen Eigenpotenz kridsierenden

Fortschritts des Gottesreiches. Die Predigten sind kerygmatische Sprechakte,

die keineswegs einfach nur individuelles religiöses Erleben beschreiben und

fromme Seelenpflege betreiben, sondern die das mit dem Gottesreich sich

verbindende Wahre, Gerechte und Gute eindringlich vor Augen zu malen suchen

— auch und gerade dann, wenn sich damit die schmerzhafte Einsicht in die

«Umwertung aller Werte» verbindet. Wie kunst- und eindrucksvoll Barth dabei

«Motive» und «Quietive» miteinander zu verbinden versteht, mag abschliessend

paradigmatisch aus der Passage der Predigt vom Neujahrstag 1911 erhellen,

die bereits auszugsweise zitiert wurde: «Da haben wir uns in der Entwicklung
der Welt und der Menschheit umgesehen und kamen zu der bangen Frage: wo
bleibt der Fortschritt im Ganzen des Reiches Gottes? Oder müssen wir einer

großen Katastrophe entgegengehen, damit Gottes Ehre in der Welt an den Tag

komme? Wenn wir mit solchen Gedanken beschäftigt sind, dann kommt Jesus

zu uns, nicht um uns über die Zukunft aufzuklären, er hat einmal selbst gesagt,
dass die ausschließlich in Gottes Hand sei [vgl. Mk 13,32], aber um uns zu

zeigen, was das heißen will, dass wir und unsre Welt in der Hand des allmächtigen
Gottes sind. Er kommt, um es uns spüren zu lassen, dass diese Hand, ob sie

uns wohltut oder straft, die Hand eines lieben Vaters ist.» 13f.)

Abstract
Der Beitrag versucht Barths frühe liberale Predigten von 1911 als Quelle seiner späteren

Theologie zu erschliessen. Die Interpretation geht davon aus, dass Barth Friedrich

Niebergalls Konzept der «modernen Predigt» aufnimmt und kritisch transformiert.

The contribution unfolds Barth's early liberal sermons of 1911 as being and refering
to a source of his (later) theology. Friedrich Niebergall's concept of modern sermon is

presented here in a critical way. Many elements of Barth's later dialectical theology can
be found already here; they are effects of Barth's critical practice of that liberal concept
of modern homiletics.

Georg Pfleiderer, Basel


	Die liberale Predigt als Quelle dialektischer Theologie : zur werkgeschichtlichen Bedeutung von Karl Barths "Predigten 1911"

