Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 72 (2016)

Heft: 3

Artikel: Die liberale Predigt als Quelle dialektischer Theologie : zur
werkgeschichtlichen Bedeutung von Karl Barths "Predigten 1911"

Autor: Pfleiderer, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877732

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die liberale Predigt als Quelle dialektischer Theologie

Zur werkgeschichtlichen Bedeutung von
Karl Barths «Predigten 1911»'

1. «Wir sollen als Menschen von Gott redeny —
oder «Wie predigen wir dem modernen Menschen?y
1.1. Von Gott reden, aber wie? Kontinuitdtslinien kritischer Krisentheologie
Die eindringliche Erforschung der Anfinge der Theologie Karl Barths in den
letzten gut zwanzig Jahren hat zutage gefordert, dass die auf der Selbstdeu-
tung des Autors beruhende langjihrige communis opinio vom scharfen Bruch
zwischen seiner frithen liberalen und seiner spateren dialektischen Theologie
(ab den Romerbriefkommentaren) mindestens zu modifizieren ist.” Zum einen
ist — unerachtet der wirkmichtigen Bedeutung von Barths August-14-Erleb-
nis’ — weniger von einem Bruch als von einer sukzessiven, transformativen
Entwicklung wihrend des Ersten Weltkrieges und in der Zeit unmittelbar da-

1 K. Barth: Predigten 1911, hg.v. E. Busch und B. Busch-Blum (GBGA 1), Zirich 2015.
Gewidmet sei dieser Aufsatz dem Herausgeber dieses Bandes — und so vieler Binde der
KBGA - Eberhard Busch. Ohne seine Editions- und Forschungsarbeiten wire die histori-
sche und systematische Barthforschung nicht das, was sie heute ist; und der Verf. bekennt
dankbar, von diesen Arbeiten — tber die Klifte einer grossen Generationsverschiedenheit
und diverser theologischer Interessen hinweg — sehr viel profitiert zu haben. Die Begeg-
nung mit E. Busch beim Basler Vernissagesymposium zu diesem Band am 4. Dezember
2015 ist ihm in bester Erinnerung.

2 Vgl insbesondere die Arbeiten B.L.. McCormack: Karl Barth’s Critically Realistic Dialectic
Theology. Its Genesis and Development 1909-1936. Oxford 1995; D. Korsch: Dialektische
Theologie nach Karl Barth. Tibingen 1996; F. Wittekind: Geschichtliche Offenbarung
und die Wahrheit des Glaubens. Der Zusammenhang von Offenbarungstheologie, Ge-
schichtsphilosophie und Ethik bei Albrecht Ritschl, Julius Kaftan und Karl Barth (1909-
1916), Tubingen 2000; G. Pfleiderer: Karl Barths Praktische Theologie. Zu Genese und
Kontext eines paradigmatischen Entwurfs systematischer Theologie im 20. Jahrhundert
(BHTh 115), Ttbingen 2000; G. Pfleiderer / H. Matern (Hg.): Theologie im Umbruch der
Moderne. Karl Barths frithe Dialektische Theologie (CuK Bd. 15), Ziirich 2014.

3 Vgl dazu G. Pfleiderer: Kriegszeit und Gottesreich. Der Krieg als theologisches Ereignis
bei Karl Barth, in: J. Negel / K. Pinggéra (Hg.): Urkatastrophe. Die Erfahrung des Krieges
1914-1918 im Spiegel zeitgendssischer Theologie, Freiburg/Basel/Wien 2016, 129-175;
ders.: Progressive Dialektik. Zur Entwicklung von Karl Barths theologischem Denken im
Zeitraum des Ersten Weltkriegs, in: Pfleiderer / Matern: Theologie im Umbruch der Mo-
derne (Anm. 2), 81-103.

ThZ 3/72 (2016) S. 303-327



304 Georg Pfleiderer

nach zu sprechen. Zum andern bleiben zentrale Strukturmerkmale von Barths
Theologie Uber diese Transformationsphase hin erhalten; ja diese sind sogar
bestimmend fir die Dynamik dieser Entwicklung.

Zu diesen grundlegenden Merkmalen gehort vor allem Barths durch alle
Phasen seines Denkens ungebrochene Orientierung an der — mit dem Namen
Immanuel Kant verbundenen generellen Maxime, dass alle Bewusstseinsin-
halte auf ihre Moglichkeitsbedingung a/s Wissensinhalte des Bewusstseins hin
transparent sein missen. Fiir Glaubensvorstellungen, fiir theologische Inhalte
gilt diese Maxime in potenzierter Weise: Gerade weil Religion und Glaube sich
auf transzendente Inhalte bezogen wissen, besteht das Geschift der Theologie
darin, solches Bezogensein auf seine Moglichkeitsbedingung durchsichtig zu
machen. In seiner liberal-theologischen Phase hat Barth diese Moglichkeitsbe-
dingung vor allem in dem (von seinem Marburger Lehrer Wilhelm Herrmann
ubernommenen) Begriff des religiosen Erlebnisses bzw. dhnlicher, eher in der
Nachfolge Schleiermachers liegender Begriffe wie «religioses Bewusstseiny
etc., gesehen. In der spateren Theologie ist diese erkenntnistheoretische Praro-
gative an der Zentralstellung des Offenbarungsbegriffs fiir die gesamte Theo-
logie, genauer an dessen Auslegung als Begriff der Selbstoffenbarung Gottes,
zu erkennen, die sich in die trinititstheologische Durcharbeitung aller Inhalte
der Dogmatik tibersetzt. Man kann in dieser erkenntnistheoretischen Priro-
gative eine auch fiir die spitere dogmatische Phase immer noch konstitutive
subjektivititstheoretische Riickbindung der Barthschen Theologie sehen, die
jedoch ihrerseits theo- bzw. christozentrisch einzuholen bzw. zu begriinden
versucht wird.

Dieser tiir alle Phasen seiner theologischen Entwicklung charakteristische
epistemologische Prinzipialismus ist bei Barth jedoch verkniipft mit einer star-
ken Orientierung am praktisch-rhetorischen Vollzug der Theologie: an der Pre-
digt. In der gingigen, auf Barth selbst zuriickgehenden Lesart seines Bruchs
mit dem theologischen Liberalismus spielt das «spezifische Pfarrerproblem der
Predigiy* bekanntlich eine Schlusselrolle.” In seinem ersten 6ffentlichen Rick-

4 K. Barth: Not und Verheilung der christlichen Verkiindigung, in: Ders.: Vortrige und
kleine Arbeit 1922-1925, hg.v. H. Finze (KBGA III), 65-97 (70).

5 Vgl insbesondere die diesem Thema gewidmete Monographie von A. Denecke: Gottes
Wort als Menschenwort. Karl Barths Predigtpraxis — Quelle seiner Theologie, Hanno-
ver 1989. Denecke stellt die entsprechenden Selbst- und eine Reihe von Fremddeutungen



Die liberale Predigt als Quelle dialektischer Theologie 305

blick auf seine <Abwendung von der liberalen Theologie» — 1922 vor einer
Pfarrerversammlung in Schulpforta — erklirt Barth: «Die bekannte Situation
des Pfarrers am Samstag an seinem Schreibtisch, am Sonntag auf der Kanzel
verdichtete sich bei mir zu jener Randbemerkung zu aller Theologie»’. Und
unisono heisst es noch in den 1969 erschienenen «detzten Zeugnissen»: «Meine
ganze Theologie [...] ist im Grund eine Theologie fir den Pfarrer. Sie ist het-
ausgewachsen aus meiner eigenen Situation, wo ich unterrichten, predigen und
ein wenig Seelsorge iiben musste.»’

In der Tat ist fiir die spitere Wort Gottes-Theologie Barths der Bezug auf
die Predigt als religiés-theologische Grundsituation unverkennbar; dies gilt in
besonderer Weise fiir die Vorform von KD 1/1, fiir die «Christliche Dogmatik
im Entwurfy von 19278% aber trotz mancher Mutationen bleibt auch in der
Kirchlichen Dogmatik der Bezug auf die Predigt, abstrakter gesprochen: auf
die kerygmatische Dimension der Theologie, fundamental.” In der Forschung
wird solchen Zusammenhangen in der Regel dadurch entsprochen, dass Barths

Predigttheorie von ihren dogmatischen Voraussetzungen her, mithin im Rah-

10

men seiner Lehre vom «Wort Gottes in seiner dreifachen Gestal!’ zu re-

konstruieren versucht wird. Der umgekehrte Weg, nimlich Barths praktische
Predigttitigkeit, also seine Predigten, als historische und vielleicht auch syste-

Barths zusammen, vgl. 19-25; vgl. ferner die einflussreiche Darstellung von E. Busch: Karl
Barths Lebenslauf (1975), Miinchen #1978, 101-103. Busch zitiert allerdings die stark von
der kritisch-dialektischen Theologie der zweiten (R6merbrieh-Zeit beeinflussten Passagen
des Ruckblicks von 1922; das ist ein Anachronismus; vgl. ihm folgend z.B. H. Anzin-
ger: Glaube und kommunikative Praxis. Eine Studie zur «vordialektischen» Theologie Karl
Barths (BEvTh 110), Miinchen 1991, 100; kritisch dazu schon: Fr.-W.Marquardt: Theolo-
gie und Sozialismus. Das Beispiel Karl Barths, Miinchen #1985, 27.

6 K. Barth: Not und Verheil3ung der christlichen Verkiindigung (Anm. 4), 70f.

K. Barth: Letzte Zeugnisse, Ziirich 1969, 19.

8 Vgl. K. Barth: Die christliche Dogmatik im Entwurf, 1. Band, Die Lehre vom Worte Got-
tes. Prolegomena zur christlichen Dogmatik (1927), hg.v. G. Sauter (KBGA II) Zirich
1982, 13-15.33-59.

9 Vgl dazu H. Stoevesandt: Wandlungen in Karl Barths theologischem Verstindnis der Pre-
digt? In: EvTh 47 H. 6 (1987), 536-550.

10 K. Barth: Die Kirchliche Dogmatik, Erster Band, Die Lehre vom Wort Gottes, Prolego-
mena zur Kirchlichen Dogmatik. Erster Halbband [1932], Zirich 1981, 89-127. Dazu
jetzt kritisch J. Ringleben: Sprachloses Wort? Zur Kritik an Barths und Tillichs Worttheo-
logie von der Sprache her, Géttingen 2015.

~]



306 Georg Pfleiderer

matische «Quelle seiner Theologie»'' zu deuten, ist weitaus seltener beschritten
worden. Fur ein solches Projekt scheinen sich insbesondere die Predigten, die
im zeitlichen Umfeld von Barths Abwendung von liberaler bzw. religi¢s-so-
zialistischer Theologie, also wihrend des Ersten Weltkriegs entstanden sind,
besonders zu eignen.'? Ein Teil der entsprechenden Forschungsarbeiten krankt
jedoch nach meinem Urteil daran, dass dabei — etwas in Spannung zur erklirten
Absicht der Verfasser — den Eigentiimlichkeiten des Genres Predigt und der
Differenz zu wissenschaftlich-theologischen Texten und vor allem der Bedeu-
tung solcher Differenz fiir die Entwicklung des Theologiebegriffs bei Barth
relativ wenig Aufmerksamkeit gewidmet wird. Da es aber in meinen Augen
genau darauf ankommt, habe ich in meiner Barthmonographie aus dem Jahr
2000 eine wesentlich auf diese Fragestellung des spezifisch praktisch-theolo-
gischen Charakters der Theologie Barths bezogene Rekonstruktion von der
friihen Entwicklung vorzulegen versucht."” Dabei habe ich u.a. zu zeigen ver-
sucht, dass die Frage der Fruchtbarkeit der akademischen Theologie fur die
praktisch-pastorale Arbeit Barth nicht erst wihrend der Zeit der Abwendung
von der liberalen Theologie seiner Viter umtreibt — und ein wesentliches Motiv
dafur bildet —, sondern bereits signifikant friher bei ihm nachweisbar ist.
Bereits in einer seiner allerersten Publikationen, nimlich einer Rezension,
die Barth als Redaktionsgehilfe der «Christlichen Welt» in Marburg bei Martin
Rade schreiben durfte,'* hatte Barth als wesentliches Element einer von ihm
so empfundenen «Krisis in der evangelischen Kirche»' ausgemacht, dass die
moderne liberale Theologie auf die praktische Aufgabe des Predigens zu wenig

11 Denecke: Gottes Wort als Menschenwort (Anm.5). Einen seinerseits systematisch-theolo-
gisch hochambitionierten Versuch der Deutung der Grundstruktur von Karl Barths Theo-
logie aus seinem Verhiiltnis zur Predigt hat Folkart Wittekind vorgelegt, vgl. F. Wittekind:
Karl Barth und die moderne Predigt. Homiletik und Glaubensverstindnis bei Niebergall,
Tillich und Barth, in: ZThK 98 (2001), 344-371.

12 Vgl. neben Denecke: Gottes Wort als Menschenwort (Anm. 5), vor allem ]. Fihler: Der
Ausbruch des 1. Weltkrieges in Karl Barths Predigten 1913-1915. (Basler und Berner Stu-
dien zur historischen und systematischen Theologie, hg.v. M. Geiger und A. Lindt, Bd. 37)
Bern/Frankfurt a.M./Las Vegas 1979.

13 Vgl. Pfleiderer: Karl Barths praktische Theologie (Anm.2), bes.193-440.

14 K. Barth: Rezension von Fr.A. Voigt, Was sollen wir tun? in: ders.: Vortrige und kleinere
Arbeiten 1905-1909. In Verbindung mit H. Helms hg.v. H.-A. Drewes und H. Stoevesandt,
(KBKA III), Zurich 1992, 324-328 (324).

15  Ebd.



Die liberale Predigt als Quelle dialektischer Theologie 307

vorbereite: «Wenn ich mir zu Handen der Triger der imodernen> Theologie
ein Desidetium etlauben darf, so wire es das: Mehr personliche Bertihrung
und Beschiftigung mit den Problemen und Aufgaben der Praxis der Evangeli-
umsverkiindigung, zu der doch die akademische Theologie normalerweise die
Votbeteitung sein will»'® Schon zu diesem frithen Zeitpunkt — mitten in seiner
Hoch-Zeit als junger Marburgen — ist Barth an der Verbindung von wissen-
schaftlicher Reflexionstheologie und praktischer pastoraler Tatigkeit offenbar
besonders interessiert und sieht er diesbezlglich Schwichen der tiblichen libe-
ralen Theologie im Sinne der Ritschlschule. Nicht unwichtig ist dabei die Beob-
achtung, dass Barth schon damals die pastorale Titigkeit insgesamt unter den
Begriff der «Evangeliumsverkiindigung» subsumieren kann, sie also wesent-
lich als Sprechakt deutet. In diesem Zusammenhang kann ferner von Interesse
sein, dass Barths bei W. Herrmann geplantes Dissertationsprojekt, nicht, wie
bislang (zumindest von mir) angenommen, ein religionsphilosophisches war,"”
sondern sich gemiss einer jetzt veroffentlichten miindlichen Ausserung Barths
aus dem Jahre 1967 mit dem Thema «Das Gebet nach Schleiermacher'® hitte
beschiftigen sollen, das ihn zu jener Zeit, um 1910/11, offenbar stark interes-
sierte."”

Sachlich geht es dabei um das Problem, wie die notorisch gegenstindliche
Rede des Glaubens bzw. der Predigt von Gott mit der fir die moderne Theolo-
gie konstitutiven Problematisierung solcher Gegenstindlichkeit vermittelt wer-
den kann. Damit verbindet sich die Problematik der Verhiltnisbestimmung von
«Glaube und Geschichte»™, also von geschichtlich-positiver Religion bzw. reli-

16 A.aO,328.

17 Vgl K. Barth: Ideen und Einfille zur Religionsphilosophie (1910). Vortrige und kleinere
Arbeiten 1909-1914, in Verbindung mit H. Helms und Fr.-W. Marquardt hg.v. H.-A. Dre-
wes und H. Stoevesandt (KBGA III) Zirich 1993, 126-138.

18  E. Busch: Meine Zeit mit Karl Barth. Tagebuch 1965-1968, Géttingen 2011, 500.

19 Der Grund fiir die Nichtrealisierung des Projekts sei vor allem gewesen, dass «in dem
Moment, als er zu schreiben anfing, [...] in Strassburg eine Dissertation unter eben diesem
Thema [sic] erschien.» (Ebd.) Etwas merkwiirdig ist, dass es von dieser Beschiftigung und
vor allem von entsprechenden Schreibanfingen im Nachlass keinerlei Spuren zu geben
scheint. — Solches Interesse an der dialogischen Rede des Glaubens, die Predigt und Gebet
verbindet, also an der praktischen Theo-Logizitit, bildet fiir ihn auch noch in den Votle-
sungen zur «Theologie Schleiermachers» von 1923/24 Barths — kritischen — Zugang zur
Theologie dieses grossen Antipoden.

20 Vgl. K. Barth: Der christliche Glaube und die Geschichte (1910), in: Barth: Vortrige und
kleinere Arbeiten 1909-1914 (Anm. 17), 149-212.



308 Georg Pfleiderer

giosen Vollziigen und Religion bzw. Glaube als Bewusstseinsstruktur. In seinen
frihen religionsphilosophischen Skizzen hatte der junge Barth diese Beziechung
tber die Figur der «Realititshegiehung®' des Bewusstseins zu denken versucht, spi-
ter tber das sich selbst imponierende Gottesreich mit der ihm korrespondieren-
den existenziellen Haltung des «Warten[s] »*, ab den Romerbriefkommentaren
mit einem dialektisch ausgelegten Begriff gottlicher Selbstoffenbarung, der im
Zuge der Aufnahme der akademischen Lehrtitigkeit von Barth wiederum im-
mer priziser und kunstvoller trinititstheologisch entfaltet wird. Man kann diese
Entwicklung deuten als eine Kaskade von Versuchen, die (theoretische) Realitits-
bzw. Gegenstandsproblematik religioser bzw. theologischer Rede performanzthe-
oretisch und -praktisch zu lésen: die Rede vom «Wort Gottes», wie sie ab den
1920er Jahren leitend und titelgebend fiir die dialektische Theologie Barths wird,
ist selbst nichts anderes als eine «ichte Beschreibung dieses Konnexes.” Dieser

21 Barth: Ideen und Einfille zur Religionsphilosophie (1910) (Anm. 17), 134.

22 Vgl. K. Barth: Auf das Reich Gottes warten (19106), in: ders.: Vortrige und kleinere Arbei-
ten 1914-1921, in Verbindung mit Fr.-W. Marquardt (1) hgv. H.-A. Drewes (KBGA III)
Zirich 2012, 275-302.

23 Einen eindrucksvollen Rekonstruktionsversuch dieser Entwicklung, der sich mit dem An-
satz der hier vorgelegten Studie in vielem beriihrt, hat Folkart Wittekind vorgelegt; vgl. F.
Wittekind: Karl Barth und die moderne Predigt (Anm. 11). Nicht umsonst hat Wittekind
dabei ebenfalls auf das Konzept der modernen Predigt zuriickgegriffen. Der materiale
Hauptunterschied zwischen Wittekinds Aufsatz und dem hier vorgelegten ist, dass Witte-
kind nicht auf die Analyse der Bedeutung von Barths eigenen frithen liberalen Predigten
fiir den weiteren Entwicklungsgang von dessen Theologie zielt, sondern eine in ihrer Weise
liberaus einleuchtende Entwicklungslinie «moderner Predigt» von Niebergall Gber Tillich
zu Barth zieht. Der (kleine, aber feine) systematische Unterschied unserer beider Barthin-
terpretationen findet sich bei Wittekind selbst auf S. 365 in Fussnote 43 vermerkt: Er geht
davon aus, dass die «Pragmatik des Glaubensbegriffs» bei Barth nur den «Vollzugsaspekt
des Glaubens selbst meint und keine Beziehung zum wirklichen Handeln besitzt». Dass
dem so sei, ist in der Tat meine Meinung: das «wirkliche Handeln» der Predigt ist konstitu-
tiv fiir den Glaubensbegriff (was Wittekind allerdings selbst auch annimmt); und es ist zu-
gleich der paradigmatische sittliche bzw. ethische Akt, ohne welcher der Glaubensvollzug
als reines Vergewisserungsgeschehen verstanden wiirde; er ist aber m.E. bei Barth zugleich
die Weise des Sich-Bezichens auf das Reich Gottes, mithin der ethische Akt par excel-
lence. Diese «chte> (intersubjektive) Pragmatik als Realisierungsform des Gottesreiches ist
drittens darin gegrindet, dass die dogmatischen Grundbegriffe (Gott, Christus etc.) nach
meinem Verstindnis bei Barth nicht — wie Wittekind zu intendieren scheint — als blosse
(?) Chiffren fir Momente der Vollzugslogik des Glaubens verstanden werden diirfen. Die
realistische Grundintention, die Barths Erkenntnistheorie schon in ihrer liberalen Phase
auszeichnet, muss m.E. ernst genommen werden. Diese (gewiss nicht marginalen) Diffe-
renzen andern aber nichts daran, dass ich in E Wittekinds Bartharbeiten die hinsichtlich



Die liberale Predigt als Quelle dialektischer Theologie 309

enthilt zugleich zweifellos das Movens fiir Barths Herauslosung aus der liberalen
Theologie seiner Viter. Im Zusammenhang der Ereignisse um den Ausbruch des
Ersten Weltkriegs wuchs in Barth das Bewusstsein, dass deren Grundbegriffe «re-
ligioses Etlebnis» bzw. «religiGses Bewusstsein» tatsichlich nicht tragfihig seien,
um die «Realititsbeziehung des Glaubens bzw. des Bewusstseins iiberhaupt, die aus
seiner — ritschlianisch-kantischen (1) Sicht — ihrerseits aufs Engste mit der ethi-
schen Qualitit des Glaubens bzw. des Gottesgedankens («Reich Gottesy/ bzw.
«Héchstes Guw) verkniipft war, zu tragen und zu explizieren.”

1.2. Liberale Krisenhomiletife )

Vor diesem Hintergrund diirfte erkennbar sein, welche werkgeschichtliche Be-
deutung den nun transkribierten und edierten Predigten Barths von 1911 zu-
kommt.” Mit ihnen sind erstmals Predigten aus der Zeit des diberalen Barthy, aus
der Phase seines Wirkens als Vikar in Genf und aus den Anfangsmonaten in Sa-
fenwil, zuginglich bzw. gut erschlossen. Die schon seit langem edierten Predigten
von 1913% sind jenen gegentiber bereits deutlich durch den religiésen Sozialismus
geprigt, der werkgeschichtlich die Ubergangsstufe zur dialektischen Theologie
bildet. Mit den Predigten von 1911 stehen wir in der Tat in der Anfangszeit der
selbstindigen theologischen Berufsarbeit von Karl Barth. An ihnen ldsst sich
tberpriifen, wie der junge Barth das von ihm diagnostizierte Vermittlungs- und
darin Konstitutionsproblem liberaler Theologie zu l6sen versucht hat.

Gewiss sind diese Predigten, wie noch nidher zu zeigen sein wird, in ih-
rer systematisch-theologischen Struktur von den Leitbegriffen liberaler Mar-
burger Bewusstseins- und Religionstheologie insbesondere im Stile Wilhelm
Herrmanns bestimmt und getragen. Dazu zihlen «religiGses Erlebnis», «In-

ihres Reflexionsniveaus avanciertesten und intellektuell anregendsten Studien zur Entwick-
lung der Barthschen Theologie sehe. Zu den Seltsamkeiten der theologischen Interpreta-
tionskultur unserer Tage gehdrt in meinen Augen, dass so viele Bartharbeiten (nicht nur
im ausserdeutschen Sprachraum) ohne jegliche Auseinandersetzung mit subjektivititsthe-
oretischen Barthinterpretationen, wie sie in vorziglicher Weise F. Wittekind immer wieder
vorlegt, neben ihm aber auch z.B. Dietrich Korsch oder Jérg Dierken, auskommen zu
kénnen meinen.

24 Vgl. dazu F. Wittekind: Geschichtliche Offenbarung und die Wahrheit des Glaubens
(Anm.2).

25  Barth: Predigten 1911 (Anm.1). Die eingeklammerten Seitenzahlen ohne nihere Angaben
im Text und in den Fussnoten beziehen sich im Folgenden auf diesen Band.

26 K. Barth: Predigten 1913, hg.v. N. Barth und G. Sauter (KBGA I) Zirich 1976.



310 Georg Pfleiderer

nerlichkeit», «Personlichkeit», «Religion», «Frommigkeit» etc. Auch kulturpro-
testantische Fortschrittsgewissheit, ja sogar mindestens Anfliige eines kultur-
protestantischen Missionsimperialismus sind zu notieren. Und doch werden
alle diese Begriffe und Gewissheiten zugleich wiederum, wie im Folgenden
zu zeigen sein wird, kritisch reflektiert und gebrochen. Nicht erst im Zuge
der Ausarbeitung seiner Krisentheologie um 1920 herum, wie man in der Re-
gel meint, rezipiert Barth die Leitfiguren einer reflexiven Moderne, vor allem
Nietzsche, aber auch Kierkegaard: er erwahnt und zitiert sie, vor allem den ers-
teren, bereits in diesen frihen Genfer und Safenwiler Predigten.” Ahnlich ver-
hilt es sich mit der fiir die spitere dialektische Offenbarungstheologie Barths
so wichtigen internalisierten Religionskritik: Strukturell findet sie sich ebenfalls
bereits dort.

Man sollte sich den Blick fiir solche erstaunlichen Kontinuititsphinomene
bei Barth nicht verstellen lassen durch eine Fixierung auf die grundbegriffli-
chen Differenzen zwischen seiner frithen liberalen und den spiteren Phasen
dialektischer Theologie. Diese Differenzen griinden letztlich darin, dass Barths
theologische Entwicklung in der Tat dadurch motiviert ist, alle diese Krisen-
wahrnehmungen durch deren gemeinsame Rickfihrung auf die Konstitu-
tions- und Wahrheitsproblematik des religiosen Bewusstseins selbst zu l6sen.
So richtig dies ist, so sehr kann eine unvoreingenommene Lektiire jener Pre-
digten von 1911 dartber aufkliren, dass es keineswegs erst der Ausbruch des
Ersten Weltkriegs war, der Barth von der Fragilitat des religiosen Bewusstseins
oder womoglich gar von der Unmdglichkeit der Plausibilisierung christlicher
Glaubensgewissheit durch kulturellen Fortschritt iiberzeugt hatte: «[W]o bleibt
der Fortschritt im Ganzen des Reiches Gottes? Oder mussen wir einer grossen
Katastrophe entgegengehen, damit Gottes Ehre in der Welt an den Tag kom-
mer» (13f.) — so fragt bereits der Genfer pasteur suffragant von der Kanzel Cal-
vins herunter (rhetorisch) seine Gemeinde - und zwar in der Neujahrspredigt
vom 1. Januar 1911.

«Meine Herren, es wackelt alles)» Mit diesem Ausruf soll nach Walter Koh-
lers Mitteilung der junge Privatdozent Ernst Troeltsch die in Eisenach ver-
sammelten «Freunde der Christlichen Welt» @ufgemischt haben; — im Jahr

27  Fiur Nietzsche, vgl. Barth: Predigten 1911 (Anm.1), 24.48.54.146.194.430.432f,; fir Kier-
kegaard vgl. a.2.0., 36f.



Die liberale Predigt als Quelle dialektischer Theologie 311

1896 — also funfzehn Jahre vor Barths Genfer Predigten.”® Nietzsche wird auch
von den ilteren und jingeren Ritschlianern bzw. Anhangern der Religionsge-
schichtlichen Schule, von Julius Kaftan® bzw. von Ernst Troeltsch® beispiels-
weise, eifrig rezipiert. Mit seinen 1910 skizzierten Versuchen einer Umschich-
tung theologischer Letztbegriindungsversuche wusste sich Barth als Teil des
Marburger Diskursklimas.”

Analoges gilt selbstverstindlich von seiner Kritik an der Praxistauglichkeit
moderner, liberaler Theologie. Sie gehort einerseits hinein in die entsprechen-
den Diskurse liberaler Theologie um die Jahrhundertwende; und sie kann an-
dererseits auch als Stiick einer konservativ-frommen Reserve Barths gegen-
tber seinen Marburger Lehrern gelesen werden — gehort doch Kritik an der
kirchlichen Praxisrelevanz von avancierter liberaler Universititstheologie zu
den Standards konservativer und/oder pietistisch-evangelikaler Theologie —
bis heute. Damit soll wiederum nicht bestritten, sondern vielmehr noch einmal
unterstrichen werden, dass jene Relevanzkritik von Barth zum Ausgangspunkt
einer Denkbewegung genommen wird, die ihn aus der liberalen Theologie
der Ritschlschule hinausfiihren wird. Und doch ist es gerade der Typus der
modernen, liberalen Predigt, den Barth in Genf und Safenwil praktiziert, der
seinerseits entscheidende Voraussetzungen fir jene theologische Entwicklung
bereits enthalt.

Barths frihe Predigten sind in dem Sinne <echte» liberal-theologische Pre-
digten, als sie zentrale Einsichten der liberalen Theologie, namentlich der libe-
ralen Homiletik und ganz allgemein der empirischen Wende, welche die Theo-
logie um die Jahrhundertwende — insbesondere die sog. Religionsgeschichtliche
Schule eingeleitet hatte, — spiegeln. Dies zeigt sich insbesondere in ihrer starken
Adressatenorientierung; Sie sind ausgesprochen dialogisch und awvirkungsrefle-
xiv. Sie prasentieren die religiose Rede der Predigt als exemplarischen Akt der
dialogischen religios-theologischen Aufklirung bzw. Selbstaufklirung. Dieser

Akt ist einerseits adressatenzentriert (namlich bezogen auf die konkreten vor

28 W Kéhler: Ernst Troeltsch. Tiibingen 1941, 1.

29  Vgl. dazu Chr. Constanza: Eintibung in die Ewigkeit. Julius Kaftans eschatologische Theo-
logie und Ethik, Gottingen 2011, 130-140.

30 Vgl z.B. nur E. Troeltsch: Zur religiésen Lage, Religionsphilosophie und Ethik, Gesam-
melte Schriften, Bd. 2, Tiibingen 1913, 97.237.287.530.546.552.603.627.659.810.812.

31 Vgl die Einleitung der Herausgeber zu Barth: Ideen und Einfille zur Religionsphilosophie
(1910) (Anm. 17), 126-129.



M2 Georg Pfleiderer

thm sitzenden Individuen bzw. die Gemeinde), er ist aber ausserdem und da-
rin zugleich gesellschaftsbezogen. Entscheidend ist dabei, dass der kritische
Aufklirungsakt, den die Predigt darzustellen versucht, sich als exemplarische
reflexive Form des Glaubensvollzugs zu prisentieren versucht: es wird in der
Predigt nicht distant iiber den Glauben bzw. die religiése Erfahrung reflek-
tiert, sondern die in der Predigt vollzogene Glaubensreflexion wird als exem-
plarischer Vollzug des Glaubens selbst zu verstehen gegeben. Darum spielt
auch die differenzierte Reflexion auf das Ich des Predigers eine wichtige Rolle.
Dadurch wird der Glaubensvollzug in seiner Doppelgestaltigkeit, als religiose
Praxis und zugleich theologische Reflexion erkennbar.

Festzustellen ist, dass Barth diese Doppelgestaltigkeit der Predigt als ex-
emplarischem Glaubensvollzug und exemplarischer Glaubensreflexion 1911
noch auf eine doppelte Weise zu realisieren versucht. Auf der Reflexionsebene
dominiert, wie gesagt, die liberale Bewusstseinstheologie und -theorie der re-
ligiosen Erfahrung bzw. des religiosen Erlebnisses. Darin liegt konstitutiv ein
Moment der reflexiven, deskriptiven Distanzierung vom Akt des Erlebens bzw.
des Glaubens selbst. Auf der anderen Seite kann Barth die Vollzugsseite des
Glaubens, dessen Innenseite und gegenstindliche Eigensemantik, auch in den
Predigten von 1911 schon sehr stark machen. Nicht nur ist selbstverstindlich
und zentral von Gott die Rede, also nicht nur vom religitsen Getiihl, sondern
der Gottesgedanke wird auch zunehmend als der treibende Grund des Glau-
bens, als eigentliches Agens zu verstehen zu geben versucht, auf den sich der
Glaube passiv richtet. Diese Aktualitit des Glaubensgrundes kommt in den
Predigten zunehmend in einer Metaphorik des Kommens Gottes, des auf uns
Zu-Kommens Gottes zur Sprache, zu dem der Glaube in eine Haltung des
Erwartens zu treten habe.

Unter den kulturdiagnostisch-theologischen Leitbegriffen ist es vor allem
der Fortschrittsbegriff, der liberales — und, wenn man so will, krypto-dialek-
tisches Denken in Barths Predigten miteinander verbindet: Der wahre Fort-
schritb sei, wie das obige Zitat zeigt, nicht der technologisch-zivilisatorische,
sondern der Fortschritt Gottes, der die Glaubenden und die Welt aus der Zu-
kunft kommend in die Zukunft zieht.

1.3. Liberale Predigt a la Friedrich Niebergall
Wenn diese summarischen, im Einzelnen nachstehend noch niher zu belegen-
den Beobachtungen auf Barths frithe Predigten grundsitzlich zutreffen, dann



Die liberale Predigt als Quelle dialektischer Theologie 313

kann man in ihnen, wie gesagt, eine bestimmte Anwendung und Zuspitzung
nicht nur liberaler Theologie, sondern auch liberaler Homiletik erkennen. Ex-
emplarisch fir diese mag die viel gelesene Homiletik Friedrich Niebergalls gel-
ten «Wie predigen wir dem modernen Menschen?»** Hier entwickelt der Ver-
fasser eine psychologisch differenzierte Kommunikationstheorie, welche die
Predigt als rhetorisches Instrument der Seelsorge zu verstehen versucht. Der
Prediger habe an Jesus, an Jesu Verkiindigung selbst, selbst Mass zu nehmen:
«Jesus will den Seinigen en gutes Endgeschick verschaffen und zbren ganzen Her-
zensstand regeln. Es soll Gleichgewicht und Frieden in ihre Seele kommen, Sor-
ge, Schuld und Siinde sollen weichen, dafiir sollen Glaube, Liebe und Zuver-
sicht einkehren [...] Der Mensch soll in Gott und in seinem Reiche sein wahres
Leben und die richtige Stellung zu der Welt und seinem Nichsten finden.»”
Diesen praktisch-religiésen Zweck kénne der Prediger nur erreichen, wenn
er die Predigt als rhetorische Aktion, als Sprechakt, verstehe, welche die Pre-
digthorer zu bewegen versuche und darum positive und negative Anreize gebe,
«Motive» und «Quietive». Um sich so an den menschlichen Willen und das
menschliche Gemut adressieren zu konnen, musse die alte, vormoderne kog-
nitivistische Einstellung zur Predigt als einer kognitiven Prasentation religiosen
Heilswissens uiberwunden werden. «Die alte Anschauung macht oft den Ein-
druck, als wenn es ihr vor allem darum zu tun wire, die Voraussetzungen des
ganzen Heilsprozesses, etwa die Priexistenz und Gottheit Jesu Christi, seinen
sthnenden Opfertod u.s.w. zu laubem, also fest und bestimmt anzunehmen.
Uns hingegen kommt es vor allem auf die Gemiits- und Willensrichtung an.
Uns ist Glauben im wesentlichen Sympathie eines seelischen Verlangens mit
der Fiille gottlicher Kraft und gottlichen Friedens in Jesus. Daneben treten die
anderen Dinge zuriick. Gegenstand des Glaubens ist nur Gott in Christus, also

32 Fr. Niebergall: Wie predigen wir dem modernen Menschen. Erster Teil. Eine Untersu-
chung tiber Motive und Quietive, Tibingen *1920; Zweiter Teil. Eine Untersuchung uber
den Weg zum Willen. Erste und zweite Auflage, Tibingen 1906. Zu Niebergall vgl. vor
allem R. Conrad: Kirchenbild und Predigtziel. Eine problemgeschichtliche Studie zu ek-
klesiologischen Dimensionen der Homiletik, Tibingen 2012, 343-412. Conrad zeigt hier
detailliert auf, inwiefern die empirische Wende der Praktischen Theologie bei Niebergall zu
einer Konzeption der «Predigt als teleologisch-zweckrationales Handeln» (343) fiihrt. Die
konziseste Analyse von Niebergalls homiletischem Programm findet sich m.E. jedoch in
dem erwihnten Aufsatz von E Wittekind: Karl Barth und die moderne Predigt (Anm.11),
351-357.

33 Niebergall: Wie predigen wir dem modernen Menschen I (Anm. 32), 7.



314 Georg Pfleiderer

der grosse, heilige und giitige Weltwille, der unsere wahlverwandte Sympathie
auf sich zieht»* Entsprechend seien die zentralen Glaubensinhalte in «ideal-
religiose Motive»”umzuformen: «Es sind drei Sitze, auf denen an unterster
Stelle alles Bemiithen um ein gutes und zufriedenes Leben begriindet ist und die
man vollstindig verkennt, wenn man sie anders fasst denn als Begrindungen
eines solchen Gott wohlgefalligen Lebens: a) Das Reich Gottes ist das h6chste
Gut fiir die Menschen [...]. Weil es ein Gut ist, trigt es seinen Beweis und seine
Anziehungskraft in sich selbst [...] b) Der Vater, der es geben will, ist der hez/zge
und allmdchtige Gott selbst. |...] ¢) Der Sohn ist das Werkzeug des Vaters, um ihn
zu offenbaren und sein Reich zu bringen.»™

In Barths Bibliothek findet sich die Homiletik Niebergalls; seine Predigten
von 1911 lesen sich wie eine — allerdings kritische — Ausfithrung dieses Pro-
gramms, die sich dessen zentralen theologischen Problems bewusst ist und
es zu losen versucht: Man kann hinter Niebergalls Homiletik einen psycholo-
gisch-philosophischen Pragmatismus stehen sehen, der die Wahrheitsfrage der
religiosen Gehalte zugunsten pragmatischer Lebensdienlichkeit, alias religiGser
Gesundbheit, therapeutisch suspendiert. Hier geht Barth aus den eingangs in
Erinnerung gerufenen Griinden nicht mit. Gleichwohl folgt Barth Niebergall
darin, dass der Prediger im Predigtakt Gott als das wahrhaft Wahre und Gute
fiir seine Horerinnen und Hérer hic et nunc transparent machen muss, indem
er zeigt, wie sich Gott als dieses selbst erschliesst und erschliessen lisst.

In seiner spiteren Homiletik (1966)*” hat Barth bekanntlich betont, die Pre-
digt habe konsequent Text- nicht Themapredigt zu sein und jegliche technische
«Wier-Fragen seien gegentiber der «Was-Frage» entschieden zurtickzustellen.
Kritische Analysen von Barths eigener spiterer Predigtpraxis haben jedoch ge-
zeigt, dass Barth selbst diese doppelte Maxime nicht so konsequent befolgt
hat.®® Auch seine spiteren Predigten haben oft (wenn nicht immer) einen the-
tisch-gedanklichen Kern; und sie lassen ein grosses Gespiir fir die Wirkung
des Predigtaktes auf die konkreten Predigthoérerinnen und -hérer erkennen.”

34 Niebergall: Wie predigen wir dem modernen Menschen II (Anm. 32), 30
35 Aa0,12,

36 Niebergall: Wie predigen wir dem modernen Menschen I (Anm. 32), 13
37 K. Barth: Homiletik. Gestalt und Vorbereitung der Predigt. Ziirich 1966.
38 Vgl D. Rossler: Das Problem der Homiletik, in: ThPr 1 (1966) 14-28.

39 Vgl aaO.



Die liberale Predigt als Quelle dialektischer Theologie 315

Beides gilt nun auch schon fiir die Predigten von 1911. Auch diese sind immer
zugleich Text- und Themapredigten; sie zeigen sich iiberaus wirkungsreflexiv
und wirkungssensibel; und sie verweigern sich zugleich in bestimmter Weise
den «Wie-Fragen»: Dass der Glaubensvollzug «kein Rezept» (21) kenne, dass
Gott sich nicht nach bestimmten Kunstregeln erfahrbar machen, gleichsam
hervorzaubern lasse, ist eine grundlegende Einsicht und These des Genfer und
Safenwiler Predigers. Die religiése Praxis, in die die Predigten einweisen wol-
len, lebt von ihrer exemplarischen, praktischen Prasentation, ihrer Performanz;
und fiir diese ist konstitutiv, dass der Prediger bzw. der Glaubende sich selbst
als Horender auf das Wort Gottes versteht und in der Predigt als solcher pra-
sentiert. Die eigentliche Performanz ist die Performanz der Selbstbewegung
Gottes zu uns Menschen in Jesus Christus und seiner Selbst-Applikation im
Heiligen Geist des Horens auf die Verkundigung,

2. Predigen als kerygmatische Aktion.
Zur theo-pragmatischen Homiletik der Predigten von 1911
2.1. Wirkungsreflexcive Bewusstseinstheologie mit performativ-theogentrischer Pointe
Die (zumindest der Absicht des Predigers nach) betonte Horer- und Situa-
tionssensibilitit kommt etwa bereits in der Anrede der Gemeinde als «liebe
Freunde» zum Ausdruck oder auch in den zahlreichen direkten Anreden an
das «Du» der Glaubenden, in der Gestaltung als rhetorische Dialoge, in Iden-
tifikationsangeboten, in ihrer teilweise ausgesprochen narrativen Gestaltung.*
Generell versucht Barth, die biblischen Texte mit der Gegenwart zu ver-spre-
chen, mit ihnen gleichzeitig zu werden. Die Sprache ist ferner betont unkleri-
kal; die starke Prisenz des Lebensbegriffs* verweist auf eine Orientierung an
Lebenswelt und individueller biographischer Identitit.** Entscheidend fiir den

40  Vgl. z.B. 51f., 339-403.

41 Ausweichlich des sehr guten Registers ist der Lebensbegriff der am hiufigsten verwendete
Leitbegriff der Predigten, nach ihm kommen Begriffe wie «Wahrheit, «Welo, «Liebe»,
«Gerechtigkeit, «Seeler, «Geisty, «Erfahrungy, «Arbeit, «Erde», «Das Gute» oder «Reich
Gottes», vgl. I11. Begriffe, in: Barth: Predigten 1911 (Anm. 1), 474-494.

42 Die erste und die letzte, also die Neujahrs- und die Silvesterpredigt sind dafiir gute Bei-
spiele; vgl. z.B. «Wir sind reiche Leute. Gott hat ein ganzes Jahr an uns gearbeitet, um uns
auf diese oder jene Weise zu sich zu ziehen. Wir sind ein Acker, in dem eine kostbare Saat
verborgen ist. Da muss es nun unser ganz selbstverstindlicher Dank sein, dass wir zu Gott
gehen, dass wir die Frucht bringen, die von uns erwartet wird. Nicht unbewusst. Nicht im
Schlaf. Sondern bewusst und freudig. Als der Knabe Samuel in der Stiftshiitte zu Silo die



316 Georg Pfleiderer

beabsichtigten fliessenden Ubergang in religise Praxis bzw. religicse Selbst-
applikation sind die Gebetselemente bzw. doxologischen Passagen, insbeson-
dere am Predigtschluss.”” Auch die reformierte Praxis von Predigtreihen, z.B.
zu den Seligpreisungen oder zum Unservater, ist dieser Homiletik verpflichtet,
die versucht, die Gemeinde auf einen religios-reflexiven «Weg» mitzunehmen.

Allerdings hat die Horersensibilitit auch klare Grenzen. Sie steht deut-
lich im Dienst der theologischen Absichten und Gedankenfithrung; die Be-
zugnahmen auf einzelne situative Geschehnisse sind vergleichsweise selten;
Referenzen auf identifizierbare Individuen finden sich praktisch nicht. Auch
Bezugnahmen auf das politische Tagesgeschehen finden sich nicht oft. Vor
allem aber ist die fiir Barths Predigten charakteristische Horersensibilitit nicht
im Sinne einer unkritischen Anpassung an die I'heologies der Gemeinde zu
verstehen, sondern als kritische Wirkungsreflexivitit. Dies zeigt sich besonders
deutlich in der Passage einer Predigt aus dem Zyklus iiber die Auslegung der
Seligpreisungen. In der Predigt vom 29. Januar hatte Barth mit Rekurs auf
Kierkegaard (36) die in den Seligpreisungen geforderte Nachfolge Jesus als
radikales Entweder-Oder behauptet; sie bedeute «entweder |[...] eine Revolu-
tion unsres Lebens [...], oder sie bedeutet gar nichts» (37). Diese Revolution
finde nur bei denen statt, «die wissen, dass sie nicht fromm sind» (38). Darum
sei die — hic et nunc gehaltene — Predigt gerade nicht als «eine Art religiser
Nahrung» (41) aufzunehmen; und diese reflexive Wendung gegen das eige-
ne religiose Bediirfnis sei die «zweite Revolution» (41), die hier zu vollziechen
sei. Wer sich demgegeniiber als frommer «Wellenbrecher des heiligen Geistes
oder des Fortschritts inmitten eines argen Geschlechts» (44) geriere, der habe
von diesen revolutioniren Forderungen Jesu nichts begriffen. Berufungen
auf «Frommigkeit», «Ilchgefiihl», «Gesinnungstiichtigkeit» (48) stinden — wie
Nietzsche zurecht beobachtet habe — stets in der Gefahr unfrommer Selbst-

Stimme Gottes horte, die ihn rief: Samuel, Samuel!, da schlief er auch nicht weiter, sondern
er antwortete laut und deutlich: Rede Herr! Dein Knecht hort [1.Sam. 3,9£]! So wollen wir
heute auch antworten, da Gott uns ein ganzes langes Jahr lang gerufen hat. Oder verachtest
du den Reichtum seiner Giite, Geduld und Langmiitigkeit? Weil3t du nicht, dass Gottes
Giite dich zur Bufle leitet [Rom. 2,4]? Nein, nicht wahrt, deutlicher als die Posaune des
jingsten Gerichts sagt uns der Gedanke an Gottes wirksame Gite, wie wir das alte Jahr
schlieBen und das neue anfangen wollen. Wir wollen Gott danken, indem wir das werden,
wozu er uns machen will.», 461.

43 Vgl 69f, 3291f.



Die liberale Predigt als Quelle dialektischer Theologie 37

vergewisserung, «als ob es in der Welt auf unsre kleinen Personchen ankomme
und nicht auf Gott. Die, welche wissen: ich bin nzcht fromm, ich bin nzcht brav,
ich bin nicht tiefsinnig, sind auch hier der Wahrheit niaher.» (50) Zu den «Gottes-
menschen» (ebd.) gehéren wir nur, «wenn wir nach unsrem eigenen Urteil nicht
dazu gehoren.» (51).

In der nachsten Predigt zwei Wochen spiter, am 12. Februar 1911, kommt
Barth auf diese Auslegung zurtick: «Ich habe unterdessen von verschiedenen
Seiten gehort, dass man sich tber die Auslegung, die ich diesem Wort gab,
aufgehalten hat. Es sei den geistlich Armen zu sehr Recht und den geistlich
Reichen zu sehr Unrecht gegeben worden. Vielleicht haben auch Andre diese
Empfindung geiussert, [...] ohne dass es mir zu Ohren gekommen ist. [...]
Ich bin froh dariiber, wenn es so ist. Denn wenn ich das Wort Jesu so ausge-
legt hitte, dass Alle zufrieden mit den Képfen genickt hitten, dann kénnte ich
jetzt sicher sein, dass ich es unrichtig ausgelegt habe. Nun sehe ich, dass man
widersprochen hat und merke daraus, dass ich der Meinung Jesu wenigstens
einigermassen nahe gekommen binx» (55) Denn in Jesu Worten und Wirken
vollziehe sich recht eigentlich jene «Umwertung aller Werte» (54), die Nietzsche
falschlich auf den Ubermenschen bezogen habe.

Wirkungsreflexivitit, wie sie (schon!) Barths liberale Predigten auszeichnet,
ist kritisch-dialogisch. Sie ist in diesem Sinne die praktisch-performative Wur-
zel seiner spiteren dialogisch-dialektischen Theologie. Entscheidendes, zu-
spitzendes Instrument solcher kritischen Wirkungsreflexivitit ist schon beim
liberalen Barth performative Religionskritik: «Jesus hat aber auch niemals auf
ein Ziel hingewiesen, das einfach Ruhe und Gelassenheit gewesen wiire. Es ist
nichts mit dem heiligen Hain, mit dem Ruhebinklein der Religion. Im Angesicht
des Tempels hat Jesus das gewaltige Wort gesprochen, dass kein Stein auf dem
andern bleiben werde, der nicht zerbrochen werde.» (398)*

Der Rekurs auf die Signalbegritfe liberaler Bewusstseinstheologie wie den
Personlichkeitsbegriff und dessen Derivate «Selbstbewusstsein», «Gesinnungy,
«Gewissen», «Innerlichkeit» ist, wie gesagt, zweifellos konstitutiv fiir die Syste-
matik und Pragmatik der Predigten: «Es ist [...] gar nicht zu leugnen, dass das
Bewusstsein des Wertes und der Geltung der eigenen Person bei der Bildung
unsres Lebens, bei der Bildung fiir das Himmelreich fir Gott eine wichtige

44 Vgl. auch bes. 396-398.



318 Georg Pfleiderer

und notwendige Rolle spielt. Wer noch nie in diesem Sinn selbstbewusst ge-
worden ist, der ist noch nicht aus dem Schlaf erwacht, der hat noch nicht
begonnen, personlich zu leben. Auch Jesus ist durchaus der Meinung gewesen,
dass der Mensch zu diesem Selbstbewusstsein erzogen werden misse. Und
wenn irgendeiner die Ziige eines starken Selbstbewusstseins im geschilderten
Sinn getragen hat, so war es Jesus selbst» (74) Aber dieser Rekurs hat nicht
eine unmittelbar-affirmative, sondern eine kritisch-reflexive Pointe; sie zielt da-
rauf, solche «starke Personlichkeit» nicht distant zu beschreiben, sondern eine
Einweisung in die sie ausmachende Lebensform vorzunehmen. Diese besteht
in einem Leben aus dem Glauben an Gott als «eine Macht, die unsrer Macht
gewaltig, unendlich Uberlegen ist», welcher wir gewahr werden, wenn «unser
Streben eine Storung, einen Bruch erfahren hat» (79).

Diese leitende Absicht einer kritischen Brechung und gewissermassen in-
neren phinomenologischen Aufschliessung der bewusstseinstheologischen
Leitbegriffe lisst sich auch an Barths Verwendung des Etlebnisbegriffs gut
erkennen. Barth versucht namlich, das «religiose Erlebnis» aus einer psycholo-
gisierenden Engfiihrung herauszul6sen; es gehe im Neuen Testament nicht um
die Vermittlung einer Virtuosenkunst des religiosen Etlebnisses; auch Paulus
habe nicht ein Offenbarungsetlebnis propagiert (vgl. 24); und der Prediger be-
schreibt sich selbst als «rlebnisschwachy. Dem entspricht eine analoge Kritik
am Selbstbewusstseinsbegriff: sofern im Selbstbewusstsein sich das Selbst ge-
genstindlich werde, das Selbst sich also am Ich orientiere, sei es theologisch
zu kritisieren: «Das Selbstbewusstsein, so notwendig es ist, ist nicht der hchs-
te Punkt der Entwicklung unsres innern Lebens. [...] Sondern das Hochste in
threm [sc. der Glaubenden] Leben ist nun eine Ebrfurcht, wenn wir es einmal
allgemein ausdriicken wollen.» (75)

Im Hinblick auf Ostern und die Erscheinungen des Auferstandenen kann
Barth zwar sagen: «Das alles sind Ostererlebnisse, von denen wir nicht nur
héren und lesen, die wir nicht nur bewundern und uns daran erbauen, sondern
die wir machen konnen. Es ist die wunderbare und vor Gott doch so einfache
Verwandlung der traurigen Erfahrung in eine Lebens- und Freudenerfahrung.»
Aber konstitutiv fiir solche Erlebnisse sei: «Es ist bei uns wie bei den Jiingern
Jesu eine vollige Umkehrung unsrer gewohnlichen Betrachtungsweise — mehr
als das: eine Revolution, eine Umwertung aller Werte. In diesem Vorgang er-
greift Christus Besitz von uns [...]. Und diese Verwandlung wird dann sofort
zur Begrindung eines neuen Lebensstandes.» (137)



Die liberale Predigt als Quelle dialektischer Theologie 319

Formal von der liberalen Personlichkeitstheologie aus strukturiert ist auch
die Jesu- bzw. Christologie. Jesus ist, wie bei Schleiermacher, der Triger eines
vollendeten Gottesbewusstseins; und das Zentrum der Jesulogie ist das «Ge-
heimnis seines inneren Lebens» (62). Der Unterschied zwischen «Jesus und uns
[...]» beruht darauf, «[...] dass Jesus mit Gott Ernst machte, wihrend wir das
gewohnlich nicht tun». (63) Aber diese klassisch neuprotestantische Jesulogie
ist tiber den Bildbegriff auf Tod und Auferstehung konzentriert; die Zentral-
anschauung ist «das Bild des gekreuzigten Christus» (102, vgl. 134), von dem
«der Eindruck ausgegangen [ist], dass Alles das, was er gebracht, nicht Illusion
sei, sondern die letzte Wahrheit» (125). Der so erweckte Osterglaube basiert nicht
auf einer Aktivitit des menschlichen Selbstbewusstseins, sondern ist «Wirkung
des gekreuzigten Christus. Sie erkennen jetzt: er musste leiden, er hat unsre
Schuld getragen, wihrend wir in die Irre gingen, aber das kommt uns nun zu
Gute. Denn die Tiefe seines Leidens hat uns die Grée des Lebens offenbart.
Sein Leiden um der Gerechtigkeit willen hat uns unausloschlich gezeigt, was
Gerechtigkeit ist» (125f.)

In Person und Geschick Jesu offenbart sich das Wesen Gottes als Grund,
Ursprung und Herr des Lebens, als wahre Liebe und Gerechtigkeit. Die Mog-
lichkeit des Wissens um den sich so bestimmenden Gott ist, so ist der liberale
Prediger tiberzeugt, dem menschlichen Geist grundsitzlich erschliessbar, so-
fern er sich der hybriden Selbstiiberschitzung entiussert: «Dieserunerschiitter-
liche Lebensgrund ist die Kraft Christi, die unaufhaltsam wirkt. Sie schlummert
einen Dornroschenschlaf in uns, sie muss erwachen, und sie erwacht, wenn
der alte Mensch zerstiubt, wenn uns das Reich genommen wird, da Fried und
Freude lacht, wenn wir schwach sind.» (32)* Der Ton liegt jedoch nicht auf
einer anamnetischen Besinnung und Einkehr ins Ich, sondern auf der Off-
nung des Selbst fiir den in Christus eschatologisch zur Welt kommenden Gott;
Barths Predigttheologie ist theozentrisch — innerhalb eines anthropologischen
Referenzrahmens: «Das ist das Wichtige und Dringende, dass Gottes Hertlich-

45  Vgl.: dch denke dabei gar nicht an irgendwelche Extra-Menschen, sondern an den Durch-
schnitt von uns Menschen wie wir sind, an das Gute, ReichsgottesmaBige, das jeder von
uns in sich tragt. Dieses Erbteil haben die Meisten von uns unbewusst. Wir sind in einem
kleinen Stiick unsres Wesens Jiinger Jesu, ohne es zu wissen. Das ist kein idealer Zustand.
Es ist nie gut, wenn man eine Erbschaft, die man gemacht, in die Tasche steckt und damit
einschlift. Sie konnte uns gestohlen werden. Aber gerade solche Schlifer sind wir mit un-
serm unbewussten Reichsgottesbesitz.» (265).



320 Georg Pfleiderer

keit sich offenbare, dass das Licht durchdringe, unser Leben mit seiner beson-
dern Entwicklungistdabei nur ein Glied in der Kette des Ganzen, im Reich des
lebendigen Gottes, das in der Welt begriindetist und wird und wichst.» «Es sind,
so fahrt Barth in seiner Neujahrspredigt 1911 fort, «{...] zu allen Zeiten nicht
die schlechtesten Christen gewesen, die gebetet haben: es vergehe die Welt und
es komme dein Reich.» (9)

«Reich Gottesy» ist in Barths Predigten, wie in der Ritschlschule allgemein,
die Leitmetapher fur die Realisierung des Heils als eines Weltzustandes, in
dem alle geschopfliche Wirklichkeit, allem voran das menschliche Bewusstsein
und die menschlichen Sozialverhiltnisse, von der Beziehung auf Gott als den
Schopfer, Versohner und Erloser durchdrungen sind. Mit dem Begriff des Rei-
ches Gottes verbindet Barth einen strikten Theozentrismus bzw. Theo-Aktua-
lismus: Es ist Gott, der dieses sein Reich herauffuhrt. «Das Reich Gottes ist die
Ernsthaftigkeit, die Wahrheit, die Liebe, die Gerechtigkeit in den Menschenher-
zen, in den Hiusern und Familien, im 6ffentlichen Leben. Es ist das Allergrof3-
te und Wichtigste im Leben des einzelnen Menschen wie im Leben der Volker,
dass dies Reich Gottes bei ihnen Fortschritte mache.» (198) Das Reich Gottes
ist die Aufrichtung der Vernunftordnung Gottes im Innern der Menschenher-
zen wie auch in der sozialen Wirklichkeit: «Wenn Gottes Ordnung in unserm
Innern aufgerichtet ist, da kommt sie vor unseren Augen auch in der Welt zum
Vorschein, ehe wir es nur ahnen. Wer in seinem innern Leben das Rechttun
und die Liebe an die erste Stelle gesetzt, der kann nicht mehr aufbegehren wegen
Wind und Witterung, denn er weil3, dass sie und der Profit, der damit zusammen-
hingt, es nicht wert sind, dass unsre Seelen sich der Unzufriedenheit hingeben.»
(217£)* Das Reich Gottes ist — ungeachtet der Theozentrik seiner Urheber-
schaft — keine transzendente, sondern eine immanente, besser: auf immanen-
te Realisierung zielende Grosse. «Und er kommt wirklich, und zwar zu uns, in
unser Leben hinein. Nicht das ist unser Lebensziel, dass wir aus diesem Leben
entriickt werden, sondern dass Gottes Reich in dies Leben hinein dringe, dass
dies unser Leben selbst ein Stiick Gottesreich werde.» (255). Zwar gelte durch-
aus: «Die Welt vergeht, wenn das Reich Gottes kommt. Und doch ist auch das

46  Evidentermassen gehort die Rede von «Gottes [Vernunft-|Ordnungy» zu den Gedanken,
die Barth spiter (als mattrliche Theologie») semantisch einzieht; am sachlichen Anspruch
des Gedankens von der universalen Wahrheit Gottes und seines Reiches hilt er gleichwohl
fest.



Die liberale Predigt als Quelle dialektischer Theologie 521

Andre wahr: Das Reich Gottes schwebt nicht tiber der Welt wie der Geist Got-
tes nach dem Bericht der Bibel am Anfang tiber den Wassern schwebte [Gen.
1,2], sondern es kommt in die Welt, in drese Alltagswelt; es macht uns frei vom
Alltag, um uns dem Alltag zuriickzugeben» (255). Die wahre Innerlichkeit wird
zur wahren (Ausserlichkeiv: «Wenn das Reich Gottes kommen soll, dann heil3t
das: denk an deine Seele, an Gottund sonst an gar nichts Anderes! Aber wer das
ernstlich tut, der erfihrt, was ein tiefsinniger Glaubiger einmal so ausgedriickt:
Das Ende der Wege Gottes ist die Leiblichkeit! Eine Seele haben heif3t, einen
heiligen Leib haben. Gott dienen heil3t, ein rechtschaffener Mensch in dieser
Welt sein. Im Geist leben heil3t, am Stoffe arbeiten. So ist das Reich Gottes zu-
gleich das Allergeistigste und das Allermateriellste, was man sich denken kann.»
(255f) — «Wo das Kreuz Christi aufgerichtet ist, da soll es nicht mehr Himmel
und Erde geben als zwei getrennte Welten, sondern nur noch das eine Reich
Gottes, die eine Welt des Lebens» (103f£.).

Da sich jedoch der Selbstdurchsetzung dieser gottlichen Ordnung des Got-
tesreiches bei jedem Menschen verschiedene Hindernisse und Hemmnisse als
jeweilige individuelle Formierungen des Bosen abstrakter Selbstbezuiglichkeit
in den Weg stellen, ist auch die Durchsetzung des Gottesreiches in den Men-
schen eine je individuelle: «Aber die Sache steht so, dass jeder seinen eigenen
Weg entdecken und gehen muss, und das ist eine Lebensaufgabe und ein Lebens-
inhalt. Was wir heute tun konnen, das soll nur darin bestehen, dass wir einander
in einigen Worten aufmerksam machen auf die verschiedenartigen und entge-
gengesetzten Wege, die nach demselben Ziel laufen [...]. Da muss dann jeder
selbst ergreifen und verstehen: welches ist in dieser Mannigfaltigkeit mezn Wege»
(252)

In eben dieser Individualitit der Wege hin zum Gottesreich bzw. der Weisen,
wie das Gottesreich sich Bahn bricht, ist die Wirkungssensibilitit der Predigt theo-
logisch-sachlich begriindet; sie muss den Finzelnen das Kommen des Gottesrei-
ches und die darin begriindete Uberwindung seiner Sorgen, Angste und Zweifel so
plastisch vor Augen zu malen — als Motiv und Quietiv im Sinne Niebergalls —, dass
er selbst sich auf diese Bewegung einzulassen bereit wird, gibt es doch «nichts, was
die Menschen mehr in Bewegung versetzen konnte, als wenn das Reich Gottes
zu ihnen kommt. Wenn das Reich Gottes zu den Menschen kommt, dann heil3t
das nicht, dass ihnen mit gekreuzten Armen etwas passiert, sondern das besteht
ganz unmittelbar darin, dass jeder seinen besondern A#ftrag bekommt. Dass das
Reich Gottes kommt, das zeigt sich darin, dass die Menschen schaffen. Gerade



522 Georg Pfleiderer

weil Gott Alles allein macht, konnen die Menschen in seinem Reich nichts Ande-
res tun, als guten Willen zu bewihren an dem Platz oder Plitzlein, wo das Leben
sie hingestellt. Denn Gottist der gro3e gute Wille in der Welt» (258)

2.2. Der kerygmatische Akt als excemplarische Realisierung christlicher Existeng

Die Predigt ist der kommunikative Sprechakt, die kerygmatische Aktion, in dem
bzw. der dieses so verfasste Kommen des Gottesreiches als das «Durchbrechen
der Sonne durch die Wolken» (265)* in seiner ihm eigenen Performanz praktisch
dnszeniert, d.h. exemplarisch vorgefihrt wird. In der selbstreflexiv-kritischen Pre-
digt bricht sich das Gottesreich, und damit die eigentliche und wahre Fortschritts-
macht, Bahn. Der Prediger ist, wie Barth in seiner Safenwiler Antrittspredigt pro-
grammatisch formuliert, «der Handlanger dieses Fortschritts [...] Ich bin stolz auf
diese Aufgabe, und ich freue mich darauf» (198) Der Pfarrer ist im Kern Prediger
und der Prediger ist im Kern Missionar — wie jeder Christ Missionar, Pfarrer und
Prediger des Gottesreiches zu sein und zu werden hat. «Ein Missionar und Pfarrer
ist ja im Grunde jeder Christ, vor Gott gibt es den Unterschied nicht zwischen
solchen, die auf, und solchen, die unter der Kanzel sind. Da hat Jedes Teil an
dem Rechtund an der Pflicht, das Evangelium zu verkiindigen, denn da ist Jedes
verantwortlich fiir den Nichsten, fiir die Seele des Niachsten. Was drinnen in dir
lebt an Gottesgeist, das musst du drauBBen den andern Menschen kundgeben
— das ist nicht ein besonderes Amtsprogramm, sondern das ist das christliche
Lebensprogramm fiir jedermann.» (184) Das Mass der individuellen «Erfahrun-
gen und Erlebnisse» (201) spielt in dieser kerygmatischen Wendung christlicher
Existenz nur noch eine untergeordnete Rolle. «Es sind Viele unter euch, die durch
ihre Erfahrungen und Erlebnisse Gott naher stehen als ich. Mir ist’s genug, wenn
ich Gottes Instrument und Sprachrohr sein darf, das wohl manchmal undeutlich
tonen wird; lasst es euch nicht anfechten, die Stimme ist Gottes Stimme.» (201)
In der Medialitit des Predigers als paradigmatischer prophetisch-christlicher
Existenz liegt auch die Selbstunterscheidung von Gott und Prediger: «Wenn ich
es nicht recht mache, macht er es recht, er kann auch ein schlechtes Instrument
zum Guten brauchen.» (201)

Dass der Prediger es nach Barths theologischem Selbstverstindnis vor-
ziiglich dann «recht macht, wenn er das Evangelium im kritischen Gegenzug

47  Auch die spiter so wichtig werdende Durchbruchsmetapher findet sich also bereits beim
diberalen> Barth!



Die liberale Predigt als Quelle dialektischer Theologie 323

gegen die frommen Erlebnisse seiner Gemeinde verkiindet, ist an der kritisch-
dialogischen Passage aus der Predigt vom 12. Februar deutlich geworden. Auch
schon der liberale Pfarrer Barth ist mithin nicht «der Pfarrer, der es den Leuten
recht macht.* Und auch eine weitere Selbstkennzeichnung der Theologie und
theologisch-kerygmatischer Rede, die fiir die Phase der Dialektischen Theo-
logie spiter so kennzeichnend werden soll, findet sich bereits in den frithen
Predigten: «Ich komme mir verwegen vor, dass ich mich getraue, tiber diese
Bibelstelle mit euch zu reden.» (444) Die Bibelstelle, die dem jugendlichen Pre-
diger solche Verwegenheit aufnétigt, ist Joh 1,14.

Die kerygmatisch-performative Wendung, der ihrem Wesen nach deskripti-
ven Erlebnistheologie, die damit im Grunde eingeleitet ist, wirkt sich u.a. darin
aus, dass Barth, was in dieser Inhalt oder Gegenstand des Erlebens bzw. des
religisen Bewusstseins war, oft als dynamische, appellative Anrede umforma-
tiert: «Was soll dieses Wort tiber Gottes Schopfung an unserm Neujahrsmor-
gen? Es soll zu uns reden von Gottes Gedanken iiber uns, die nicht unsre
Gedanken sind [vgl. Jes. 55,8], und doch sind es die Gedanken des Friedens [vgl.
Jer. 29,11] und der Freundlichkeit, die wir nétighaben.» (4) — «diese stille Predigt
des Kreuzes Christi hort jeder, der seiner Ansicht geworden ist» (103); «Das
Kreuz Christi ist eine Lebensbotschaft, weil sie uns nicht nur einen Vorgang
schildert, der vor vielen Jahrhunderten und in weiter Ferne von uns sich zuge-
tragen, sondern der sich in all seiner Grofle und Schonheit an uns und in uns
ereignet, wenn wir es nur zulassen, dass er sich ereignet. Diese Lebensbotschaft
des Kreuzes Christi verkiindigt uns nun auch unser Textwort. Es sagt uns: Se/g
sind, die um Gerechtigkeit willen verfolgt werden!» (104)

Zur kerygmatisch-performativen Rede gehort aber zweierlei: die prophe-
tische Inanspruchnahme des Wortes Gottes auf der einen Seite und die per-
formative Anrede Gottes als Gegeniiber des Glaubens-Ichs auf der anderen.
Auch diese Seite findet sich bereits in den frithen Predigten. Sie ist dort freilich
noch eingebettet in die deskriptive Klammer des religiésen Erlebens: «Denn
dn bist Gott! Der Nachdruck liegt auf dem Worte du. Das ist das gewaltigste Ex-
lebnis auf dem Gebietdes innern Lebens, wenn uns dieses dx aufgeht. Das Ichist
von Anfangan da, das braucht nicht erst aufzugehen. [...] So lange unser inneres

48  Vgl: Predigt im Gesprich 3.: Der Pfarrer, der es den Leuten recht macht. Predigt tber
Hesekiel 13,1-16 von Karl Barth, gehalten 1916 in Safenwil (Schweiz), hg.v. R. Bohren /
H.-G. Geyer, Neukirchen-Vluyn 1967.



324 Georg Pfleiderer

Leben beherrscht ist von dem Ton: zh denke, 7ch will, 7ch fiihle, zch empfinde, Zch
bin der Mittelpunkt von all den Anstrengungen und Erlebnissen, [...] sind die
.. ]Gefahren: die Selbstzufriedenheit und die leichtsinnige Gleichgiltigkeit fast
unvermeidlich [...]. Daist es nun die gewaltige befreiende Erfahrung, wenn uns
aufgeht: nein, nzcht ich, du! Was ich bin, denke, tue, fiihle, empfinde, es ist nur etwas
wert, weil d# dabei bist. Aber weil du dabei bist, deshalb ist es etwas wert: denn
du bist Gottl» (335f.) Zur Dynamik der mit dem emphatischen «Du» Gottes
verbundenen Gottes-Begegnung, welche die kerygmatische Erlebnistheologie
beschreibt (und vollzieht), gehdért, dass das Géttliche dem Menschen darin auf
zweifache Weise «zugleich erschiitternd und befreiend» (100) entgegentritt. Die
Niebergallsche Ambivalenz von Quietiven und Motiven wird in dieser Ambi-
valenz der gottlichen Selbstbewegung als Ruhestérung und Bergung charakte-
ristisch abgewandelt, ja eigentlich umgewendet: Zum Motiv wird das Ruhest6-
rende, zum Quietiv das — verheissene — Bergende des Gottesreichs.

2.3. Der Fortschritt der Moderne und der Fortschritt des Gottesreiches

Die ambivalente Fortschrittsdynamik des kommenden Gottesreiches als Ru-
hestorung der Religion und Verheissung wahrhafter eschatologischer Bergung
und Aufrichtung sozialer Gerechtigkeit hat einen interessanten Resonanzbo-
den in einem von Barth durchaus dhnlich, nimlich nicht minder ambivalent
strukturierten Verstindnis modernen gesellschaftlichen Fortschritts. In den
Predigten finden sich einerseits Ziige eine sehr positiven Wertung der Mo-
derne und der gegenwirtigen Ara unter dem Gesichtspunkt kulturellen und
technologischen Fortschritts. Darum kann Barth die Missionsaufgabe ganz
ungeniert auch als Export der kulturellen Errungenschaften Europas prokla-
mieren: «Jawohl, wir wollen ihnen [sc. den aussereuropiischen Volkern| unsre
europdische Kultur bringen.» (410) Und dieser Kulturoptimismus wird auch
ausdriicklich auf das neuzeitliche Christentum tbertragen. «Es hat nie eine Zeit
gegeben, in der Jesus so viele nicht blof3 gewohnheitsmiBige, sondern bewusste
und uberzeugte Freunde und Nachfolger gehabt hat wie die unsrige.» (14) Die
Gegenwart kann von daher geradezu als eschatologische Heilszeit, nimlich als
eschatologische Gelegenheit gedeutet werden: «Wir leben in einer groien Got-
teszeit. Denn alle die Gotteskrifte, die wir nétig haben, kénnen sich heute viel
freier und herrlicher entfalten als jemals vorher, und wir diirfen Gott einfach
dafiir danken, dass er tatsichlich diese Krifte wirken lisst in einer Weise wie
wenig frihere Zeiten es gesehen haben.» (294)



Die liberale Predigt als Quelle dialektischer Theologie 325

Aber solcher Moderne- und Fortschrittsoptimismus ist andererseits gerade
nicht blaudugig und unkritisch; sowohl aus der Perspektive eines liberal-so-
zialdemokratischen Gerechtigkeitsethikers, als auch aus der Perspektive eines
elitir-konservativen Kulturprotestanten — Barth nimmt beide ein — sieht es an-
ders aus: «Es besteht kein Zweifel, dass die Zivilisation unsres Zeitalters an den
wichtigsten Punkten Zeichen der Fiulnis aufweist. Ich denke an die Spannung
der sozialen Gegensitze, die durch all unsre humanitiren Bestrebungen doch
mehr gemildert als in ihrer Wurzel aufgehoben wird. Ich denke an die Stellung
der Frauen im 6ffentlichen und privaten Leben, die hier zu einer unwiirdigen,
kraft- und saftlosen Abhangigkeit und dort zu einer unangenehmen, markt-
schreierisch-aufdringlichen Selbstindigkeit geworden ist. Ich denke an die
Entartung des Vergnuigens, in dem man seine Erholung von der Arbeit sucht,
an die Literatur und an das Theater, in denen weite Kreise ihre Bildung und
Zerstreuung finden. Ich denke an die unertrigliche Verflachung der Interessen,
wie sie uns in jedem Zeitungsblattentgegentritt,an die immer bewussterund all-
gemeiner werdende Indifferenz dem Leben gegentiber» (9f.). Vor diesem Hin-
tergrund ist die von Barth ausgemachte und kerygmatisch propagierte christ-
liche Aufbruchsbewegung der Gegenwart als Zeichen eines qualifizierten, in
vielen Hinsichten Moderne-kritischen Fortschritts zu verstehen. Der oben zi-
tierte Gedankengang zur Mission hat tatsichlich folgende Pointe: «Jawohl, wir
wollen ihnen unsre europdische Kultur bringen. Aber wir dirfen und wollen
das Beste daran nicht vergessen. Das Beste daran ist nicht etwas Auswendiges,
sondern etwas Inwendiges, nicht etwas Sachliches wie die Maschinen und Schul-
bticher, sondern etwas Personliches. Das Beste in der europaischen Kulturistder
Geist Jesu, der die Menschen vertrauensvoll, tapfer und selbstlos macht. Ohne
diesen Geist ist sie eine Totgeburt bei uns wie in Asien und Afrika. Wie man mt
den Maschinen und ¢ den Schulkenntnissen ein rechter und im tiefsten Sinn
brauchbarer Mensch wird, das mussen wir den Volkern der andern Erdteile zei-
gen. Dazu miissen wir thnen unsre Religion zeigen, miissen sie einfithren in die
Artinneren Lebens, diein uns selbst von Jesus angeregt wordenist.» (410)

Schon 1911 kann Barth Friedrich Naumanns beriihmtes Mokieren tber
die Abstinenz Jesu gegeniiber technologischen Zivilisationsfortschritten als
Beispiel eines bourgeoisen theologischen Liberalismus vorfiihren, den es hin-



326 Georg Pfleiderer

ter sich zu lassen gelte.*” Wo immer die Moderne, als religiose wie als kulturel-
le, sich prisentiere als ein Gefiihl selbstbewussten Besitzstolzes, wird sie von
Barth scharf kritisiert;”” die Moderne, die er affirmiert, ist eine zukunftsoffene,
suchende: «Und in dem Allem spiiren wir eine groB3e Sebnsucht. Wer am geisti-
gen Leben auch nur ein wenig teilnimmt, der weil3, dass wir unsre Zelte abge-
brochen haben und auf der Wanderschaft sind. Wir sind «Suchende», um ein
vielgehortes Schlagwort zu gebrauchen, nicht Sitzende und nicht Besitzende.
Wir suchen nach neuem Leben, nach neuen Zustinden, wir haben unser Bestes
inunsre Zukunftverlegt. Es ist Glaube da in unsren Tagen, auch bei denen, nein,
gerade bei denen, die mancher «Unglidubige» nennen wiirde» (429) Denn solche
qualifizierte Zukunftsoffenheit ist aus Barths Sicht genau das, was die ernstzu-
nehmenden modernen Christen verbinde mit dem Sozialismus: «Die grof3e so-
zialistische Bewegung hat es uns gezeigt, was das heif3t: an die Zukunft glauben,
wie das die Gedanken und die Arme der Menschen in Bewegung setzt, wenn
man ihnen ein Bild vorhalt mit der Verheilung: Das soll Wirklichkeit werden.
Was wurden wir fur eine Christenheit sein, wenn wir lernten, Gott wieder in der
Zukunft zu suchen als den, der uns vorsteht. Wenn es mehr Sehnsucht gibe in
unsren Reihen, Sehnsucht nach dem Bessern im personlichen und 6ffentlichen
Leben, in Familie und Vaterland.» (260f.) Der Anbruch von Gottes Zukunft
ereigne sich dort, wo «sein Wille geschieht, nicht nur im Himmel, sondern auch
auf Erden, nicht nur in der Gotteswelt tiberhaupt, sondern in uns.» (264) Dies
aber konne auch so geschehen, dass es gar nicht Gegenstand eines religitsen
Erlebnisses werde: «Dies Gottes Reich kann lingst zu uns gekommen sein, wir
mogen in seiner Herrschaft lingst drinstehen, aber wir tun’s unbewusst.» (264)

3. Getrostes Krisenbewnsstsein oder: Motive und Quietive liberaler Homiletik
Karl Barths Genfer und Safenwiler Predigten von 1911 zeigen einen jungen
liberalen Theologen Marburger Provenienz bei seinen ersten kirchlich-pas-
toralen Gehversuchen. Die liberale Theologie, die sich aus diesen Predigten
erschen lasst, ist eine wirkungsreflexive kerygmatische Erfahrungs- und Er-
lebnistheologie, die sich der Innenseite solchen Erlebens phinomenologisch
anzuverwandeln und dieses durch solche Anverwandlung zugleich kritisch auf-
zubrechen sucht: Es ist eine performative Theologie des allen Kulturfortschritt

49 Vgl. 389; der Naumannbezug wird dort in Anm. 11 erlautert.
50 Vgl 51 u.6.



Die liberale Predigt als Quelle dialektischer Theologie 32T

radikal tberbietenden und in seiner religiosen Eigenpotenz kritisierenden
Fortschritts des Gottesreiches. Die Predigten sind kerygmatische Sprechakte,
die keineswegs einfach nur individuelles religiéses Erleben beschreiben und
fromme Seelenpflege betreiben, sondern die das mit dem Gottesreich sich ver-
bindende Wahre, Gerechte und Gute eindringlich vor Augen zu malen suchen
— auch und gerade dann, wenn sich damit die schmerzhafte Einsicht in die
«Umwertung aller Werte» verbindet. Wie kunst- und eindrucksvoll Barth dabei
«Motive» und «Quietive» miteinander zu verbinden versteht, mag abschliessend
paradigmatisch aus der Passage der Predigt vom Neujahrstag 1911 erhellen,
die bereits auszugsweise zitiert wurde: «Da haben wir uns in der Entwicklung
der Welt und der Menschheit umgesehen und kamen zu der bangen Frage: wo
bleibt der Fortschritt im Ganzen des Reiches Gottes? Oder miissen wir einer
groflen Katastrophe entgegengehen, damit Gottes Ehre in der Welt an den Tag
komme? Wenn wir mit solchen Gedanken beschiftigt sind, dann kommt Jesus
zu uns, nicht um uns tber die Zukunft aufzukliren, er hat einmal selbst gesagt,
dass die ausschlieBlich in Gottes Hand sei [vgl. Mk 13,32], aber um uns zu zei-
gen, was das heillen will, dass wir und unsre Welt in der Hand des allmichtigen
Gottes sind. Er kommt, um es uns sptiren zu lassen, dass diese Hand, ob sie
uns wohltut oder straft, die Hand eines lieben Vaters ist.» (13f.)

Abstract
Der Beitrag versucht Barths frithe liberale Predigten von 1911 als Quelle seiner spateren
Theologie zu erschliessen. Die Interpretation geht davon aus, dass Barth Friedrich
Niebergalls Konzept der «modernen Predigt» aufnimmt und kritisch transformiert.

The contribution unfolds Barth’s eatly liberal sermons of 1911 as being and refering
to a source of his (later) theology. Friedrich Niebergall’s concept of modern sermon is
presented here in a critical way. Many elements of Barth’s later dialectical theology can
be found already here; they are effects of Barth’s critical practice of that liberal concept
of modern homiletics.

Georg Pfleiderer, Basel



	Die liberale Predigt als Quelle dialektischer Theologie : zur werkgeschichtlichen Bedeutung von Karl Barths "Predigten 1911"

