
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 72 (2016)

Heft: 2

Artikel: Wie kirchlich ist die Kirchengeschichte?

Autor: Wallraff, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877727

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877727
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie kirchlich ist die Kirchengeschichte?

Die im Titel gestellte Frage ist banal und sehr komplex zugleich. Auf den ersten

Blick mag man antworten: Die Kirchengeschichte trägt das Kirchliche ja

schon im Titel. Wollte man es ihr nehmen, wäre es wie Zahnmedizin ohne

Zähne oder Jägerschnitzel ohne Jäger. Kirchengeschichte ist auf Kirche
gewiesen — ohne sie bliebe nur die «Geschichte», und die ist — mit Effi Briest zu

sprechen — ein weites Feld.

So einfach ist es indes nicht. Denn auf den zweiten Blick stellt sich die Frage,

worin denn dieses Kirchliche genau besteht. Genauer gefragt: Ist es wie bei

der Zahnmedizin, wo innerhalb des weiten Feldes der Medizin ein engerer Sektor

definiert wird, nämlich der mit den Zähnen befasste? In diesem Sinne also:

Geschichte, die «Kirche» zum Gegenstand hat (ähnlich der Musikgeschichte,
der Wirtschaftsgeschichte oder der Rechtsgeschichte)? Oder ist es eher wie

beim Jägerschnitzel, wo nicht etwa der Stoff, aus dem das Schnitzel gemacht
ist, bezeichnet wird, sondern seine Zubereitungsart, eben «nach Jäger Art»?

Also: Geschichte, nach kirchlicher Art, in kirchlicher Absicht oder Perspektive
betrieben?

Um den Gegensatz noch klarer und noch schärfer (vielleicht unnötig scharf)

zu formulieren: Müssen wir uns die Junktur «Kirchengeschichte» wie einen geni-

tivus obiectivus oder subiectivus vorstellen? Kirche als Objekt, Gegenstandsbereich

von Geschichtsschreibung? Oder Kirche als Subjekt, «Sitz im Leben»? Das

Deutsche ist hier unklar (anders als die romanischen Sprachen, wo histoire de

l'église im Sinne des genitivus obiectivus vereindeutigt) — doch hat es diese Unklarheit

von seinen Vorläufersprachen geerbt. Die lateinische historia ecclesiastica ist
in dieser Hinsicht ebenso unklar wie die griechische 8KK^r)otaCTTiKf) iotopia,
und diese letztere ist ja gewissermassen die «Urform». Euseb von Caesarea hat
bekanntlich in der Spätantike mit seinem epochalen Werk dieses Titels sowohl
die literarische Gattung begründet als auch diese spezifische Bezeichnung
erfunden. Er hat das «Copyright» an Kirchengeschichte.

Und schon bei Euseb ist die genaue Semantik im Grunde unklar —

vielleicht gewollt unklar. Wiederum scheint die Sache nur auf den ersten Blick
einfach: Faktisch beschreibt Euseb die Entwicklung der Kirche bis zu seiner

eigenen Zeit, oder, wie er selbst sich ausdrückt: «die Nachfolgen der heiligen

Apostel zusammen mit den von unserem Retter bis zu uns verflossenen Zeiten,

wie viel und wie grosses sich in Bezug auf die Kirchengeschichte ereignet

ThZ 2/72 (2016) S. 259-267



260 Martin Wallraff

haben soll» (so die berühmten Anfangsworte). Der Gegenstandsbereich sind

also die Nachfolgen der Apostel, meist gedeutet als die Sukzessionen auf den

wichtigsten Bischofssitzen; der beschriebene Zeitraum geht von Jesus Christus

bis zur Jetzt-Zeit - also klassische Kirchengeschichte im Sinne des

Gegenstandsbereichs. In diesem Bild stört jedoch, dass Euseb nach dem Proöm nicht

etwa mit der Geburt oder gar der Auferstehung Jesu einsetzt, sondern mit dem

präexistenten Christus. Das gesamte erste Buch der Kirchengeschichte ist eine

Artpraeparatio evangelica) von Kirche als Objekt ist allein deshalb gar keine Rede,

weil es noch keine gab. Es geht um die Propheten, um die Datierung der

Inkarnation, um die Vorfahren Jesu, um die Datierung des Pilatus, um Johannes
den Täufer. Kurz: um die Verankerung der kleinen Geschichte Jesu in der grossen

Geschichte des Volkes Israel, des römischen Reiches, ja sogar: der ganzen
Welt. Die Kirchengeschichte ist ein Spezialfall von Universalgeschichte, und

genau so ist sie entstanden. Am Ende seines Proöms (1,1,6) gibt Euseb selbst

darüber Auskunft: Schon in seinem universalhistorischen Tafelwerk (%povtKoi

Kavôveç) hatte er knapp über Kirchliches berichtet (c7tixopi)v Kaxeoxr|oâ(rr|v).

Jetzt erfährt dieser Teil der Weltgeschichte ausführliche Würdigung in einem

eigenen Werk: «wie viel und wie grosses sich in Bezug auf die Kirchengeschichte
ereignet haben soll». Dabei kann man das Kaxà xf|v £KKÂr|GiuaxiKf|V loxoplav
durchaus auch übersetzen «nach kirchlicher Geschichtsbetrachtung» — die

Präposition Kaxà also ähnlich wie in «Evangelium nach Markus (KÙayyé/aov Kaxà

MâpKOV)», oder eben «nach Jäger Art».

Der Verweis auf die universalhistorischen Wurzeln und den prinzipiell
kirchlichen Standort als Verstehensvoraussetzung bei Euseb ist keine überflüssige

Haarspalterei. Das wird sofort deutlich, wenn man sich vor Augen hält, dass

Kirchengeschichte als Geschichte in kirchlicher Perspektive notwendig einen

stark apologetischen Zug ins Spiel bringt — und genau dieser findet sich in sehr

ausgeprägter Form bei Euseb. Die scharf antihäretische Stossrichtung kommt
schon im zitierten Proöm zum Ausdruck, wo von Häretikern und Gnostikern
die Rede ist, «die sich wütenden Wölfen gleich schonungslos auf die Herde

Christi stürzten». Auch in der konkreten historischen Durchführung lässt Euseb

keinen Zweifel, dass die Betrachtung der Geschichte dazu dient, die

Durchsetzung der wahren, reinen kirchlichen) Lehre gegen die schwarze Häresie

aufzuzeigen.
Euseb ist schriftstellerisch sowohl im Genus der klassischen «Apologie»

(praeparatio evangelica) als auch in der «reinen» Geschichtsschreibung hervor-



Wie kirchlich ist die Kirchengeschichte? 261

getreten (Chronik). Es ist nicht ganz verkehrt, die Kirchengeschichte als die

Synthese beider zu betrachten. Der apologetische Grundzug wurde mitunter
als störendes Relikt oder als Misston in der Harmonie des gelehrten Œuvres

wahrgenommen. Man hat ihn als Kontrast zur «Wissenschaftlichkeit» der

Historiographie betrachtet. Abgesehen von der Gefahr überflüssiger Wertungen
in solchen Urteilen und abgesehen von der Tendenz zur Rückprojektion
gewisser Ideale des Historismus des 19. Jahrhunderts, ist festzuhalten, dass für
Euseb das «Engagierte» an seiner Form der Geschichtsschreibung keineswegs

in Kontrast stand zur intellektuellen Redlichkeit und zur wissenschaftlichen

Präzision, mit der er Dokumente sammelte, zitierte und zugänglich machte.

Und es sei immerhin angemerkt, dass der apologetische Grundzug bei den

unmittelbaren Nachfolgern des Euseb tendenziell zurückging, dass damit aber

zugleich die Gattung selbst ausstarb. Das Mittelalter kannte keine «Kirchengeschichte»

im Sinne einer literarischen Gattung. Es ist keine ganz fernliegende

Hypothese zu vermuten, dass der Kirchengeschichte dort die Puste ausging,

wo das apologetisch-kirchliche Grundanliegen verblasste. Zumal die Gattung

gleich wieder auf den Plan trat, als das apologetische Interesse wieder
entstand, nämlich im Kontext der Reformation. Die «Magdeburger Zenturien»,
das monumentale Kirchengeschichtswerk des Protestantismus, sind sowohl in
Hinsicht auf den gelehrten Aufwand als auch im Blick auf die apologetische

Zielrichtung Eusebs würdige Nachfolger.
Wie kirchlich ist die Kirchengeschichte? Die etwas ausführlichen Darlegungen

zu Euseb und den Anfängen mag für denjenigen fernliegen, der die Frage

in erster Linie im heutigen Horizont stellt. Denn weder ist Kirchengeschichte
bei Euseb einfach tout court gleichzusetzen mit Kirchengeschichte als literarische

Gattung heute (geschweige denn als akademische Disziplin) noch haben

die Antworten des vierten Jahrhunderts irgend eine normative Kraft für heute

drängende Fragen. Euseb kann also nicht als Gewährsmann dafür dienen,

was Kirchengeschichte «eigentlich» ist oder sein müsste, und der Exkurs in die

Spätantike kann die gestellte Frage nicht für alle Zeiten beantworten. Er war
dennoch sinnvoll, weil die Spätantike als Resonanzraum für heute drängende

Fragen erstaunlich fruchtbar ist.

Zunächst gilt es aber auch die Unterschiede zu sehen: Wer heute nach der

Kirchlichkeit von Kirchengeschichte fragt, kalkuliert eine Möglichkeit ein, die

es so in der Spätantike nicht gab, nämlich ein Interesse an derartigen Fragen

aus einem nicht-kirchlichen oder dezidiert unkirchlichen Horizont. Wieder-



262 Martin Wallraff

um gilt dies sowohl für den Gegenstandsbereich als auch für den Kontext des

Fragenden. Im 21. Jahrhundert gibt es «Kirchengeschichte», die sich als

Gegenstand explizit und programmatisch auf «mehr als nur Kirche» bezieht — ja,

man kann sagen, dass das geradezu der Regelfall ist. Schon Schleiermacher hat

formuliert: «Die Kirchengeschichte ist das Wissen um die gesamte Entwicklung

des Christentums» (Kurze Darstellung, §149) — und zwar, wie man heute

zufügen würde: sowohl in seinen kirchlichen als auch nichtkirchlichen Ausse-

rungsformen. Erst recht natürlich: das Christentum in seinen verschiedenen

kirchlichen Ausprägungen (nicht nur die eine wahre Kirche im Gegensatz zur

Häresie), also eine grundsätzlich ökumenische Zugehensweise. Das alles ist

heutzutage weitgehend unkontrovers. Wenige Kirchenhistoriker würden sich

nur als Historiker der «einen wahren» Kirche unter Ausschluss aller Abweichler
betrachten oder würden etwa den radikalen Pietismus oder Formen christlich

geprägter «Zivilreligion» von der Betrachtung mit der Begründung ausschlies-

sen, dies sei nicht kirchlich. Im Sinne des Gegenstandsbereichs würden sich

die meisten Kirchenhistoriker daher durchaus einverstanden fühlen mit einer

sehr «positivistischen» Definition des Faches, wie sie von Wolfhart Pannenberg

gegeben wurde: Kirchengeschichte als «Religionsgeschichte des Christentums»

im weitesten Sinne.

Schwieriger ist die Frage nach der Standortgebundenheit. Das Ideal einer

ganz und gar «objektiven» Wissenschaft, bei der der je eigene Standort des

Fragenden überhaupt keine Rolle spielt, wird heute kaum noch jemand vertreten.

Doch muss für dieses Fach der eigene Standort kirchlich sein? Muss der

Fragende dabei kirchliche Interessen vertreten? An welcher Fakultät ist er mit
Gewinn zu beheimaten? Oder noch weiter zuspitzend: Wie theologisch ist die

Kirchengeschichte? Die grundsätzliche Möglichkeit einer Kirchengeschichte
ohne kirchliche Interessen ist, wie gesagt, erst in der Neuzeit am Horizont
erschienen, doch heute scheint sie eine Selbstverständlichkeit. Natürlich kann

man eine Tagung über Gregor von Nyssa besuchen, einen Aufsatz über Bernhard

von Clairvaux publizieren, eine Edition von Flugblättern der Reformationszeit

vorlegen oder einen Vortrag über den Kulturkampf in der Schweiz

halten, ohne Christ zu sein und ohne eigene kirchliche oder irgendwie religiöse
Interessen zu haben oder gar öffentlich zu erklären. Ebenso natürlich kann

man einem Buch über Frauenaskese in der Spätantike oder über die Blüte des

Konziliarismus im Mittelalter nicht unbedingt ansehen, welche Glaubensüberzeugungen

der Autor oder die Autorin hat.



Wie kirchlich ist die Kirchengeschichte? 263

Dass das so ist, ist heute nicht nur selbstverständlich, sondern wird auch

allgemein geschätzt. Niemand hat ein Interesse, die Beschäftigung mit den

genannten und anderen Themen auf einen inner circle von irgendwie zu
definierenden (Recht-)Gläubigen einzuschränken. Im Gegenteil: Es gibt auch

Themen, wo die Wahrscheinlichkeit höher ist, dass man den entsprechenden
Büchern etwas vom Standpunkt des Schreibenden abspürt («Die Anfänge des

Papsttums», «Homosexualität und Kirche») — und gerade dort profitiert der

wissenschaftliche Diskurs von der Pluralität der Zugehensweisen.
In diesem Sinne also kann Kirchengeschichte kirchlich sein — oder auch

nicht. Dass beides möglich ist, ist kein Nachteil, sondern eine Stärke, und dem

Schreiber der vorliegenden Zeilen liegt nichts ferner als hinter diese Form
eines modernen pluralen Diskurses zurückzugehen. Man muss im übrigen aus

diesem Grunde auch keinerlei Sorge um die Kirchengeschichte haben, wenn
ihr Sitz im Leben einmal nicht mehr eine theologische Fakultät sein sollte: Das

wissenschaftliche Interesse für Augustin, für die städtische Reformation oder

für Karl Barth wird nicht so bald zum Erliegen kommen. Die Relevanz des

Faches ergibt sich zu einem guten Teil aus der Relevanz ihres Gegenstandes.

Mit diesen Feststellungen ist aber bei weitem noch nicht alles zum Thema

gesagt. Man könnte etwa die Frage «Wie theologisch ist die Kirchengeschichte?»

auch umkehren und fragen: Wie viel Kirchengeschichte braucht
die Theologie? Das ist nicht ganz ungefährlich, denn es droht die Gefahr der

Funktionalisierung. Historikern ist meist nicht wohl dabei, wenn ihre Studien

gleichsam zum argumentativen Ersatzteillager oder zum Zulieferbetrieb für
Überzeugungen und Thesen genutzt werden, die ganz andere Ursprünge und
Interessen haben — einmal gar nicht zu reden von der Kirchengeschichte als

«Hilfswissenschaft» der «eigentlichen» Theologie, wie das ein Basler Theologe
einmal ausdrückte.

Um solche Gefahren zu umgehen, sollte man die Frage vielleicht eher so

formulieren: Wie viel genuin historisches Interesse setzt die Theologie frei?

So gefragt, muss die Antwort lauten: Unter den Bedingungen des westlich

geprägten Wissenschaftsbetriebes ist das Potenzial beträchtlich — es kann nicht
anders sein. Seit der Entstehung der neuzeitlichen Geschichtswissenschaft als

späte Frucht der Aufklärung kann auch die Theologie an diesem Paradigma
nicht vorbei — und sie sollte es gar nicht versuchen. Viele Verwerfungen im
19. und 20. Jahrhundert waren durch solche Versuche bedingt (Streit um den

«historischen Jesus», Antimodernismus-Streit etc.). Solche Debatten haben —



264 Martin Wallraff

confusione hominum, Dei Providentia — oft sehr interessante Resultate gezeitigt,

empfehlen sich aber auf Dauer nicht zur Nachahmung.
An dieser Stelle kommen Euseb und die Spätantike wieder ins Spiel: Dass

es Theologie ist, die aus sich heraus ein historisches Interesse generiert, dass

die Standpunktgebundenheit von Kirchengeschichte nicht nur kein Nachteil

ist, sondern Motor historischer Erkenntnis sein kann, dass Apologetik und

Wissenschaftlichkeit nicht in Kontrast stehen, sondern das eine wie das andere

offensiv und aktiv bejaht werden kann — all das ist heute nicht weniger wahr
als damals. Der vorliegende Essay will ein Plädoyer in diesem Sinne abgeben.

Kirchengeschichte als theologische Disziplin braucht eine Schleiermachersche

Wende zum Subjekt.
Es ist vermutlich zutreffend, dass bei Euseb die Junktur «Kirchengeschichte

(£KkA.T|cnttGTiKf) totopla)» deutungsoffen ist: Sie lässt sowohl eine Interpretation

im Sinne des genitivus obiectivus wie subiectivus zu. Dass sich in der Wirkungsgeschichte

primär die Kirche als «Objekt» von Geschichtsschreibung durchgesetzt

hat, ist vermutlich ebenfalls zutreffend. Heute ist es jedoch wichtig, auch

an die andere Bedeutungsebene zu erinnern: Kirchengeschichte als eine

spezifische kirchlich motivierte Beschäftigung mit Geschichte. Gerade bei Euseb

lässt sich lernen, dass eine solche Art der Geschichtsschreibung keineswegs im

Gegensatz steht zu dem, was in moderner Begrifflichkeit als «wissenschaftliches

Ethos» bezeichnet werden mag. Die Sorgfalt und Zuverlässigkeit, mit der

Euseb Dokumente recherchiert und zitiert, sucht in der Literatur der Antike

ihresgleichen. Die Präzision in chronologischen Fragen ist gleichfalls
beeindruckend - ja selbst die Fähigkeit, im Zweifel auch die Grenzen des Wissen-

Könnens explizit zu benennen. Gewiss — es ist auch wahr, dass die Auswahl der

Dokumente und Zitate stark interessengeleitet ist. Wer Euseb liest, tut gut daran,

ihn einerseits ganz ernst zu nehmen und seinen Informationen zu vertrauen,

aber andererseits auch sehr aufmerksam zwischen den Zeilen zu lesen — mit
besonderem Blick für das jeweils nicht Gesagte oder deutend Zurechtgerückte.

Heute gibt es einen etablierten und sich stets verfeinernden Methodenkanon

wissenschaftlicher Auseinandersetzung mit Geschichte. Das Ideal einer

strengen «Objektivität», das im 19. Jahrhundert dabei oft im Hintergrund
stand, ist weitgehend aufgegeben: Selbstverständlich ist auch wissenschaftliche

Geschichtsschreibung immer standortgebunden. Es ist Aufgabe des Forschenden,

diesen Sachverhalt in die eigenen Reflexionen einzubeziehen und, wo
immer nötig und sachlich angemessen, darüber Rechenschaft abzulegen. Das



Wie kirchlich ist die Kirchengeschichte? 265

gilt auch und erst recht für diejenigen, deren intellektueller und/oder institutioneller

Kontext theologisch bestimmt ist. Gewiss — man kann fragen, ob das

Wort «Apologetik» noch zur Beschreibung dieser Rechenschaftsablage geeignet

ist. Als Benennung für eine antike Literaturgattung ist es etabliert und relativ

eindeutig. Im modernen Alltags Sprachgebrauch haftet dem Wort eine eher

negative Konnotation an, die seine Benutzung erschwert. Es schwingt etwas
Verzweifeltes mit, eine Aussageabsicht «mit dem Rücken zur Wand». Insofern

mag es sein, dass eine Wiederbelebung dieses Wortes wenig aussichtsreich ist.

Eine mögliche Alternative wäre die Rede von kontextueller Historiographie

(ähnlich wie in manchen Diskussionszusammenhängen die «kontextuelle

Theologie» zur Modevokabel avanciert ist). Doch während «Apologetik»
vielleicht ein wenig zu viel des Guten ist, läuft das «Kontextuelle» Gefahr, im
Unverbindlich-Banalen zu verschwimmen. Es geht um mehr als die Angabe von
Kontexten der Schreibenden. Es geht — um es kurz und klar zu sagen — um eine

Aussageabsicht. Historiographie ist nur dann relevant, wenn sie etwas aussagen
will — andernfalls sind es Annalen.

Dass in diesem Sinne Geschichtsschreibung nicht nur interessengeleitet
sein darf, sondern geradezu sein muss, sollte man nicht bestreiten. Wo

Kirchengeschichte als theologische Disziplin betrieben wird, sollte sie sich daher

nicht einreden lassen, dass sie nur dann wissenschaftlich ist, wenn sie ihren
genuinen Fragehorizont versteckt oder verleugnet. Nochmals: Kirchengeschichte
muss nicht in einem kirchlichen oder theologischen Kontext betrieben werden.

Selbstverständlich können die relevanten Gegenstände auch anders und
anderswo untersucht werden. Wo sie es aber wird, sollte sie ihren Kontext aktiv
und offensiv vertreten und zum Teil der wissenschaftlichen Reflexion machen.

Das gilt übrigens auch für ihre konfessionellen Kontexte. Dem Schreibenden

liegt nichts ferner als eine konfessionalistische Engführung des eigenen
Faches. Aber es ist selbstverständlich, dass die Forderung nach Einbezug der
kirchlichen Kontexte auch die konfessionellen Prägungen mit umschliesst. Das

steht keineswegs in Kontrast zum Ideal einer ökumenisch verantworteten
Kirchengeschichte. Keine einzelne konfessionelle Tradition kann heute noch über
sich selbst sprechen, ohne den Dialog mit den anderen gleich mit einzubezie-

hen.

Abschliessend sei der gleiche Grundgedanke noch einmal anders gewendet,
nämlich nicht auf die konfessionellen, sondern auf die geographischen und
kulturellen Kontexte bezogen. Kirchengeschichte im 21. Jahrhundert steht vor



266 Martin Wallraff

ganz neuen Herausforderungen durch die globalen Horizonte. Wiederum: Auf
der Gegenstandsebene ist das alles nicht neu. Globalisierung ist kein neues

Phänomen der jüngsten Geschichte. Im Gegenteil: Gerade das Christentum
hat von Anfang an einen globalen Horizont im Blick gehabt. Der spätantike

Begriff «ökumenisch» besagt ja im Wortsinn nichts anderes («die ganze
bewohnte Welt betreffend»). Doch die einschlägige Historiographie hat beschämend

lange gebraucht, um sich der Konsequenzen bewusst zu werden und

um angemessen damit umzugehen. Neu ist nicht der Gegenstand, sondern die

reflektierende Integration ins eigene Fach.

Natürlich lässt sich globale Christentumsgeschichte nicht als Missionsgeschichte

aus europäischer Perspektive schreiben. Ein polyzentrischer und
pluraler Zugang ist erforderlich. Zugleich aber lassen sich die Herausforderungen
der Historiographie in globaler und postkolonialer Perspektive nicht dadurch

meistern, dass europäische Autoren an europäischen Schreibtischen angeblichen

oder tatsächlichen Eurozentrismus geissein. Oder dadurch, dass sie ihr

Europäisch-Sein verstecken oder verleugnen.
Auch hier: Die Kirchengeschichte muss ihre eigenen Standpunkte offenlegen

und aktiv ins Gespräch einbringen. Was am europäischen Blick auf den

Afrikaner Augustin ist spezifisch europäisch? Was ändert sich, wenn ein

afrikanischer Blick hinzutritt? Wie wird Kaiser Karl V. aus protestantischer,
römischer und lateinamerikanischer Perspektive gesehen? Wie wird Missionsgeschichte

aus Sicht der Nachfahren von Missionierenden und von Missionierten

geschrieben? Wie spricht man über die Entstehung des Islam als europäischer
und als orientalischer Christ?

Man könnte die gleiche Diskussion auch im Blick auf gender- und andere

Perspektiven führen. Der entscheidende Punkt sollte aber klar geworden sein.

Wie kirchlich ist die Kirchengeschichte? Sie ist es, wenn sie ihren kontextuellen

und apologetischen Charakter nicht verleugnet.



Wie kirchlich ist die Kirchengeschichte? 267

Abstract
In this article I investigate to what extent the «ecclesiastical history» is or ought to be

linked to a specific ecclesial background. The Greek original of the term (ekklësiastikë
historia, coined by Eusebius of Caesarea) can be interpreted in two ways: as history of
the Church or history from an ecclesiastical perspective (corresponding to an objective
vs. subject genitive, respectively). The history of Eusebius has a marked apologetical
interest, but this does not fatally undermine the scholarly rigor of the work. I argue
that the discipline should have a clear theological profile even today, and that moreover
this need not exclude a pluralism of perspectives among the specialists of the field.

Martin Wallraff, München


	Wie kirchlich ist die Kirchengeschichte?

