Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 72 (2016)

Heft: 2

Artikel: Wie kirchlich ist die Kirchengeschichte?
Autor: Wallraff, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877727

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877727
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wie kirchlich ist die Kirchengeschichte?

Die im Titel gestellte Frage ist banal und sehr komplex zugleich. Auf den ers-
ten Blick mag man antworten: Die Kirchengeschichte trigt das Kirchliche ja
schon im Titel. Wollte man es ihr nehmen, wire es wie Zahnmedizin ohne
Zihne oder Jagerschnitzel ohne Jiger. Kirchengeschichte ist auf Kirche ge-
wiesen — ohne sie bliebe nur die «Geschichte», und die ist — mit Effi Briest zu
sprechen — ein weites Feld.

So einfach ist es indes nicht. Denn auf den zweiten Blick stellt sich die Fra-
ge, worin denn dieses Kirchliche genau besteht. Genauer gefragt: Ist es wie bei
der Zahnmedizin, wo innerhalb des weiten Feldes der Medizin ein engerer Sek-
tor definiert wird, nimlich der mit den Zihnen befasste? In diesem Sinne also:
Geschichte, die «Kirche» zum Gegenstand hat (dhnlich der Musikgeschichte,
der Wirtschaftsgeschichte oder der Rechtsgeschichte)? Oder ist es eher wie
beim Jdgerschnitzel, wo nicht etwa der Stoff, aus dem das Schnitzel gemacht
ist, bezeichnet wird, sondern seine Zubereitungsart, eben «nach Jiger Art»?
Also: Geschichte, nach kirchlicher Art, in kirchlicher Absicht oder Perspektive
betrieben?

Um den Gegensatz noch klarer und noch schirfer (vielleicht unnétig scharf)
zu formulieren: Missen wir uns die Junktur «Kirchengeschichte» wie einen genz-
tivus obiectivus oder subiectivus vorstellen? Kirche als Objekt, Gegenstandsbereich
von Geschichtsschreibung? Oder Kirche als Subjekt, «Sitz im Leben»? Das
Deutsche ist hier unklar (anders als die romanischen Sprachen, wo histoire de
['église im Sinne des gentivus obiectivus vereindeutigt) — doch hat es diese Unklar-
heit von seinen Vorliufersprachen geerbt. Die lateinische Aistoria ecclesiastica ist
in dieser Hinsicht ebenso unklar wie die griechische éxkkAnclaotikn iotopia,
und diese letztere ist ja gewissermassen die «Urform». Euseb von Caesarea hat
bekanntlich in der Spatantike mit seinem epochalen Werk dieses Titels sowohl
die literarische Gattung begriindet als auch diese spezifische Bezeichnung er-
funden. Er hat das «Copyright» an Kirchengeschichte.

Und schon bei Euseb ist die genaue Semantik im Grunde unklar — viel-
leicht gewollt unklar. Wiederum scheint die Sache nur auf den ersten Blick
einfach: Faktisch beschreibt Euseb die Entwicklung der Kirche bis zu seiner
eigenen Zeit, oder, wie er selbst sich ausdriickt: «die Nachfolgen der heiligen
Apostel zusammen mit den von unserem Retter bis zu uns verflossenen Zei-
ten, wie viel und wie grosses sich in Bezug auf die Kirchengeschichte ereignet

ThZ 2/72 (2016) S. 259-267



260 Martin Wallraff

haben soll» (so die berithmten Anfangsworte). Der Gegenstandsbereich sind
also die Nachfolgen der Apostel, meist gedeutet als die Sukzessionen auf den
wichtigsten Bischofssitzen; der beschriebene Zeitraum geht von Jesus Christus
bis zur Jetzt-Zeit — also klassische Kirchengeschichte im Sinne des Gegen-
standsbereichs. In diesem Bild stort jedoch, dass Euseb nach dem Proém nicht
etwa mit der Geburt oder gar der Auferstehung Jesu einsetzt, sondern mit dem
priexistenten Christus. Das gesamte erste Buch der Kirchengeschichte ist eine
Art praeparatio evangelica; von Kirche als Objekt ist allein deshalb gar keine Rede,
weil es noch keine gab. Es geht um die Propheten, um die Datierung der In-
karnation, um die Vorfahren Jesu, um die Datierung des Pilatus, um Johannes
den Taufer. Kurz: um die Verankerung der kleinen Geschichte Jesu in der gros-
sen Geschichte des Volkes Israel, des romischen Reiches, ja sogar: der ganzen
Welt. Die Kirchengeschichte ist ein Spezialfall von Universalgeschichte, und
genau so ist sie entstanden. Am Ende seines Prooms (1,1,6) gibt Euseb selbst
dariber Auskunft: Schon in seinem universalhistorischen Tafelwerk (ypovikoi
Kavoveg) hatte er knapp tiber Kirchliches berichtet (Emttopnv kateotnoauny).
Jetzt erfahrt dieser Teil der Weltgeschichte ausfiihrliche Wiirdigung in einem ei-
genen Werk: «wie viel und wie grosses sich in Bezug auf die Kirchengeschichte
ereignet haben soll». Dabei kann man das kot v éKKANGLGTIKTV iGTOpioY
durchaus auch tibersetzen «nach kirchlicher Geschichtsbetrachtung» — die Pri-
position kat@ also dhnlich wie in «Evangelium nach Markus (e0ayyéhiov Kotd
Mapkov)», oder eben «nach Jiger Art.

Der Verweis auf die universalhistorischen Wurzeln und den prinzipiell kirch-
lichen Standort als Verstehensvoraussetzung bei Euseb ist keine iiberfliissige
Haarspalterei. Das wird sofort deutlich, wenn man sich vor Augen hilt, dass
Kirchengeschichte als Geschichte in kirchlicher Perspektive notwendig einen
statk apologetischen Zug ins Spiel bringt — und genau dieser findet sich in sehr
ausgepragter Form bei Euseb. Die scharf antihiretische Stossrichtung kommt
schon im zitierten Proom zum Ausdruck, wo von Hiretikern und Gnostikern
die Rede ist, «die sich wiitenden Wolfen gleich schonungslos auf die Herde
Christi sturzten». Auch in der konkreten historischen Durchfiihrung lisst Eus-
eb keinen Zweifel, dass die Betrachtung der Geschichte dazu dient, die Durch-
setzung der wahren, reinen (= kirchlichen) Lehre gegen die schwarze Hiresie
aufzuzeigen.

Euseb ist schriftstellerisch sowohl im Genus der klassischen «Apologie»
(praeparatio evangelica) als auch in der «reinen» Geschichtsschreibung hervor-



Wie kirchlich ist die Kirchengeschichte? 201

getreten (Chronik). Es ist nicht ganz verkehrt, die Kirchengeschichte als die
Synthese beider zu betrachten. Der apologetische Grundzug wurde mitunter
als storendes Relikt oder als Misston in der Harmonie des gelehrten (Euvres
wahrgenommen. Man hat ihn als Kontrast zur «Wissenschaftlichkeit» der His-
toriographie betrachtet. Abgesehen von der Gefahr tberfliissiger Wertungen
in solchen Urteilen und abgesehen von der Tendenz zur Riickprojektion ge-
wisser Ideale des Historismus des 19. Jahrhunderts, ist festzuhalten, dass fir
Euseb das «Engagierte» an seiner Form der Geschichtsschreibung keineswegs
in Kontrast stand zur intellektuellen Redlichkeit und zur wissenschaftlichen
Prazision, mit der er Dokumente sammelte, zitierte und zuganglich machte.
Und es sei immerhin angemerkt, dass der apologetische Grundzug bei den
unmittelbaren Nachfolgern des Euseb tendenziell zurtickging, dass damit aber
zugleich die Gattung selbst ausstarb. Das Mittelalter kannte keine «Kirchenge-
schichte» im Sinne einer literarischen Gattung. Es ist keine ganz fernliegende
Hypothese zu vermuten, dass der Kirchengeschichte dort die Puste ausging,
wo das apologetisch-kirchliche Grundanliegen verblasste. Zumal die Gattung
gleich wieder auf den Plan trat, als das apologetische Interesse wieder ent-
stand, nimlich im Kontext der Reformation. Die «Magdeburger Zenturien»,
das monumentale Kirchengeschichtswerk des Protestantismus, sind sowohl in
Hinsicht auf den gelehrten Aufwand als auch im Blick auf die apologetische
Zielrichtung Eusebs wiirdige Nachfolger.

Wie kirchlich ist die Kirchengeschichte? Die etwas ausfithrlichen Darlegun-
gen zu Euseb und den Anfingen mag fiir denjenigen fernliegen, der die Frage
in erster Linie im heutigen Horizont stellt. Denn weder ist Kirchengeschichte
bei Euseb einfach sout court gleichzusetzen mit Kirchengeschichte als literari-
sche Gattung heute (geschweige denn als akademische Disziplin) noch haben
die Antworten des vierten Jahrhunderts irgend eine normative Kraft fir heu-
te dringende Fragen. Euseb kann also nicht als Gewihrsmann dafir dienen,
was Kirchengeschichte «eigentlich» ist oder sein miisste, und der Exkurs in die
Spitantike kann die gestellte Frage nicht fur alle Zeiten beantworten. Er war
dennoch sinnvoll, weil die Spitantike als Resonanzraum fiir heute dringende
Fragen erstaunlich fruchtbar ist.

Zunichst gilt es aber auch die Unterschiede zu sehen: Wer heute nach der
Kirchlichkeit von Kirchengeschichte fragt, kalkuliert eine Mdéglichkeit ein, die
es so in der Spitantike nicht gab, nimlich ein Interesse an derartigen Fragen
aus einem nicht-kirchlichen oder dezidiert unkirchlichen Horizont. Wieder-



262 Martin Wallraff

um gilt dies sowohl fir den Gegenstandsbereich als auch fiir den Kontext des
Fragenden. Im 21. Jahrhundert gibt es «Kirchengeschichte», die sich als Ge-
genstand explizit und programmatisch auf «mehr als nur Kirche» bezieht — ja,
man kann sagen, dass das geradezu der Regelfall ist. Schon Schleiermacher hat
formuliert: «Die Kirchengeschichte ... ist das Wissen um die gesamte Entwick-
lung des Christentums» (Kurze Darstellung, §149) — und zwar, wie man heute
zufiigen wiirde: sowohl in seinen kirchlichen als auch nichtkirchlichen Ausse-
rungsformen. Erst recht natiirlich: das Christentum in seinen verschiedenen
kirchlichen Ausprigungen (nicht nur die eine wahre Kirche im Gegensatz zur
Hiresie), also eine grundsitzlich 6kumenische Zugehensweise. Das alles ist
heutzutage weitgehend unkontrovers. Wenige Kirchenhistoriker wiirden sich
nur als Historiker der «einen wahren» Kirche unter Ausschluss aller Abweichler
betrachten oder wiirden etwa den radikalen Pietismus oder Formen christlich
gepragter «Zivilreligion» von der Betrachtung mit der Begriindung ausschlies-
sen, dies sei nicht kirchlich. Im Sinne des Gegenstandsbereichs wiirden sich
die meisten Kirchenhistoriker daher durchaus einverstanden fithlen mit einer
sehr «positivistischen» Definition des Faches, wie sie von Wolfhart Pannenberg
gegeben wurde: Kirchengeschichte als «Religionsgeschichte des Christentums»
im weitesten Sinne.

Schwieriger ist die Frage nach der Standortgebundenheit. Das Ideal einer
ganz und gar «objektiven» Wissenschaft, bei der der je eigene Standort des
Fragenden iiberhaupt keine Rolle spielt, wird heute kaum noch jemand vertre-
ten. Doch muss fiir dieses Fach der eigene Standort kirchlich sein? Muss der
Fragende dabei kirchliche Interessen vertreten? An welcher Fakultit ist er mit
Gewinn zu beheimaten? Oder noch weiter zuspitzend: Wie theologisch ist die
Kirchengeschichte? Die grundsitzliche Moglichkeit einer Kirchengeschichte
ohne kirchliche Interessen ist, wie gesagt, erst in der Neuzeit am Horizont
erschienen, doch heute scheint sie eine Selbstverstindlichkeit. Natiirlich kann
man eine Tagung tiber Gregor von Nyssa besuchen, einen Aufsatz tiber Bern-
hard von Clairvaux publizieren, eine Edition von Flugblattern der Reforma-
tionszeit vorlegen oder einen Vortrag tber den Kulturkampf in der Schweiz
halten, ohne Christ zu sein und ohne eigene kirchliche oder irgendwie religiose
Interessen zu haben oder gar offentlich zu erklaren. Ebenso natiirlich kann
man einem Buch tUber Frauenaskese in der Spitantike oder tiber die Bliite des
Konziliarismus im Mittelalter nicht unbedingt ansehen, welche Glaubensiiber-
zeugungen der Autor oder die Autorin hat.



Wie kirchlich ist die Kirchengeschichte? 263

Dass das so ist, ist heute nicht nur selbstverstindlich, sondern wird auch
allgemein geschitzt. Niemand hat ein Interesse, die Beschiftigung mit den
genannten und anderen Themen auf einen znner circle von irgendwie zu de-
finierenden (Recht-)Gliaubigen einzuschrinken. Im Gegenteil: Es gibt auch
Themen, wo die Wahrscheinlichkeit hoher ist, dass man den entsprechenden
Bichern etwas vom Standpunkt des Schreibenden abspiirt («Die Anfinge des
Papsttums», «Homosexualitit und Kirche») — und gerade dort profitiert der
wissenschaftliche Diskurs von der Pluralitit der Zugehensweisen.

In diesem Sinne also kann Kirchengeschichte kirchlich sein — oder auch
nicht. Dass beides méglich ist, ist kein Nachteil, sondern eine Stirke, und dem
Schreiber der vorliegenden Zeilen liegt nichts ferner als hinter diese Form ei-
nes modernen pluralen Diskurses zuriickzugehen. Man muss im tibrigen aus
diesem Grunde auch keinerlei Sorge um die Kirchengeschichte haben, wenn
ihr Sitz im Leben einmal nicht mehr eine theologische Fakultat sein sollte: Das
wissenschaftliche Interesse fiir Augustin, fiir die stadtische Reformation oder
tir Karl Barth wird nicht so bald zum Erliegen kommen. Die Relevanz des
Faches ergibt sich zu einem guten Teil aus der Relevanz ihres Gegenstandes.

Mit diesen Feststellungen ist aber bei weitem noch nicht alles zum The-
ma gesagt. Man konnte etwa die Frage «Wie theologisch ist die Kirchenge-
schichte?» auch umkehren und fragen: Wie viel Kirchengeschichte braucht
die Theologie? Das ist nicht ganz ungefihrlich, denn es droht die Gefahr der
Funktionalisierung. Historikern ist meist nicht wohl dabei, wenn ihre Studien
gleichsam zum argumentativen Ersatzteillager oder zum Zulieferbetrieb fiir
Uberzeugungen und Thesen genutzt werden, die ganz andere Urspriinge und
Interessen haben — einmal gar nicht zu reden von der Kirchengeschichte als
«Hilfswissenschaft» der «eigentlichen» Theologie, wie das ein Basler Theologe
einmal ausdriickte.

Um solche Gefahren zu umgehen, sollte man die Frage vielleicht eher so
formulieren: Wie viel genuin historisches Interesse setzt die Theologie frei?
So gefragt, muss die Antwort lauten: Unter den Bedingungen des westlich ge-
priagten Wissenschaftsbetriebes ist das Potenzial betrichtlich — es kann nicht
anders sein. Seit der Entstehung der neuzeitlichen Geschichtswissenschaft als
spite Frucht der Aufklarung kann auch die Theologie an diesem Paradigma
nicht vorbei — und sie sollte es gar nicht versuchen. Viele Verwerfungen im
19. und 20. Jahrhundert waren durch solche Versuche bedingt (Streit um den
«historischen Jesus», Antimodernismus-Streit etc.). Solche Debatten haben —



264 Martin Wallraff

confusione hominum, Dei providentia — oft sehr interessante Resultate gezeitigt,
empfehlen sich aber auf Dauer nicht zur Nachahmung,

An dieser Stelle kommen Euseb und die Spitantike wieder ins Spiel: Dass
es Theologie ist, die aus sich heraus ein historisches Interesse generiert, dass
die Standpunktgebundenheit von Kirchengeschichte nicht nur kein Nachteil
ist, sondern Motor historischer Erkenntnis sein kann, dass Apologetik und
Wissenschaftlichkeit nicht in Kontrast stehen, sondern das eine wie das andere
offensiv und aktiv bejaht werden kann — all das ist heute nicht weniger wahr
als damals. Der vorliegende Essay will ein Plidoyer in diesem Sinne abgeben.
Kirchengeschichte als theologische Disziplin braucht eine Schleiermachersche
Wende zum Subjekt.

Es ist vermutlich zutreffend, dass bei Euseb die Junktur «Kirchengeschichte
(kkAnolooTikT) iotopia)» deutungsoffen ist: Sie lisst sowohl eine Interpretati-
on im Sinne des genitivus obiectivus wie subiectivus zu. Dass sich in der Wirkungs-
geschichte primir die Kirche als «Objekt» von Geschichtsschreibung durchge-
setzt hat, ist vermutlich ebenfalls zutreffend. Heute ist es jedoch wichtig, auch
an die andere Bedeutungsebene zu erinnern: Kirchengeschichte als eine spe-
zifische kirchlich motivierte Beschiftigung mit Geschichte. Gerade bei Euseb
liasst sich lernen, dass eine solche Art der Geschichtsschreibung keineswegs im
Gegensatz steht zu dem, was in moderner Begrifflichkeit als «wissenschaftli-
ches Ethos» bezeichnet werden mag, Die Sorgfalt und Zuverlissigkeit, mit der
Euseb Dokumente recherchiert und zitiert, sucht in der Literatur der Antike
ihresgleichen. Die Prizision in chronologischen Fragen ist gleichfalls beein-
druckend — ja selbst die Fahigkeit, im Zweifel auch die Grenzen des Wissen-
Koénnens explizit zu benennen. Gewiss — es ist auch wahr, dass die Auswahl der
Dokumente und Zitate stark interessengeleitet ist. Wer Euseb liest, tut gut dar-
an, ihn einerseits ganz ernst zu nehmen und seinen Informationen zu vertrau-
en, aber andererseits auch sehr aufmerksam zwischen den Zeilen zu lesen — mit
besonderem Blick fiir das jeweils #icht Gesagte oder deutend Zurechtgeriickte.

Heute gibt es einen etablierten und sich stets verfeinernden Methodenka-
non wissenschaftlicher Auseinandersetzung mit Geschichte. Das Ideal einer
strengen «Objektivitit, das im 19. Jahrhundert dabei oft im Hintergrund
stand, ist weitgehend aufgegeben: Selbstverstindlich ist auch wissenschaftliche
Geschichtsschreibung immer standortgebunden. Es ist Aufgabe des Forschen-
den, diesen Sachverhalt in die eigenen Reflexionen einzubeziehen und, wo
immer notig und sachlich angemessen, dariiber Rechenschaft abzulegen. Das



Wie kirchlich ist die Kirchengeschichte? 265

gilt auch und erst recht fur diejenigen, deren intellektueller und/oder instituti-
oneller Kontext theologisch bestimmt ist. Gewiss — man kann fragen, ob das
Wort «Apologetik» noch zur Beschreibung dieser Rechenschaftsablage geeig-
net ist. Als Benennung fiir eine antike Literaturgattung ist es etabliert und rela-
tiv eindeutig. Im modernen Alltagssprachgebrauch haftet dem Wort eine cher
negative Konnotation an, die seine Benutzung erschwert. Es schwingt etwas
Verzweifeltes mit, eine Aussageabsicht «mit dem Riucken zur Wand». Insofern
mag es sein, dass eine Wiederbelebung dieses Wortes wenig aussichtsreich ist.

Eine mogliche Alternative wire die Rede von kontextueller Historiogra-
phie (dhnlich wie in manchen Diskussionszusammenhingen die «kontextuelle
Theologie» zur Modevokabel avanciert ist). Doch wihrend «Apologetik» viel-
leicht ein wenig zu viel des Guten ist, liuft das «Kontextuelle» Gefaht, im Un-
verbindlich-Banalen zu verschwimmen. Es geht um mehr als die Angabe von
Kontexten der Schreibenden. Es geht — um es kurz und klar zu sagen — um eine
Aussageabsicht. Historiographie ist nur dann relevant, wenn sie etwas aussagen
will — andernfalls sind es Annalen.

Dass in diesem Sinne Geschichtsschreibung nicht nur interessengeleitet
sein darf, sondern geradezu sein muss, sollte man nicht bestreiten. Wo Kir-
chengeschichte als theologische Disziplin betrieben wird, sollte sie sich daher
nicht einreden lassen, dass sie nur dann wissenschaftlich ist, wenn sie ihren ge-
nuinen Fragehorizont versteckt oder verleugnet. Nochmals: Kirchengeschichte
muss nicht in einem kirchlichen oder theologischen Kontext betrieben werden.
Selbstverstindlich konnen die relevanten Gegenstinde auch anders und an-
derswo untersucht werden. Wo sie es aber wird, sollte sie ihren Kontext aktiv
und offensiv vertreten und zum Teil der wissenschaftlichen Reflexion machen.

Das gilt tibrigens auch fiir ihre konfessionellen Kontexte. Dem Schreiben-
den liegt nichts ferner als eine konfessionalistische Engfithrung des eigenen
Faches. Aber es ist selbstverstindlich, dass die Forderung nach Einbezug der
kirchlichen Kontexte auch die konfessionellen Prigungen mit umschliesst. Das
steht keineswegs in Kontrast zum Ideal einer 6kumenisch verantworteten Kir-
chengeschichte. Keine einzelne konfessionelle Tradition kann heute noch tber
sich selbst sprechen, ohne den Dialog mit den anderen gleich mit einzubezie-
hen.

Abschliessend sei der gleiche Grundgedanke noch einmal anders gewendet,
namlich nicht auf die konfessionellen, sondern auf die geographischen und
kulturellen Kontexte bezogen. Kirchengeschichte im 21. Jahrhundert steht vor



266 Martin Wallraff

ganz neuen Herausforderungen durch die globalen Horizonte. Wiederum: Auf
der Gegenstandsebene ist das alles nicht neu. Globalisierung ist kein neues
Phinomen der jingsten Geschichte. Im Gegenteil: Gerade das Christentum
hat von Anfang an einen globalen Horizont im Blick gehabt. Der spitantike
Begrift «0kumenisch» besagt ja im Wortsinn nichts anderes («die ganze be-
wohnte Welt betreffend»). Doch die einschligige Historiographie hat beschi-
mend lange gebraucht, um sich der Konsequenzen bewusst zu werden und
um angemessen damit umzugehen. Neu ist nicht der Gegenstand, sondern die
reflektierende Integration ins eigene Fach.

Natiirlich lisst sich globale Christentumsgeschichte nicht als Missionsge-
schichte aus europiischer Perspektive schreiben. Ein polyzentrischer und plu-
raler Zugang ist erforderlich. Zugleich aber lassen sich die Herausforderungen
der Historiographie in globaler und postkolonialer Perspektive nicht dadurch
meistern, dass europiische Autoren an europiischen Schreibtischen angebli-
chen oder tatsichlichen Eurozentrismus geisseln. Oder dadurch, dass sie ihr
Europiisch-Sein verstecken oder verleugnen.

Auch hier: Die Kirchengeschichte muss ihre eigenen Standpunkte offen-
legen und aktiv ins Gesprach einbringen. Was am europaischen Blick auf den
Afrikaner Augustin ist spezifisch europaisch? Was dndert sich, wenn ein afri-
kanischer Blick hinzutritt? Wie wird Kaiser Karl V. aus protestantischer, ro-
mischer und lateinamerikanischer Perspektive gesechen? Wie wird Missionsge-
schichte aus Sicht der Nachfahren von Missionierenden und von Missionierten
geschrieben? Wie spricht man tber die Entstehung des Islam als europiischer
und als orientalischer Christ?

Man kénnte die gleiche Diskussion auch im Blick auf gender- und andere
Perspektiven fithren. Der entscheidende Punkt sollte aber klar geworden sein.
Wie kirchlich ist die Kirchengeschichte? Sie ist es, wenn sie ithren kontextuellen
und apologetischen Charakter nicht verleugnet.



Wie kirchlich ist die Kirchengeschichte? 267

Abstract

In this article T investigate to what extent the «ecclesiastical history» is or ought to be
linked to a specific ecclesial background. The Greek original of the term (ekklésiastiké
historia, coined by Eusebius of Caesarea) can be interpreted in two ways: as history of
the Church or history from an ecclesiastical perspective (corresponding to an objective
vs. subject genitive, respectively). The history of Eusebius has a marked apologetical
interest, but this does not fatally undermine the scholarly rigor of the work. I argue
that the discipline should have a clear theological profile even today, and that moreover
this need not exclude a pluralism of perspectives among the specialists of the field.

Martin Wallraff, Minchen



	Wie kirchlich ist die Kirchengeschichte?

