Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 72 (2016)

Heft: 2

Artikel: Wie praktisch sind die Dogment? : Ein praktischer Versuch mit einer
Vor- und einer Nachbesinnung

Autor: Pfleiderer, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877726

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877726
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wie praktisch sind die Dogmen?

Ein praktischer Versuch mit einer Vor- und einer Nachbesinnung1

1. Vorbesinnung: Was ist die Frage?
Dass die Dogmen praktisch sein wollen, steht ausser Frage — zumindest fur
eine reformatorisch-protestantische Deutungstradition. Seit der Reformation
wird die Pragmatisierung der Dogmatik von protestantischer Theologie so
grundsitzlich betrieben, dass sie bereits den Dogmenbegriff im Grunde ab-
geschafft hat. «Dogmata», verbindlich zu glaubende Lehrsitze der Kirche mit
allgemeinem, tberzeitlichem Geltungsanspruch, gibt es nach evangelischem
Verstindnis, streng genommen, gar keine; denn das evangelische Kirchenver-
stindnis, das kein autoritatives Lehramt kennt, lisst die Formulierung solcher
verbindlichen Lehrsitze im strikten Sinne gar nicht zu. Aus den Dogmata wur-
den darum Bekenntnisschriften. Insbesondere in lutherischen Kirchen gelten
diese Bekenntnisschriften allerdings auch heute noch als durchaus verbindlich;
Pfarrerinnen und Pfarrer werden darauf ordiniert. Aber auch dort ist der Ver-
pflichtungscharakter nicht von der Art, wie man ihn mit der Vorstellung ver-
bindlicher Dogmen verknupft. Die Bekenntnisschriften geben sich ausdriick-

1 Fast zu Beginn einer 17-jahrigen gemeinsamen Zeit an der Basler Theologischen Fakultit
ist der von Albrecht Grozinger und mir herausgegebene, aus einer Tagungsveranstaltung in
Castelen hervorgegangene Band «Gelebte Religion» als Programmbegriff Systematischer
und Praktischer Theologie» (Zirich 2002) entstanden. Der Band, der einige Aufmerk-
samkeit auf sich zog, bildete zugleich den Auftakt zu einer neuen Buchreihe beim TVZ
mit dem Namen «Christentum und Kultum, die unter Mitarbeit von Ekkehard Stegemann
ebenfalls von uns beiden ins Leben gerufen wurde. Beides, der Buch- und der Reihen-
titel, waren und sind Programm. Dabei war und ist uns wichtig, nicht einer Auflésung
von Theologie in gelebte Religion, bzw. einer Auflésung von Christentum in Kultur das
Wort zu reden, sondern die Gehalte des christlichen Glaubens in ihrer Lebens- und Kul-
turdienlichkeit zu entfalten. Zu diesem von uns beiden in den zurickliegenden Jahren
einerseits auf je eigenen Wegen, andererseits auch wiederum gemeinsam in Form vieler
gemeinsamer Projekte der Basler Theologischen Fakultit verfolgten Programm leiste ich
mit der nachfolgenden kleinen Besinnung gerne zu seinen Ehren einen Beitrag. Albrecht
Grozinger hat der Basler Theologischen Fakultit zu einigem Glanz, in Neudeutsch: zu
einiger «Sichtbarkeit, verholfen, wofiir ich ihm, als jemand der davon profitieren durfte
und darf, sehr dankbar bin. Er ist Giberdies einer der angenehmsten Kollegen, die man sich
winschen kann.

ThZ 2/72 (2016) S. 248-258



Wie praktisch sind die Dogmen? 249

lich als Schriftauslegung zu erkennen; sie verweisen auf einen bestimmten
Deutungszusammenhang christlicher Existenz, verstehen sich aber nicht als
Satzwahrheiten, die je fur sich zustimmungspflichtig gemacht werden kénnten.

Das reformierte Verstindnis der Bekenntnisschriften unterscheidet sich
vom lutherischen darin signifikant, dass die Bekenntnisbildung nicht, wie in
den lutherischen Kirchen, als abgeschlossen gilt; «die Bekenntnisschriften» als
unverinderliche Sammlung bestimmter kanonischer Texte gibt es hier nicht.
Dartiber hinaus haben die Schweizer reformierten Kirchen dieses offenere
Verstindnis der Bekenntnisliteratur so zugespitzt, dass sie daraus bereits im 19.
Jahrhundert die praktische Konsequenz gezogen haben, die Bekenntnisbin-
dung bei Kirchen wie Kirchenmitgliedern ginzlich abzuschaffen. Alle Versu-
che, auch solche in der unmittelbaren Vergangenbheit, sie — zumindest in modi-
fizierter Form — wieder einzufiihren, sind bislang gescheitert.

Wo es wie in der reformierten Schweiz —im strengen Sinne — keine Dogmen,
wo es nicht einmal mehr ein Aquivalent dafiir in Gestalt verbindlicher, kanoni-
scher Bekenntnisschriften, gibt, ist die Frage nach ihrem praktischen Charakter
ganau genommen tberflissig: die Dogmen sind offenbar, zumindest in der
Schweiz, fiir die religiose Praxis jedenfalls in einem regulatorischen Sinne nicht
mehr relevant. Das bedeutet freilich nicht, dass jedwede Auslegungen des Glau-
bens in dogmatischer oder ethischer Hinsicht von Seiten der Kirchenmitglieder
und insbesondere auch von Seiten ihrer angestellten Funktionire, insbesonde-
re Pfarrpersonen, berechtigte kirchliche Geltungsanspriiche erheben kénnten.
Faktisch haben in der Schweiz Kirchenordnungen, die sich ihrerseits auf die
Heilige Schrift berufen, die Ordnungsfunktion von Bekenntnisschriften bzw.
Dogmen abgel6st. Viele Fragen, die in anderen Kirchen zunachst auf Dogmen-
ebene geklirt werden, sucht man in der Schweiz pragmatisch auf der Ebene
von Kirchenordnungen zu regeln; diese legen u.a. fest, wer zur Kirche gehort,
ob, wann, von wem und (zumindest ungefihr) auf welche Weise Gottesdienste
durchgefiihrt werden diirfen etc. Was sie in der Tat nicht beziehungsweise nur
sehr indirekt regeln, ist die legitime dogmatische und ethische Auslegungsweite
des christlichen Glaubens, also die Frage, welche von Pfarrpersonen auf der
Kanzel verkiindigte oder anderweitig verbreitete Lehre noch als christlich bzw.
christlich-reformiert anzusehen ist. Hier herrscht ein praktischer, aber variabler
und sich stets weiter entwickelnder common sense. Was als Verstosse gegen
diesen wahrgenommen wird, etwa offen proklamierter Atheismus, vehemente
Ablehnung der Kindertaufe oder beharrlich vertretene Reinkarnationslehren,



250 Georg Pfleiderer

wird zunichst diskursiv und sodann, als ultima ratio, auch mit disziplinarischen
Mitteln zu regulieren versucht — also wiederum pragmatisch.

Die rechtlich-regulatorische Funktion der Dogmen ist in den Schweizer re-
formierten Kirchen mithin nahezu aufgelost, bzw. in der angedeuteten Weise
pragmatisiert. Neben dieser im Grunde politischen Funktion hatten Dogmen
bzw. haben auch ihre protestantischen Nachfolgetexte, die Bekenntnisschrif-
ten, aber immer auch noch zwei weitere Funktionen, die ihrerseits eng mitei-
nander verbunden sind: eine soziale und eine individuell religids-theologische.
Dogmen bzw. Bekenntnisschriften sind Zusammenfassungen des christlichen
Glaubens in seinen wesentlichen Inhalten. Sie stitzen damit religise Gruppen-
identititen und bieten einzelnen Hilfen bei ihrer religiés-theologischen Ori-
entierung, Insbesondere im Rahmen der religibsen Erziehung kénnen (und
sollten vielleicht mehr noch als oft der Fall) sie auch heute noch gute Dienste
leisten, auch in der Schweiz; und fir die theologische Ausbildung sind sie oh-
nehin unverzichtbar, selbstverstindlich auch in der Schweiz.

Allerdings sind damit die Dogmen bzw. Bekenntnisschriften grundsatzlich
zu theologischen Texten unter anderen geworden. Zumindest in reformierter
Perspektive ist eine klare Abgrenzung von Dogmen bzw. Bekenntnisschriften
als gleichsam Primartexten einerseits und sonstigen Texten kirchlich-dogmati-
scher Natur als gleichsam Sekundirtexten nicht mehr méglich. Der Tendenz
nach liegt diese Auflésung allerdings auch schon dem lutherischen Verstindnis
von Bekenntnisschriften zu Grunde, sofern diese sich ihrerseits eben nicht als
Primir-, sondern als Sekundirtexte (zu den biblischen Schriften) verstehen.
Sekundirpositionen aber sind grundsitzlich pluralisierbar — die biblischen Pri-
mirtexte sind ja ihrerseits auch schon pluralisiert: der Modus der — grundsitz-
lich pluralen — Bezeugung verbindet alle christlich-theologischen Texte.

Wo die Grenzen zwischen Dogmen und anderen theologischen Texten so
fliessend geworden sind wie insbesondere in den Schweizer reformierten Kir-
chen, stellt sich die Frage, an welche Art von theologischer Literatur sich die im
Titel dieser Besinnung gestellte Frage richtet bzw. wie diese Frage so umzufor-
mulieren ist, dass sie konstruktiv beantwortet werden kann. Die Méglichkeit der
Eingrenzung hangt am Begriff des Dogmatischen. Gibt es aber eine Dogmatik
ohne Dogmen? Im heutigen kirchlichen Sprachgebrauch, namentlich in den
Schweizer reformierten Kirchen, ist der Begriff Dogmatik aus den beschriebe-
nen Grinden kaum noch anzutreffen. Er hat sich fast ganz in die akademische
Sprachwelt zuriickgezogen; und auch dort dient er meist nur noch zur titula-



torischen Abgrenzung desjenigen Teils der Systematischen Theologie, der sich
von deren anderem Teil, Ethik genannt, unterscheiden soll. Wer jedoch auf
einem solchen akademischen (Teil-)Gebiet beruflich arbeitet, weiss, dass die
Abgrenzung von Dogmatik und Ethik theoretisch iiberaus schwierig und viel-
deutig ist und darum ihrerseits im akademischen Betrieb auch wiederum eher
praktisch vorgenommen wird. Theoretisch legitimiert sind solche praktischen
Uneindeutigkeiten durch den Sachverhalt, dass der Differenz von Dogmatik
und Ethik, wie sich am Beispiel gerade der dezidiert dogmatischen Theolo-
gie Karl Barths zeigen lasst, eine spezifische wechselseitige Rekursivitit eignet:
Das Dogmatische der (Kirchlichen) Dogmatik will zugleich ethisch sein bzw.
zumindest ethische Implikationen zeitigen; und vice versa muss bzw. misste
auch das Ethische der Kirchlichen Ethik zugleich immer auch dogmatisch sein.
Zur Logik des praktischen Charakters neuzeitlicher Dogmatik gehért, dass sie
mit dem Ethischen in einer notorischen Unschirferelation steht. Man kann
diese Unschirfe so weit treiben, dass man sie sogar in die paradoxe These um-
kippen ldsst: recht eigentlich «dogmatischy, nimlich von kirchentrennender und
-identifizierender Verbindlichkeit, seien heute gar nicht mehr «dogmatische
Sitze bzw. Uberzeugungen — sondern ethische, insbesondere sexualethische.

Folgt man diesen Entwicklungen und Uberlegungen, dann konnte man
von einem funktionell dogmatischen Charakter bestimmter theologischer Tex-
te sprechen. Dazu zihlten solche, welche die fur eine Glaubensgemeinschaft
(Kitche) aus Sicht des Autors/der Autorin grundlegenden Glaubenswahrhei-
ten zu entfalten suchen. Einer expliziten, offiziellen Approbierung durch eine
bestimmte Kirche bzw. Glaubensgemeinschaft bedarf es dabei grundsitzlich
nicht; sie ist aber auch nicht ausgeschlossen, sondern unter Umstinden durch-
aus wunschenswert. Allerdings ist daran zu erinnern, dass etwa auch Karl
Barths «Kirchliche Dogmatik» bekanntlich das Werk eines einzelnen akademi-
schen Theologen ist; die KD wurde noch von keiner Kirche der Welt als die
Dogmatik zbrer Kirche anerkannt.

Gerade das Beispiel der gut 10’000 seitigen Kirchlichen Dogmatik Karl
Barths zeigt aber auch, dass es wenig sinnvoll ist, die Titelfrage so zu transfor-
mieren, dass sie nach dem praktischen Charakter jedweder dogmatisch-theo-
logischer Literatur fragt. Zu fokussieren ist auf Texte, die — wie die Dogmen
— in pointierter Weise die grundlegenden Glaubenswahrheiten zu formulieren
suchen, und dies zudem in bewusster Reduktion und Elementarisierung, Li-
terarisch bewegen wir uns damit im Feld von Glaubenskursen, traditionellen



252 Georg Pfleiderer

«Erwachsenenkatechismen» und sonstiger Literatur, die einen kompendiari-
schen, sozusagen praktisch-enzyklopidischen Sinn verfolgt; generell geht es
um Einfihrungen in den christlichen Glauben protestantisch-reformierter
Provenienz.

Gefragt ist — mit Blick auf die zweckgemisse Produktion solcher Texte
— nach den Spielregeln der Elementarisierung dogmatischer bzw. Systemati-
scher Theologie; es geht um eine praktische, nimlich gewissermassen religi-
onspidagogische Theorie Systematischer Theologie. Die Suche nach solchen
Spielregeln praktisch-systematischer Theologie nétigt zu einem Blick auf die
intendierte Adressatenschaft der betreffenden Texte, zu einer rezeptionsisthe-
tischen Perspektive: Praktisch fir wen, warum, in welcher Hinsicht, in wel-
chen Situationen? Solche Fiir-Beziige werden sich ohne zumindest virtuelle
Anverwandlungen an die Eigenperspektive entsprechender empirischer oder
imaginiert-empirischer Praktikantinnen und Praktikanten kaum ermitteln las-
sen. Was hier zu sagen ist, muss sich, anders gesagt, an der betreffenden Praxis
uberprifen lassen wollen.

Wenn die Frage, was nachstehend exemplarisch versucht werden soll, sinn-
voll beantwortet werden soll, ist das weite Feld moéglicher Adressaten einzuen-
gen: Kinder und Jugendliche nehme ich aus. Die Rede soll von Erwachsenen
mit mindestens durchschnittlichem Bildungsstand (in einem deutschsprachi-
gen Land) sein. Fur die anderen und ersteren gilten zusitzliche piadagogische
Anforderungen. Gedachte Adressaten sind Menschen, die nicht iiber spezifi-
sche professionell-wissenschaftliche Vorkenntnisse verfiigen, also nicht tGber
ein akademisches Theologiestudium. Aber sind die Verstehensbedingungen
auch der oben genannten Zielgruppe noch so homogen, dass ein Buch fir alle
gentgen wiirde? Wahrscheinlich nicht. Kirchenfern aufgewachsene Zwanzig-,
Dreissig- oder Vierzigjahrige in Ostdeutschland etwa brauchten eine andere
Einfiihrung in den christlichen Glauben» als jemand, der aus familidrer Sozi-
alisation, schulischem Religionsunterricht, Zeitungslektiire, Kirchenbesuchen
aus musikalischen oder dsthetischen Grinden, gelegentlichen Kontakten mit
Kirche (Kasualien) bereits gewisse Grundkenntnisse hat. Noch anders durften
die Bedurfnisse von Menschen einzuschitzen sein, die aus einer anderen christ-
lichen Kirche, einer nichtchristlichen Religionsgemeinschaft und/oder aus ei-
nem von unserem deutlich verschiedenen Kulturkreis kommen. Im Grunde
wiren fur alle diese Gruppen spezifische «Einfithrungen» im oben genannten
Sinn zu schreiben.



Wie praktisch sind die Dogmen? 255

Aber vielleicht gibt es doch, ungeachtet solcher Differenzen, gewisse
Grundauffassungen protestantisch-reformierten Christentums, die allen sol-
chen Ausfihrungen voraus ligen und von ihnen zu bertcksichtigen wiren.
Das kénnte so sein; es kime auf den Versuch an. Dieser lisst sich — aus guten
Grinden — vielleicht am einfachsten an einem praktischen Beispiel reflektie-
ren und entfalten: an einem traditionellen Glaubensbekenntnis; am besten an
dem am weitesten verbreiteten: am Apostolischen. Eine solche Verfahrens-
weise machte namlich zugleich deutlich, dass heutige Glaubensauslegung ein
mehrstufiger hermeneutischer Akt ist, bei dem wir uns mit unserer heutigen
Lebensweise und -welt in ein deutendes, umformendes Verhailtnis zu den
Glaubensauslegungen der Christenheit verhalten, die sich ihrerseits auf die
Glaubensurkunden der frithen Christenheit stitzen.

Um der gebotenen Kiirze willen erlaube ich mir bei dem nachfolgenden
praktischen Versuch, die auslegenden Ubetlegungen einfach in den Text einzu-
schreiben; denn um die Anleitung zu einer sich selbst in die Christenheit ein-
schreibenden Deute- und Lebenspraxis geht es. Auslegung ist Einschreibung,

2. Kletne Einschreibung in das Apostolische Glaubensbekenntnis
Ich [nicht jemand anderer, sondern Ich; darum geht es im Glauben; Ich sagen;
aber nicht Ich und nur Ich, sondern ein Ich, das sich in bestimmter Weise ge-
offnet, erschlossen weiss| glaube [Glauben heisst nicht wissen, sagt man; glau-
ben heisst hier: vertrauen; aber um zu vertrauen, muss man schon auch etwas
wissen: wir vertrauen nicht blind, auch nicht in der Religion; wir vertrauen
jemandem, der sich uns als vertrauenswurdig erwiesen hat; beim Vertrauen, das
der christliche Glaube ist, geht es um eines, das unser ganzes Leben trigt, um
ein Grund-Vertrauen, so wie wir als ganz kleines Kind vermutlich der Mutter
vertraut haben — ohne uns daran noch erinnern zu konnen] an Got#t [Gott ist
kein Ding, keine Person der Welt; es kann nach christlichem Verstindnis von
Gott auch nicht mehrere geben, sonst wiirden sich diese Gotter gegenseitig
begrenzen und wiren wiederum Teil einer Welt; aber Gott ist nicht Welt], den
Vater [oder die Mutter, also den Ursprung meines personlichen Ich-Lebens,
aber mehr als Vater und Mutter, denn Vater und Mutter sind ihrerseits end-
lich, Kinder dieser Welt — wie ich|, den Allmdchtigen |Gott ist nicht Superman;
er pfuscht sich nicht selbst ins Handwerk, leider, denken wir manchmal, aber
«Allmacht» meint vor allem, dass nicht nur alles in ihm ist, sondern dass auch
alles aus ihm, durch ihn, zu ihm hin ist; «Allmacht ist das Vorzeichen und die



254 Georg Pfleiderer

Klammer um alles, was im Folgenden von Gott zu sagen ist|, den Schipfer des
Himmels und der Erde [das ist Gottes erstes Werk; was er «davop getan hat, wissen
wir nicht; denn die Zeit war nicht vor der Schopfung; wie Schépfung @eho,
konnen wir uns nicht vorstellen, denn «aus dem Nichts» schaffen wir nie, auch
nicht in der Phantasie; wir brauchen es auch nicht zu wissen, denn «Schépfungy»
ist — wie alle anderen Sitze des Glaubensbekenntnisses kein Wissenssatz, kein
wissenschaftlicher Satz, sondern ein Glaubenssatz|; «Himmel und Erde» kom-
men dabei als Doppelung vor; den Himmel haben sich die Menschen friither als
eigenen Raum vorgestellt, dhnlich wie die Erde, nur schoner, als Wohnsitz Got-
tes und der Engel. Wir heute kénnen uns den Himmel einfach als den Raum
Gottes vorstellen und als Inbegriff dessen, was am irdischen Leben gottlich
sein kann und auf Gott verweist: die Liebe, die Hoffnung, die Phantasie, die
Kunst..., die Liste ist offen: und selbst weiterzuschreiben].

Und an Jesus Christus |fir den christlichen Glauben ist der Mensch Jesus
von Nazareth zentral, der in Palastina zur Romerzeit als Jude geboren wurde
und gestorben ist. Er hat die Menschen in Bildreden gelehrt, dass Gott dabei
ist, den Gegensatz von Himmel und Erde aufzuheben; dass wir an diesen ge-
genwartig kommenden Gott glauben durfen; das hat er gelehrt und bezeugt
durch wunderbare Heilungen an kranken Menschen und Menschen in Not;
dadurch wurde denen, die sich davon anriihren liessen, klar, dass der Himmel,
das Gottesreich, in Jesu Reden und Wirken selbst bereits anfing zu kommen;
sie nannten thn darum:| seznen |Gottes| ezngeborenen Sobhn [das 1st im Gibertragenen
Sinne gemeint: Jesus und er als «eingigegeborenen allein, gehort ganz auf die
Seite Gottes; zugleich ist er ganz ein Mensch wie wir|, wnsern Herrn |Christen
wissen sich vereint mit den Jingern Jesu, die dieser um sich gesammelt hat;
seine Herrschaft ist nicht wie die eines Gewaltherrschers, sondern wie die eines
Freundes und Lehrers|, empfangen durch den Heiligen Geist [Jesu ganzes Leben,
nicht nur sein Denken, war durchdrungen von Gottes eigenem Sein, in ihm
hat Gott sich selbst gespiegelt], geboren von der Jungfran Maria [also, wie jeder
andere Mensch, von einer bestimmten Frau, zu einem bestimmten Zeitpunkt;
aber zugleich ganz aus Gott und ganz Mensch: darauf will die Rede von der
«Jungfrau» hindeuten|; gelitten unter Pontius Pilatus [Jesu Reden und Zeichenhan-
deln vom kommenden Gott stiess bei einigen, wenigen nachhaltig auf Begeis-
terung, liess die meisten kalt und verirgerte andere, darunter insbesondere die
religibsen und politisch Michtigen seiner Zeit; darum bestraften sie ihn mit
der Schandstrafe fiir Aufriihrer, die der romische Regent Pontius Pilatus Gber



ihn verhingte; Jesus wurde] gekreuzigt, [nimlich in Jerusalem, und das Volk, das
thm zuvor noch zugejubelt hatte, wandte sich von thm ab; auch unter seinen
Jingern war die Angst grosser als der Mut; Jesus ist|, gestorben und begraben [er
war ganz und wirklich tot; seine Sache schien zu Ende, die Jinger verkrochen
sich|, hinabgestiegen in das Reich des Todes |er war tot wie alle anderen Toten, und
genau dies gibt uns fiir alle anderen Toten, auch fiir uns selbst, Hoffnung; denn
et ist|, am dritten 1age auferstanden von den Toten [wie Christen glauben; das heisst:
seine Sache geht weiter. Gott hat diesen Menschen zum Zeichen gemacht fur
seine eigene Zuwendung zur Welt; wer sich ihm anvertraut, wer in Dankbarkeit
dafiir ihm nachfolgt, der darf sich hineingenommen wissen in das von Jesus
verkindigte Gottesreich|, aufgefabren in den Himmel |die Junger haben Jesus nach
seiner Auferstehung als realen Menschen erlebt, er ist nicht als Gespenst, als
Geist auferstanden; die Art von Jesu Gegenwart bei denen, die an ihn glauben,
ist aber geistig]; er szt gur Rechten Gottes [so wie Jesus war: ganz von Gott, vom
Guten durchdrungen, ganz den Menschen, den Hilfsbedurftigen zugewandt:
so ist auch Gott selbst|, des allmdchtigen 1V aters [darum wissen wir, dass Gottes
Allmachtigkeit die Ziuge der Liebe Jesu tragt]; von dort wird er kommen [die Liebe
des Gottesreiches, das Jesus gelebt hat, an das wir glauben, aus dem auch wir
leben diirfen und sollen, ist in der Welt immer noch fremd; das Leiden, die Not,
auch die Bosheit von Menschen sind nicht verschwunden. Aber wir dirfen
hoffen, dass dieser Zustand nicht ewig dauert, wir leben in der Hoffnung auf
eine Welt, in der die Menschenliebe Gottes alles und alle durchdringt|, # richten
die 1 ebenden und die Toten [Gottes Liebe ist auch Gottes Gericht. Boses Tun zer-
stort Leben und Liebe und trennt von Gott; auch wir sollen darum Boses bose
und Gutes gut nennen und uns selbst daran orientieren].

Ich glanbe an den Heiligen Geist [Der Geist Jesu ist der Geist Gottes; im Glau-
ben dirfen wir ihn spiiren; er gibt uns Kraft zum leben und zum lieben, er
trostet uns in der Not und in der Traurigkeit, wir diirfen und sollen tiglich
um ihn bitten im Gebet|, die heilige christliche Kirche [gerade weil der Glaubende
dchy sagt und sich ganz personlich von Gott gemeint weiss, sagt er auch win];
Gemeinschaft [glauben kann man, so sehr man das nur je individuell und persén-
lich tun kann, nicht allein; Glaube ist angewiesen auf die Gemeinschaft der
Glaubenden, auf den Austausch, in Worten, Schriften, Bildern und Zeichen,
in unterschiedlich gelebten Formen, so wie es zu jedem und jeder passt], der
Heiligen [Christen dutfen sich als Heilige, als Glieder der heiligen christlichen
Kirche wissen, d.h. als von Gott selbst ausgezeichnete Menschen; im Hinein-



256 Georg Pfleiderer

genommensein in Gottes Kirche, im Horen auf sein Wort, in der Feier seines
Abendmahls, in vielfiltigen Formen der Gemeinschaft und des individuellen
christlichen Lebens diirfen sie immer wieder erfahren:| die 1Vergebung der Siinden
[die Befreiung vom Fluch ihrer bosen Taten, die sie auch als Christen immer
wieder begehen, die Erneuerung der Umkehr, die Ermutigung zum Hinein-
wachsen in Gottes Liebe], Auferstehung der Toten [Wir durfen die Gewissheit ha-
ben, dass unser Leben, so wie es ist, in seiner Briichigkeit, in seiner Leiblichkeit,
in seinen Erlebnissen bei Gott bewahrt, erganzt und erfullt wird] #nd das ewige
Leben [und dass wir teilnehmen dirfen an der Liebe Gottes in einer Weise, wie
wir es uns jetzt nicht einmal zu ertriumen vermogen].

3. Nachbesinnung: Was war die Antwort?
Elementarisierungen von dogmatischen Texten bzw. von kirchlichen Bekennt-
nistexten mussen versuchen, bei den Leserinnen und Lesern vermutete Vet-
stindnisbarrieren auf eine moglichst einfache Weise abzusenken. Sie tun dies
in der Regel, indem sie den tradierten Text in eine zeitgemisse Sprachform
tberfithren; sie arbeiten explikativ und synthetisch: Die Entfaltung vermute-
ter Verstehensprobleme muss moglichst weitgehend durch méglichst evidente
Losungsvorschlige geschehen. Diese zielen auf nichts anderes als darauf, den
praktischen Charakter, nimlich die heutige Lebensdienlichkeit der Glaubens-
aussagen zu verdeutlichen.

Das Apostolische Glaubensbekenntnis eignet sich dafiir als Matrix beson-
ders gut, weil es solchen Anforderungen selbst entspricht: Es hat auf der einen
Seite in seinem Zentrum eine klare Fokussierung auf die Lebensgeschichte Jesu
und sucht auf der anderen Seite deren Bedeutung als Heilshandeln Gottes in ei-
nem elementaren, trinitarischen Dreitakt zu erschliessen. Die fokussierte heils-
geschichtliche Bewegung wird in einer vielleicht am Johannesevangelium abge-
lesenen Hyperbelfigur (von oben nach unten nach oben) entfaltet. Das vetleiht
der Geschichte eine geradezu ikonologische Prignanz. Implizit werden dabei
drei elementare Dimensionen religiéser Sinnfindungsproblematik abgeschrit-
ten: die ontologische Frage nach dem Woher unseres Daseins (Protologie), die
Frage nach der Sinnhaftigkeit geschichtlichen Daseins in seinen sinnwidersetz-
lichen Erfahrungsdimensionen (Christologie) und schliesslich die Frage nach
den Bedingungen gelingenden Lebens und dessen Erfiillung (Pneumatologie,
Ekklesiologie, Eschatologie). Viel einfacher und besser liesse sich auch heute
christlicher Glaube schwerlich in seinen elementaren Dimensionen entfalten.



Wie praktisch sind die Dogmen? 257

Dennoch bleibt eine Schwiche: Die Bezogenheit der Glaubensinhalte auf
die Sinnfrage des Individuums wird vorausgesetzt, aber nicht eigens themati-
siert. Das Apostolische Glaubensbekenntnis bleibt gewissermassen ganz auf
der Antwortseite. In einer elementarisierenden Auslegung kann dieses Defizit
teilweise kompensiert werden; aber in einem gewissen Mass bleibt ihm auch
jede Auslegung, jedenfalls eine, die, wie die oben versuchte, dem Text direkt
entlanggeht, verhaftet.

Wie ist dieses Defizit zu beurteilen; und wie ist es zu beheben? Ich wiir-
de das besagte Defizit als die vorreformatorische Struktur des Apostolischen
Glaubensbekenntnisses bezeichnen. Es war die historische Leistung der Refor-
mation, insbesondere Luthers, dass sie die Fokussierung aller Glaubensinhalte
auf die Heils-, bzw. Gewissheits- bzw. — modern gesprochen — Sinnproblema-
tik individueller Existenz gefordert, herausgearbeitet und vorgenommen hat.
Priagnantestes und bekanntestes Beispiel fiir einen Bekenntnistext, in dem ge-
nau dies geschieht, ist der Anfang des Heidelberger Katechismus:

«Was ist dein eingiger Trost im Leben und im Sterben? - Dass ich mit Leib und Seele im 1 eben und
im Sterben nicht mir, sondern meinem getrenen Heiland Jesus Christus gehore»

Dramatischer und existenzieller lisst sich die Sinnfrage kaum stellen, als sie
hier gestellt ist; fiir moderne Ohren vielleicht sogar tiberdramatisch. Aber die
Exklusivformulierung nimmt zugleich die moderne Grunderfahrung der Sinn-
losigkeit aller gesellschaftlicher Subsysteme und damit verbundenen Lebens-
zusammenhinge an sich selbst auf: Denn kein Lebenszusammenhang vermag
trotz seiner jeweils immanenten Sinnversprechen die Sinnhaftigkeit des Sinns
selbst zu ergriinden; jeder Lebenszusammenhang verspricht Sinn in etwas an-
derem; alle Sinnversprechen sind nur partikular und heben sich darum auch
immer wieder wechselseitig auf. Der Heidelberger Katechismus beantwort-
tet die Sinnfrage durch eine elementare, soziale Zugehorigkeitsbehauptung
und -verheissung, Dabei regiert in der historischen Semantik zwar das Bild
der Leibeigenschaft; ein genuin vormodernes Bild. Es ist aber aneigen- und
modernisierbar. Zum einen leistet dem die christliche Bildwelt Vorschub:
Schon im Neuen Testament ist der «Leib Christi» eine soziale Metapher, die
im Abendmahl eine rituell-praktische, mithin performative Veranschaulichung
findet. Von der modernen Seite her gesehen ist die Metapher rezipierbar, weil
sie der Konstitutionsproblematik leibhaften, individuellen Ich-Seins eine starke
Begriindung bietet. Im (Heilandsleib» Christi sind die gegenlaufigen und einan-



258 Georg Pfleiderer

der bediirfenden Dimensionen des Menschseins von Individualitit (Christus
— der Eine) und Sozialitit (Christus — der Mensch fiir andere) miteinander ver-
sohnt abgebildet. Die im Apostolischen Glaubensbekenntnis dreidimensional
entfaltete Sinnfrage wird somit in einer ebenso elementaren wie differenzierten
Immanenzemblematik urspringlich zusammengefihrt. Das praktische Ange-
bot, das dieser dogmatische Text macht, ist selbst von unbeholfenen Auslegern
kaum zu verfehlen.

Abstret
The article reflects upon the problem what the question «how practical are the dog-
mas?» could mean regarding particularly conditions given in Swiss Reformed churches
of today. In the shape of a practical endavour it then presents an interpretation of the
Apostolical Creed — between its lines. This practical exercise is followed by a reflection
on its hermeneutical presuppositions and an additional interpretation of question 1 of
The Heidelberg catechism.

Georg Pfleiderer, Basel



	Wie praktisch sind die Dogment? : Ein praktischer Versuch mit einer Vor- und einer Nachbesinnung

