
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 72 (2016)

Heft: 2

Artikel: Wie praktisch sind die Dogment? : Ein praktischer Versuch mit einer
Vor- und einer Nachbesinnung

Autor: Pfleiderer, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877726

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877726
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie praktisch sind die Dogmen?

Ein praktischer Versuch mit einer Vor- und einer Nachbesinnung1

1. Vorbesinnung: Was ist die Frage?

Dass die Dogmen praktisch sein wollen, steht ausser Frage — zumindest für
eine reformatorisch-protestantische Deutungstradition. Seit der Reformation
wird die <Pragmatisierung> der Dogmatik von protestantischer Theologie so

grundsätzlich betrieben, dass sie bereits den Dogmenbegriff im Grunde

abgeschafft hat. «Dogmata», verbindlich zu glaubende Lehrsätze der Kirche mit

allgemeinem, überzeitlichem Geltungsanspruch, gibt es nach evangelischem

Verständnis, streng genommen, gar keine; denn das evangelische Kirchenverständnis,

das kein autoritatives Lehramt kennt, lässt die Formulierung solcher

verbindlichen Lehrsätze im strikten Sinne gar nicht zu. Aus den Dogmata wurden

darum Bekenntnisschriften. Insbesondere in lutherischen Kirchen gelten
diese Bekenntnisschriften allerdings auch heute noch als durchaus verbindlich;
Pfarrerinnen und Pfarrer werden darauf ordiniert. Aber auch dort ist der

Verpflichtungscharakter nicht von der Art, wie man ihn mit der Vorstellung
verbindlicher Dogmen verknüpft. Die Bekenntnisschriften geben sich ausdrück-

1 Fast zu Beginn einer 17-jährigen gemeinsamen Zeit an der Basler Theologischen Fakultät
ist der von Albrecht Grözinger und mir herausgegebene, aus einer Tagungsveranstaltung in
Castelen hervorgegangene Band «<Gelebte Religion) als Programmbegriff Systematischer
und Praktischer Theologie» (Zürich 2002) entstanden. Der Band, der einige Aufmerksamkeit

auf sich zog, bildete zugleich den Auftakt zu einer neuen Buchreihe beim TVZ
mit dem Namen «Christentum und Kultur», die unter Mitarbeit von Ekkehard Stegemann
ebenfalls von uns beiden ins Leben gerufen wurde. Beides, der Buch- und der Reihentitel,

waren und sind Programm. Dabei war und ist uns wichtig, nicht einer Auflösung
von Theologie in gelebte Religion, bzw. einer Auflösung von Christentum in Kultur das

Wort zu reden, sondern die Gehalte des christlichen Glaubens in ihrer Lebens- und Kul-
turdienlichkeit zu entfalten. Zu diesem von uns beiden in den zurückliegenden Jahren
einerseits auf je eigenen Wegen, andererseits auch wiederum gemeinsam in Form vieler

gemeinsamer Projekte der Basler Theologischen Fakultät verfolgten Programm leiste ich
mit der nachfolgenden kleinen Besinnung gerne zu seinen Ehren einen Beitrag. Albrecht
Grözinger hat der Basler Theologischen Fakultät zu einigem Glanz, in Neudeutsch: zu

einiger «Sichtbarkeit», verholfen, wofür ich ihm, als jemand der davon profitieren durfte
und darf, sehr dankbar bin. Er ist überdies einer der angenehmsten Kollegen, die man sich

wünschen kann.

ThZ 2/72 (2016) S. 248-258



Wie praktisch sind die Dogmen? 249

lieh als Schriftauslegung zu erkennen; sie verweisen auf einen bestimmten

Deutungszusammenhang christlicher Existenz, verstehen sich aber nicht als

Satzwahrheiten, die je für sich zustimmungspflichtig gemacht werden könnten.

Das reformierte Verständnis der Bekenntnisschriften unterscheidet sich

vom lutherischen darin signifikant, dass die Bekenntnisbildung nicht, wie in
den lutherischen Kirchen, als abgeschlossen gilt; «die Bekenntnisschriften» als

unveränderliche Sammlung bestimmter kanonischer Texte gibt es hier nicht.

Darüber hinaus haben die Schweizer reformierten Kirchen dieses offenere
Verständnis der Bekenntnisliteratur so zugespitzt, dass sie daraus bereits im 19.

Jahrhundert die praktische Konsequenz gezogen haben, die Bekenntnisbindung

bei Kirchen wie Kirchenmitgliedern gänzlich abzuschaffen. Alle Versuche,

auch solche in der unmittelbaren Vergangenheit, sie — zumindest in
modifizierter Form — wieder einzuführen, sind bislang gescheitert.

Wo es wie in der reformierten Schweiz — im strengen Sinne — keine Dogmen,
wo es nicht einmal mehr ein Äquivalent dafür in Gestalt verbindlicher, kanonischer

Bekenntnisschriften, gibt, ist die Frage nach ihrem praktischen Charakter

ganau genommen überflüssig: die Dogmen sind offenbar, zumindest in der

Schweiz, für die religiöse Praxis jedenfalls in einem regulatorischen Sinne nicht
mehr relevant. Das bedeutet freilich nicht, dass jedwede Auslegungen des Glaubens

in dogmatischer oder ethischer Hinsicht von Seiten der Kirchenmitglieder
und insbesondere auch von Seiten ihrer angestellten Funktionäre, insbesondere

Pfarrpersonen, berechtigte kirchliche Geltungsansprüche erheben könnten.
Faktisch haben in der Schweiz Kirchenordnungen, die sich ihrerseits auf die

Heilige Schrift berufen, die Ordnungsfunktion von Bekenntnisschriften bzw.

Dogmen abgelöst. Viele Fragen, die in anderen Kirchen zunächst auf Dogmenebene

geklärt werden, sucht man in der Schweiz pragmatisch auf der Ebene

von Kirchenordnungen zu regeln; diese legen u.a. fest, wer zur Kirche gehört,
ob, wann, von wem und (zumindest ungefähr) auf welche Weise Gottesdienste

durchgeführt werden dürfen etc. Was sie in der Tat nicht beziehungsweise nur
sehr indirekt regeln, ist die legitime dogmatische und ethische Auslegungsweite
des christlichen Glaubens, also die Frage, welche von Pfarrpersonen auf der

Kanzel verkündigte oder anderweitig verbreitete Lehre noch als christlich bzw.

christlich-reformiert anzusehen ist. Hier herrscht ein praktischer, aber variabler
und sich stets weiter entwickelnder common sense. Was als Verstösse gegen
diesen wahrgenommen wird, etwa offen proklamierter Atheismus, vehemente

Ablehnung der Kindertaufe oder beharrlich vertretene Reinkarnationslehren,



250 Georg Pfleiderer

wird zunächst diskursiv und sodann, als ultima ratio, auch mit disziplinarischen
Mitteln zu regulieren versucht — also wiederum pragmatisch.

Die rechtlich-regulatorische Funktion der Dogmen ist in den Schweizer

reformierten Kirchen mithin nahezu aufgelöst, bzw. in der angedeuteten Weise

pragmatisiert. Neben dieser im Grunde politischen Funktion hatten Dogmen
bzw. haben auch ihre protestantischen Nachfolgetexte, die Bekenntnisschriften,

aber immer auch noch zwei weitere Funktionen, die ihrerseits eng
miteinander verbunden sind: eine soziale und eine individuell religiös-theologische.

Dogmen bzw. Bekenntnisschriften sind Zusammenfassungen des christlichen
Glaubens in seinen wesentlichen Inhalten. Sie stützen damit religiöse
Gruppenidentitäten und bieten einzelnen Hilfen bei ihrer religiös-theologischen
Orientierung. Insbesondere im Rahmen der religiösen Erziehung können (und
sollten vielleicht mehr noch als oft der Fall) sie auch heute noch gute Dienste

leisten, auch in der Schweiz; und für die theologische Ausbildung sind sie

ohnehin unverzichtbar, selbstverständlich auch in der Schweiz.

Allerdings sind damit die Dogmen bzw. Bekenntnisschriften grundsätzlich

zu theologischen Texten unter anderen geworden. Zumindest in reformierter

Perspektive ist eine klare Abgrenzung von Dogmen bzw. Bekenntnisschriften
als gleichsam Primärtexten einerseits und sonstigen Texten kirchlich-dogmatischer

Natur als gleichsam Sekundärtexten nicht mehr möglich. Der Tendenz

nach liegt diese Auflösung allerdings auch schon dem lutherischen Verständnis

von Bekenntnisschriften zu Grunde, sofern diese sich ihrerseits eben nicht als

Primär-, sondern als Sekundärtexte (zu den biblischen Schriften) verstehen.

Sekundärpositionen aber sind grundsätzlich pluralisierbar — die biblischen
Primärtexte sind ja ihrerseits auch schon pluralisiert: der Modus der — grundsätzlich

pluralen — Bezeugung verbindet alle christlich-theologischen Texte.

Wo die Grenzen zwischen Dogmen und anderen theologischen Texten so

fliessend geworden sind wie insbesondere in den Schweizer reformierten
Kirchen, stellt sich die Frage, an welche Art von theologischer Literatur sich die im
Titel dieser Besinnung gestellte Frage richtet bzw. wie diese Frage so umzufor-
mulieren ist, dass sie konstruktiv beantwortet werden kann. Die Möglichkeit der

Eingrenzung hängt am Begriff des Dogmatischen. Gibt es aber eine Dogmatik
ohne Dogmen? Im heutigen kirchlichen Sprachgebrauch, namentlich in den

Schweizer reformierten Kirchen, ist der Begriff Dogmatik aus den beschriebenen

Gründen kaum noch anzutreffen. Er hat sich fast ganz in die akademische

Sprachwelt zurückgezogen; und auch dort dient er meist nur noch zur titula-



torischen Abgrenzung desjenigen Teils der Systematischen Theologie, der sich

von deren anderem Teil, Ethik genannt, unterscheiden soll. Wer jedoch auf
einem solchen akademischen (Teil-)Gebiet beruflich arbeitet, weiss, dass die

Abgrenzung von Dogmatik und Ethik theoretisch überaus schwierig und
vieldeutig ist und darum ihrerseits im akademischen Betrieb auch wiederum eher

praktisch vorgenommen wird. Theoretisch legitimiert sind solche praktischen

Uneindeutigkeiten durch den Sachverhalt, dass der Differenz von Dogmatik
und Ethik, wie sich am Beispiel gerade der dezidiert dogmatischen Theologie

Karl Barths zeigen lässt, eine spezifische wechselseitige Rekursivität eignet:
Das Dogmatische der (Kirchlichen) Dogmatik will zugleich ethisch sein bzw.

zumindest ethische Implikationen zeitigen; und vice versa muss bzw. müsste

auch das Ethische der Kirchlichen Ethik zugleich immer auch dogmatisch sein.

Zur Logik des praktischen Charakters neuzeitlicher Dogmatik gehört, dass sie

mit dem Ethischen in einer notorischen Unschärferelation steht. Man kann

diese Unscharfe so weit treiben, dass man sie sogar in die paradoxe These

umkippen lässt: recht eigentlich <dogmatisch>, nämlich von kirchentrennender und

-identifizierender Verbindlichkeit, seien heute gar nicht mehr <dogmatische>

Sätze bzw. Überzeugungen — sondern ethische, insbesondere sexualethische.

Folgt man diesen Entwicklungen und Überlegungen, dann könnte man

von einem funktionell dogmatischen Charakter bestimmter theologischer Texte

sprechen. Dazu zählten solche, welche die für eine Glaubensgemeinschaft

(Kirche) aus Sicht des Autors/der Autorin grundlegenden Glaubenswahrheiten

zu entfalten suchen. Einer expliziten, offiziellen Approbierung durch eine

bestimmte Kirche bzw. Glaubensgemeinschaft bedarf es dabei grundsätzlich
nicht; sie ist aber auch nicht ausgeschlossen, sondern unter Umständen durchaus

wünschenswert. Allerdings ist daran zu erinnern, dass etwa auch Karl
Barths «Kirchliche Dogmatik» bekanntlich das Werk eines einzelnen akademischen

Theologen ist; die KD wurde noch von keiner Kirche der Welt als die

Dogmatik ihrer Kirche anerkannt.

Gerade das Beispiel der gut lO'OOO seitigen Kirchlichen Dogmatik Karl
Barths zeigt aber auch, dass es wenig sinnvoll ist, die Titelfrage so zu transformieren,

dass sie nach dem praktischen Charakter jedweder dogmatisch-theologischer

Literatur fragt. Zu fokussieren ist auf Texte, die — wie die Dogmen
— in pointierter Weise die grundlegenden Glaubenswahrheiten zu formulieren

suchen, und dies zudem in bewusster Reduktion und Elementarisierung.
Literarisch bewegen wir uns damit im Feld von Glaubenskursen, traditionellen



252 Georg Pfleiderer

«Erwachsenenkatechismen» und sonstiger Literatur, die einen kompendiarischen,

sozusagen praktisch-enzyklopädischen Sinn verfolgt; generell geht es

um Einführungen in den christlichen Glauben protestantisch-reformierter
Provenienz.

Gefragt ist — mit Blick auf die zweckgemässe Produktion solcher Texte

— nach den Spielregeln der Elementarisierung dogmatischer bzw. Systematischer

Theologie; es geht um eine praktische, nämlich gewissermassen

religionspädagogische Theorie Systematischer Theologie. Die Suche nach solchen

Spielregeln praktisch-systematischer Theologie nötigt zu einem Blick auf die

intendierte Adressatenschaft der betreffenden Texte, zu einer rezeptionsästhetischen

Perspektive: Praktisch für wen, warum, in welcher Hinsicht, in
welchen Situationen? Solche Für-Bezüge werden sich ohne zumindest virtuelle

Anverwandlungen an die Eigenperspektive entsprechender empirischer oder

imaginiert-empirischer Praktikantinnen und Praktikanten kaum ermitteln
lassen. Was hier zu sagen ist, muss sich, anders gesagt, an der betreffenden Praxis

überprüfen lassen wollen.

Wenn die Frage, was nachstehend exemplarisch versucht werden soll, sinnvoll

beantwortet werden soll, ist das weite Feld möglicher Adressaten einzuengen:

Kinder und Jugendliche nehme ich aus. Die Rede soll von Erwachsenen

mit mindestens durchschnittlichem Bildungsstand (in einem deutschsprachigen

Land) sein. Für die anderen und ersteren gälten zusätzliche pädagogische

Anforderungen. Gedachte Adressaten sind Menschen, die nicht über spezifische

professionell-wissenschaftliche Vorkenntnisse verfügen, also nicht über

ein akademisches Theologiestudium. Aber sind die Verstehensbedingungen
auch der oben genannten Zielgruppe noch so homogen, dass ein Buch für alle

genügen würde? Wahrscheinlich nicht. Kirchenfern aufgewachsene Zwanzig-,
Dreissig- oder Vierzigjährige in Ostdeutschland etwa brauchten eine andere

(Einführung in den christlichen Glauben) als jemand, der aus familiärer
Sozialisation, schulischem Religionsunterricht, Zeitungslektüre, Kirchenbesuchen

aus musikalischen oder ästhetischen Gründen, gelegentlichen Kontakten mit
Kirche (Kasualien) bereits gewisse Grundkenntnisse hat. Noch anders dürften
die Bedürfnisse von Menschen einzuschätzen sein, die aus einer anderen christlichen

Kirche, einer nichtchristlichen Religionsgemeinschaft und/oder aus

einem von unserem deutlich verschiedenen Kulturkreis kommen. Im Grunde
wären für alle diese Gruppen spezifische «Einführungen» im oben genannten
Sinn zu schreiben.



Wie praktisch sind die Dogmen? 253

Aber vielleicht gibt es doch, ungeachtet solcher Differenzen, gewisse

Grundauffassungen protestantisch-reformierten Christentums, die allen
solchen Ausführungen voraus lägen und von ihnen zu berücksichtigen wären.

Das könnte so sein; es käme auf den Versuch an. Dieser lässt sich — aus guten
Gründen — vielleicht am einfachsten an einem praktischen Beispiel reflektieren

und entfalten: an einem traditionellen Glaubensbekenntnis; am besten an

dem am weitesten verbreiteten: am Apostolischen. Eine solche Verfahrensweise

machte nämlich zugleich deutlich, dass heutige Glaubensauslegung ein

mehrstufiger hermeneutischer Akt ist, bei dem wir uns mit unserer heutigen
Lebensweise und -weit in ein deutendes, umformendes Verhältnis zu den

Glaubensauslegungen der Christenheit verhalten, die sich ihrerseits auf die

Glaubensurkunden der frühen Christenheit stützen.

Um der gebotenen Kürze willen erlaube ich mir bei dem nachfolgenden

praktischen Versuch, die auslegenden Überlegungen einfach in den Text
einzuschreiben; denn um die Anleitung zu einer sich selbst in die Christenheit
einschreibenden Deute- und Lebenspraxis geht es. Auslegung ist Einschreibung.

2. Kleine Umschreibung in das Apostolische Glaubensbekenntnis

Ich [nicht jemand anderer, sondern Ich; darum geht es im Glauben; Ich sagen;
aber nicht Ich und nur Ich, sondern ein Ich, das sich in bestimmter Weise

geöffnet, erschlossen weiss] glaube [Glauben heisst nicht wissen, sagt man; glauben

heisst hier: vertrauen; aber um zu vertrauen, muss man schon auch etwas

wissen: wir vertrauen nicht blind, auch nicht in der Religion; wir vertrauen

jemandem, der sich uns als vertrauenswürdig erwiesen hat; beim Vertrauen, das

der christliche Glaube ist, geht es um eines, das unser ganzes Leben trägt, um
ein Grund-Vertrauen, so wie wir als ganz kleines Kind vermutlich der Mutter
vertraut haben — ohne uns daran noch erinnern zu können] an Gott [Gott ist
kein Ding, keine Person der Welt; es kann nach christlichem Verständnis von
Gott auch nicht mehrere geben, sonst würden sich diese Götter gegenseitig

begrenzen und wären wiederum Teil einer Welt; aber Gott ist nicht Welt], den

Vater [oder die Mutter, also den Ursprung meines persönlichen Ich-Lebens,
aber mehr als Vater und Mutter, denn Vater und Mutter sind ihrerseits endlich,

Kinder dieser Welt — wie ich], den Allmächtigen [Gott ist nicht Superman;

er pfuscht sich nicht selbst ins Handwerk, leider, denken wir manchmal, aber

«Allmacht» meint vor allem, dass nicht nur alles in ihm ist, sondern dass auch

alles aus ihm, durch ihn, zu ihm hin ist; «Allmacht» ist das Vorzeichen und die



254 Georg Pfleiderer

Klammer um alles, was im Folgenden von Gott zu sagen ist], den Schöpfer des

Himmels und derErde [das ist Gottes erstes Werk; was er <davor> getan hat, wissen

wir nicht; denn die Zeit war nicht vor der Schöpfung; wie Schöpfung <geht>,

können wir uns nicht vorstellen, denn «aus dem Nichts» schaffen wir nie, auch

nicht in der Phantasie; wir brauchen es auch nicht zu wissen, denn «Schöpfung»
ist — wie alle anderen Sätze des Glaubensbekenntnisses kein Wissenssatz, kein

wissenschaftlicher Satz, sondern ein Glaubenssatz]; «Himmel und Erde» kommen

dabei als Doppelung vor; den Himmel haben sich die Menschen früher als

eigenen Raum vorgestellt, ähnlich wie die Erde, nur schöner, als Wohnsitz Gottes

und der Engel. Wir heute können uns den Himmel einfach als den Raum

Gottes vorstellen und als Inbegriff dessen, was am irdischen Leben göttlich
sein kann und auf Gott verweist: die Liebe, die Hoffnung, die Phantasie, die

Kunst..., die Liste ist offen: und selbst weiterzuschreiben].
Und an Jesus Christus [für den christlichen Glauben ist der Mensch Jesus

von Nazareth zentral, der in Palästina zur Römerzeit als Jude geboren wurde

und gestorben ist. Er hat die Menschen in Bildreden gelehrt, dass Gott dabei

ist, den Gegensatz von Himmel und Erde aufzuheben; dass wir an diesen

gegenwärtig kommenden Gott glauben dürfen; das hat er gelehrt und bezeugt
durch wunderbare Heilungen an kranken Menschen und Menschen in Not;
dadurch wurde denen, die sich davon anrühren Hessen, klar, dass der Himmel,
das Gottesreich, in Jesu Reden und Wirken selbst bereits anfing zu kommen;
sie nannten ihn darum:] seinen [Gottes] eingeborenen Sohn [das ist im übertragenen
Sinne gemeint: Jesus und er als <ein^2ggeborener> allein, gehört ganz auf die

Seite Gottes; zugleich ist er ganz ein Mensch wie wir], unsern Herrn [Christen
wissen sich vereint mit den Jüngern Jesu, die dieser um sich gesammelt hat;

seine Herrschaft ist nicht wie die eines Gewaltherrschers, sondern wie die eines

Freundes und Lehrers], empfangen durch den Heiligen Geist [Jesu ganzes Leben,
nicht nur sein Denken, war durchdrungen von Gottes eigenem Sein, in ihm
hat Gott sich selbst gespiegelt], geboren von der Jungfrau Maria [also, wie jeder
andere Mensch, von einer bestimmten Frau, zu einem bestimmten Zeitpunkt;
aber zugleich ganz aus Gott und ganz Mensch: darauf will die Rede von der

«Jungfrau» hindeuten] \ gelitten unter Pontius Pilatus [Jesu Reden und Zeichenhandeln

vom kommenden Gott stiess bei einigen, wenigen nachhaltig auf Begeisterung,

Hess die meisten kalt und verärgerte andere, darunter insbesondere die

reHgiösen und poHtisch Mächtigen seiner Zeit; darum bestraften sie ihn mit
der Schandstrafe für Aufrührer, die der römische Regent Pontius Pilatus über



ihn verhängte; Jesus wurde] gekreuzigt, [nämlich in Jerusalem, und das Volk, das

ihm zuvor noch zugejubelt hatte, wandte sich von ihm ab; auch unter seinen

Jüngern war die Angst grösser als der Mut; Jesus ist], gestorben und begraben [er

war ganz und wirklich tot; seine Sache schien zu Ende, die Jünger verkrochen

sich], hinabgestiegen in das Reich des Todes [er war tot wie alle anderen Toten, und

genau dies gibt uns für alle anderen Toten, auch für uns selbst, Hoffnung; denn

er ist], am dritten Tage auferstanden von den Toten [wie Christen glauben; das heisst:

seine Sache geht weiter. Gott hat diesen Menschen zum Zeichen gemacht für
seine eigene Zuwendung zur Welt; wer sich ihm anvertraut, wer in Dankbarkeit
dafür ihm nachfolgt, der darf sich hineingenommen wissen in das von Jesus

verkündigte Gottesreich], aufgefahren in den Himmel [die Jünger haben Jesus nach

seiner Auferstehung als realen Menschen erlebt, er ist nicht als Gespenst, als

Geist auferstanden; die Art von Jesu Gegenwart bei denen, die an ihn glauben,
ist aber geistig] ; er sitsf zur Rechten Gottes [so wie Jesus war: ganz von Gott, vom
Guten durchdrungen, ganz den Menschen, den Hilfsbedürftigen zugewandt:

so ist auch Gott selbst], des allmächtigen Haters [darum wissen wir, dass Gottes

Allmächtigkeit die Züge der Liebe Jesu trägt]; von dort wird er kommen [die Liebe
des Gottesreiches, das Jesus gelebt hat, an das wir glauben, aus dem auch wir
leben dürfen und sollen, ist in der Welt immer noch fremd; das Leiden, die Not,
auch die Bosheit von Menschen sind nicht verschwunden. Aber wir dürfen

hoffen, dass dieser Zustand nicht ewig dauert, wir leben in der Hoffnung auf
eine Welt, in der die Menschenliebe Gottes alles und alle durchdringt], zu richten

die Gebenden und die Toten [Gottes Liebe ist auch Gottes Gericht. Böses Tun
zerstört Leben und Liebe und trennt von Gott; auch wir sollen darum Böses böse

und Gutes gut nennen und uns selbst daran orientieren].
Ich glaube an den Heiligen Geist [Der Geist Jesu ist der Geist Gottes; im Glauben

dürfen wir ihn spüren; er gibt uns Kraft zum leben und zum lieben, er

tröstet uns in der Not und in der Traurigkeit, wir dürfen und sollen täglich

um ihn bitten im Gebet], die heilige christliche Kirche [gerade weil der Glaubende
<ich> sagt und sich ganz persönlich von Gott gemeint weiss, sagt er auch <wir>];

Gemeinschaft [glauben kann man, so sehr man das nur je individuell und persönlich

tun kann, nicht allein; Glaube ist angewiesen auf die Gemeinschaft der

Glaubenden, auf den Austausch, in Worten, Schriften, Bildern und Zeichen,
in unterschiedlich gelebten Formen, so wie es zu jedem und jeder passt], der

Heiligen [Christen dürfen sich als Heilige, als Glieder der heiligen christlichen

Kirche wissen, d.h. als von Gott selbst ausgezeichnete Menschen; im Hinein-



256 Georg Pfleiderer

genommensein in Gottes Kirche, im Hören auf sein Wort, in der Feier seines

Abendmahls, in vielfältigen Formen der Gemeinschaft und des individuellen
christlichen Lebens dürfen sie immer wieder erfahren:] die Vergebung der Sünden

[die Befreiung vom Fluch ihrer bösen Taten, die sie auch als Christen immer
wieder begehen, die Erneuerung der Umkehr, die Ermutigung zum
Hineinwachsen in Gottes Liebe], Auferstehung der Toten [Wir dürfen die Gewissheit
haben, dass unser Leben, so wie es ist, in seiner Brüchigkeit, in seiner Leiblichkeit,
in seinen Erlebnissen bei Gott bewahrt, ergänzt und erfüllt wird] und das ewige

heben [und dass wir teilnehmen dürfen an der Liebe Gottes in einer Weise, wie

wir es uns jetzt nicht einmal zu erträumen vermögen],

3. Nachbesinnung: Was war die Antwort?

Elementarisierungen von dogmatischen Texten bzw. von kirchlichen Bekenntnistexten

müssen versuchen, bei den Leserinnen und Lesern vermutete
Verständnisbarrieren auf eine möglichst einfache Weise abzusenken. Sie tun dies

in der Regel, indem sie den tradierten Text in eine zeitgemässe Sprachform
überführen; sie arbeiten explikativ und synthetisch: Die Entfaltung vermuteter

Verstehensprobleme muss möglichst weitgehend durch möglichst evidente

Lösungsvorschläge geschehen. Diese zielen auf nichts anderes als darauf, den

praktischen Charakter, nämlich die heutige Lebensdienlichkeit der Glaubensaussagen

zu verdeutlichen.

Das Apostolische Glaubensbekenntnis eignet sich dafür als Matrix besonders

gut, weil es solchen Anforderungen selbst entspricht: Es hat auf der einen

Seite in seinem Zentrum eine klare Fokussierung auf die Lebensgeschichte Jesu

und sucht auf der anderen Seite deren Bedeutung als Heilshandeln Gottes in
einem elementaren, trinitarischen Dreitakt zu erschliessen. Die fokussierte

heilsgeschichtliche Bewegung wird in einer vielleicht am Johannesevangelium
abgelesenen Hyperbelfigur (von oben nach unten nach oben) entfaltet. Das verleiht
der Geschichte eine geradezu ikonologische Prägnanz. Implizit werden dabei

drei elementare Dimensionen religiöser Sinnfindungsproblematik abgeschritten:

die ontologische Frage nach dem Woher unseres Daseins (Protologie), die

Frage nach der Sinnhaftigkeit geschichdichen Daseins in seinen sinnwidersetzlichen

Erfahrungsdimensionen (Christologie) und schliesslich die Frage nach

den Bedingungen gelingenden Lebens und dessen Erfüllung (Pneumatologie,

Ekklesiologie, Eschatologie). Viel einfacher und besser liesse sich auch heute

christlicher Glaube schwerlich in seinen elementaren Dimensionen entfalten.



Wie praktisch sind die Dogmen? 257

Dennoch bleibt eine Schwäche: Die Bezogenheit der Glaubensinhalte auf
die Sinnfrage des Individuums wird vorausgesetzt, aber nicht eigens thematisiert.

Das Apostolische Glaubensbekenntnis bleibt gewissermassen ganz auf
der Antwortseite. In einer elementarisierenden Auslegung kann dieses Defizit
teilweise kompensiert werden; aber in einem gewissen Mass bleibt ihm auch

jede Auslegung, jedenfalls eine, die, wie die oben versuchte, dem Text direkt

entlanggeht, verhaftet.

Wie ist dieses Defizit zu beurteilen; und wie ist es zu beheben? Ich würde

das besagte Defizit als die vorreformatorische Struktur des Apostolischen
Glaubensbekenntnisses bezeichnen. Es war die historische Leistung der

Reformation, insbesondere Luthers, dass sie die Fokussierung aller Glaubensinhalte

auf die Heils-, bzw. Gewissheits- bzw. - modern gesprochen - Sinnproblematik

individueller Existenz gefordert, herausgearbeitet und vorgenommen hat.

Prägnantestes und bekanntestes Beispiel für einen Bekenntnistext, in dem

genau dies geschieht, ist der Anfang des Heidelberger Katechismus:

«Was ist dein einiger Trost im heben und im Sterben? - Dass ich mit heib und Seele im heben und

im Sterben nicht mir, sondern meinem getreuen HeilandJesus Christus gehöre.»

Dramatischer und existenzieller lässt sich die Sinnfrage kaum stellen, als sie

hier gestellt ist; für moderne Ohren vielleicht sogar überdramatisch. Aber die

Exklusivformulierung nimmt zugleich die moderne Grunderfahrung der

Sinnlosigkeit aller gesellschaftlicher Subsysteme und damit verbundenen

Lebenszusammenhänge an sich selbst auf: Denn kein Lebenszusammenhang vermag
trotz seiner jeweils immanenten Sinnversprechen die Sinnhaftigkeit des Sinns

selbst zu ergründen; jeder Lebenszusammenhang verspricht Sinn in etwas

anderem; alle Sinnversprechen sind nur partikular und heben sich darum auch

immer wieder wechselseitig auf. Der Heidelberger Katechismus beantwortet

die Sinnfrage durch eine elementare, soziale Zugehörigkeitsbehauptung
und -verheissung. Dabei regiert in der historischen Semantik zwar das Bild
der Leibeigenschaft; ein genuin vormodernes Bild. Es ist aber aneigen- und

modernisierbar. Zum einen leistet dem die christliche Bildwelt Vorschub:
Schon im Neuen Testament ist der «Leib Christi» eine soziale Metapher, die

im Abendmahl eine rituell-praktische, mithin performative Veranschaulichung
findet. Von der modernen Seite her gesehen ist die Metapher rezipierbar, weil
sie der Konstitutionsproblematik leibhaften, individuellen Ich-Seins eine starke

Begründung bietet. Im <Heilandsleib> Christi sind die gegenläufigen und einan-



258 Georg Pfleiderer

der bedürfenden Dimensionen des Menschseins von Individualität (Christus

- der Eine) und Sozialität (Christus — der Mensch für andere) miteinander
versöhnt abgebildet. Die im Apostolischen Glaubensbekenntnis dreidimensional

entfaltete Sinnfrage wird somit in einer ebenso elementaren wie differenzierten
Immanenzemblematik ursprünglich zusammengeführt. Das praktische Angebot,

das dieser dogmatische Text macht, ist selbst von unbeholfenen Auslegern
kaum zu verfehlen.

Abstrct
The article reflects upon the problem what the question «how practical are the
dogmas?» could mean regarding particularly conditions given in Swiss Reformed churches

of today. In the shape of a practical endavour it then presents an interpretation of the

Apostolical Creed — between its lines. This practical exercise is followed by a reflection

on its hermeneutical presuppositions and an additional interpretation of question 1 of
The Heidelberg catechism.

Georg Pfleiderer, Basel


	Wie praktisch sind die Dogment? : Ein praktischer Versuch mit einer Vor- und einer Nachbesinnung

