Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 72 (2016)

Heft: 2

Artikel: Menschenwiirde : Grundlagenbegriff der Konzilserklarung tber die
Religionsfreiheit

Autor: Loretan, Adrian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877724

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877724
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Menschenwurde”

Grundlagenbegriff der Konzilserklirung
tber die Religionsfretheit

Menschenrechtliche Hermenentike des Konzils (1962-65)

Mitten im Zweiten Vatikanischen Konzil begann Papst Johannes XXIII. mit

der Enzyklika «Pacem in terris» (1963) menschenrechtlich zu argumentieren.

Die Allgemeine Erklarung der Menschenrechte der Vereinten Nationen wird

in dieser Enzyklika als Grundlage einer gerechten Ordnung des Zusammenle-

bens interpretiert. Das moderne Freiheitsbewusstsein gilt als Zeichen der Zeit
und als Ausdruck der Personenwiirde. Dieser menschenrechtlichen Argumen-
tationsweise schliesst sich das Konzil an, wie folgende Beispiele belegen:

— Die am 7. Dezember 1965 vom Konzil verabschiedete «Erklirung tber die
Religionsfreiheit Dignitatis humanae» nimmt das Grundprinzip neuzeit-
licher Freiheitsrechte auf. Das individuelle Subjekt der modernen Verfas-
sungsgeschichte wird vom Lehramt anerkannt.

— Auch in der Kirche argumentiert das Konzil menschenrechtlich-theolo-
gisch: Es gibt «in Christus und in der Kirche keine Ungleichheit aufgrund
von Rasse und Volkszugehorigkeit, sozialer Stellung oder Geschlecht» (LG
32; vgl. c. 208). Daher muss «jede Form einer Diskriminierung [...] beseitigt
werden, da sie dem Plan Gottes widerspricht» (GS 29).

Im 1. Artikel der Allgemeinen Erklirung der Menschenrechte, die die Enzyk-

lika «Pacem in terris» und die menschenrechtliche Konzilsargumentation auf-

greifen, sind die Kernbegriffe der Franzosischen Revolution — Freiheit Gleich-

heit Bruderlichkeit' — aufgenommen. Zugleich stehen diese Kernbegriffe im

Kontext der Menschenwiirde.

Das Konzil achtet damit das individuelle Recht, in Freiheit ein eigenes
selbstbestimmtes und verantwortliches Leben zu fiihren. Es mutet jenen, «die

% Abkirzungen: CIC (Codex Iuris Canonici); DH (Dignitatis humanae); GS (Gaudium et
spes); LG (Lumen gentium).

1 Far das Verstindnis der Menschenrechte wird diesen Kernbegriffen seit jeher eine zen-
trale Bedeutung eingeriumt. Vgl. J. Schwartlinder (Hg.): Menschenrechte. Aspekte ihrer
Begriindung und Verwirklichung, Ttibingen 1978.

ThZ 2/72 (2016) S. 203-214



204 Adrian Loretan

sich auf der ganzen Welt zum christlichen, katholischen und apostolischen
Glauben bekennen, einen Sprung nach vorwirts [zu], der einem vertieften
Glaubensverstindnis und der Gewissensbildung zugutekommo?’, wie sich Jo-
hannes XXIII. in der Konzilseroffnungsrede ausdriickt. Mit dieser Konzils-
erklirung verschnt sich die Kirche mit dem modernen Rechtsstaat und mit
den Grundfreiheiten und Grundrechten, die seit der Franzosischen Revolution
abgelehnt wurden.

Menschenrechtliche Hermenentik des nachkonziliaren Gesetzbuches (CIC 1983)
Wie der 1. Artikel der Allgemeinen Erklarung der Menschenrechte von 1948
beginnt die Konzilserklarung zur Religionsfreiheit mit dem Begriff Menschen-
wiirde oder lateinisch: «Dignitatis humanae personae»’, wortlich: die Wirde
der menschlichen Person®. Das 50-Jahr-Jubilaum der Konzilserklirung tber
die Religionsfreiheit kann nicht tberschitzt werden. Die katholische Kirche
anerkennt damit fast 200 Jahre nach der Franzosischen Revolution den mo-
dernen Verfassungsstaat. Dies ist nicht nur fir die staatskirchenrechtlichen
Strukturen in der Schweiz von grosster Bedeutung. Es ist ein Meilenstein in
der Kirchenrechtsgeschichte. Fur Karl Rahner ist es der Schritt vom Recht der
Wahrheit zum Recht der Person.’

Damit wiren die Grundlagen gelegt fiir die Menschenrechte in der Kir-
che, wie sie Paul VI. nach dem Konzil in einem Grundgesetz (Lex Ecclesiae
Fundamentalis) in Auftrag gegeben hat. Leider wurde dieser Verfassungsent-
wurf von Johannes Paul II. nicht in Kraft gesetzt, wohl aber teilweise in den
CIC 1983, das nachkonziliare Gesetzbuch der katholischen Kirche, aufge-
nommen. Dazu kommentiert Wolfgang Huber: Es «kann am Vorhandensein

2 Johannes XXIIL: Ansprache zur Eroffnung des Zweiten Vatikanischen Konzils (11. Ok-
tober 1962), lateinisch, italienisch, deutsch, in: L. Kaufmann/N. Klein: Johannes XXIII.
Prophetie im Vermichtnis, Fribourg/Brig 1990, 116-150 (136).

3 Erklirung tber die Religionsfreiheit «Dignitatis humanae» (DH), in: LThK, Das Zwei-
te Vatikanische Konzil Bd. II, Konstitutionen, Dekrete und Erklirungen, lateinisch und
deutsch, Freiburg 1.Br. 1967, 712-748 (712).

4 Die Wiirde der menschlichen Person (Tagungsband), hg.v. G. Damschen und A. Loretan,
erscheint Ende 2016 in der Minsteraner Reihe «ReligionsRecht im Dialogy.

5 K. Rahner: Kommentar zu: Die Erklirung tiber die Religionsfreiheit «Dignitatis humanae»
vom 7. Dezember 1965 des Zweiten Vatikanischen Konzils, deutsch, in: ders.: Kleines
Konzilskompendium. Simtliche Texte des Zweiten Vatikanums mit Einfithrung, Freiburg
1.Br. 1966, 655-659 (656).



Menschenwiirde 205

von Grundrechten kein Zweifel bestehen. Die katholische Lehre anerkennt
die Gleichheit aller Menschen (Gaudium et Spes, 29); daraus ergibt sich ein
— allerdings nur minimal ausgearbeiteter — Rechtsstatus auch der Nichtgetauf-
ten gegeniiber der Kirche.® [...] Davon unterscheidet sich die Rechtsstellung
der Christen, die in der Taufe ihre Grundlage hat (c. 208)’, sowie die Rechts-
stellung der Katholiken, die sich aus der vollen Zugehorigkeit der Kirche
ergibt (c. 96). Diese differenziert sich dann wieder in die allen Kirchenglie-
dern gemeinsamen Rechte (cc. 208-223), die Rechte der Laien (cc. 224-231),
die Rechte der Kleriker (cc. 273-289) und die Rechte der Ordensleute (cc.
662-672)»* Wolfgang Huber folgert daraus, dass das Thema der Grundrech-
te in der Kirche «n der katholischen Theologie und Kanonistik eine weit
umfinglichere Behandlung erfahren hat als in der evangelischen Theologie
und Kirchenrechtslehre»’.

Vorkonziliares VVerstandnis von Wabrbeit und Freiheit

Das Verhaltnis von subjektiver Freiheit und objektiver Wahrheit wurde in
der Kirche vor dem Konzil anders verstanden. Die vorkonziliare katholische
Lehre ging vom Primat der Wahrheit gegentiber der Freiheit aus. Nur die
Wahrheit hatte ein Recht, der Irrtum hatte keinerlei Recht. Damit hatte nur
die Kirche Recht, die konkret tiber die Wahrheit entscheidet, und diejenigen,
die ihr angehoren. «Das ist aber keine Rechtstheorie, sondern eine Macht-
theorie, und sie ist prinzipiell sozial unvertriglich», schreibt der katholische
Bundesverfassungsrichter Ernst-Wolfgang Bockenfoérde.'” Aus dieser vor-
konziliaren Perspektive war ein 6kumenischer Dialog nicht denkbar; in den
Schutzengriben und Gefingnissen totalitirer Staaten begann er dennoch.

6 Vgl die Habilitationsschrift von B.J. Berkmann: Die Nichtchristen im Recht der katholi-
schen Kirche (erscheint 2016 in der Munsteraner Reihe «ReligionsRecht im Dialogy).

7 Das Konzil betont «die wahre Gleichheit in der allen Gliaubigen gemeinsamen Wirde»
(Kirchenkonstitution LG 32).

8 W Huber: Grundrechte in der Kirche, in: G. Rau/H.-R. Reuter/K. Schlaich (Hg,): Das
Recht der Kirche, Bd. 1. Zur Theorie des Kirchenrechts (Forschungen und Berichte der
Evangelischen Studiengemeinschaft. Im Auftrag des Wissenschaftlichen Kuratoriums hg.v.
H. Wismann, Bd. 49), Giitersloh 1997, 518-544 (530).

9 Huber: Grundrechte in der Kirche (Anm. 8), 518-544 (530).

10 E.W. Bockenforde: Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen, in: ders.: Religionsfreiheit.
Die Kirche in der modernen Welt (Schriften zu Staat — Gesellschaft — Kirche Bd. 3), Frei-
burg i.Br. et al. 1990, 15-31 (24).



206 Adrian Loretan

«Alles, was ihr also von anderen erwartet, das tut auch ihnenl» (Mt 7,12)
Mit dieser Goldenen Regel der Gegenseitigkeit beginnt auch die Kirchen-
rechtswissenschaft im Jahr 1140 in ihrem Grundlagentext, dem Decretum
Gratiani. Eine Maxime des Rechts gilt daher ihrer Natur nach allgemein,
nicht nur fir mich, sondern auch gegen mich. Ein Rechtsprinzip, das die
Gegenseitigkeit ausschliessen will, ist kein Rechtsprinzip mehr, sondern ein
Machtprinzip. Dieses Akzeptieren der Goldenen Regel im Recht verindert
die Rechtsstellung jeder Person in einer Rechtsordnung, auch in der Kir-
che. Die Rechtsordnung ist allgemein. Thomas von Aquin betont darin die
Gleichheit."

Selber denken — die Katholiken
Das Recht der Person tritt an die Stelle des Rechts der Wahrheit. Eine ko-
pernikanische Wende ist mit dem Konzil eingeleitet. Anstatt des Zwangs,
der unter dem Titel «Recht der Wahrheit» legitimiert werden konnte, wur-
de das personale Recht der Freiheit gesetzt. Aber 50 Jahre nach der Ver-
abschiedung der Konzilserklirung tiber die Religionsfreiheit ist die Lehre
von der Menschenwiirde noch kein Allgemeingut in der Kirche. Man er-
innert sich nur schwach an den Er6ffnungssatz: «Die Wiirde der mensch-
lichen Person kommt den Menschen unserer Zeit immer mehr zum Be-
wusstsein und es wachst die Zahl derer, die den Anspruch erheben, dass
die Menschen bei ihrem Tun ihr eigenes Urteil und eine verantwortliche
Freiheit besitzen und davon Gebrauch machen sollen, nicht unter Zwang,
sondern im Bewusstsein der Pflicht geleitet.»'” Man konnte dies zu-
sammenfassen mit dem Werbeslogan «Selber denken - die Katholikeny,
in Anspielung auf den Werbeslogan der Reformierten in der Schweiz.
Der neuzeitliche Gedanke einer sich selbst begrindeten Autonomie des
Menschen findet Eingang in die lehramtliche Argumentation der katholi-
schen Kirche. Das Konzil betont in der Pastoralkonstitution: «Die Wiirde

11 Summa theologiae 11, II, 57, art.1: «llud enim in opere nostro dicitur esse iustum quod
respondet secundum aliquam aequalitatem alteri.»

12 Die Erklirung tber die Religionsfreiheit «Dignitatis humanae» vom 7. Dezember 1965
(deutsch), in: K. Rahner: Kleines Konzilskompendium. Simtliche Texte des Zweiten Va-
tikanums mit Einfihrung und ausfithrlichem Sachregister, Freiburg i.Br. 1966, 661-675
(661).



Menschenwtiirde 207

des Menschen verlangt daher, dass er in bewusster und freier Wahl handle,
das heisst personal, von innen her bewegt und gefiihrt, und nicht unter blin-

dem innerem Drang oder unter blossem dusserem Zwang» (GS 17)

Menschemwiirde: ein Paradigmenwechsel

Das Zweite Vatikanische Konzil leitete den Ubergang von der neuscholasti-
schen zur personalistischen Philosophie ein. Dies muss als wichtigster und
fundamentalster Paradigmenwechsel des gesamten Katholizismus und seines
Rechtsverstindnisses gewertet werden.” Dieser Wechsel von der Substanz zur
Person brach «das gesamtkulturelle Selbstverstindnis des Katholizismus auf.
[...] So kam es zu neuen Verstindnisweisen des kirchlichen Amtes, der Li-
turgie, der Sakramente, der Gemeindepastoral, der Berufung des Laien, der
Stellung der Frau, des gesamten Erziehungs- und Bildungswesens usw. Gleich-
zeitig fithrte dieses andere Selbstverstindnis der Kirche auch zur grundsitz-
lichen Anerkennung der anderen christlichen Bekenntnisse, der anderen Re-
ligionen und der sikularisierten, ja atheistischen Weltanschauungen. All dies
war nur moglich, weil man davon ausging, dass jeder Mensch von Natur aus
Person ist und daher in seinen Lebensentscheidungen unbedingt geachtet wer-
den muss»'* Auf dieser philosophisch-theologischen Grundlage ist nun von
der katholischen Kirche ein 6kumenisches Gesprich' und ein interreligiGses
Gesprich'® einzufordern.

Das Konzil verneint ausdriicklich eine partikulare Inanspruchnahme der
Menschenrechte in der Erklarung tiber das Verhiltnis der Kirche zu den nicht-

13 Vgl. H. Schmidinger: Von der Substanz zur Person, ThPQ 142 (1994) 383-394. Zur Ge-
schichte des modernen christlichen Personalismus vgl. ders.: Der Mensch ist Person. Ein
christliches Prinzip in theologischer und philosophischer Sicht, Innsbruck/Wien 1994,
29-124. Zum christlichen Personalititsbegriff siche u.a. B.J. Hilberath: Der Personbegriff
der Trinititstheologie in Rickfrage von Karl Rahner zu Tertullians «Adversus Praxean»,
Innsbruck/Wien 1986, 67-144.

14 Schmidinger: Von der Substanz zur Person (Anm. 13), 394. Vgl. O.H. Pesch: Das Zweite
Vatikanische Konzil (1962 bis 1965), Wiirzburg 1993, bes. 105ff.132ff.209ff.238ff.

15 Vgl. Konzilsdekret iiber den Okumenismus «Unitatis redintegratio» (deutsch), in: K.
Rahner: Kleines Konzilskompendium. Simtliche Texte des Zweiten Vatikanums mit Ein-
fihrung und ausfiihrlichem Sachregister, Freiburg i.Br. 1966, 217-250.

16 Vgl Konzilserklirung tiber das Verhiltnis der Kirche zu den nicht-christlichen Religionen
«Nostra aetate» (deutsch), in: K. Rahner: Kleines Konzilskompendium. Simtliche Texte
des Zweiten Vatikanums mit Einfithrung und ausfithrlichem Sachregister, Freiburg i.Br.
1966, 355-359.



208 Adrian Loretan

christlichen Religionen «Nostra aetate» Nr. 5: «Jeder Theorie oder Praxis [wird]
das Fundament entzogen, die zwischen Mensch und Mensch |[...] beztglich der
Menschenwiirde und der daraus fliessenden Rechte einen Unterschied macht.
Deshalb verwirft die Kirche jede Diskriminierung eines Menschen [...] um
seiner Rasse oder Farbe, seines Standes oder seiner Religion willen, weil dies
dem Geist Christi widerspricht.» Der Universalismus der Menschenwiirde geht
verloren, «wenn die Wiirde statt dem einzelnen Menschen einer Religion zuge-
schrieben wird oder nur jenen Menschen, welche dieser Religion angehoren».!’
Daraus folgt: «Wenn Menschenwurde als religiose Kategorie gilt, wird sie par-
tikularisiert und verliert ihre universale Eigenschaft. Genau dies geschieht,
wenn eine Religion, eine Nation, eine Kultur oder eine Ethnie sich anmasst, die
Menschenrechte besser verstanden zu haben als andere Religionen, Nationen,
Kulturen oder Ethnien, und wenn sie sich daran macht, die so verstandenen
Menschenrechte den anderen aufzuzwingen.»'® Partikulare Zugehorigkeit ba-
siert auf Ungleichheit («Wir und die andern»), universale Zugehorigkeit basiert
auf Gleichheit. Deshalb sind der Rechtsstaat und das Vélkerrecht die Garanten
der Freiheitsrechte."”

Wabrheitssuche

Die Freiheit der menschlichen Person prigt die Erklirung iiber die Religions-
freiheit (DH 2), die Pastoralkonstitution (GS 17), «ja mehr noch, diese per-
sonale Sicht prigt auch das Offenbarungsverstindnis von Dei verbum, den
Volk-Gottes-Gedanken von Lumen gentium, die «participatio actuosa-Lehre
der Liturgickonstitution, sodass man von einer personalen Erneuerung der
Theologie auf dem II. Vatikanischen Konzil insgesamt sprechen koénnte. Eine
solche Wende zur Person und zu einem personalen Verstindnis von Glaube,
Kirche und Liturgie scheint mir ein grundlegender Interpretationsansatz fur
die Theologie des Zweiten Vatikanischen Konzils zu sein»™ So entsteht eine
dialogisch orientierte, personale Sicht der Kirche.

17 G. Haller: Politik der Gétter. Europa und der neue Fundamentalismus, Berlin 2005, 66.

18  Haller: Politik der Gétter (Anm. 17), 189.

19 Haller: Politik der Gétter (Anm. 17), 70-72.

20 M. Bohnke: Recht der Wahrheit — Recht der Freiheit. Uberlegungen zur dogmatischen
Begriindung des personalen Rechts auf Glaubensfreiheit, in: M. B6hnke/M. Bongardt/G.
Essen/]. Werbick (Hg.): Freiheit Gottes und der Menschen, FS T. Propper, Regensburg
2006, 503- 526 (511).



Menschenwiirde 209

«Freiheit steht dem Menschen zu, nicht weil er die Wahrheit bereits besitzt,
sondern damit er nach ihr strebt.»*' Die Berufung des Menschen ist es, «die Waht-
heit mit so viel Fleiss, Sorge und Phantasie zu suchen, wie wir nur immer konnen.
[...] Trotz des energischen wissenschaftlichen Fragens werden wir nie sicher die
wahre Natur der Materie und des Geistes kennen. [...] Fir [John] Locke gibt es
Wahrheit im Gegensatz zur Unwahrheit. Aber die Begrenzungen menschlichen
Verstehens sollten die Demut begtinstigen. Und all das, wortiber wir nicht sicher
sein konnen, sollte Respekt hervorrufen. [...] Was wir von der Wahrheit wissen,
sollte uns gemiss Locke auffordern, unsere Exzesse einzudimmen und Achtung
zu verlangen vor den Rechten und der Wiirde jedes individuellen menschlichen
Wesensh? Die Unhaltbarkeit der traditionellen katholischen und islamischen®
Toleranzlehre bestand darin, «dass diese Prinzipien ohne weiteres aus dem mora-
lischen Bereich in den rechtlichen Bereich tibertragen wurden. Dadurch wirken
sie freiheitszerstorend und [...] totalitim™.

Auschwitz und die Frage nach dem Guten
Das Einfordern einer unbedingten Anerkennung der Wiirde jeder menschlichen
Person distanziert sich von einer Position, «die Auschwitz geistig ermdoglichte,
von der Behauptung nimlich, dass nur die Wahrheit ein Recht hiitte, und diesem
Recht der Wahrheit sich die Freiheit zu beugen hitte, ein Grundsatz, auf den sich
alle totalitiren Ansitze zuriickfuhren lassen, sei es der Nationalsozialismus, der
Kommunismus oder der Fundamentalismus. Sie alle leben von der Annahme des
Rechts auf Wahrheit, und dem Willen, dieses Recht mit Zwang durchzusetzen.»®

21 D. Hurlex, Erzbischof von Durban (Stidatrika) in der Konzilsaula, vgl. KNA-Sonderdienst
Nr. 51 vom 26.9.1964, 2.

22 M. McCord Adams: Wahrheit und Toleranz. Zum 300. Todestag von John Locke (1632 bis
1704), Orien. 69 (2005) 47f. (Aus dem Englischen tbersetzt von A. Loretan).

23 Johannes Schwartlinder macht darauf aufmerksam, «dass die Toleranzlehre der mittel-
alterlichen Kirche [...] erstaunliche strukturelle Ahnlichkeiten mit der islamischen Tole-
ranzlehre aufweist, wie sie von den klassischen islamischen Rechtsschulen im achten und
neunten Jahrhundert ausgebildet wurde., in: ders.: Freiheit der Religion. Christentum und
Islam unter dem Anspruch der Menschenrechte (Forum Weltkirche Bd. 2), Mainz 1993,
Einleitung 13-49 (32).

24  E.W. Béckenforde: Die Religionsfreiheit im Spannungsfeld zwischen Kirche und Staat, in:
ders.: Religionsfreiheit. Die Kirche in der modernen Welt (Schriften zu Staat — Gesellschaft
— Kirche Bd. 3), Freiburg i.Br. et al. 1990, 33-58 (50).

25 Bohnke: Recht der Wahrheit — Recht der Freiheit (Anm. 20), 503-526 (511-512).



210 Adrian Loretan

Mit der Erklirung tber die Religionsfreiheit hat das Zweite Vatikanische
Konzil die Freiheitsgeschichte der Moderne bejaht. «Unter allen ethischen
Werten, die in der modernen Gesellschaft zur Herrschaft gelangt sind und
seither um Vormachtstellung konkurrieren, war nur eine einzige dazu ange-
tan, deren institutionelle Ordnung auch tatsichlich nachhaltig zu prigen: die
Freiheit im Sinne der Autonomie des Einzelnen»* Der Autonomiegedanke
bietet die Méglichkeit, zwischen dem Individuum und der gesellschaftlichen
Ordnung eine Verknlpfung herzustellen. Die Frage nach dem, was das Gute
fur das Individuum ist, enthilt gleichzeitig Anweisungen fir eine legitime
Gesellschaftsordnung, Diese faktische Verbindung von individueller Freiheit
und Gerechtigkeit ist das Resultat eines jahrhundertelangen Lernprozesses,
«in dessen Verlauf das klassische Naturrecht zunachst aus seinem theolo-
gischen Rahmen befreit werden musste, um das individuelle Subjekt in die
Rolle eines gleichberechtigten Autors aller gesellschaftlichen Gesetze und
Normen einsetzen zu kénnen; von Thomas von Aquin [Gber Francisco de
Vitoria; Bartolomé de Las Casas| uber [Martin Luther,] Grotius und Hobbes
bis zu Locke und Rousseau [Kant und Hegel] verlduft der schwierige, kon-
fliktreiche Weg.»*’

Freiheitsrechte in der Kirche
Das Recht der Person tritt an die Stelle des Rechts der Wahrheit. «Das Ver-
hiltnis von Wahrheit und Freiheit harrt im Hinblick auf die Begriindung des
Rechts und die Rechtstrigerschaft in der Kirche |[...] einer eindeutigen theo-
logischen Bestimmung»®® Es ist die Frage theologisch und kirchenrechtlich
zu beantworten, ob die Einsichten der Erklirung iiber die Religionsfreiheit
auch innerkirchlich Geltung beanspruchen kénnen. Auffillig ist, dass der
Wirdebegriff der Gliaubigen in can. 208 CIC 1983 und der Menschenwiirde-
begriff in der Konzilserklirung nicht deckungsgleich sind. Zudem halt Wolf-
gang Huber zu Recht fest: Da «der CIC 1983 von einem «schrankenlosen
Vorbehalt zu Gunsten der kirchlichen Autoritit ausgeht, kann von Grund-

26 A. Honneth: Das Recht der Freiheit. Grundriss einer demokratischen Sittlichkeit (suht-
kamp taschenbuch wissenschaft 2048), Berlin 2013, 35.

27  Honneth: Das Recht der Freiheit (Anm. 26), 38.

28  Bohnke: Recht der Wahrheit — Recht der Freiheit (Anm. 20), 503- 526 (509). Vgl. J. Ratzin-
ger: Freiheit und Wahrheit, IKaZ 24 (1995) 527-542.



Menschenwtirde 211

rechten in einem strikten Sinn nicht die Rede sein. Denn deren Wesen besteht
darin, dass sie der Ausiibung von amtlicher Autoritit Schranken setzen.»”

Ein Grundrechtskatalog am Anfang einer Verfassung ist typisch fir die
Verfassungen nach der Allgemeinen Erklirung der Menschenrechte. Der
Grundrechtskatalog im kirchlichen Gesetzbuch (CIC 1983) steht in Paralleli-
tat zu den modernen Verfassungen: «Das Recht auf freie Meinungsausserung
[c. 212 § 3], das Recht auf Vereinigungsfreiheit [c. 215], das Recht auf freie
Wahl des Lebensstandes [c. 219], das Recht auf Schutz des guten Rufes und
der Intimsphire [c. 220], das Recht auf kirchlichen Rechtsschutz [c. 221]»*
etc. Dieser Menschenrechtskatalog wird um einen Katalog mit spezifischen
Glaubigenrechten erweitert. Dieser Grundrechtskatalog gibt zu verstehen,
dass auch kirchliche Institutionen nur als Institutionen der Freiheit legitimiert
werden konnen. Es ist ihre Aufgabe, Freiheit zu stimulieren, sie zu schutzen
und zu stitzen.

Die Tragik neuzeitlicher Freiheitsgeschichte liegt darin, «dass wesentli-
che humane Impulse des Christentums gegen die etablierte Christenheit zur
Geltung gebracht werden mussten»’'. Das daraus entstandene Verhiltnis von
Freiheitsrechten und Kirche bleibt sehr konfliktreich.”® Die Freiheits- bzw.
Menschenrechte gehen von einer Rechtskonzeption aus, die den Menschen
als Subjekt verantworteter Freiheit zur Selbstbestimmung auffordert. Sie
dienten dem neuzeitlichen Individuum als Instrumente der Emanzipation ge-
gen tberkommene politische Ordnungskonzepte. Dagegen wehrte sich die
religiGs-politische Einheitswelt, die dem Mittelalter nachtrauerte. Die Kon-
zilserklirung dagegen stiitzt die Wiirde jedes Menschen und seine Personen-
rechte.

29 Huber: Grundrechte in der Kirche (Anm. 8), 518-544 (531).

30 M. Graulich: Die Menschenrechte als Gegenstand kirchlicher Verkiindigung - ein Kom-
mentar zu can. 747 § 2 CIC, in: S. van Meggen/M. Graulich (Hg,): Menschen — Rechte.
Theologische Perspektiven zum 60. Jahrestag der Proklamation der Allgemeinen Erkli-
rung der Menschenrechte, Berlin 2008, 46-68 (66).

31 W. Kasper: Autonomie und Theologie. Zur Ortsbestimmung des Christentums in der mo-
dernen Welt, in: H. Weber/D. Mieth (Hg,): Anspruch der Wirklichkeit und christlicher
Glaube, FS A. Auer, Dusseldorf 1980, 24.

32 Vgl A. Loretan: Die Freiheitsrechte in der katholischen Kirche. Aporien und Desiderate,
in: JCSW, Bd. 55: Menschenrechte in der Katholischen Kirche, Minster (Aschendorff)
2014, 131-154.



212 Adrian Loretan

Menschemwiirde als Grundlage der Menschenrechte

Es gilt rechtsphilosophisch und theologisch die ersten drei Worte der Kon-
zilserklirung: «Dignitatis humanae personae» (Menschenwiirde) umzusetzen
in Menschenrechte fiir Kirchen und Gemeinden. Nur so kénnen die Kirchen
ihre Rolle als Anwaltinnen der Menschenwiirde glaubwiirdig vertreten. Ftir den
chemaligen Prisidenten des Rates der Evangelischen Kirchen Deutschlands,
Wolfgang Huber”, setzt ein glaubwiirdiges Eintreten der Kirchen fir die Men-
schenrechte in der Gesellschaft «eine Klarung der Frage voraus, ob und in wel-
chem Umfang und welcher Transformation derartige Rechte auch innerhalb
der Kirche selbst Gultigkeit beanspruchen konnen»™.

Der Kirchenrechtler Papst Paul VI. hat unmissverstindlich deutlich ge-
macht, dass der Einsatz der Kirche far die Menschenrechte nach aussen (z.B.
c. 747 § 2 CIC 1983) eine dauernde Selbstpriifung und Reinigung ihres eigenen
Lebens, ihrer Gesetze, Institutionen und Handlungsweisen verlangt.”

Persinliche Bemerkungen
Wenn ich in diesem Artikel der Frage «Wie praktisch ist Theologie?» nachge-
gangen bin, so geschah dies aus der Perspektive der Professur fiir Kirchen-
recht/Staatskirchenrecht.’® Die Interdisziplinaritit ist dabei schon durch die
Umschreibung der Professur gefordert, denn der Teil Staatskirchenrecht
bzw. Religionsverfassungsrecht setzt die Zusammenarbeit mit den Rechts-
wissenschaften voraus. So entstand im Rahmen des Engelberger Seminars
eine uber 16 Jahre dauernde Zusammenarbeit zwischen der Theologischen
Fakultat der Universitat Basel (Prof. Dr. Albrecht Grézinger), der Rechtswis-
senschaftlichen Fakultit der Universitiat Basel (Prof. Dr. Felix Hafner) und
der Theologischen Fakultat der Universitit Luzern (Prof. Dr. Adrian Lore-
tan). Die praktische und theoretische Losung von institutionell-rechtlichen
Fragen stand im Mittelpunkt der wissenschaftlichen Zusammenarbeit. Wir

33 Em. Bischof der Evangelischen Kirche in Berlin-Brandenburg/Schlesische Obetlausitz.

34  Huber: Grundrechte in der Kirche (Anm. 8), 518-544 (528).

35  Vgl. Papst Paul VL: Botschaft iiber Menschenrechte und Vers6hnung, aus Anlass der Bi-
schofssynode von 1974, deutsche Ubersetzung, HerKorr 28 (1974) 624.

36 Zur Praktischen Theologie zihlen an der Theologischen Fakultit der Universitit Luzern
(in der Reihenfolge des Vorlesungsverzeichnisses) die Lehrstiihle: Kirchenrecht/Staatskir-
chenrecht, Liturgiewissenschaft, Pastoraltheologie, Religionspadagogik/Katechetik. Dazu
kommen Lehrauftrige wie Praktische Homiletik, Praktische Katechetik etc.



Menschenwurde 213

suchten also eine praktische Okumene in dem Engelberger Seminar. Dafiir
haben wir jahrlich 3 bzw. 4 Intensivtage im Benediktinerkloster Engelberg
(CH) erlebt. Dabei war es nicht zu «vermeiden», dass man den Flaneur Alb-
recht Grozinger auch personlich schatzen lernte und freundschaftliche Ban-
de entstanden.

Doch wie kann man auf einen Menschen zugehen, der es einem nicht
so einfach macht wie Albrecht Grézinger mit seinem Esprit und seinem
schwibisch gefirbten Deutsch, das er in Basel wieder vermehrt pflegt? Wie
kann man Fremde, vollig andersdenkende Menschen wiirdigen, z.B. Flicht-
linge, deren Englisch bzw. Franzsisch man nur mit Mihe und Not versteht,
oder deren Sprache ganz unverstiandlich bleibt? Welche Rolle spielt dabei die
Gott-ebenbildlichkeit jedes Menschen (Gen 1,27), die im Begriff der Men-
schenwiirde ihren sikularen Niederschlag in den modernen Verfassungen
gefunden hat? Wie beim Gottesbegriff bleibt auch beim Begriff der Men-
schenwiirde ein letztlich nicht ganz beschreibbares Geheimnis® offen, wie
der evangelische Rechtswissenschaftler Christoph Goos betont.” Die Men-
schenwiirde leitet zur Praxis an.

37  «FEine ganze Dimension, nimlich die des Gebeimnisses, sei dem neueren Protestantismus -
aber doch auch der ihm verwandten neueren Philosophie - abhandengekommen, hat Katl
Barth einst kritisch konstatiert. Zurtickgewonnen werden kann sie allerdings nur aufgrund
gemachter Erfahrungen mit Gott, die, wenn sie einmal gemacht worden sind, danach ver-
langen, als «ffentlich Geheimnis) erzihlt und ergriffen zu werden, was man sich eigentlich
nicht erst von - dem die Natur betrachtenden - Goethe sagen lassen musste. Die fiir den
christlichen Glauben kennzeichnende Erfahrung, die es erlaubt, Gott als Geheimnis der
Welt zu denken und zu erzihlen, ist eine durch das Wort vom Kreuz erméglichte Erfah-
rung mit der Erfahrung» E. Jingel: Gott als Geheimnis der Welt. Zur Begriindung der
Theologie des Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und Atheismus, 3. durchgese-
hene Auflage, Tubingen 1978, XIII. Vgl. zum Begriff der «Erfahrung mit der Erfahrung»
auch E. Schillebeeckx: «Nur der leidende Zeuge, der Gekreuzigte, der Mensch, der sich
bis zum duBersten fiir Gerechtigkeit und Liebe einsetzt und gerade deshalb durch und fiir
andere leidet, um des auf Menschlichkeit bedachten Gottes willen: Er bringt Rettung.», in:
ders.: Christus und die Christen. Die Geschichte einer neuen Lebenspraxis, Freiburg i.Br.
1977, 2.

38  Die Begegnung mit Dr. iur. Christoph Goos an der Rechtswissenschaftlichen Fakultit der
Universitit Luzern hat mich zu vertieften Studien iiber den Begriff der Menschenwtirde
angeregt. Dabei entdeckte ich, dass das Zweite Vatikanische Konzil vor 50 Jahren das letzte
Dokument mit dem Begriff «Menschenwiirde» eroffnete. C. Goos: Innere Freiheit. Eine
Rekonstruktion des grundgesetzlichen Wiirdebegriffs (Bonner Rechtswissenschaftliche
Abhandlungen, Neue Folge, Bd. 9, hg.v. U. Di Fabio u.a.), Géttingen 2011,



214 Adrian Loretan

Gern erinnere ich mich an die Zusammenarbeit mit Kollege Albrecht Gro-
zinger im Rahmen der Engelberger Seminare. Das nichste gemeinsam geplan-
te 6kumenische und juristische Seminar im Benediktinerkloster Engelberg
tragt den Titel «Menschenwiirde».

Abstract

Der Erklirung Gber die Religionsfreiheit des Zweiten Vatikanischen Konzils «Di-
gnitatis humanae personae» (die Wiirde der menschlichen Person) kommt eine un-
Uberschitzbare Bedeutung zu. Damit wird von der katholischen Kirche der moderne
Verfassungsstaat anerkannt. Es wird von einem Schritt vom Recht der Wahrheit zum
Recht der Person gesprochen. Vor dem Konzil herrschte in der katholischen Kirche
ein anderes Verstandnis von Wahrheit und Freiheit. Recht hatte die Kirche, die tiber
die Wahrheit entscheidet. An einen 6kumenischen Dialog war unter diesen Voraus-
setzungen nicht zu denken. Dieses Verstindnis hat sich grundlegend geindert. Statt
Zwang, legitimiert durch das Recht der Wahrheit, steht jetzt das personale Recht der
Freiheit im Zentrum. Die Menschenwiirde, so heisst es in der Konzilserklirung tiber
die Religionsfreiheit und in der Pastoralkonstitution, leitet den Menschen an, in eige-
ner Verantwortung und in freier Wahl zu handeln. Dieser Paradigmenwechsel wirkte
sich sowohl innerhalb der katholischen Kirche als auch im Verhiltnis zu den anderen
christlichen Bekenntnissen, zu den anderen Religionen bis hin zu den atheistischen
Weltanschauungen aus. Der Menschenwurdebegriff ist in Menschenrechte fir Kir-
chen und Gemeinden umzusetzen, um die Menschenrechte nach aussen glaubwiirdig
vertreten zu konnen.

Adrian Loretan, Luzern



	Menschenwürde : Grundlagenbegriff der Konzilserklärung über die Religionsfreiheit

