
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 72 (2016)

Heft: 2

Artikel: Menschenwürde : Grundlagenbegriff der Konzilserklärung über die
Religionsfreiheit

Autor: Loretan, Adrian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877724

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877724
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Menschenwürde*

Grundlagenbegriff der Konzilserklärung
über die Religionsfreiheit

Menschenrechtliche Hermeneutik des Konsuls (1962-65)

Mitten im Zweiten Vatikanischen Konzil begann Papst Johannes XXIII. mit
der Enzyklika «Pacem in terris» (1963) menschenrechtlich zu argumentieren.
Die Allgemeine Erklärung der Menschenrechte der Vereinten Nationen wird
in dieser Enzyklika als Grundlage einer gerechten Ordnung des Zusammenlebens

interpretiert. Das moderne Freiheitsbewusstsein gilt als Zeichen der Zeit
und als Ausdruck der Personenwürde. Dieser menschenrechtlichen
Argumentationsweise schliesst sich das Konzil an, wie folgende Beispiele belegen:

- Die am 7. Dezember 1965 vom Konzil verabschiedete «Erklärung über die

Religionsfreiheit (Dignitatis humanae>» nimmt das Grundprinzip neuzeitlicher

Freiheitsrechte auf. Das individuelle Subjekt der modernen

Verfassungsgeschichte wird vom Lehramt anerkannt.

- Auch in der Kirche argumentiert das Konzil menschenrechtlich-theolo¬

gisch: Es gibt «in Christus und in der Kirche keine Ungleichheit aufgrund
von Rasse und Volkszugehörigkeit, sozialer Stellung oder Geschlecht» (LG
32; vgl. c. 208). Daher muss «jede Form einer Diskriminierung [...] beseitigt
werden, da sie dem Plan Gottes widerspricht» (GS 29).

Im 1. Artikel der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte, die die Enzyklika

«Pacem in terris» und die menschenrechtliche Konzilsargumentation
aufgreifen, sind die Kernbegriffe der Französischen Revolution — Freiheit Gleichheit

Brüderlichkeit1 — aufgenommen. Zugleich stehen diese Kernbegriffe im
Kontext der Menschenwürde.

Das Konzil achtet damit das individuelle Recht, in Freiheit ein eigenes

selbstbestimmtes und verantwortliches Leben zu führen. Es mutet jenen, «die

* Abkürzungen: CIC (Codex Iuris Canonici); DH (Dignitatis humanae); GS (Gaudium et

spes); LG (Lumen gentium).
1 Für das Verständnis der Menschenrechte wird diesen Kernbegriffen seit jeher eine zen¬

trale Bedeutung eingeräumt. Vgl. J. Schwardänder (Hg.): Menschenrechte. Aspekte ihrer
Begründung und Verwirklichung, Tübingen 1978.

ThZ 2/72 (2016) S. 203-214



204 Adrian Loretan

sich auf der ganzen Welt zum christlichen, katholischen und apostolischen
Glauben bekennen, einen Sprung nach vorwärts [zu], der einem vertieften
Glaubensverständnis und der Gewissensbildung zugutekommt»2, wie sich

Johannes XXIII. in der Konzilseröffnungsrede ausdrückt. Mit dieser

Konzilserklärung versöhnt sich die Kirche mit dem modernen Rechtsstaat und mit
den Grundfreiheiten und Grundrechten, die seit der Französischen Revolution

abgelehnt wurden.

Menschenrechtliche Hermeneutik des nachkon^iliaren Gesetzbuches (CIC 1983)

Wie der 1. Artikel der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte von 1948

beginnt die Konzilserklärung zur Religionsfreiheit mit dem Begriff Menschenwürde

oder lateinisch: «Dignitatis humanae personae»3, wörtlich: die Würde

der menschlichen Person4. Das 50-Jahr-Jubiläum der Konzilserklärung über

die Religionsfreiheit kann nicht überschätzt werden. Die katholische Kirche
anerkennt damit fast 200 Jahre nach der Französischen Revolution den

modernen Verfassungsstaat. Dies ist nicht nur für die staatskirchenrechtlichen

Strukturen in der Schweiz von grösster Bedeutung. Es ist ein Meilenstein in
der Kirchenrechtsgeschichte. Für Karl Rahner ist es der Schritt vom Recht der

Wahrheit zum Recht der Person.5

Damit wären die Grundlagen gelegt für die Menschenrechte in der Kirche,

wie sie Paul VI. nach dem Konzil in einem Grundgesetz (Lex Ecclesiae

Fundamentalis) in Auftrag gegeben hat. Leider wurde dieser Verfassungsentwurf

von Johannes Paul II. nicht in Kraft gesetzt, wohl aber teilweise in den

CIC 1983, das nachkonziliare Gesetzbuch der katholischen Kirche,
aufgenommen. Dazu kommentiert Wolfgang Huber: Es «kann am Vorhandensein

2 Johannes XXIII.: Ansprache zur Eröffnung des Zweiten Vatikanischen Konzils (11. Ok¬

tober 1962), lateinisch, italienisch, deutsch, in: L. Kaufmann/N. Klein: Johannes XXIII.
Prophétie im Vermächtnis, Fribourg/Brig 1990, 116-150 (136).

3 Erklärung über die Religionsfreiheit «Dignitatis humanae» (DH), in: LThK, Das Zwei¬

te Vatikanische Konzil Bd. II, Konstitutionen, Dekrete und Erklärungen, lateinisch und

deutsch, Freiburg i.Br. 1967, 712-748 (712).
4 Die Würde der menschlichen Person (Tagungsband), hg.v. G. Damschen und A. Loretan,

erscheint Ende 2016 in der Münsteraner Reihe «ReügionsRecht im Dialog».
5 K. Rahner: Kommentar zu: Die Erklärung über die Religionsfreiheit «Dignitatis humanae»

vom 7. Dezember 1965 des Zweiten Vatikanischen Konzils, deutsch, in: ders.: Kleines

Konzilskompendium. Sämtliche Texte des Zweiten Vatikanums mit Einführung, Freiburg
i.Br. 1966, 655-659 (656).



Menschenwürde 205

von Grundrechten kein Zweifel bestehen. Die katholische Lehre anerkennt
die Gleichheit aller Menschen (Gaudium et Spes, 29); daraus ergibt sich ein

- allerdings nur minimal ausgearbeiteter — Rechtsstatus auch der Nichtgetauf-
ten gegenüber der Kirche.6 [...] Davon unterscheidet sich die Rechtsstellung
der Christen, die in der Taufe ihre Grundlage hat (c. 208)7, sowie die

Rechtsstellung der Katholiken, die sich aus der vollen Zugehörigkeit der Kirche

ergibt (c. 96). Diese differenziert sich dann wieder in die allen Kirchengliedern

gemeinsamen Rechte (cc. 208—223), die Rechte der Laien (cc. 224—231),

die Rechte der Kleriker (cc. 273—289) und die Rechte der Ordensleute (cc.

662—672).»8 Wolfgang Huber folgert daraus, dass das Thema der Grundrechte

in der Kirche «in der katholischen Theologie und Kanonistik eine weit

umfänglichere Behandlung erfahren hat als in der evangelischen Theologie
und Kirchenrechtslehre»9.

Vorkon^iliares Verständnis von Wahrheit und Freiheit

Das Verhältnis von subjektiver Freiheit und objektiver Wahrheit wurde in
der Kirche vor dem Konzil anders verstanden. Die vorkonziliare katholische

Lehre ging vom Primat der Wahrheit gegenüber der Freiheit aus. Nur die

Wahrheit hatte ein Recht, der Irrtum hatte keinerlei Recht. Damit hatte nur
die Kirche Recht, die konkret über die Wahrheit entscheidet, und diejenigen,
die ihr angehören. «Das ist aber keine Rechtstheorie, sondern eine

Machttheorie, und sie ist prinzipiell sozial unverträglich», schreibt der katholische

Bundesverfassungsrichter Ernst-Wolfgang Böckenförde.10 Aus dieser vor-
konziliaren Perspektive war ein ökumenischer Dialog nicht denkbar; in den

Schützengräben und Gefängnissen totalitärer Staaten begann er dennoch.

6 Vgl. die Habilitationsschrift von B.J. Berkmann: Die Nichtchristen im Recht der katholi¬
schen Kirche (erscheint 2016 in der Münsteraner Reihe «ReligionsRecht im Dialog»).

7 Das Konzil betont «die wahre Gleichheit in der allen Gläubigen gemeinsamen Würde»

(Kirchenkonstitution LG 32).
8 W. Huber: Grundrechte in der Kirche, in: G. Rau/H.-R. Reuter/K. Schiaich (Hg.): Das

Recht der Kirche, Bd. 1. Zur Theorie des Kirchenrechts (Forschungen und Berichte der

Evangelischen Studiengemeinschaft. Im Auftrag des Wissenschaftlichen Kuratoriums hg.v.
H. Wismann, Bd. 49), Gütersloh 1997, 518-544 (530).

9 Huber: Grundrechte in der Kirche (Anm. 8), 518-544 (530).
10 E.W Böckenförde: Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen, in: ders.: Religionsfreiheit.

Die Kirche in der modernen Welt (Schriften zu Staat — Gesellschaft — Kirche Bd. 3), Freiburg

i.Br. et al. 1990,15-31 (24).



206 Adrian Loretan

«Alles, was ihr also von anderen erwartet, das tut auch ihnen!» (Mt 7,12)

Mit dieser Goldenen Regel der Gegenseitigkeit beginnt auch die
Kirchenrechtswissenschaft im Jahr 1140 in ihrem Grundlagentext, dem Decretum
Gratiani. Eine Maxime des Rechts gilt daher ihrer Natur nach allgemein,
nicht nur für mich, sondern auch gegen mich. Ein Rechtsprinzip, das die

Gegenseitigkeit ausschliessen will, ist kein Rechtsprinzip mehr, sondern ein

Machtprinzip. Dieses Akzeptieren der Goldenen Regel im Recht verändert
die Rechtsstellung jeder Person in einer Rechtsordnung, auch in der Kirche.

Die Rechtsordnung ist allgemein. Thomas von Aquin betont darin die

Gleichheit."

Selber denken — die Katholiken

Das Recht der Person tritt an die Stelle des Rechts der Wahrheit. Eine ko-

pernikanische Wende ist mit dem Konzil eingeleitet. Anstatt des Zwangs,
der unter dem Titel «Recht der Wahrheit» legitimiert werden konnte, wurde

das personale Recht der Freiheit gesetzt. Aber 50 Jahre nach der

Verabschiedung der Konzilserklärung über die Religionsfreiheit ist die Lehre

von der Menschenwürde noch kein Allgemeingut in der Kirche. Man
erinnert sich nur schwach an den Eröffnungssatz: «Die Würde der menschlichen

Person kommt den Menschen unserer Zeit immer mehr zum Be-

wusstsein und es wächst die Zahl derer, die den Anspruch erheben, dass

die Menschen bei ihrem Tun ihr eigenes Urteil und eine verantwortliche
Freiheit besitzen und davon Gebrauch machen sollen, nicht unter Zwang,
sondern im Bewusstsein der Pflicht geleitet.»12 Man könnte dies

zusammenfassen mit dem Werbeslogan «Selber denken - die Katholiken»,
in Anspielung auf den Werbeslogan der Reformierten in der Schweiz.

Der neuzeitliche Gedanke einer sich selbst begründeten Autonomie des

Menschen findet Eingang in die lehramtliche Argumentation der katholischen

Kirche. Das Konzil betont in der Pastoralkonstitution: «Die Würde

11 Summa theologiae II, II, 57, art.l: «illud enim in opere nostro dicitur esse iustum quod
respondet secundum aliquam aequalitatem alteri.»

12 Die Erklärung über die Religionsfreiheit «Dignitatis humanae» vom 7. Dezember 1965

(deutsch), in: K. Rahner: Kleines Konzilskompendium. Sämtliche Texte des Zweiten Va-
tikanums mit Einführung und ausführlichem Sachregister, Freiburg i.Br. 1966, 661-675

(661).



Menschenwürde 207

des Menschen verlangt daher, dass er in bewusster und freier Wahl handle,
das heisst personal, von innen her bewegt und geführt, und nicht unter blindem

innerem Drang oder unter blossem äusserem Zwang.» (GS 17)

Menschenwürde: ein Paradigmenwechsel

Das Zweite Vatikanische Konzil leitete den Ubergang von der neuscholastischen

zur personalistischen Philosophie ein. Dies muss als wichtigster und
fundamentalster Paradigmenwechsel des gesamten Katholizismus und seines

Rechtsverständnisses gewertet werden.13 Dieser Wechsel von der Substanz zur
Person brach «das gesamtkulturelle Selbstverständnis des Katholizismus auf.

[...] So kam es zu neuen Verständnisweisen des kirchlichen Amtes, der

Liturgie, der Sakramente, der Gemeindepastoral, der Berufung des Laien, der

Stellung der Frau, des gesamten Erziehungs- und Bildungswesens usw. Gleichzeitig

führte dieses andere Selbstverständnis der Kirche auch zur grundsätzlichen

Anerkennung der anderen christlichen Bekenntnisse, der anderen

Religionen und der säkularisierten, ja atheistischen Weltanschauungen. All dies

war nur möglich, weil man davon ausging, dass jeder Mensch von Natur aus

Person ist und daher in seinen Lebensentscheidungen unbedingt geachtet werden

muss.»14 Auf dieser philosophisch-theologischen Grundlage ist nun von
der katholischen Kirche ein ökumenisches Gespräch'5 und ein interreligiöses
Gespräch16 einzufordern.

Das Konzil verneint ausdrücklich eine partikulare Inanspruchnahme der

Menschenrechte in der Erklärung über das Verhältnis der Kirche zu den nicht-

13 Vgl. H. Schmidinger: Von der Substanz zur Person, ThPQ 142 (1994) 383-394. Zur Ge¬

schichte des modernen christlichen Personalismus vgl. ders.: Der Mensch ist Person. Ein
christliches Prinzip in theologischer und philosophischer Sicht, Innsbruck/Wien 1994,

29-124. Zum christlichen Personalitätsbegriff siehe u.a. B.J. Hilberath: Der Personbegriff
der Trinitätstheologie in Rückfrage von Karl Rahner zu Tertullians «Adversus Praxean»,

Innsbruck/Wien 1986, 67-144.

14 Schmidinger: Von der Substanz zur Person (Anm. 13), 394. Vgl. O.H. Pesch: Das Zweite
Vatikanische Konzil (1962 bis 1965), Würzburg 1993, bes. 105f£132ff.209ff.238ff.

15 Vgl. Konzilsdekret über den Ökumenismus «Unitatis redintegratio» (deutsch), in: K.
Rahner: Kleines Konzilskompendium. Sämtliche Texte des Zweiten Vatikanums mit
Einführung und ausführlichem Sachregister, Freiburg i.Br. 1966, 217-250.

16 Vgl. Konzilserklärung über das Verhältnis der Kirche zu den nicht-christlichen Religionen
«Nostra aetate» (deutsch), in: K. Rahner: Kleines Konzilskompendium. Sämtliche Texte
des Zweiten Vatikanums mit Einführung und ausführlichem Sachregister, Freiburg i.Br.
1966, 355-359.



208 Adrian Loretan

christlichen Religionen «Nostra aetate» Nr. 5: «Jeder Theorie oder Praxis [wird]
das Fundament entzogen, die zwischen Mensch und Mensch [...] bezüglich der

Menschenwürde und der daraus fliessenden Rechte einen Unterschied macht.

Deshalb verwirft die Kirche jede Diskriminierung eines Menschen [...] um
seiner Rasse oder Farbe, seines Standes oder seiner Religion willen, weil dies

dem Geist Christi widerspricht.» Der Universalismus der Menschenwürde geht
verloren, «wenn die Würde statt dem einzelnen Menschen einer Religion
zugeschrieben wird oder nur jenen Menschen, welche dieser Religion angehören».17

Daraus folgt: «Wenn Menschenwürde als religiöse Kategorie gilt, wird sie par-
tikularisiert und verliert ihre universale Eigenschaft. Genau dies geschieht,

wenn eine Religion, eine Nation, eine Kultur oder eine Ethnie sich anmasst, die

Menschenrechte besser verstanden zu haben als andere Religionen, Nationen,
Kulturen oder Ethnien, und wenn sie sich daran macht, die so verstandenen

Menschenrechte den anderen aufzuzwingen.»18 Partikulare Zugehörigkeit
basiert auf Ungleichheit («Wir und die andern»), universale Zugehörigkeit basiert

auf Gleichheit. Deshalb sind der Rechtsstaat und das Völkerrecht die Garanten

der Freiheitsrechte.19

Wahrheitssuche

Die Freiheit der menschlichen Person prägt die Erklärung über die Religionsfreiheit

(DH 2), die Pastoralkonstitution (GS 17), «ja mehr noch, diese

personale Sicht prägt auch das Offenbarungsverständnis von Dei verbum, den

Volk-Gottes-Gedanken von Lumen gentium, die <participatio actuosa>-Lehre

der Liturgiekonstitution, sodass man von einer personalen Erneuerung der

Theologie auf dem II. Vatikanischen Konzil insgesamt sprechen könnte. Eine

solche Wende zur Person und zu einem personalen Verständnis von Glaube,
Kirche und Liturgie scheint mir ein grundlegender Interpretationsansatz für
die Theologie des Zweiten Vatikanischen Konzils zu sein.»20 So entsteht eine

dialogisch orientierte, personale Sicht der Kirche.

17 G. Haller: Politik der Götter. Europa und der neue Fundamentalismus, Berlin 2005, 66.

18 Haller: Politik der Götter (Anm. 17), 189.

19 Haller: Politik der Götter (Anm. 17), 70-72.
20 M. Böhnke: Recht der Wahrheit — Recht der Freiheit. Überlegungen zur dogmatischen

Begründung des personalen Rechts auf Glaubensfreiheit, in: M. Böhnke/M. Bongardt/G.
Essen/J. Werbick (Hg.): Freiheit Gottes und der Menschen, FS T. Propper, Regensburg
2006, 503- 526 (511).



Menschenwürde 209

«Freiheit steht dem Menschen zu, nicht weil er die Wahrheit bereits besitzt,

sondern damit er nach ihr strebt.»21 Die Berufung des Menschen ist es, «die Wahrheit

mit so viel Fleiss, Sorge und Phantasie zu suchen, wie wir nur immer können.

[...] Trotz des energischen wissenschaftlichen Fragens werden wir nie sicher die

wahre Natur der Materie und des Geistes kennen. [...] Für [John] Locke gibt es

Wahrheit im Gegensatz zur Unwahrheit. Aber die Begrenzungen menschlichen

Verstehens sollten die Demut begünstigen. Und all das, worüber wir nicht sicher

sein können, sollte Respekt hervorrufen. [...] Was wir von der Wahrheit wissen,

sollte uns gemäss Locke auffordern, unsere Exzesse einzudämmen und Achtung
zu verlangen vor den Rechten und der Würde jedes individuellen menschlichen
Wesens!»22 Die Unhaltbarkeit der traditionellen katholischen und islamischen23

Toleranzlehre bestand darin, «dass diese Prinzipien ohne weiteres aus dem
moralischen Bereich in den rechtlichen Bereich übertragen wurden. Dadurch wirken
sie freiheitszerstörend und [...] totalitär»24.

Auschwitz und die Frage nach dem Guten

Das Einfordern einer unbedingten Anerkennung der Würde jeder menschlichen

Person distanziert sich von einer Position, «die Auschwitz geistig ermöglichte,

von der Behauptung nämlich, dass nur die Wahrheit ein Recht hätte, und diesem

Recht der Wahrheit sich die Freiheit zu beugen hätte, ein Grundsatz, auf den sich

alle totalitären Ansätze zurückführen lassen, sei es der Nationalsozialismus, der

Kommunismus oder der Fundamentalismus. Sie alle leben von der Annahme des

Rechts auf Wahrheit, und dem Willen, dieses Recht mit Zwang durchzusetzen.»25

21 D. Hurlex, Erzbischof von Durban (Südafrika) in der Konzilsaula, vgl. KNA-Sonderdienst
Nr. 51 vom 26.9.1964, 2.

22 M. McCord Adams: Wahrheit und Toleranz. Zum 300. Todestag von John Locke (1632 bis

1704), Orien. 69 (2005) 47f. (Aus dem Englischen übersetzt von A. Loretan).
23 Johannes Schwardänder macht darauf aufmerksam, «dass die Toleranzlehre der mittel¬

alterlichen Kirche [...] erstaunliche strukturelle Ähnlichkeiten mit der islamischen
Toleranzlehre aufweist, wie sie von den klassischen islamischen Rechtsschulen im achten und

neunten Jahrhundert ausgebildet wurde.», in: ders.: Freiheit der Religion. Christentum und
Islam unter dem Anspruch der Menschenrechte (Forum Weltkirche Bd. 2), Mainz 1993,

Einleitung 13-49 (32).
24 E.W. Böckenförde: Die Religionsfreiheit im Spannungsfeld zwischen Kirche und Staat, in:

ders.: Religionsfreiheit. Die Kirche in der modernen Welt (Schriften zu Staat — Gesellschaft
— Kirche Bd. 3), Freiburg i.Br. et al. 1990, 33-58 (50).

25 Böhnke: Recht der Wahrheit — Recht der Freiheit (Anm. 20), 503-526 (511-512).



210 Adrian Loretan

Mit der Erklärung über die Religionsfreiheit hat das Zweite Vatikanische

Konzil die Freiheitsgeschichte der Moderne bejaht. «Unter allen ethischen

Werten, die in der modernen Gesellschaft zur Herrschaft gelangt sind und
seither um Vormachtstellung konkurrieren, war nur eine einzige dazu angetan,

deren institutionelle Ordnung auch tatsächlich nachhaltig zu prägen: die

Freiheit im Sinne der Autonomie des Einzelnen.»26 Der Autonomiegedanke
bietet die Möglichkeit, zwischen dem Individuum und der gesellschaftlichen

Ordnung eine Verknüpfung herzustellen. Die Frage nach dem, was das Gute

für das Individuum ist, enthält gleichzeitig Anweisungen für eine legitime
Gesellschaftsordnung. Diese faktische Verbindung von individueller Freiheit
und Gerechtigkeit ist das Resultat eines jahrhundertelangen Lernprozesses,
«in dessen Verlauf das klassische Naturrecht zunächst aus seinem

theologischen Rahmen befreit werden musste, um das individuelle Subjekt in die

Rolle eines gleichberechtigten Autors aller gesellschaftlichen Gesetze und

Normen einsetzen zu können; von Thomas von Aquin [über Francisco de

Vitoria; Bartolomé de Las Casas] über [Martin Luther,] Grotius und Hobbes
bis zu Locke und Rousseau [Kant und Hegel] verläuft der schwierige,
konfliktreiche Weg.»27

Freiheitsrechte in der Kirche

Das Recht der Person tritt an die Stelle des Rechts der Wahrheit. «Das

Verhältnis von Wahrheit und Freiheit harrt im Hinblick auf die Begründung des

Rechts und die Rechtsträgerschaft in der Kirche [...] einer eindeutigen
theologischen Bestimmung.»28 Es ist die Frage theologisch und kirchenrechtlich

zu beantworten, ob die Einsichten der Erklärung über die Religionsfreiheit
auch innerkirchlich Geltung beanspruchen können. Auffallig ist, dass der

Würdebegriff der Gläubigen in can. 208 CIC 1983 und der Menschenwürdebegriff

in der Konzilserklärung nicht deckungsgleich sind. Zudem hält Wolfgang

Huber zu Recht fest: Da «der CIC 1983 von einem (schrankenlosen

Vorbehalt zu Gunsten der kirchlichen Autorität) ausgeht, kann von Grund-

26 A. Honneth: Das Recht der Freiheit. Grundriss einer demokratischen Sittlichkeit (suhr-

kamp taschenbuch Wissenschaft 2048), Berlin 2013, 35.

27 Honneth: Das Recht der Freiheit (Anm. 26), 38.

28 Böhnke: Recht der Wahrheit - Recht der Freiheit (Anm. 20), 503- 526 (509). Vgl. J. Ratzin¬

ger: Freiheit und Wahrheit, IKaZ 24 (1995) 527-542.



Menschenwürde 211

rechten in einem strikten Sinn nicht die Rede sein. Denn deren Wesen besteht

darin, dass sie der Ausübung von amtlicher Autorität Schranken setzen.»29

Ein Grundrechtskatalog am Anfang einer Verfassung ist typisch für die

Verfassungen nach der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte. Der
Grundrechtskatalog im kirchlichen Gesetzbuch (CIC 1983) steht in Parallelität

zu den modernen Verfassungen: «Das Recht auf freie Meinungsäusserung
[c. 212 § 3], das Recht auf Vereinigungsfreiheit [c. 215], das Recht auf freie

Wahl des Lebensstandes [c. 219], das Recht auf Schutz des guten Rufes und
der Intimsphäre [c. 220], das Recht auf kirchlichen Rechtsschutz [c. 221]»30

etc. Dieser Menschenrechtskatalog wird um einen Katalog mit spezifischen

Gläubigenrechten erweitert. Dieser Grundrechtskatalog gibt zu verstehen,
dass auch kirchliche Institutionen nur als Institutionen der Freiheit legitimiert
werden können. Es ist ihre Aufgabe, Freiheit zu stimulieren, sie zu schützen

und zu stützen.

Die Tragik neuzeitlicher Freiheitsgeschichte liegt darin, «dass wesentliche

humane Impulse des Christentums gegen die etablierte Christenheit zur
Geltung gebracht werden mussten»31. Das daraus entstandene Verhältnis von
Freiheitsrechten und Kirche bleibt sehr konfliktreich.32 Die Freiheits- bzw.

Menschenrechte gehen von einer Rechtskonzeption aus, die den Menschen
als Subjekt verantworteter Freiheit zur Selbstbestimmung auffordert. Sie

dienten dem neuzeitlichen Individuum als Instrumente der Emanzipation
gegen überkommene politische Ordnungskonzepte. Dagegen wehrte sich die

religiös-politische Einheitswelt, die dem Mittelalter nachtrauerte. Die Kon-
zilserklärung dagegen stützt die Würde jedes Menschen und seine Personenrechte.

29 Huber: Grundrechte in der Kirche (Anm. 8), 518-544 (531).
30 M. Graulich: Die Menschenrechte als Gegenstand kirchlicher Verkündigung - ein Kom¬

mentar zu can. 747 § 2 CIC, in: S. van Meggen/M. Graulich (Hg.): Menschen - Rechte.

Theologische Perspektiven zum 60. Jahrestag der Proklamation der Allgemeinen Erklärung

der Menschenrechte, Berlin 2008, 46-68 (66).
31 W. Kasper: Autonomie und Theologie. Zur Ortsbestimmung des Christentums in der mo¬

dernen Welt, in: H. Weber/D. Mieth (Hg.): Anspruch der Wirklichkeit und christlicher
Glaube, FS A. Auer, Düsseldorf 1980, 24.

32 Vgl. A. Loretan: Die Freiheitsrechte in der katholischen Kirche. Aporien und Desiderate,
in: JCSW, Bd. 55: Menschenrechte in der Katholischen Kirche, Münster (Aschendorff)
2014, 131-154.



212 Adrian Loretan

Menschenwürde als Grundlage der Menschenrechte

Es gilt rechtsphilosophisch und theologisch die ersten drei Worte der

Konzilserklärung: «Dignitatis humanae personae» (Menschenwürde) umzusetzen

in Menschenrechte für Kirchen und Gemeinden. Nur so können die Kirchen
ihre Rolle als Anwältinnen der Menschenwürde glaubwürdig vertreten. Für den

ehemaligen Präsidenten des Rates der Evangelischen Kirchen Deutschlands,

Wolfgang Huber33, setzt ein glaubwürdiges Eintreten der Kirchen für die

Menschenrechte in der Gesellschaft «eine Klärung der Frage voraus, ob und in
welchem Umfang und welcher Transformation derartige Rechte auch innerhalb

der Kirche selbst Gültigkeit beanspruchen können»34.

Der Kirchenrechtler Papst Paul VF hat unmissverständlich deutlich

gemacht, dass der Einsatz der Kirche für die Menschenrechte nach aussen (z.B.

c. 747 § 2 CIC 1983) eine dauernde Selbstprüfung und Reinigung ihres eigenen

Lebens, ihrer Gesetze, Institutionen und Handlungsweisen verlangt.35

Persönliche Bemerkungen

Wenn ich in diesem Artikel der Frage «Wie praktisch ist Theologie?» nachgegangen

bin, so geschah dies aus der Perspektive der Professur für Kirchenrecht/

Staatskirchenrecht.36 Die Interdisziplinarität ist dabei schon durch die

Umschreibung der Professur gefordert, denn der Teil Staatskirchenrecht

bzw. Religionsverfassungsrecht setzt die Zusammenarbeit mit den
Rechtswissenschaften voraus. So entstand im Rahmen des Engelberger Seminars

eine über 16 Jahre dauernde Zusammenarbeit zwischen der Theologischen
Fakultät der Universität Basel (Prof. Dr. Albrecht Grözinger), der
Rechtswissenschaftlichen Fakultät der Universität Basel (Prof. Dr. Felix Hafner) und

der Theologischen Fakultät der Universität Luzern (Prof. Dr. Adrian Loretan).

Die praktische und theoretische Lösung von institutionell-rechtlichen

Fragen stand im Mittelpunkt der wissenschaftlichen Zusammenarbeit. Wir

33 Em. Bischof der Evangelischen Kirche in Berlin-Brandenburg/Schlesische Oberlausitz.
34 Huber: Grundrechte in der Kirche (Anm. 8), 518-544 (528).
35 Vgl. Papst Paul VI.: Botschaft über Menschenrechte und Versöhnung, aus Anlass der Bi¬

schofssynode von 1974, deutsche Übersetzung, HerKorr 28 (1974) 624.

36 Zur Praktischen Theologie zählen an der Theologischen Fakultät der Universität Luzern

(in der Reihenfolge des Vorlesungsverzeichnisses) die Lehrstühle: Kirchenrecht/Staatskirchenrecht,

Liturgiewissenschaft, Pastoraltheologie, Religionspädagogik/Katechetik. Dazu
kommen Lehraufträge wie Praktische Homiletik, Praktische Katechetik etc.



Menschenwürde 213

suchten also eine praktische Ökumene in dem Engelberger Seminar. Dafür
haben wir jährlich 3 bzw. 4 Intensivtage im Benediktinerkloster Engelberg
(CH) erlebt. Dabei war es nicht zu «vermeiden», dass man den Flaneur
Albrecht Grözinger auch persönlich schätzen lernte und freundschaftliche Bande

entstanden.

Doch wie kann man auf einen Menschen zugehen, der es einem nicht

so einfach macht wie Albrecht Grözinger mit seinem Esprit und seinem

schwäbisch gefärbten Deutsch, das er in Basel wieder vermehrt pflegt? Wie
kann man Fremde, völlig andersdenkende Menschen würdigen, z.B. Flüchtlinge,

deren Englisch bzw. Französisch man nur mit Mühe und Not versteht,
oder deren Sprache ganz unverständlich bleibt? Welche Rolle spielt dabei die

Gott-ebenbildlichkeit jedes Menschen (Gen 1,27), die im Begriff der
Menschenwürde ihren säkularen Niederschlag in den modernen Verfassungen

gefunden hat? Wie beim Gottesbegriff bleibt auch beim Begriff der
Menschenwürde ein letztlich nicht ganz beschreibbares Geheimnis37 offen, wie
der evangelische Rechtswissenschaftler Christoph Goos betont.38 Die
Menschenwürde leitet zur Praxis an.

37 «Eine ganze Dimension, nämlich die des Geheimnisses, sei dem neueren Protestantismus -

aber doch auch der ihm verwandten neueren Philosophie - abhandengekommen, hat Karl
Barth einst kritisch konstatiert. Zurückgewonnen werden kann sie allerdings nur aufgrund
gemachter Erfahrungen mit Gott, die, wenn sie einmal gemacht worden sind, danach

verlangen, als öffentlich Geheimnis) erzählt und ergriffen zu werden, was man sich eigentlich
nicht erst von - dem die Natur betrachtenden - Goethe sagen lassen müsste. Die für den

christlichen Glauben kennzeichnende Erfahrung, die es erlaubt, Gott als Geheimnis der
Welt zu denken und zu erzählen, ist eine durch das Wort vom Kreuz ermöglichte Erfahrung

mit der Erfahrung.» E. Jüngel: Gott als Geheimnis der Welt. Zur Begründung der

Theologie des Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und Atheismus, 3. durchgesehene

Auflage, Tübingen 1978, XIII. Vgl. zum Begriff der «Erfahrung mit der Erfahrung»
auch E. Schillebeeckx: «Nur der leidende Zeuge, der Gekreuzigte, der Mensch, der sich

bis zum äußersten für Gerechtigkeit und Liebe einsetzt und gerade deshalb durch und für
andere leidet, um des auf Menschlichkeit bedachten Gottes willen: Er bringt Rettung.», in:
ders.: Christus und die Christen. Die Geschichte einer neuen Lebenspraxis, Freiburg i.Br.

1977, 2.

38 Die Begegnung mit Dr. iur. Christoph Goos an der Rechtswissenschaftlichen Fakultät der
Universität Luzern hat mich zu vertieften Studien über den Begriff der Menschenwürde

angeregt. Dabei entdeckte ich, dass das Zweite Vatikanische Konzil vor 50 Jahren das letzte
Dokument mit dem Begriff «Menschenwürde» eröffnete. C. Goos: Innere Freiheit. Eine
Rekonstruktion des grundgesetzlichen Würdebegriffs (Bonner Rechtswissenschaftliche

Abhandlungen, Neue Folge, Bd. 9, hg.v. U. Di Fabio u.a.), Göttingen 2011.



214 Adrian Loretan

Gern erinnere ich mich an die Zusammenarbeit mit Kollege Albrecht Grö-

zinger im Rahmen der Engelberger Seminare. Das nächste gemeinsam geplante

ökumenische und juristische Seminar im Benediktinerkloster Engelberg

trägt den Titel «Menschenwürde».

Abstract
Der Erklärung über die Religionsfreiheit des Zweiten Vatikanischen Konzils
«Dignitatis humanae personae» (die Würde der menschlichen Person) kommt eine un-
überschätzbare Bedeutung zu. Damit wird von der katholischen Kirche der moderne

Verfassungsstaat anerkannt. Es wird von einem Schritt vom Recht der Wahrheit zum
Recht der Person gesprochen. Vor dem Konzil herrschte in der katholischen Kirche
ein anderes Verständnis von Wahrheit und Freiheit. Recht hatte die Kirche, die über
die Wahrheit entscheidet. An einen ökumenischen Dialog war unter diesen

Voraussetzungen nicht zu denken. Dieses Verständnis hat sich grundlegend geändert. Statt

Zwang, legitimiert durch das Recht der Wahrheit, steht jetzt das personale Recht der

Freiheit im Zentrum. Die Menschenwürde, so heisst es in der Konzilserklärung über
die Religionsfreiheit und in der Pastoralkonstitution, leitet den Menschen an, in eigener

Verantwortung und in freier Wahl zu handeln. Dieser Paradigmenwechsel wirkte
sich sowohl innerhalb der katholischen Kirche als auch im Verhältnis zu den anderen

christlichen Bekenntnissen, zu den anderen Religionen bis hin zu den atheistischen

Weltanschauungen aus. Der Menschenwürdebegriff ist in Menschenrechte für
Kirchen und Gemeinden umzusetzen, um die Menschenrechte nach aussen glaubwürdig
vertreten zu können.

Adrian Loretan, Luzern


	Menschenwürde : Grundlagenbegriff der Konzilserklärung über die Religionsfreiheit

