Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 72 (2016)

Heft: 2

Artikel: Kontexte verstehen - Verstehen kontextualisieren : Uberlegungen zur
Grundgestalt und Aufgabe einer praktisch-theologischen Kirchentheorie

Autor: Schlag, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877722

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877722
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kontexte verstehen — Verstehen kontextualisieren:

Uberlegungen zur Grundgestalt und Aufgabe einer praktisch-
theologischen Kirchentheorie

1. Einleitung

Am Beginn des Zircher Grundkurses «Einfiihrung in die Praktische Theolo-
gie: Kirche der Zukunft — Zukunft der Kirche» steht die Frage an die Studie-
renden, die mehrheitlich in ihren Anfangssemestern sind: «Wann haben Sie
Ihre letzte praktische Erfahrung mit Kirche gemacht?». Als Dozent hatte ich
erwartet, dass die Studierenden fiir thre Antwort eher auf weiter zurickliegen-
de Erinnerungen zuriickgreifen. Aber genau das Gegenteil ist der Fall. Berich-
tet werden hochst aktuelle und zeitnahe Erfahrungen. Gleichsam noch ganz
warm sind manche Schilderungen, einige auch durchaus leicht erhitzt. Von
Engagement am letzten Wochenende oder in den letzten Tagen ist die Rede.
Und eine weitere Uberraschung stellt sich ein: Unter den Studienanfingerin-
nen und -anfingern zeigt sich ein weites Aktivititsspektrum: Mitwirkung in der
kirchlichen Jugendarbeit, Aktivititen im freikirchlichen International Christian
Fellowship — interessant, dass dies sogleich unter «Kirche» subsumiert wird —,
Hospizarbeit und auch schlichtweg die aktive Teilnahme an und Vorbereitung
von Gottesdiensten.

Als ich im Anschluss an diese Erfahrungen eine erste Definition der Aufga-
be und Funktion Praktischer Theologie anstelle, beschleicht mich gleichwohl
ein etwas seltsames Gefiihl: Der Satz «Zu allererst hat es die Praktische Theo-
logie mit der moglichst kundigen und reflektierten Wahrnehmung und Deu-
tung der Grundlagen und Zielsetzungen kirchlicher Praxis zu tun», 16st unter
den Studierenden sichtbar Irritation und Nachdenklichkeit, moglicherweise so-
gar gewissen Widerstand aus. Und als dann im weiteren Verlauf dieser ersten
Stunde deutlich gemacht wird, dass der Grundkurs und Gberhaupt die Prakti-
sche Theologie jedenfalls erst einmal gar nicht der Verbesserung des eigenen
kirchlichen Engagements oder unmittelbar der spiteren pastoralen Berufsaus-
tibung dient, und der Dozent ausserdem von jeglichem missionarischem Eifer
weit entfernt ist, macht sich fast Enttiuschung breit — wenigstens bei einigen

Studierenden, die offenbar mehr — oder womdéglich ganz anderes? — erwartet
haben.

ThZ 2/72 (2016) S. 180-193



Kontexte verstehen — Verstehen kontextualisieren 181

2. Gute Griinde fiir eine praktisch-theologische Kirchentheorie

Diese Erfahrung akademischer Lehre sei an den Anfang der Uberlegungen
zur Grundgestalt und Aufgabe einer praktisch-theologischen Kirchentheorie
gestellt, weil sie durchaus exemplarischen Charakter tragt: Offenbar herrscht
keineswegs nur unter Studierenden in den Anfangssemestern, sondern auch in
Kreisen, die es eigentlich besser wissen sollten, immer noch die Meinung vor,
als miisse die Praktische Theologie gerade im Blick auf die Kirche méglichst
anwendungsorientiert und praxisbezogen agieren. Durch genau diese Disziplin
solle doch das spitere Personal fiir die spitere Zukunftstihigkeit von Kirche fit
gemacht werden. Es scheint, als ob Studierende, Kirchenleitungen und selbst
manche Kollegen anderer theologischer Teildisziplinen der Praktischen Theo-
logie dieser gerade beim Thema Kirche bestenfalls den Status einer Anwen-
dungswissenschaft beimessen. Fur eine solche funktionalistische Denkweise
mag dabei die Signatur «praktisch» eine nicht zu unterschitzende, vielleicht
sogar verhangnisvolle Rolle spielen — in dem Sinn, dass hier nun endlich in
Praxis Gberfiihrt werden kénne, was zuvor exegetisch und vor allem systema-
tisch-theologisch erdrtert und gedanklich vorbereitet worden sei. Aus der einst
von Schleiermacher noch als «Krone der Theologie»' bezeichneten Praktischen
Theologie droht damit aber letztlich nur noch der Wurmfortsatz der vermeint-
lich fest geerdeten und gedankenklaren «eigentlichen» Theologie zu werden.
Und der klassische Gedanke von der «Theologie als Funktion der Kirche»? ist
hier ebenso griindlich missverstanden bzw. eben nur dusserst eindimensional
aufgenommen.

Man kann nun lange dariiber spekulieren, weshalb es — tiber den Aspekt
der missverstindlichen Signatur hinaus — zu einer solchen funktionalistischen
Charakterisierung und Aufgabenzuschreibung der Praktischen Theologie ge-
kommen ist und immer wieder kommt. Die Griinde daftr dirften vielfiltig
sein und reichen von der generellen «Verpraktisierungy akademischer Wissen-
schaft im Zeichen der geforderten «Nutzlichkeit» und «employability» tiber
eine immer noch vorhandene wechselseitige, nicht selten vorurteilsbeladene
innertheologische Ignoranz bis hin zu manchen praktisch-theologischen Studi-
en, die die Standards wissenschaftlichen Arbeitens und theologischer Reflexion

1 ED.E. Schleiermacher: Kurze Darstellung des theologischen Studiums, 1. Aufl. 1811, in:
KGA 1/6, 253,25.
2 K. Barth: Kirchliche Dogmatik 1/1, Ziirich 1932, 1.



182 Thomas Schlag

schlichtweg unterschreiten oder lediglich als «pro domo-Arbeiten» in Erschei-
nung treten.

Tatsachlich zeigt sich im Blick auf die gegenwirtigen Zustandsbeschrei-
bungen von Kirche und kirchlicher Praxis die Praktische Theologie nicht selten
keineswegs von ihrer besten Seite: Die empirischen Studien der jiingeren Zeit,
die sich etwa mit Fragen von Kirchenmitgliedschaft, Kirchenaustritt oder der
Reputation von Kirche befasst haben und die ja durchaus fir breite inner-
kirchliche und auch 6ffentliche Aufmerksamkeit sorgen, stammen hédufig von
Religionssoziologen oder werden von diesen massgeblich hinsichtlich ihres
Untersuchungsdesigns und der Interpretation der Ergebnisse bestimmt — und
dies nicht selten mit sehr dezidierten Vorannahmen wie etwa einer alles er-
klirenden Sikularisierungstheorie. Solche empirisch-deskriptiven Bestimmun-
gen von Kirche liefern allerdings immer nur sehr ausschnitthaft und gleichsam
auch schon unter bestimmten Primissen ein bestimmtes Bild von Kirche, das
ihrerseits der praktisch-theologischen Deutungsarbeit bedarf.

Aber wo dann praktische Theologinnen oder Theologen an solchen Studien
beteiligt sind, ermangelt es dann nicht selten gerade eines solchen spezifischen,
deutenden Zugriffs — so als ob den soziologischen Betrachtungen von Kirche
nichts Weiteres oder Eigenes mehr hinzuzufiigen wire.” Dann aber kommt es
im Gewand wissenschaftlicher Arbeit letztlich zu nicht mehr als mehr oder
weniger intuitiven oder schlicht gedachten Reformvorschligen, die der Kom-
plexitit der Verhiltnisse und der tatsichlich in Frage stehenden theologischen

Dimension kaum gerecht zu werden vermégen.

3. Praktisch-theologische Kirchentheorie in den Kontexten der Gegenwart
Wie kénnte nun eine den komplexen Verhiltnissen und Herausforderungen
von Kirche angemessene Theoriebildung ausfallen, die tatsachlich mit ihren
spezifisch theologischen Deutungspotentialen erkennbar wird? Hier zeigen
sich in jlingster Zeit unterschiedliche Versuche, Kirche von der ihrerseits schon

3 Gewisse ekklesiologische Einordnungs- und Deutungsversuche aus praktisch-theologi-
scher Perspektive zeigen sich wenigstens im Zusammenhang der jingsten KMU V.-Studie
der EKD, indem hier die einzelnen Ergebniskapitel nochmals von einzelnen Mitgliedern
der Zunft kommentiert werden, vgl. H. Bedford-Strohm/V. Jung (Hg.): Vernetzte Vielfalt.
Kirche angesichts von Individualisierung und Sikularisierung. Die fiinfte EKD-Erhebung
tiber Kirchenmitgliedschaft, Giitersloh 2015.



Kontexte verstehen — Verstehen kontextualisieren 183

beinahe klassischen Bestimmungstrias als Institution, Organisation und Bewe-
gung erst einmal tiberhaupt differenzierter in den Blick zu nehmen.

Fraglos werfen diese Theoriefiguren allesamt in je eigener und aufschlussrei-
cher Weise Licht auf die faktische Komplexitit: So bildet sich sicherlich durch
die Rede von Kirche als intermedidrer Institution® eine wichtige auch uber die
innerkirchlichen Aufgaben weit hinausreichende Grundaufgabe kirchlichen
Selbstverstindnisses aus, indem deren Mitwirkung im 6ffentlichen Bildungs-
wesen, ihre politische Mitverantwortung sowie ihr unverzichtbarer Beitrag zu
einer Kultur des Helfens betont wird.” Organisationstheoretische Betrach-
tungsweisen haben in den letzten Jahren das Bild von Kirche ebenfalls deutlich
ausgeweitet und Aspekte ihrer Sozialgestalt und Ausgestaltung hervorgehoben,
die angesichts der Mitglieder-, Finanz- und Relevanzkrise der verfassten Kir-
chen schon lingst einer ausfiihrlicheren Wahrnehmung bedurften.® Schliesslich
nimmt die Rede von Kirche als Bewegung sowohl die Chancen erhéhter Parti-
zipation wie auch die unterschiedlichen missionarischen Entwicklungsdebatten
der letzten Jahrzehnte in kritisch-abwigender Weise mit auf.” Aktuelle Kirchen-
theorien nehmen entweder eine dieser drei Dimensionen schwerpunktmaissig
in den Blick oder gehen grundsitzlich von der Hybriditiat dieser Begriffe aus
und stellen von dort aus dann auch bestimmte Theoriereflexionen an.®

Insofern gibt es tatsichlich gute Griinde, sich der Komplexitit von Kirche
iber diese Begriffsbestimmungen anzunihern und von dort aus Zielsetzungen,
Aufgaben, Strukturen und Handlungsnotwendigkeiten naher in den Blick zu
nehmen und zu beschreiben. Allerdings stellt sich jeweils die Frage, ob denn
diese Betrachtungsweisen auch den kirchentheoretischen Tiefensinn, nimlich
gerade ihre theologische Dimension als eine konstitutive Bestimmungsgrosse
von Kirche ausreichend mitberticksichtigen. Und mit dieser theologischen Di-

4 Vgl. W. Huber: Kirche in der Zeitenwende. Gesellschaftlicher Wandel und Erneuerung der
Kirche, Gutersloh 1998, 34.

5 Vgl aa0O,17.

6 Vgl H. Ludwig: Von der Institution zur Organisation. Eine grundbegriffliche Untersu-
chung zur Beschreibung der Sozialgestalt der Kirche in der neueren evangelischen Ekkle-
siologie, Leipzig 2010.

7 Vgl dazu R. Kunz: Art. Kybernetik, in: C. Grethlein/H. Schwier (Hg,): Eine Theotie- und
Problemgeschichte, Leipzig 2007, 607-684.

8 Vgl. E. Hauschildt/U. Pohl-Patalong: Kirche. Giitersloh 2013 sowie zusammenfassend: E.
Hauschildt: Kirche als Institution und Organisation, in: R. Kunz/T. Schlag (Hg,): Hand-
buch fiir Kirchen- und Gemeindeentwicklung, Neukirchen-Vluyn 2014, 169-178.



184 Thomas Schlag

mension sei nun gerade nicht primiér oder gar exklusiv deren dogmatische Be-
stimmung gemeint — so als ob etwa mit dem Verweis auf bestimmte reforma-
torische Referenzdokumente wie die Confessio Augustana, die Leuenberger
Konkordie oder durch die Bezugnahme auf die einschligigen systematisch-
theologischen Ekklesiologien schon alles Entscheidende gesagt wire.

Und auch die in Anschlag gebrachte Rede von der Kommunikation des
Evangeliums verweist noch nicht auf den wesentlichen Deutungshorizont
und die entscheidenden Antworten auf die Frage, wozu eine solche Kom-
munikation eigentlich Gberhaupt dienen soll. Zwar ist der Fokus kirchlicher
Kommunikationspraxis auf Verktindigung, Feiern und Dienen offenkundig,
aber zu fragen und zu verstehen ist, wozu eigentlich verkiindet, gefeiert und
gedient werden soll. Als Kirche «nahe bei den Menschen» sein zu wollen, setzt
voraus, dass jedenfalls nicht nur handlungspraktisch, sondern schon theorie-
bewusst formuliert werden kann, wodurch denn diese Selbstzumutung theo-
logisch gesprochen eigentlich gerechtfertigt ist.

Wenn insofern hier fiir eine spezifisch praktisch-theologische Kirchen-
theorie unter der Signatur des Kontextverstehens plidiert werden soll, dann
hat dies seinen Hauptgrund gerade in deren besonderer Zugangsweise zur
Bedeutung, Aufgabe und Gestaltung von Kirche, die sich aus deren spezifi-
schem Wahrnehmungs- und Deutungspotential heraus ergibt — also aus ihrer
Fihigkeit und Verantwortung zur «aufmerksame[n] Teilhabe an den kulturel-
len Strémungen und Chancen, aber auch Gefihrdungen und Untiefen unserer
Gegenwart.»’

Konkreter gesprochen: Die Entdeckungszusammenhinge dessen, was
Kirche als Institution, Organisation und Bewegung bedeuten kann und be-
deuten soll, stehen fur eine praktisch-theologische Kirchentheorie in inten-
siverer Weise vor Augen als dies fiir jede andere theologische Disziplin gilt
— und zwar gerade deshalb, weil sie es zum einen in besonderer Weise mit der
Herausforderung der Verbindung von Theorie und Praxis von Kirche zu tun
hat und weil sie zum anderen die verschiedenen Lebens-Kontexte, in denen
Kirche in Erscheinung tritt und die von konstitutiver Bedeutung fir jedes
genauere Verstehen von Kirche sind, eben ihres eigenen Anspruchs nach viel
genauer als die anderen Disziplinen in den Blick nehmen will.

9 A.Grozinger: Es brockelt an den Randern. Kirche und Theologie in einer multikulturellen
Gesellschaft, Miinchen 1992, 32f.



Kontexte verstehen — Verstehen kontextualisieren 185

2

Wenn es richtig ist, dass Kirche als creatura verbi Divini zu verstehen ist
so stellt sich die Frage nach dem Sinn und Zweck von Kirche in einer dop-
pelten Hinsicht, nimlich in threm Beitrag zum Heil des Menschen und zum
Heil der Welt. Insofern ist nochmals zu fragen, was eigentlich der tiefere Sinn
— und damit eben nicht nur die Funktion — von Kirche gerade in ihrem Le-
bens-, Mensch- und Weltbezug ist. Kirchentheoretische Reflexion beinhaltet
insofern ein wirkliches Ernstnehmen des Menschen in seiner Individualitit
und in seiner Sozialitit, und zwar sowohl in den gelingenden Formen des
Menschseins wie in den misslingenden und scheiternden Lebenserfahrungen.
Eine praktisch-theologische Kirchentheorie ist von dort aus tatsdchlich als
Wahrnehmungslehre des Menschen in der Vielfalt seiner unterschiedlichen
Lebensbeziige und der damit verbundenen je eigenen und gemeinsamen reli-
giosen Sinnsuche zu konzipieren. In diesem Sinn kniipft sie an ein Verstind-
nis von Theologie als «Wirklichkeitswissenschaft»'’ an, die ihrerseits auf die
gelebte Religion bezogen ist und als deren wissenschaftliche Auslegungs- und
Vermittlungsinstanz sie fungiert. Eine solche Grundaufgabe ist ohne die Be-
ricksichtigung der je konkreten Deutungskontexte schlichtweg nicht niher
bearbeitbar. Und die Praktische Theologie zeichnet sich gerade dadurch aus,
dass sie die Aktualitit, Entwicklungen der unterschiedlichen Lebenskontexte
samt der damit jeweils verbundenen neuen Herausforderungen als konstituti-
ve Elemente ihrer eigenen Deutungspraxis versteht: Denn: «Kirche und Prak-
tische Theologie gibt es ohne den Gedanken der Entwicklung nicht»'' Ge-
rade vor diesem Entwicklungshorizont gelangt eine praktisch-theologische
Kirchentheorie zu ihrer eigenen Grundgestalt und Aufgabe.

Nattrlich kniipft die praktisch-theologische Deutungsarbeit dabei an
biblische und dogmatische Bestimmungen und ebenso auch an die gegen-
wirtigen Ordnungsformulierungen von Kirche, wie sie etwa in bestimmten
Kirchenordnungen festgelegt sind, ebenso an wie an konkrete empirische
Einsichten aus dem Bereich religions- und kirchensoziologischer Forschung,

10  T. Rendtorff: Die Verantwortung der theologischen Forschung und Ausbildung fiir die
Kirche, in: T. Rendtorff / E. Lohse: Kirchenleitung und wissenschaftliche Theologie: eine
Ortsbestimmung. Vortrige vor einer Konferenz der Leitungen der Landeskirchen der
EKD und Vertretern der wissenschaftlichen Theologie mit einem Geleitwort von Wenzel
Lohff, Miinchen 1974, 14-41.

11 A. Grozinger: Praktisch-theologische Perspektiven, in: Kunz/Schlag: Handbuch (Anm. 8),
58.



186 Thomas Schlag

Zudem sollte und muss eine praktisch-theologische Kirchentheorie die his-
torisch gewachsenen Denk- und Gestaltungsformen von Kirche und die da-
mit verbundenen Theoriefiguren so intensiv wie méglich mit im Blick haben.
Und zu dieser historischen Dimension gehort jedenfalls nicht nur die Vielfalt
biblischer und urchristlicher Uberlieferungsspuren, sondern eben auch die
kirchengeschichtlich manifest gewordenen und ihrerseits immer wieder neu
zu eruierenden und zu interpretierenden Entwicklungsverlaufe. Denn erst
dann lassen sich zum einen aktuelle Phanomene ihrerseits in lingere Ver-
laufs- und Entwicklungsgeschichten einordnen, zum anderen aber gegenwir-
tige Theoriekonzepte in Beziehung zu eben jener Entwicklungsgeschichte
setzen. Gerade im Blick auf die Kirchentheorie steht eine sich eben auch als
historische Disziplin verstehende Praktische Theologie noch vor erheblichen
Aufgaben.

Und diese unterschiedlichen Zuginge bediirfen nun nattrlich immer auch
des gelehrten Verstehens und damit einer praktisch-theologischen Herme-
neutik, die jedenfalls ihrerseits nicht einfach von der Systematischen Theolo-
gie ibernommen oder entlichen werden kann. Insofern stellt Kirchentheorie
die Ankntipfung an andere Disziplinen nicht im Modus einlinig-kausaler Be-
zugnahme her, sondern geht — und dies auch im persénlichen Erfahrungs-
und Entwicklungshorizont jedes einzelnen Forschers — mit ganz bestimmten
individuellen Primissen, Priferenzen und Deutungsangeboten an die jeweili-
gen Uberlieferungsgehalte und deren Interpretation heran.

Denn die Frage nach dem Heil des Menschen und dem Heil der Welt ist
selbst eminent deutungsbeduirftig und kann jeweils nur je eigenstindig im Zu-
sammenhang der konkreten Verhaltnisse bearbeitet werden. Damit ist aber
dann eben auch im Blick auf die je individuelle kirchentheoretische Forscher-
personlichkeit der weiterreichende Aspekt der Kontextualitit iiberhaupt an-
gesprochen — die systematisch-theologischen Ekklesiologien haben jedenfalls
gerade an dieser Stelle ihre blinden Flecken, weil und wenn sie gleichsam
von zeitenthobenen dogmatischen Standards ausgehen, mit deren Hilfe sug-
geriert wird, Kirche konne jenseits dieser Kontexte gedacht und konzipiert
werden. Da man sich seinerseits davon nie lésen kann, steht insofern eine
praktisch-theologische Kirchentheorie vor der Frage, wie diese Vorannah-
men, gleichsam das jeweils eigene weltdeutende Apriori in sachgemaisser Wei-
se kirchentheoretisch Berticksichtigung findet — ganz im Sinn der Einsicht:
«Kirchenentwicklung kann es also nicht als ein subjektfreies systemisches



Kontexte verstehen — Verstehen kontextualisieren 187

Handeln geben, sondern Kirchenentwicklung muss immer durch die Indivi-
dualititen der jeweils konkret Handelnden bestimmt sein.»'?

Eine praktisch-theologische Kirchentheorie zeichnet sich insofern entschei-
dend von einer mehrfachen lebenskontextuellen Verstehensleistung her aus:
zum einen von der Selbstpositionierung des jeweiligen Forschenden in seinen
Kontexten und auch in seinem Verhiltnis zur Kirche, dann von der méglichst
scharfsinnigen Wahrnehmung und Interpretation der tradierten Entwicklungs-
verldufe und schliesslich von der ebenso genauen und empathischen Wahrneh-
mung eben der Akteure, Interaktionen und Kontexte, in denen Kirche Thema
ist oder zum Thema werden kann. Noch einmal anders gesagt: Gerade diese
Notwendigkeit einer hermeneutischen Zugangsweise, die diese verschiedenen
lebenskontextuellen Entwicklungen mitberiicksichtigt, eroffnet den Weg zu
einer spezifischen praktisch-theologischen Kirchentheorie, die iber vermeint-
lich eindeutige biblische Bezugspunkte, dogmatische Propositionen oder empi-
risch-evidenzbasierte Feststellungen von Beginn an deutlich hinausgeht. Eine
solche praktisch-theologische Verstehensaufgabe darf jedenfalls auch nicht zu
rasch auf eine Kybernetik im klassischen Sinn verengt werden, an deren Ende
dann womoéglich nur noch Handlungsanweisungen fiir bestimmte Leitungs-
und Fithrungsaufgaben im Zielhorizont kirchlicher Kybernese stinden.

Von hier aus ist nattrlich nun zu fragen, wie ein solches praktisch-theologi-
sches «Apriori» naher zu denken ist bzw. woher die Wahrnehmung der Lebens-
kontexte ihre spezifisch theologische Kriteriologie bezieht.

4. Praktisch-theologische Bezugnabmen

Im Zielhorizont einer praktisch-theologischen Kirchentheorie stehen — um es
einmal etwas apodiktisch zu formulieren — die Wiirde des Menschen und die
moglichst wiirdevollen Verhiltnisse des Lebens, in denen Menschen ihr Leben
coram Deo und coram mundo fihren. Eine zeitgemisse Kirchentheorie steht
folglich tber ihre deskriptiv-analytische Arbeit hinaus auch vor der normativ
ausgerichteten Aufgabe, vom Menschen und seinen Bedirfnissen sowie von
der Gesellschaft und den in ihr feststellbaren Entwicklungen aus zu denken.

Es geht also um die Frage, ob und in welchem Sinn kirchentheoretisch eine
kirchliche und gemeindliche Praxis beschrieben und beférdert werden kann,

12 Grozinger: Praktisch-theologische Perspektiven (Anm. 11), 59.



188 Thomas Schlag

die zum Heil des Menschen und zum Heil der Welt beizutragen vermag —
worin also deren spezifische Leistungsfihigkeit im Blick auf die individuellen
und gemeinsamen Lebensfihrungspraktiken liegen kann, und was, in anderen
Worten, ihre Lebensdienlichkeit auszumachen vermag. Hier ist allerdings an-
zumerken, dass die Rede von der Lebensdienlichkeit nicht in einem funktio-
nalistischen Sinn gemeint ist, sondern vielmehr den kriteriologischen Sinn der
Unterscheidung zwischen dem das Leben beférdernden und dem das Leben
gefihrdenden oder todbringenden Handeln trigt.

Kirche ist in dieser Perspektive der Lebensdienlichkeit in einem méglichst
weiten und umfassenden Sinn zu verstehen — was die Metapher des Reiches
Gottes ebenso zu veranschaulichen mag wie die theologisch vielfiltig ausge-
sprochene Hoffnung auf das Heil fir die ganze Menschheit. Dies bedeutet
natlirlich dann, kirchentheoretisch die Verhiltnisse der Gegenwart selbst als
eine konstitutive Grosse mit in Betracht zu ziehen, man denke hier etwa nur an
die gegenwirtigen Herausforderungen durch die verschiedenen gesellschaft-
lichen und weltpolitischen Entwicklungen. Eine Rede vom «extra ecclesiam
nulla salus» kann dann tatsachlich nicht in einem ontologischen Sinn behauptet
werden, sondern wird erst durch ein bestimmtes Handeln zu einer plausiblen
Formulierung. Dies bedeutet dann zugleich, dass Kirche nicht erst in ihren
praktischen Handlungen selbst, sondern schon in ihrer theoretischen Grund-
legung als eine Kirche fir andere und mit anderen zu verdeutlichen ist.

In der Konsequenz entfaltet eine Kirchentheorie aus sich selbst heraus pro-
phetische Kraft, insofern sie durchaus bewusst eklektisch mit den bereitge-
stellten biblischen und dogmatischen Traditionen umgeht. So greift die hier
angedeutete Kirchentheorie einerseits auf die reformatorisch-ekklesiologische
Grundeinsicht zurtick, dass Kirche selbst keinen Selbstzweck darstellt, sondern
Kirche von der Rechtfertigung als der «Zuwendung des Heils durch das Evan-
gelium von Jesus Christus allein im Glauben»' in den Blick kommt. Beispiel-
haft formuliert: Weihnachtsgottesdienste konnten natirlich als rituelle Anlisse
schon noch eine ganze Zeit lang unter dem volkskirchlichen Paradigma funk-
tionieren — allerdings ergibt sich gerade aufgrund des reformatorischen Kir-
chenverstindnisses die zentrale Frage, was denn im Modus kirchlicher Wort-
verkiindigung noch so plausibel gesagt werden kann, dass es wirklich fir den

13 D. Wendebourg: Kirche, in: A. Beutel (Hg.): Luther Handbuch, Tiibingen *2010, 403f.



Kontexte verstehen — Verstehen kontextualisieren 189

einzelnen Horenden wie die horende Gemeinde von Bedeutung ist.

Andererseits ist gerade von der Grundunterscheidung latenter und mani-
fester Kirche aus, wie sie Tillich vornimmt, der Zusammenhang von Kirche,
Religion und Kultur ebenso zu betonen wie die Funktion von Kirche nach
aussen als 1. «stilles Durchdringen», d.h. als stindige Ausstrahlung ihrer geisti-
gen Substanz auf alle Gruppen der Gesellschaft im priesterlichen Sinn, als 2.
«kritisches Urteilen», d.h. als wechselseitige Beziehung zwischen Kirche und
Gesellschaft in threm prophetischen Sinn und 3. als «politisches Handeln», d.h.
als Beeinflussung sozialer Gruppen, das Recht der Kirche zur Austibung ihrer
prophetischen oder priesterlichen Funktion anerkennen in ihrem koniglichen
Sinn."

Von hier aus kann sich dann ein Perspektivenwechsel ergeben, insofern
nicht in erster Linie von bestimmten kirchlichen Selbsterhaltungsinteressen de-
ren Praxis abgeleitet und begriindet wird, sondern dass vielmehr von den Be-
durfnissen und Notwendigkeiten menschlichen Lebensvollzugs aus nach der
angemessenen Erscheinungsform und Praxis von Kirche gefragt wird.

5. Konkretionen einer kompetenzsensiblen universitaren 1.ehre
Natiirlich ist fiir eine praktisch-theologische Kirchentheorie die moglichst ge-
naue Wahrnehmung je aktueller Kirchen- und Gemeindeentwicklungsdebatten
so sinnvoll wie notwendig. Allerdings miissen diese Fragen sogleich auf der h6-
heren Reflexionsebene behandelt werden, wozu die jeweiligen Entwicklungs-
schritte oder -programme eigentlich dienen sollen. Oder um hier ein Beispiel
aktueller Fiihrungsphilosophie heranzuziehen: Jeft Bezos, Chef von Amazon,
verkiindete einmal, er habe mit seinem Management 141 Ziele vereinbart: 138
Produktziele und drei Finanzziele' — man konnte den Eindruck haben, dass
von solchen Fithrungsstrategien auch innerkirchlich sehr wohl manches zu
lernen ist. Und dazu bedarf es natirlich kirchentheoretischer Einsichten, die
ithrerseits tberhaupt erst allen organisatorischen Entwicklungsschritten ihre
materiale Basis und Ausrichtung geben. Interessant erscheint mir in diesem
Zusammenhang ein Fiihrungsideal, das eben alle inhaltlichen Ubetlegungen
gegentiber den finanziellen Fragen priorisiert — und genau dazu bedarf es der
entsprechenden inhaltlichen Klarheit im Blick darauf, wohin man mit einer sich

14 Vgl. P. Tillich: Systematische Theologie I11, Darmstadt ‘1984, 246ff.
15  http://sz-magazin.sueddeutsche.de/texte/anzeigen/44019/2/1.



190 Thomas Schlag

entwickelnden Kirche eigentlich gelangen bzw. zu welchen Lebensverhiltnis-
sen man eigentlich durch sie beizutragen gedenkt — und in welchem Sinn ei-
gentlich lapidar gesprochen universitire Theologie die zukiinftige Generation
kirchlicher Reprisentantinnen und Reprisentanten priagen will.

Dies wirft die weitergehende Frage auf, ob eine universitire Praktische
Theologie eigentlich dazu dienen soll, das zukiinftige Fihrungs- und Leitungs-
personal in erster Linie in irgendeiner Hinsicht kompetent zu machen. Ob man
hier nun unbedingt eine ganze universitire Ausbildung unter die Perspektive
eines kompetenzorientierten Curriculums stellen kann und sollte, wie dies fur
das Konkordat der Deutschschweizerischen Kirchen geplant ist, muss min-
destens intensiv gefragt werden. Zudem ist festzuhalten, dass der Erwerb von
Kompetenzen tiber einen langeren Zeitraum hinweg stattfindet und insofern
eine eindeutige, gar vorherige Festlegung bestimmter Kompetenzerwartungen
dem Sinn, Zweck und Charakter eines akademischen Studiums nur sehr be-
dingt zu entsprechen vermag. Und doch konnte eine kompetenzsensible Pers-
pektive fur die kirchentheoretische Fragestellung durchaus fruchtbar sein, was
im Folgenden kurz angedeutet sei:

Fir eine kirchentheoretische Lehre kann die aus dem piadagogischen Be-
reich stammende Kompetenzdefinition von E Weinert anregend sein, wonach
es sich bei Kompetenzen um «die bei Individuen verfiigbaren oder durch sie
erlernbaren kognitiven Fihigkeiten und Fertigkeiten [handelt], um bestimmte
Probleme zu l6sen, sowie die damit verbundenen motivationalen, volitionalen
und sozialen Bereitschaften und Fihigkeiten, um die Problemlosungen in va-
riablen Situationen erfolgreich und verantwortungsvoll nutzen zu kénnen.».'
Bei Kompetenzen handelt es sich folglich um Wissen, Fihigkeiten und Fer-
tigkeiten, Einstellungen und Handlungsbereitschaften. Dahinter liegt die pa-
dagogische Einsicht, dass eine Kompetenz eine komplexe Fahigkeit darstellt,
«die sich aus richtigem Wahrnehmen, Urteilen und Handelnkénnen zusam-
mensetzt und damit notwendig das Verstehen der wichtigsten Sachverhalte
voraussetzty'” D.h. dass sich der Kompetenzerwerb nicht zuerst an den An-

16 EE. Weinert: Vergleichende Leistungsmessung in Schulen — eine umstrittene Selbstver-
standlichkeit, in: ders. (Hg.): Leistungsmessungen in Schulen, Weinheim/Basel 2001, 27f.

17 H.v. Hentig: Einfithrung in den Bildungsplan 2004, in: Ministerium fiir Kultus, Jugend und
Sport Baden Wiirttemberg (Hg,): Bildungsplan 2004 fiir das Allgemeinbildende Gymnasi-
um, Stuttgart 2004, 10.



Kontexte verstehen — Verstehen kontextualisieren 191

forderungen einer bestimmten Institution orientieren kann, sondern an den
Akteuren selbst. Diese sind als Subjekte der Lernprozesse ernst zu nehmen
und in den Prozessen eines eigenverantwortlichen, persénlichen Lernens zu
unterstiitzen. Auf die kirchentheoretische Ebene tbertragen bedeutet dies,
dass die je individuellen Erfahrungen mit Kirche und die daraus resultierenden
je eigenen Fragen und Fragestellungen zum Thema Kirche von konstitutiver
Bedeutung fiir die entsprechenden Lern- und Reflexionsprozesse sind. Eine
praktisch-theologische Kirchentheorie im Modus wissenschaftlicher Lehre hat
von dort her unterschiedliche Aspekte zu umfassen:

Auf der Ebene der Wissensvermittlung sind inhaltliche Klarheit, Struktu-
riertheit und auch transparente Zielsetzungen des gesamten anvisierten Bil-
dungsprozesses notwendig. Auf der Ebene der Personlichkeitsbildung sind zu-
gleich sehr viel umfangreichere Horizonterweiterungen notwendig. Und hier
kommt nun die oben genannte Ebene der motivationalen, volitionalen und
sozialen Fihigkeiten auch kirchentheoretisch ins Spiel. Aber nicht nur dies:
Sondern kompetent sein heisst hier auch, eben gerade in hochstem Mass waht-
nehmungs- und deutungsfihig in Hinsicht auf das eigene Umfeld und die ei-
gene Umwelt zu sein:

Kirchentheoretische Kompetenz ist dann nicht nur auf das eigene Wissen,
Urteilen und Handeln bezogen, sondern zu dieser Kompetenz gehért auch
die Fahigkeit, die entsprechenden Wissensbestinde, Urteile und Handlungen
anderer verstehen und einordnen zu kénnen. Hier sei an die oben benannte
mehrfache kontextuelle Verstehensleistung erinnert: zum einen die Aufgabe
der Selbstpositionierung des jeweiligen Forschenden in seinen Kontexten und
auch in seinem Verhiltnis zur Kirche, zum anderen die méglichst scharfsinnige
Wahrnehmung der tradierten Uberlieferungen und schliesslich die ebenso ge-
naue Interpretation der Akteure, Interaktionen und Kontexte, in denen Kirche
Thema ist oder zum Thema werden kann.

Fiir diese mehrfache selbstreflexive Aufgabe sind die Kompetenzformulie-
rungen des katholischen Religionspidagogen Rudolf Englerts aufschlussreich,
wenn er diese in die finf Aspekte «Religiéses Orientierungswissen», «Theo-
logische Frage- und Argumentationsfihigkeit», «Spirituelles Wahrnehmungs-
und Ausdrucksvermogen», «Ethische Begriindungsfihigkeit» und «Lebens-
weltliche Applikationsfihigkeit» ausdifferenziert: Dabei werden jeweils beide
Perspektiven der kognitiven Klirung und der Selbstreflexion angesprochen,
etwa, wenn es zur Theologischen Frage- und Argumentationsfahigkeit heisst:



192 Thomas Schlag

«Die Schiilerinnen und Schiiler sollen die zentralen religiosen Deutungsmuster
mindestens einer religiosen Tradition sachgerecht gebrauchen, ansatzweise mit
anderen religiosen Traditionen vergleichen und sich fiir ihre eigene Auseinan-
dersetzung mit den grossen Fragen der Menschheit zunutze machen kénnen»
oder zur ethischen Begrindungsfihigkeit: «Die Schiilerinnen und Schiiler sol-
len religios inspirierte Modelle ethischen Handelns kennen, in der Lage sein,
ethische Konflikte im Lichte religioser Uberzeugungen zu interpretieren, und
tiber Grundfragen des Verhiltnisses von Ethik und Moral ein begriindetes Ur-
teil abgeben kénnen.»'®

Ubertragen auf kirchentheoretisch-akademische Problemstellungen be-
deutet dies, dass die analytische und selbstreflexive Kompetenz der Studieren-
den zwei Seiten einer Medaille darstellen, von denen jede ohne die je andere
nicht zu einer wirklich persénlich durchdachten und verantworteten spiteren
kirchlich-pastoralen Praxis fithren kann."” So zeigt sich auch in Bezug auf die-
se Kompetenzsensibilitit im Rahmen der universitiren Ausbildung, dass Kir-
chentheorie keine Anwendungswissenschaft ist, sondern als eine kontextuell-
gesellschaftspolitisch sensible Wirklichkeits- und Verbundwissenschaft bzw. als
eine hermeneutisch-kritische Kulturwissenschaft mit aufmerksamem und aner-
kennendem Blick auf den Menschen und dessen Lebensfragen und -vollziige,
religiose Sehnsuchts- und Sinndynamiken zu verstehen und zu konzipieren ist.

6. Schluss
Nachdem im Zircher praktisch-theologischen Grundkurs, von dem zu Beginn
die Rede war, die ersten Irritationen den notwendigen Raum der Artikulation
erhalten hatten, konnte von da ab auf einer im Lauf der Wochen immer brei-
ter werdenden gemeinsamen Grundlage weitergearbeitet werden. Die weite-
ren Stunden und der Durchgang durch die unterschiedlichen Teildisziplinen
der Praktischen Theologie diente dabei dazu, immer wieder den deutlichen
Unterschied zwischen theoretischer Grundlagenarbeit und kirchlicher Praxis-
orientierung herauszuarbeiten und dabei doch zugleich deren unléslichen Zu-

18 R. Englert: Bildungsstandards fiir Religion. Was eigentlich wissen sollte, wer solche for-
mulieren wollte, in: C.P. Sajak (Hg,): Bildungsstandards fir den Religionsunterricht — und
nun?, Berlin 2007, 20.

19 Vgl. dazu auch T. Schlag/R. Kunz: Universitire Bildung: Forschung, Lehre und Praxis, in:
Kunz/Schlag: Handbuch (Anm. 8), 522-530.



Kontexte verstehen — Verstehen kontextualisieren 193

sammenhang nicht aus den Augen zu verlieren. Aber obwohl einzelne Teilneh-
mende von manchen vertrauten Einstellungen Abschied nehmen mussten, ist
hinsichtlich der praktisch-theologischen Selbstreflexion und Klarung kirchen-
theoretisch doch einiges erreicht worden. Oder wie es ein Teilnehmer in sei-
nem schriftlichen Feedback formulierte: «Es war die bisher wohl irritierendste
(im positiven Sinne!) und herausforderndste Veranstaltung, denn sie hat ein
Gebiude ins Wanken (und teilweise zum Einsturz) gebracht, welches mir von
meiner Herkunft mitgegeben wurde, resp. ich unreflektiert ibernommen habe.
Es wird einige Zeit dauern, alles zu sortieren und neu zu ordnen, empfinde die-
sen Prozess aber als dusserst bereichernd und heilsam, auch wenn die Fragezei-
chen eher grosser geworden sind und die Ausrufezeichen noch in weiter Ferne
zu sein scheinen». Vielleicht ist das nicht die schlechteste Beschreibung dafiir,
was eine universitire Kirchentheorie lehren leisten kann und wozu sie im Sinn
der Selbstaufklirung und Analyse gegenwirtiger Lebens- und Weltverhiltnisse
irritierend und produktiv beizutragen vermag.

Abstract

Wie kann eine den komplexen Verhiltnissen und Herausforderungen von Kirche ange-
messene praktisch-theologische Theoriebildung erfolgen, die Gber die gegenwirtigen
soziologischen Betrachtungsweisen hinausgeht und in ihrem spezifisch theologischen
Deutungspotential erkennbar wird? Die theologische Dimension des kirchentheoreti-
schen Zugangs liegt darin, ein spezifisches kirchliches Wahrnehmungs- und Deutungs-
potential der kulturellen Stromungen und Chancen, Gefahrdungen und Untiefen unse-
rer Gegenwart stark zu machen und damit Kontextverstehen in einem umfassenderen,
auf das Leben orientierten, heilsamen Sinn tiberhaupt erst zu ermoglichen.

Thomas Schlag, Zrich



	Kontexte verstehen - Verstehen kontextualisieren : Überlegungen zur Grundgestalt und Aufgabe einer praktisch-theologischen Kirchentheorie

