
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 72 (2016)

Heft: 2

Artikel: Kontexte verstehen - Verstehen kontextualisieren : Überlegungen zur
Grundgestalt und Aufgabe einer praktisch-theologischen Kirchentheorie

Autor: Schlag, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877722

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877722
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kontexte verstehen — Verstehen kontextualisieren:

Überlegungen zur Grundgestalt und Aufgabe einer praktisch¬
theologischen Kirchentheorie

1. Einleitung
Am Beginn des Zürcher Grundkurses «Einführung in die Praktische Theologie:

Kirche der Zukunft — Zukunft der Kirche» steht die Frage an die

Studierenden, die mehrheitlich in ihren Anfangssemestern sind: «Wann haben Sie

Ihre letzte praktische Erfahrung mit Kirche gemacht?». Als Dozent hatte ich

erwartet, dass die Studierenden für ihre Antwort eher auf weiter zurückliegende

Erinnerungen zurückgreifen. Aber genau das Gegenteil ist der Fall. Berichtet

werden höchst aktuelle und zeitnahe Erfahrungen. Gleichsam noch ganz
warm sind manche Schilderungen, einige auch durchaus leicht erhitzt. Von

Engagement am letzten Wochenende oder in den letzten Tagen ist die Rede.

Und eine weitere Überraschung stellt sich ein: Unter den Studienanfängerinnen

und -anfängern zeigt sich ein weites Aktivitätsspektrum: Mitwirkung in der

kirchlichen Jugendarbeit, Aktivitäten im freikirchlichen International Christian

Fellowship — interessant, dass dies sogleich unter «Kirche» subsumiert wird -,
Hospizarbeit und auch schlichtweg die aktive Teilnahme an und Vorbereitung

von Gottesdiensten.

Als ich im Anschluss an diese Erfahrungen eine erste Definition der Aufgabe

und Funktion Praktischer Theologie anstelle, beschleicht mich gleichwohl
ein etwas seltsames Gefühl: Der Satz «Zu allererst hat es die Praktische Theologie

mit der möglichst kundigen und reflektierten Wahrnehmung und Deutung

der Grundlagen und Zielsetzungen kirchlicher Praxis zu tun», löst unter
den Studierenden sichtbar Irritation und Nachdenklichkeit, möglicherweise

sogar gewissen Widerstand aus. Und als dann im weiteren Verlauf dieser ersten
Stunde deutlich gemacht wird, dass der Grundkurs und überhaupt die Praktische

Theologie jedenfalls erst einmal gar nicht der Verbesserung des eigenen
kirchlichen Engagements oder unmittelbar der späteren pastoralen Berufsausübung

dient, und der Dozent ausserdem von jeglichem missionarischem Eifer
weit entfernt ist, macht sich fast Enttäuschung breit — wenigstens bei einigen
Studierenden, die offenbar mehr — oder womöglich ganz anderes? — erwartet
haben.

ThZ 2/72 (2016) S. 180-193



Kontexte verstehen — Verstehen kontextualisieren 181

2. Gute Gründefür einepraktisch-theologische Kirchentheorie

Diese Erfahrung akademischer Lehre sei an den Anfang der Überlegungen

zur Grundgestalt und Aufgabe einer praktisch-theologischen Kirchentheorie

gestellt, weil sie durchaus exemplarischen Charakter trägt: Offenbar herrscht

keineswegs nur unter Studierenden in den Anfangssemestern, sondern auch in
Kreisen, die es eigentlich besser wissen sollten, immer noch die Meinung vor,
als müsse die Praktische Theologie gerade im Blick auf die Kirche möglichst
anwendungsorientiert und praxisbezogen agieren. Durch genau diese Disziplin
solle doch das spätere Personal für die spätere Zukunftsfahigkeit von Kirche fit
gemacht werden. Es scheint, als ob Studierende, Kirchenleitungen und selbst

manche Kollegen anderer theologischer Teildisziplinen der Praktischen Theologie

dieser gerade beim Thema Kirche bestenfalls den Status einer

Anwendungswissenschaft beimessen. Für eine solche funktionalistische Denkweise

mag dabei die Signatur «praktisch» eine nicht zu unterschätzende, vielleicht

sogar verhängnisvolle Rolle spielen — in dem Sinn, dass hier nun endlich in
Praxis überführt werden könne, was zuvor exegetisch und vor allem

systematisch-theologisch erörtert und gedanklich vorbereitet worden sei. Aus der einst

von Schleiermacher noch als «Krone der Theologie»1 bezeichneten Praktischen

Theologie droht damit aber letztlich nur noch der Wurmfortsatz der vermeintlich

fest geerdeten und gedankenklaren «eigentlichen» Theologie zu werden.

Und der klassische Gedanke von der «Theologie als Funktion der Kirche»2 ist
hier ebenso gründlich missverstanden bzw. eben nur äusserst eindimensional

aufgenommen.
Man kann nun lange darüber spekulieren, weshalb es — über den Aspekt

der missverständlichen Signatur hinaus — zu einer solchen funktionalistischen

Charakterisierung und Aufgabenzuschreibung der Praktischen Theologie
gekommen ist und immer wieder kommt. Die Gründe dafür dürften vielfältig
sein und reichen von der generellen «Verpraktisierung» akademischer Wissenschaft

im Zeichen der geforderten «Nützlichkeit» und «employability» über
eine immer noch vorhandene wechselseitige, nicht selten vorurteilsbeladene

innertheologische Ignoranz bis hin zu manchen praktisch-theologischen Studien,

die die Standards wissenschaftlichen Arbeitens und theologischer Reflexion

1 F.D.E. Schleiermacher: Kurze Darstellung des theologischen Studiums, 1. Aufl. 1811, in:
KGA 1/6, 253,25.

2 K. Barth: Kirchliche Dogmatik 1/1, Zürich 1932, 1.



182 Thomas Schlag

schlichtweg unterschreiten oder lediglich als «pro domo-Arbeiten» in Erscheinung

treten.
Tatsächlich zeigt sich im Blick auf die gegenwärtigen Zustandsbeschrei-

bungen von Kirche und kirchlicher Praxis die Praktische Theologie nicht selten

keineswegs von ihrer besten Seite: Die empirischen Studien der jüngeren Zeit,
die sich etwa mit Fragen von Kirchenmitgliedschaft, Kirchenaustritt oder der

Reputation von Kirche befasst haben und die ja durchaus für breite
innerkirchliche und auch öffentliche Aufmerksamkeit sorgen, stammen häufig von
Religionssoziologen oder werden von diesen massgeblich hinsichtlich ihres

Untersuchungsdesigns und der Interpretation der Ergebnisse bestimmt — und
dies nicht selten mit sehr dezidierten Vorannahmen wie etwa einer alles

erklärenden Säkularisierungstheorie. Solche empirisch-deskriptiven Bestimmungen

von Kirche liefern allerdings immer nur sehr ausschnitthaft und gleichsam
auch schon unter bestimmten Prämissen ein bestimmtes Bild von Kirche, das

ihrerseits der praktisch-theologischen Deutungsarbeit bedarf.

Aber wo dann praktische Theologinnen oder Theologen an solchen Studien

beteiligt sind, ermangelt es dann nicht selten gerade eines solchen spezifischen,
deutenden Zugriffs — so als ob den soziologischen Betrachtungen von Kirche
nichts Weiteres oder Eigenes mehr hinzuzufügen wäre.3 Dann aber kommt es

im Gewand wissenschaftlicher Arbeit letztlich zu nicht mehr als mehr oder

weniger intuitiven oder schlicht gedachten Reformvorschlägen, die der

Komplexität der Verhältnisse und der tatsächlich in Frage stehenden theologischen
Dimension kaum gerecht zu werden vermögen.

3. Praktisch-theologische Kirchentheorie in den Kontexten der Gegenwart

Wie könnte nun eine den komplexen Verhältnissen und Herausforderungen

von Kirche angemessene Theoriebildung ausfallen, die tatsächlich mit ihren

spezifisch theologischen Deutungspotentialen erkennbar wird? Hier zeigen
sich in jüngster Zeit unterschiedliche Versuche, Kirche von der ihrerseits schon

3 Gewisse ekklesiologische Einordnungs- und Deutungsversuche aus praktisch-theologi¬
scher Perspektive zeigen sich wenigstens im Zusammenhang der jüngsten KMU V.-Studie
der EKD, indem hier die einzelnen Ergebniskapitel nochmals von einzelnen Mitgliedern
der Zunft kommentiert werden, vgl. H. Bedford-Strohm/V. Jung (Hg.): Vernetzte Vielfalt.
Kirche angesichts von Individualisierung und Säkularisierung. Die fünfte EKD-Erhebung
über Kirchenmitgliedschaft, Gütersloh 2015.



Kontexte verstehen — Verstehen kontextualisieren 183

beinahe klassischen Bestimmungstrias als Institution, Organisation und Bewegung

erst einmal überhaupt differenzierter in den Blick zu nehmen.

Fraglos werfen diese Theoriefiguren allesamt in je eigener und aufschlussreicher

Weise Licht auf die faktische Komplexität: So bildet sich sicherlich durch
die Rede von Kirche als intermediärer Institution4 eine wichtige auch über die

innerkirchlichen Aufgaben weit hinausreichende Grundaufgabe kirchlichen
Selbstverständnisses aus, indem deren Mitwirkung im öffentlichen Bildungswesen,

ihre politische Mitverantwortung sowie ihr unverzichtbarer Beitrag zu
einer Kultur des Helfens betont wird.5 Organisationstheoretische
Betrachtungsweisen haben in den letzten Jahren das Bild von Kirche ebenfalls deutlich

ausgeweitet und Aspekte ihrer Sozialgestalt und Ausgestaltung hervorgehoben,
die angesichts der Mitglieder-, Finanz- und Relevanzkrise der verfassten
Kirchen schon längst einer ausführlicheren Wahrnehmung bedurften.6 Schliesslich

nimmt die Rede von Kirche als Bewegung sowohl die Chancen erhöhter

Partizipation wie auch die unterschiedlichen missionarischen Entwicklungsdebatten
der letzten Jahrzehnte in kritisch-abwägender Weise mit auf.7 Aktuelle Kirchentheorien

nehmen entweder eine dieser drei Dimensionen schwerpunktmässig
in den Blick oder gehen grundsätzlich von der Hybridität dieser Begriffe aus

und stellen von dort aus dann auch bestimmte Theoriereflexionen an.8

Insofern gibt es tatsächlich gute Gründe, sich der Komplexität von Kirche
über diese Begriffsbestimmungen anzunähern und von dort aus Zielsetzungen,

Aufgaben, Strukturen und Handlungsnotwendigkeiten näher in den Blick zu
nehmen und zu beschreiben. Allerdings stellt sich jeweils die Frage, ob denn

diese Betrachtungsweisen auch den kirchentheoretischen Tiefensinn, nämlich

gerade ihre theologische Dimension als eine konstitutive Bestimmungsgrösse

von Kirche ausreichend mitberücksichtigen. Und mit dieser theologischen Di-

4 Vgl. W. Huber: Kirche in der Zeitenwende. Gesellschaftlicher Wandel und Erneuerung der

Kirche, Gütersloh 1998, 34.

5 Vgl. a.a.O., 17.

6 Vgl. H. Ludwig: Von der Institution zur Organisation. Eine grundbegriffliche Untersu¬

chung zur Beschreibung der Sozialgestalt der Kirche in der neueren evangelischen Ekkle-
siologie, Leipzig 2010.

7 Vgl. dazu R. Kunz: Art. Kybernetik, in: C. Grethlein/H. Schwier (Hg.): Eine Theorie- und

Problemgeschichte, Leipzig 2007, 607-684.
8 Vgl. E. Hauschildt/U. Pohl-Patalong: Kirche. Gütersloh 2013 sowie zusammenfassend: E.

Hauschildt: Kirche als Institution und Organisation, in: R. Kunz/T. Schlag (Hg.): Handbuch

für Kirchen- und Gemeindeentwicklung, Neukirchen-Vluyn 2014, 169-178.



184 Thomas Schlag

mension sei nun gerade nicht primär oder gar exklusiv deren dogmatische
Bestimmung gemeint — so als ob etwa mit dem Verweis auf bestimmte reformatorische

Referenzdokumente wie die Confessio Augustana, die Leuenberger
Konkordie oder durch die Bezugnahme auf die einschlägigen
systematischtheologischen Ekklesiologien schon alles Entscheidende gesagt wäre.

Und auch die in Anschlag gebrachte Rede von der Kommunikation des

Evangeliums verweist noch nicht auf den wesentlichen Deutungshorizont
und die entscheidenden Antworten auf die Frage, wozu eine solche

Kommunikation eigentlich überhaupt dienen soll. Zwar ist der Fokus kirchlicher

Kommunikationspraxis auf Verkündigung, Feiern und Dienen offenkundig,
aber zu fragen und zu verstehen ist, wozu eigentlich verkündet, gefeiert und

gedient werden soll. Als Kirche «nahe bei den Menschen» sein zu wollen, setzt

voraus, dass jedenfalls nicht nur handlungspraktisch, sondern schon theorie-
bewusst formuliert werden kann, wodurch denn diese Selbstzumutung
theologisch gesprochen eigentlich gerechtfertigt ist.

Wenn insofern hier für eine spezifisch praktisch-theologische Kirchentheorie

unter der Signatur des Kontextverstehens plädiert werden soll, dann

hat dies seinen Hauptgrund gerade in deren besonderer Zugangsweise zur
Bedeutung, Aufgabe und Gestaltung von Kirche, die sich aus deren spezifischem

Wahrnehmungs- und Deutungspotential heraus ergibt — also aus ihrer

Fähigkeit und Verantwortung zur «aufmerksame [n] Teilhabe an den kulturellen

Strömungen und Chancen, aber auch Gefährdungen und Untiefen unserer

Gegenwart.»9

Konkreter gesprochen: Die Entdeckungszusammenhänge dessen, was

Kirche als Institution, Organisation und Bewegung bedeuten kann und
bedeuten soll, stehen für eine praktisch-theologische Kirchentheorie in
intensiverer Weise vor Augen als dies für jede andere theologische Disziplin gilt
— und zwar gerade deshalb, weil sie es zum einen in besonderer Weise mit der

Herausforderung der Verbindung von Theorie und Praxis von Kirche zu tun
hat und weil sie zum anderen die verschiedenen Lebens-Kontexte, in denen

Kirche in Erscheinung tritt und die von konstitutiver Bedeutung für jedes

genauere Verstehen von Kirche sind, eben ihres eigenen Anspruchs nach viel

genauer als die anderen Disziplinen in den Blick nehmen will.

9 A. Grözinger: Es bröckelt an den Rändern. Kirche und Theologie in einer multikulturellen
Gesellschaft, München 1992, 32f.



Kontexte verstehen — Verstehen kontextualisieren 185

Wenn es richtig ist, dass Kirche als creatura verbi Divini zu verstehen ist,

so stellt sich die Frage nach dem Sinn und Zweck von Kirche in einer

doppelten Hinsicht, nämlich in ihrem Beitrag zum Heil des Menschen und zum
Heil der Welt. Insofern ist nochmals zu fragen, was eigentlich der tiefere Sinn

— und damit eben nicht nur die Funktion — von Kirche gerade in ihrem
Lebens-, Mensch- und Weltbezug ist. Kirchentheoretische Reflexion beinhaltet

insofern ein wirkliches Ernstnehmen des Menschen in seiner Individualität
und in seiner Sozialität, und zwar sowohl in den gelingenden Formen des

Menschseins wie in den misslingenden und scheiternden Lebenserfahrungen.
Eine praktisch-theologische Kirchentheorie ist von dort aus tatsächlich als

Wahrnehmungslehre des Menschen in der Vielfalt seiner unterschiedlichen

Lebensbezüge und der damit verbundenen je eigenen und gemeinsamen
religiösen Sinnsuche zu konzipieren. In diesem Sinn knüpft sie an ein Verständnis

von Theologie als «Wirklichkeitswissenschaft»10 an, die ihrerseits auf die

gelebte Religion bezogen ist und als deren wissenschaftliche Auslegungs- und

Vermittlungsinstanz sie fungiert. Eine solche Grundaufgabe ist ohne die

Berücksichtigung der je konkreten Deutungskontexte schlichtweg nicht näher

bearbeitbar. Und die Praktische Theologie zeichnet sich gerade dadurch aus,

dass sie die Aktualität, Entwicklungen der unterschiedlichen Lebenskontexte

samt der damit jeweils verbundenen neuen Herausforderungen als konstitutive

Elemente ihrer eigenen Deutungspraxis versteht: Denn: «Kirche und
Praktische Theologie gibt es ohne den Gedanken der Entwicklung nicht.»11

Gerade vor diesem Entwicklungshorizont gelangt eine praktisch-theologische
Kirchentheorie zu ihrer eigenen Grundgestalt und Aufgabe.

Natürlich knüpft die praktisch-theologische Deutungsarbeit dabei an

biblische und dogmatische Bestimmungen und ebenso auch an die

gegenwärtigen Ordnungsformulierungen von Kirche, wie sie etwa in bestimmten

Kirchenordnungen festgelegt sind, ebenso an wie an konkrete empirische
Einsichten aus dem Bereich religions- und kirchensoziologischer Forschung.

10 T. Rendtorff: Die Verantwortung der theologischen Forschung und Ausbildung für die

Kirche, in: T. Rendtorff / E. Lohse: Kirchenleitung und wissenschaftliche Theologie: eine

Ortsbestimmung. Vorträge vor einer Konferenz der Leitungen der Landeskirchen der

EKD und Vertretern der wissenschaftlichen Theologie mit einem Geleitwort von Wenzel

Lohff, München 1974, 14-41.
11 A. Grözinger: Praktisch-theologische Perspektiven, in: Kunz/Schlag: Handbuch (Anm. 8),

58.



186 Thomas Schlag

Zudem sollte und muss eine praktisch-theologische Kirchentheorie die

historisch gewachsenen Denk- und Gestaltungsformen von Kirche und die
damit verbundenen Theoriefiguren so intensiv wie möglich mit im Blick haben.

Und zu dieser historischen Dimension gehört jedenfalls nicht nur die Vielfalt
biblischer und urchristlicher Überlieferungsspuren, sondern eben auch die

kirchengeschichtlich manifest gewordenen und ihrerseits immer wieder neu

zu eruierenden und zu interpretierenden Entwicklungsverläufe. Denn erst
dann lassen sich zum einen aktuelle Phänomene ihrerseits in längere
Verlaufs- und Entwicklungsgeschichten einordnen, zum anderen aber gegenwärtige

Theoriekonzepte in Beziehung zu eben jener Entwicklungsgeschichte
setzen. Gerade im Blick auf die Kirchentheorie steht eine sich eben auch als

historische Disziplin verstehende Praktische Theologie noch vor erheblichen

Aufgaben.
Und diese unterschiedlichen Zugänge bedürfen nun natürlich immer auch

des gelehrten Verstehens und damit einer praktisch-theologischen Herme-

neutik, die jedenfalls ihrerseits nicht einfach von der Systematischen Theologie

übernommen oder entliehen werden kann. Insofern stellt Kirchentheorie
die Anknüpfung an andere Disziplinen nicht im Modus einlinig-kausaler
Bezugnahme her, sondern geht — und dies auch im persönlichen Erfahrungsund

Entwicklungshorizont jedes einzelnen Forschers — mit ganz bestimmten
individuellen Prämissen, Präferenzen und Deutungsangeboten an die jeweiligen

Uberlieferungsgehalte und deren Interpretation heran.

Denn die Frage nach dem Heil des Menschen und dem Heil der Welt ist
selbst eminent deutungsbedürftig und kann jeweils nur je eigenständig im
Zusammenhang der konkreten Verhältnisse bearbeitet werden. Damit ist aber

dann eben auch im Blick auf die je individuelle kirchentheoretische

Forscherpersönlichkeit der weiterreichende Aspekt der Kontextualität überhaupt
angesprochen — die systematisch-theologischen Ekklesiologien haben jedenfalls

gerade an dieser Stelle ihre blinden Flecken, weil und wenn sie gleichsam

von zeitenthobenen dogmatischen Standards ausgehen, mit deren Hilfe
suggeriert wird, Kirche könne jenseits dieser Kontexte gedacht und konzipiert
werden. Da man sich seinerseits davon nie lösen kann, steht insofern eine

praktisch-theologische Kirchentheorie vor der Frage, wie diese Vorannahmen,

gleichsam das jeweils eigene weltdeutende Apriori in sachgemässer Weise

kirchentheoretisch Berücksichtigung findet — ganz im Sinn der Einsicht:

«Kirchenentwicklung kann es also nicht als ein subjektfreies systemisches



Kontexte verstehen - Verstehen kontextualisieren 187

Handeln geben, sondern Kirchenentwicklung muss immer durch die

Individualitäten der jeweils konkret Handelnden bestimmt sein.»12

Eine praktisch-theologische Kirchentheorie zeichnet sich insofern entscheidend

von einer mehrfachen lebenskontextuellen Verstehensleistung her aus:

zum einen von der Selbstpositionierung des jeweiligen Forschenden in seinen

Kontexten und auch in seinem Verhältnis zur Kirche, dann von der möglichst

scharfsinnigen Wahrnehmung und Interpretation der tradierten Entwicklungsverläufe

und schliesslich von der ebenso genauen und empathischen Wahrnehmung

eben der Akteure, Interaktionen und Kontexte, in denen Kirche Thema

ist oder zum Thema werden kann. Noch einmal anders gesagt: Gerade diese

Notwendigkeit einer hermeneutischen Zugangsweise, die diese verschiedenen

lebenskontextuellen Entwicklungen mitberücksichtigt, eröffnet den Weg zu
einer spezifischen praktisch-theologischen Kirchentheorie, die über vermeintlich

eindeutige biblische Bezugspunkte, dogmatische Propositionen oder empi-
risch-evidenzbasierte Feststellungen von Beginn an deutlich hinausgeht. Eine
solche praktisch-theologische Verstehensaufgabe darf jedenfalls auch nicht zu
rasch auf eine Kybernetik im klassischen Sinn verengt werden, an deren Ende

dann womöglich nur noch Handlungsanweisungen für bestimmte Leitungsund

Führungsaufgaben im Zielhorizont kirchlicher Kybernese stünden.

Von hier aus ist natürlich nun zu fragen, wie ein solches praktisch-theologisches

«Apriori» näher zu denken ist bzw. woher die Wahrnehmung der
Lebenskontexte ihre spezilisch theologische Kriteriologie bezieht.

4. Praktisch-theologische Bezugnahmen

Im Zielhorizont einer praktisch-theologischen Kirchentheorie stehen — um es

einmal etwas apodiktisch zu formulieren — die Würde des Menschen und die

möglichst würdevollen Verhältnisse des Lebens, in denen Menschen ihr Leben

coram Deo und coram mundo führen. Eine zeitgemässe Kirchentheorie steht

folglich über ihre deskriptiv-analytische Arbeit hinaus auch vor der normativ

ausgerichteten Aufgabe, vom Menschen und seinen Bedürfnissen sowie von
der Gesellschaft und den in ihr feststellbaren Entwicklungen aus zu denken.

Es geht also um die Frage, ob und in welchem Sinn kirchentheoretisch eine

kirchliche und gemeindliche Praxis beschrieben und befördert werden kann,

12 Grözinger: Praktisch-theologische Perspektiven (Anm. 11), 59.



188 Thomas Schlag

die zum Heil des Menschen und zum Heil der Welt beizutragen vermag —

worin also deren spezifische Leistungsfähigkeit im Blick auf die individuellen
und gemeinsamen Lebensführungspraktiken liegen kann, und was, in anderen

Worten, ihre Lebensdienlichkeit auszumachen vermag. Hier ist allerdings
anzumerken, dass die Rede von der Lebensdienlichkeit nicht in einem funktio-
nalistischen Sinn gemeint ist, sondern vielmehr den kriteriologischen Sinn der

Unterscheidung zwischen dem das Leben befördernden und dem das Leben

gefährdenden oder todbringenden Handeln trägt.
Kirche ist in dieser Perspektive der Lebensdienlichkeit in einem möglichst

weiten und umfassenden Sinn zu verstehen — was die Metapher des Reiches

Gottes ebenso zu veranschaulichen mag wie die theologisch vielfältig
ausgesprochene Hoffnung auf das Heil für die ganze Menschheit. Dies bedeutet

natürlich dann, kirchentheoretisch die Verhältnisse der Gegenwart selbst als

eine konstitutive Grösse mit in Betracht zu ziehen, man denke hier etwa nur an

die gegenwärtigen Herausforderungen durch die verschiedenen gesellschaftlichen

und weltpolitischen Entwicklungen. Eine Rede vom «extra ecclesiam

nulla salus» kann dann tatsächlich nicht in einem ontologischen Sinn behauptet
werden, sondern wird erst durch ein bestimmtes Handeln zu einer plausiblen

Formulierung. Dies bedeutet dann zugleich, dass Kirche nicht erst in ihren

praktischen Handlungen selbst, sondern schon in ihrer theoretischen Grundlegung

als eine Kirche für andere und mit anderen zu verdeutlichen ist.

In der Konsequenz entfaltet eine Kirchentheorie aus sich selbst heraus

prophetische Kraft, insofern sie durchaus bewusst eklektisch mit den bereitgestellten

biblischen und dogmatischen Traditionen umgeht. So greift die hier

angedeutete Kirchentheorie einerseits auf die reformatorisch-ekklesiologische
Grundeinsicht zurück, dass Kirche selbst keinen Selbstzweck darstellt, sondern

Kirche von der Rechtfertigung als der «Zuwendung des Heils durch das

Evangelium von Jesus Christus allein im Glauben»13 in den Blick kommt. Beispielhaft

formuliert: Weihnachtsgottesdienste könnten natürlich als rituelle Anlässe

schon noch eine ganze Zeit lang unter dem volkskirchlichen Paradigma
funktionieren — allerdings ergibt sich gerade aufgrund des reformatorischen
Kirchenverständnisses die zentrale Frage, was denn im Modus kirchlicher

Wortverkündigung noch so plausibel gesagt werden kann, dass es wirklich für den

13 D. Wendebourg: Kirche, in: A. Beutel (Hg.): Luther Handbuch, Tübingen 22010, 403f.



Kontexte verstehen — Verstehen kontextualisieren 189

einzelnen Hörenden wie die hörende Gemeinde von Bedeutung ist.

Andererseits ist gerade von der Grundunterscheidung latenter und manifester

Kirche aus, wie sie Tillich vornimmt, der Zusammenhang von Kirche,

Religion und Kultur ebenso zu betonen wie die Funktion von Kirche nach

aussen als 1. «stilles Durchdringen», d.h. als ständige Ausstrahlung ihrer geistigen

Substanz auf alle Gruppen der Gesellschaft im priesterlichen Sinn, als 2.

«kritisches Urteilen», d.h. als wechselseitige Beziehung zwischen Kirche und

Gesellschaft in ihrem prophetischen Sinn und 3. als «politisches Handeln», d.h.

als Beeinflussung sozialer Gruppen, das Recht der Kirche zur Ausübung ihrer

prophetischen oder priesterlichen Funktion anerkennen in ihrem königlichen
Sinn.14

Von hier aus kann sich dann ein Perspektivenwechsel ergeben, insofern
nicht in erster Linie von bestimmten kirchlichen Selbsterhaltungsinteressen
deren Praxis abgeleitet und begründet wird, sondern dass vielmehr von den
Bedürfnissen und Notwendigkeiten menschlichen Lebensvollzugs aus nach der

angemessenen Erscheinungsform und Praxis von Kirche gefragt wird.

5. Konkretionen einer kompeten^sensiblen universitären Kehre

Natürlich ist für eine praktisch-theologische Kirchentheorie die möglichst
genaue Wahrnehmung je aktueller Kirchen- und Gemeindeentwicklungsdebatten
so sinnvoll wie notwendig. Allerdings müssen diese Fragen sogleich auf der
höheren Reflexionsebene behandelt werden, wozu die jeweiligen Entwicklungsschritte

oder -programme eigentlich dienen sollen. Oder um hier ein Beispiel
aktueller Führungsphilosophie heranzuziehen: Jeff Bezos, Chef von Amazon,
verkündete einmal, er habe mit seinem Management 141 Ziele vereinbart: 138

Produktziele und drei Finanzziele15 — man könnte den Eindruck haben, dass

von solchen FührungsStrategien auch innerkirchlich sehr wohl manches zu
lernen ist. Und dazu bedarf es natürlich kirchentheoretischer Einsichten, die

ihrerseits überhaupt erst allen organisatorischen Entwicklungsschritten ihre
materiale Basis und Ausrichtung geben. Interessant erscheint mir in diesem

Zusammenhang ein Führungsideal, das eben alle inhaltlichen Überlegungen

gegenüber den finanziellen Fragen priorisiert — und genau dazu bedarf es der

entsprechenden inhaltlichen Klarheit im Blick darauf, wohin man mit einer sich

14 Vgl. P. Tillich: Systematische Theologie III, Darmstadt 41984, 246ff.
15 http://sz-magazin.sueddeutsche.de/texte/anzeigen/44019/2/1.



190 Thomas Schlag

entwickelnden Kirche eigentlich gelangen bzw. zu welchen Lebensverhältnissen

man eigentlich durch sie beizutragen gedenkt — und in welchem Sinn

eigentlich lapidar gesprochen universitäre Theologie die zukünftige Generation

kirchlicher Repräsentantinnen und Repräsentanten prägen will.
Dies wirft die weitergehende Frage auf, ob eine universitäre Praktische

Theologie eigentlich dazu dienen soll, das zukünftige Führungs- und Leitungspersonal

in erster Linie in irgendeiner Hinsicht kompetent zu machen. Ob man
hier nun unbedingt eine ganze universitäre Ausbildung unter die Perspektive
eines kompetenzorientierten Curriculums stellen kann und sollte, wie dies für
das Konkordat der Deutschschweizerischen Kirchen geplant ist, muss
mindestens intensiv gefragt werden. Zudem ist festzuhalten, dass der Erwerb von
Kompetenzen über einen längeren Zeitraum hinweg stattfindet und insofern
eine eindeutige, gar vorherige Festlegung bestimmter Kompetenzerwartungen
dem Sinn, Zweck und Charakter eines akademischen Studiums nur sehr

bedingt zu entsprechen vermag. Und doch könnte eine kompetenzsensible
Perspektive für die kirchentheoretische Fragestellung durchaus fruchtbar sein, was

im Folgenden kurz angedeutet sei:

Für eine kirchentheoretische Lehre kann die aus dem pädagogischen
Bereich stammende Kompetenzdefinition von F. Weinert anregend sein, wonach

es sich bei Kompetenzen um «die bei Individuen verfügbaren oder durch sie

erlernbaren kognitiven Fähigkeiten und Fertigkeiten [handelt], um bestimmte

Probleme zu lösen, sowie die damit verbundenen motivationalen, volitionalen
und sozialen Bereitschaften und Fähigkeiten, um die Problemlösungen in
variablen Situationen erfolgreich und verantwortungsvoll nutzen zu können.».16

Bei Kompetenzen handelt es sich folglich um Wissen, Fähigkeiten und

Fertigkeiten, Einstellungen und Handlungsbereitschaften. Dahinter liegt die

pädagogische Einsicht, dass eine Kompetenz eine komplexe Fähigkeit darstellt,
«die sich aus richtigem Wahrnehmen, Urteilen und Handelnkönnen
zusammensetzt und damit notwendig das Verstehen der wichtigsten Sachverhalte

voraussetzt.»17 D.h. dass sich der Kompetenzerwerb nicht zuerst an den An-

16 F.E. Weinert: Vergleichende Leistungsmessung in Schulen - eine umstrittene Selbstver¬

ständlichkeit, in: ders. (Hg.): Leistungsmessungen in Schulen, Weinheim/Basel 2001, 27f.

17 H. v. Hentig: Einführung in den Bildungsplan 2004, in: Ministerium für Kultus, Jugend und

Sport Baden Württemberg (Hg.): Bildungsplan 2004 für das Allgemeinbildende Gymnasium,

Stuttgart 2004, 10.



Kontexte verstehen - Verstehen kontextualisieren 191

Forderungen einer bestimmten Institution orientieren kann, sondern an den

Akteuren selbst. Diese sind als Subjekte der Lernprozesse ernst zu nehmen

und in den Prozessen eines eigenverantwortlichen, persönlichen Lernens zu

unterstützen. Auf die kirchentheoretische Ebene übertragen bedeutet dies,

dass die je individuellen Erfahrungen mit Kirche und die daraus resultierenden

je eigenen Fragen und Fragestellungen zum Thema Kirche von konstitutiver

Bedeutung für die entsprechenden Lern- und Reflexionsprozesse sind. Eine

praktisch-theologische Kirchentheorie im Modus wissenschaftlicher Lehre hat

von dort her unterschiedliche Aspekte zu umfassen:

Auf der Ebene der Wissensvermittlung sind inhaltliche Klarheit, Strukturiertheit

und auch transparente Zielsetzungen des gesamten anvisierten

Bildungsprozesses notwendig. Auf der Ebene der Persönlichkeitsbildung sind

zugleich sehr viel umfangreichere Horizonterweiterungen notwendig. Und hier

kommt nun die oben genannte Ebene der motivationalen, volitionalen und

sozialen Fähigkeiten auch kirchentheoretisch ins Spiel. Aber nicht nur dies:

Sondern kompetent sein heisst hier auch, eben gerade in höchstem Mass wahr-

nehmungs- und deutungsfähig in Hinsicht auf das eigene Umfeld und die

eigene Umwelt zu sein:

Kirchentheoretische Kompetenz ist dann nicht nur auf das eigene Wissen,
Urteilen und Handeln bezogen, sondern zu dieser Kompetenz gehört auch

die Fähigkeit, die entsprechenden Wissensbestände, Urteile und Handlungen
anderer verstehen und einordnen zu können. Hier sei an die oben benannte

mehrfache kontextuelle Verstehensleistung erinnert: zum einen die Aufgabe
der Selbstpositionierung des jeweiligen Forschenden in seinen Kontexten und
auch in seinem Verhältnis zur Kirche, zum anderen die möglichst scharfsinnige

Wahrnehmung der tradierten Überlieferungen und schliesslich die ebenso

genaue Interpretation der Akteure, Interaktionen und Kontexte, in denen Kirche
Thema ist oder zum Thema werden kann.

Für diese mehrfache selbstreflexive Aufgabe sind die Kompetenzformulierungen

des katholischen Religionspädagogen Rudolf Englerts aufschlussreich,

wenn er diese in die fünf Aspekte «Religiöses Orientierungswissen»,
«Theologische Frage- und Argumentationsfähigkeit», «Spirituelles Wahrnehmungsund

Ausdrucksvermögen», «Ethische Begründungsfähigkeit» und «Lebensweltliche

Applikationsfähigkeit» ausdifferenziert: Dabei werden jeweils beide

Perspektiven der kognitiven Klärung und der Selbstreflexion angesprochen,

etwa, wenn es zur Theologischen Frage- und Argumentationsfähigkeit heisst:



192 Thomas Schlag

«Die Schülerinnen und Schüler sollen die zentralen religiösen Deutungsmuster
mindestens einer religiösen Tradition sachgerecht gebrauchen, ansatzweise mit
anderen religiösen Traditionen vergleichen und sich für ihre eigene
Auseinandersetzung mit den grossen Fragen der Menschheit zunutze machen können»

oder zur ethischen Begründungsfähigkeit: «Die Schülerinnen und Schüler sollen

religiös inspirierte Modelle ethischen Handelns kennen, in der Lage sein,

ethische Konflikte im Lichte religiöser Uberzeugungen zu interpretieren, und

über Grundfragen des Verhältnisses von Ethik und Moral ein begründetes Urteil

abgeben können.»18

Ubertragen auf kirchentheoretisch-akademische Problemstellungen
bedeutet dies, dass die analytische und selbstreflexive Kompetenz der Studierenden

zwei Seiten einer Medaille darstellen, von denen jede ohne die je andere

nicht zu einer wirklich persönlich durchdachten und verantworteten späteren

kirchlich-pastoralen Praxis führen kann.19 So zeigt sich auch in Bezug auf diese

Kompetenzsensibilität im Rahmen der universitären Ausbildung, dass

Kirchentheorie keine Anwendungswissenschaft ist, sondern als eine kontextuell-

gesellschaftspolitisch sensible Wirklichkeits- und Verbundwissenschaft bzw. als

eine hermeneutisch-kritische Kulturwissenschaft mit aufmerksamem und
anerkennendem Blick auf den Menschen und dessen Lebensfragen und -Vollzüge,

religiöse Sehnsuchts- und Sinndynamiken zu verstehen und zu konzipieren ist.

6. Schluss

Nachdem im Zürcher praktisch-theologischen Grundkurs, von dem zu Beginn
die Rede war, die ersten Irritationen den notwendigen Raum der Artikulation
erhalten hatten, konnte von da ab auf einer im Lauf der Wochen immer breiter

werdenden gemeinsamen Grundlage weitergearbeitet werden. Die weiteren

Stunden und der Durchgang durch die unterschiedlichen Teildisziplinen
der Praktischen Theologie diente dabei dazu, immer wieder den deutlichen

Unterschied zwischen theoretischer Grundlagenarbeit und kirchlicher

Praxisorientierung herauszuarbeiten und dabei doch zugleich deren unlöslichen Zu-

18 R. Englert: Bildungsstandards für Religion. Was eigentlich wissen sollte, wer solche for¬

mulieren wollte, in: C.P. Sajak (Hg.): Bildungsstandards für den Religionsunterricht — und

nun?, Berlin 2007, 20.

19 Vgl. dazu auch T. Schlag/R. Kunz: Universitäre Bildung Forschung, Lehre und Praxis, in:

Kunz/Schlag: Handbuch (Anm. 8), 522-530.



Kontexte verstehen — Verstehen kontextualisieren 193

sammenhang nicht aus den Augen zu verlieren. Aber obwohl einzelne Teilnehmende

von manchen vertrauten Einstellungen Abschied nehmen mussten, ist

hinsichtlich der praktisch-theologischen Selbstreflexion und Klärung
kirchentheoretisch doch einiges erreicht worden. Oder wie es ein Teilnehmer in
seinem schriftlichen Feedback formulierte: «Es war die bisher wohl irritierendste

(im positiven Sinne!) und herausforderndste Veranstaltung, denn sie hat ein

Gebäude ins Wanken (und teilweise zum Einsturz) gebracht, welches mir von
meiner Herkunft mitgegeben wurde, resp. ich unreflektiert übernommen habe.

Es wird einige Zeit dauern, alles zu sortieren und neu zu ordnen, empfinde diesen

Prozess aber als äusserst bereichernd und heilsam, auch wenn die Fragezeichen

eher grösser geworden sind und die Ausrufezeichen noch in weiter Ferne

zu sein scheinen». Vielleicht ist das nicht die schlechteste Beschreibung dafür,

was eine universitäre Kirchentheorie lehren leisten kann und wozu sie im Sinn

der Selbstaufklärung und Analyse gegenwärtiger Lebens- und Weltverhältnisse

irritierend und produktiv beizutragen vermag.

Abstract
Wie kann eine den komplexen Verhältnissen und Herausforderungen von Kirche
angemessene praktisch-theologische Theoriebildung erfolgen, die über die gegenwärtigen
soziologischen Betrachtungsweisen hinausgeht und in ihrem spezifisch theologischen
Deutungspotential erkennbar wird? Die theologische Dimension des kirchentheoretischen

Zugangs liegt darin, ein spezifisches kirchliches Wahrnehmungs- und Deutungspotential

der kulturellen Strömungen und Chancen, Gefährdungen und Untiefen unserer

Gegenwart stark zu machen und damit Kontextverstehen in einem umfassenderen,
auf das Leben orientierten, heilsamen Sinn überhaupt erst zu ermöglichen.

Thomas Schlag, Zürich


	Kontexte verstehen - Verstehen kontextualisieren : Überlegungen zur Grundgestalt und Aufgabe einer praktisch-theologischen Kirchentheorie

