
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 72 (2016)

Heft: 2

Artikel: Spiritueller Manager oder Rabbi? : Zielkonflikte theologischer Bildung

Autor: Plüss, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877721

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877721
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Spiritueller Manager oder Rabbi? —

Zielkonflikte theologischer Bildung

Bildung versus Ausbildung

Die Tauglichkeit einer akademischen theologischen Bildung für das Pfarramt in
der Landeskirche wird in der Deutschschweiz seit einigen Jahren leidenschaftlich

und kontrovers diskutiert. Für die einen ist ein Theologiestudium an einer

staatlichen Universität zu praxisfern. Die erworbenen Kenntnisse und
methodischen Fertigkeiten — philologische und historiographische, systematischtheologische

und sozialwissenschaftliche — scheinen ihnen für die professionelle

Bewältigung pastoraler Aufgaben nur von geringer Bedeutung. Gefordert
werden alternative Zugänge zum Pfarramt etwa über Fachhochschulen oder

freikirchlich geprägte Ausbildungsstätten, an denen mehr pastorales Praxiswissen

vermittelt wird. Oder es werden pastorale Kompetenzen definiert und von
den Synoden verabschiedet, die denkbar weit entfernt sind vom Fächerkanon

der theologischen Fakultäten: Wer am Ende seiner theologischen Ausbildung
angelangt ist, soll in erster Linie fähig sein, glaubwürdig zf leben, Lösungen %u entwickeln,

Beziehungen zu gestalten, Ergebnisse zu erbringen und Einfluss zu nehmen} Dafür
seien unterschiedliche Kompetenzen zu erwerben: spirituelle und pastoraltheologische,

persönlichkeitspsychologische und hermeneutische, Fähigkeiten des

Selbstmanagements und der Kreativität, der Empathie und der Konfliktbewältigung,

der Planung und der Leitung, der Repräsentation und der Kommunikation.

Alle diese Kompetenzen basieren auf Kenntnissen und Fertigkeiten, die

indessen nur zu einem sehr kleinen Teil an theologischen Fakultäten erworben

werden können. Mit einem solchen Kompetenzmodell driften das universitäre

Studium und die praktische Ausbildung noch stärker auseinander als bisher.

Andere legen Wert darauf, zwischen dem akademischen Theologiestudium
und der Pfarrausbildung kategorial zu unterscheiden. Das Studium vermittle

1 Damit werden im Kompetenzstrukturmodell der Konkordatskonferenz der reformierten
Kirchen der Deutschschweiz die fünf Dimensionen des pastoralen Leitbilds bezeichnet,
denen zwölf Standards zugeordnet sind. Vgl. dazu URL: https://www.bildungkirche.ch/do-
kumente/Gesamtcurriculum/Standards_kirchliche_Ausbildung021213def..pdf (Zugriff
am 29.03.2016).

ThZ 2/72 (2016) S. 171-179



172 David Plüss

eine breite und grundlegende theologische Bildung. Sie stehe allen offen,
unabhängig von Konfession, Weltanschauung und Motivation. Die pastorale Ausbildung

derjenigen, die später als Pfarrerinnen und Pfarrer arbeiten wollten, erfolge

hingegen im Rahmen des Vikariats, das von den Kirchen zu verantworten
sei und ganz und gar auf die kirchlichen Handlungsfelder auszurichten ist.

Um in einer sozial und religiös vielfaltigen Kirchgemeinde kompetent arbeiten

zu können, um religiös und theologisch polyglott und hermeneutisch versiert

zu sein — so die Befürworter des herkömmlichen Modells —, soll die

theologische Bildung breit sein und nach wissenschaftlichen Standards sowie im
Austausch mit anderen an einer Universität versammelten Disziplinen erfolgen.

Der kategoriale Unterschied zwischen Universität und Kirche, zwischen

theologischer Bildung und pastoraler Ausbildung wäre demnach kein garstiger
Graben, sondern als eine zwar herausfordernde, oft irritierende, aber konstitutive

und produktive Spannung innerhalb einer pastoralen Bildungsgeschichte

zu begreifen.2

Ein kurzer Blick in die Geschichte zeigt, dass diese Diskussion nicht neu

ist, sondern die Praktische Theologie als wissenschaftliche Disziplin von
Anfang an durchzieht und prägt. So hat der liberale Praktische Theologe Paul

Drews (1858-1912) um die Wende zum 20. Jahrhundert gefordert, Homiletik

und Liturgik, Seelsorge und Religionspädagogik aus dem akademischen

theologischen Curriculum zu entfernen und in die Predigerseminare zu
verschieben. An theologischen Fakultäten seien stattdessen religiöse Volkskunde,

Religionssoziologie und Religionspsychologie zu treiben und zu vermitteln.3

Denn, so die Analyse Drews', die Kirche und ihre Pfarrer seien ihrer
Zeitgenossenschaft verlustig gegangen und hätten kaum noch Kenntnis von den

Nöten und Hoffnungen, von den Sinnfragen und der Religiosität der

Menschen, an die sie sich mit ihren Predigten und ihren Unterweisungen, mit ihrer

Seelsorge und ihrer Diakonie richteten. Eine Analyse, die fast im Wortlaut im

2 So zum Beispiel in der Berner Lernvikariatsverordnung von 2002, in der in Art. 2,2 die «Ver¬

bindung von wissenschaftlicher Theorie, kirchlicher Praxis und persönlichem Glauben» als

eines der Ziele des Lernvikariats bestimmt wird (vgl. http://www.refbejuso.ch/uploads/
tx_docmngr/51-310_Lernvikariatsverordnung_151217.pdf, Zugriff am 08.04.2016)

3 Vgl. P. Drews: Das Problem der Praktischen Theologie. Zugleich ein Beitrag zur Reform
des theologischen Studiums, Tübingen 1910; P. Drews: «Religiöse Volkskunde», eine

Aufgabe der Praktischen Theologie (1901), in: F. Wintzer (Hg.): Seelsorge. Texte zum gewandelten

Verständnis und zur Praxis der Seelsorge in der Neuzeit, München 1988, 54-61.



Spiritueller Manager oder Rabbi? 173

Rahmen der Kirchenmitgliedschaftsuntersuchungen der EKD oder etwa der

Zürcher Milieu-Studie zu den gegenwärtigen Lebenswelten zu lesen ist.4

Die Praktische Theologie wird von Drews als Wahrnehmungswissenschaft

konzipiert, die ihre «religiöse Volkskunde» indes nicht als rein akademische

Disziplin betreibt, sondern in den Dienst sowohl einer fruchtbaren kirchlichen

Tätigkeit als auch einer akademischen Theologie stellt, die keine Fragen

beantwortet, die niemand stellt. Drews Programmschrift war ein Fanfarenstoss

und initiierte einen Paradigmenwechsel, der sich allerdings erst im Rahmen

der sogenannten «empirischen Wende» in den 1960er Jahren auf breiter Front
durchzusetzen begann.5 Die klassischen praktisch-theologischen Disziplinen in
die Predigerseminare zu verbannen, gelang Drews jedoch nicht.

Dieser Rückblick verdeutlicht, dass es sich bei den anfangs geschilderten
Positionen weder um neue noch um alternative Konzepte handelt, die sich aus-

schüessen, sondern um Eckpunkte oder Positionen in einem Spannungsfeld,
die immer wieder neu bestimmt und aufeinander bezogen werden müssen, je

nach gesellschaftlichem, kulturellem und kirchlichem Umfeld.

Vor fast zwanzig Jahren hat Albrecht Gröftnger eine Profilierung des Pfarramtes

in die pastoraltheologische Debatte eingebracht, die Drews Weichenstellung

übernimmt, aber in deutlichem Kontrast steht zum vorgestellten
Kompetenzstrukturmodell aus Zürich.6 Er interpretiert das Pfarramt als Amt der

Erinnerung. Der Pfarrer als der «grosse Kommunikator» hat nach Grözinger
ausgedient: «Der Pfarrer, die Pfarrerin als Prediger und Seelsorgerin, aber auch

als Herr und Meisterin der Schlüsselgewalt des Gemeindehauses, die Präsenz

beim Kaffeeausschenken am Seniorennachmittag, das Ohr am Telefon, das

Auge auf das Fax-Gerät gerichtet»7 sei kein taugliches pastorales Leitbild für
unsere Gegenwart. Als hätte er die Standards des Kompetenzstrukturmodells

4 Zur Zürcher Milieu-Studie vgl. R. Diethelm / M. Krieg (Hg.): Lebenswelten. Modelle
kirchlicher Zukunft — Orientierungshilfe, Zürich 2012.

5 In Bern waren es zudem die Erfahrungen des 1. Weltkrieges, die in der Synode und dann
auch an der Fakultät zu heftigen Diskussionen über die Gestalt des Theologiestudiums
führten mit der Forderung nach anderen Fächern bis hin zur Forderung eines Predigerseminars,

das im alten Pfarrhaus von Hindelbank eingerichtet werden sollte. Vgl. K. Guggis-
berg: Bernische Kirchenkunde, Bern 1968, 294f£, zum Predigerseminar 263.

6 A. Grözinger: Die Kirche — ist sie noch zu retten? Anstiftungen für das Christentum in
postmoderner Gesellschaft, Gütersloh 1998, 134-141.

7 Ebd., 139.



174 David Plüss

der Konkordatskonferenz vor Augen, schreibt er: «Die Menschen der Postmoderne

suchen im Pfarrer, in der Pfarrerin nicht dengrossen Kommunikator, sondern den Interpreten,

die Interpretin der biblisch-christlichen Tradition injeweils bestimmten lebensgeschichtlichen

Kontexten [Kursivsetzung durch AG]. Das Pfarramt gewinnt für diese

Menschen seine Bedeutung nicht in der Kommunikation, sondern im besonderen

Profil der Tradition, für das es steht. Pfarrerinnen und Pfarrer müssen nicht die

besseren oder schlechteren Moderatoren sein, nicht die besseren oder schlechteren

Manager, nicht die besseren oder schlechteren Show-Master, sondern
sie müssen einstehen für eine bestimmte Tradition»8. Das Pfarramt ist nach

Grözinger ein durch und durch intellektuelles Amt. Die Pfarrerin benötige denn

auch eine «Studierstube», kein «Büro». Sie sei, «ähnlich dem Rabbinat in der

jüdischen Gemeinde» in erster Linie um die Pflege der Tradition in «Lehre und

Seelsorge» bemüht.9 Andere Aufgaben innerhalb einer Gemeinde könnten und
sollten auf andere Schultern verteilt werden.10

Im Unterschied zum denkbar weit gefächerten Kompetenzstrukturmodell
des Konkordats plädiert Grözinger für eine klare Fokussierung und deutliche

Begrenzung der Aufgaben des Pfarramtes. Während die Traditionsbezüge im
Kompetenzmodell nahezu ausfallen, stehen diese bei Grözinger im Zentrum, stellen

so etwas wie die orientierende Mitte und die <Kernkompetenz> des Pfarramtes

dar. Dabei wird der Traditionsbezug gerade nicht mit der Zeitgenossenschaft

kontrastiert, sondern kommt allein durch eine immer neue Vergegenwärtigung
und Fortschreibung zu seinem Recht und seiner Geltung. Die normative Tradition

der Bibel und des Christentums bedarf nach Grözinger der immer neuen

Interpretation, um ihr humanisierendes und befreiendes Potential entfalten zu

können. Voraussetzung für eine aktuelle Interpretation ist indes die hellwache

Zeitgenossenschaft, womit wir wieder bei Drews religiöser Volkskunde angelangt

sind, die von Grözinger um den biblisch-christlichen Gedächtnisraum erweitert

und an ihm orientiert wird.

Grözingers Amt der Erinnerung ist, wie deutlich geworden sein dürfte, ein

charmanter, weithin plausibler und jedenfalls anregender Typus. Dieses Leitbild
ist allerdings, wie jeder Typus, einseitig. Grözinger hat sich in seinen vielfaltigen

8 Ebd., 139; Kursivsetzung durch AG.
9 Ebd., 141.

10 Zur Begründung könnte auf Johannes Calvins Ekklesiologie und Ämterlehre verwiesen

werden, was Grözinger allerdings nicht tut.



Spiritueller Manager oder Rabbi? 175

Schriften bei Weiten nicht nur mit Erinnerung und Tradition befasst, sondern

mehr noch mit der sensiblen Wahrnehmung der gelebten Religion und der

postmodernen Gegenwart, aber auch mit Kompetenzen der Kommunikation, mit
Rhetorik und Sprechakttheorie, mit Produktions- und Rezeptionsästhetik. Und
der von ihm stilisierte Rabbi wäre romantisch überzeichnet, wenn man ihn sich

nur hinter dicken Talmud-Folianten in einer internetfreien Studierstube vorstellte

und nicht auch in vielfältigen und komplexen Prozessen der Gemeindeleitung
und der Kommunikation, des Selbst- und Konfliktmanagements. Dem
Kompetenzstrukturmodell des Konkordats kommt denn auch das Verdienst zu, eine

zuweilen abgehobene pastoraltheologische Debatte an die Erfordernisse des

gemeindlichen Alltags zu erinnern und sie dadurch zu erden. Produktiv wird diese

Spannung indes nur dann, wenn sich beide Seiten von der je anderen in Frage

stellen und belehren lassen.

Im Folgenden soll nun versucht werden, die Zielkonflikte theologischer
Bildung am Beispiel des Berner Praktischen Semesters zu konkretisieren, dieses als

exemplarische didaktische Scharnierstelle zwischen Bildung und Ausbildung zu

profitieren.

Verkirchlichung der Wissenschaft?

Bei der Einführung des Praktischen Semesters (im Folgenden PS) gab es in der Berner

Theologischen Fakultät, aber auch gegenüber der Universitätsleitung heftige
Widerstände zu überwinden und prinzipielle Bedenken auszuräumen.11 Denn im

Unterschied zum Ekklesiologisch-praktischen Semester, das die Theologiestudierenden

in Basel und Zürich für die Zulassung zum Vikariat absolvieren müssen und
das von den Kirchen verantwortet wird, ist das Berner PS integraler Bestandteil

des universitären Studiums und wird in einem regulären akademischen Semester

studiert. Mit dem PS verlängert sich das Studium um keinen Tag. Allerdings zu

einem nicht geringen Preis. Denn das PS ist kein Praktikum, das, wie in Zürich
und Basel, von Einführungs- und Auswertungstagen flankiert und mit einem kleinen

Bericht abgeschlossen wird, sondern ein akademisches Semester mit einigen
Grundkursen und Tutorien, die wöchentlich stattfinden und für die sich die

Studierenden mit Lektüre und eigenen Beiträgen wöchentlich vorbereiten müssen.

11 Zum Berner Praktischen Semester vgl. das Themenheft «Verschränkung. Zwanzig Jahre
Praktisches Semester an der Universität Bern», in: Konstruktiv — Theologisches aus Bern,
Beilage zur Reformierten Presse 39 (2015).



176 David Plüss

Die Bedenken von Fakultätsmitgliedern und der Universitätsleitung waren
einerseits prinzipieller, andererseits konkreter Natur. Die konsequente Integration

praktischer Anteile in ein akademisches Studium war für viele kaum

auszudenken.12 Die grössere Herausforderung liegt allerdings darin, dass für
das Praktikum in der jeweiligen Gemeinde, in einem Betrieb oder in einer
diakonischen Einrichtung einige Kreditpunkte investiert werden müssen, die dem

akademischen Studium abgehen. Und da im Bologna-System Theologie in
zehn Semester studiert werden kann — und in Bern von vielen auch tatsächlich

studiert wird —, ergibt sich daraus eine erhebliche Verdichtung und Verschu-

lung des übrigen Bachelor-Studiums. Die Möglichkeiten, eigene Schwerpunkte

zu setzen, thematische Interessen innerhalb der Theologie oder in anderen
Fächern zu vertiefen, der wissenschaftlichen Neugierde Raum zu geben oder in

aller Freiheit nach Lust und Laune zu studieren, sind damit beschnitten.

Vor diesem Hintergrund ist zu fragen: Waren die Widerstände und Bedenken

bei der Einführung des PS berechtigt? Ist das PS als integraler Bestandteil

des Theologiestudiums ein taugliches Modell, um den Praxisbezug der Theologie

zu verbessern? Wird damit das akademische Studium nicht allzu sehr

beschnitten, Bildung und Ausbildung vermischt und ein reguläres Universitätssemester

zumindest teilweise verkirchlicht?

Diese Schwierigkeiten und Gefahren gilt es zu beachten, gewiss. Es gilt, sie

immer wieder ins Auge zu fassen, zu analysieren und nach Mitteln und Wegen

zu suchen, sie zu reduzieren. Gleichzeitig ist zu sagen, dass sich das Berner PS

seit seiner Einführung in vielerlei Hinsicht bewährt hat, die gesteckten Ziele

mehrheitlich erreicht und die Studierenden wie die Verantwortlichen grösstenteils

überzeugt.
Worin würde eine Verkirchlichung des Studiums bestehen? Doch wohl am

ehesten darin, dass pfarramtliche Themen die akademische Ausbildung
engführten und ein pragmatisches Nutzenkalkül das Studieninteresse kanalisierte.

Von beidem ist das Berner Curriculum — wie auch dasjenige von Basel oder

12 Die Universitätsleitung vertrat nach Einführung des Bologna-Modells zudem den Stand¬

punkt, dass ßCTVKreditpunkte nur für Studienleistungen vergeben werden können, die

von ausreichend qualifizierten und von der Universität damit betrauten Lehrpersonen
angeleitet und überprüft werden. Beim Berner PS wird dieser Vorgabe dadurch Rechnung

getragen, dass die entsprechenden Praktikumsteile - die Seelsorge, die Religionspädagogik,
der Gottesdienst — in die entsprechenden Module integriert und mit den entsprechenden
Grundkursen und Tutorien überprüft werden.



Spiritueller Manager oder Rabbi? 177

Zürich — weit entfernt. Die Herausforderungen sind anderer Natur. So haben

sich die theologischen Disziplinen seit etwa hundert Jahren stark ausdifferenziert.

Dies führt dazu, dass sich eine Fachvertreterin in den aktuellen Debatten
benachbarter Disziplinen kaum noch auskennt und eine themenbezogene,

disziplinübergreifende theologische Synthese von ihr nicht geleistet werden kann.

Wenn eine solche erfolgen soll — etwa im Rahmen einer Masterarbeit oder

einer Homiletikarbeit —, wird sie den Studierenden aufgebürdet. Um theologische

Grundbegriffe wie Sünde oder Glaube oder Auferstehung für Jugendliche im
kirchlichen Unterricht oder für Seniorinnen in einem Pflegeheim in verständlicher

und relevanter Weise zu erläutern, sind sie allerdings genötigt, biblische

Befunde, theologische Grundsätze und aktuelle, aussertheologische Diskurse

— etwa psychologische, soziologische, kommunikationstheoretische -
aufzugreifen und produktiv aufeinander zu beziehen. Mit dieser zwar spannenden,
aber durchaus kniffligen Aufgabe werden sie im herkömmlichen Fächerstudium

weitgehend allein gelassen. Das Berner PS stellt mehrere Gefässe bereit, in
denen disziplinübergreifendes und auf konkrete Fragen und Fälle bezogenes

theologisches Denken angeregt, begleitet und kritisch reflektiert werden kann.

Dadurch erhält das ausdifferenzierte akademische Studium konkrete Ankerstellen

und Fragehinsichten, wird geerdet und vom Kopf auf die Füsse gestellt.
Eine zweite Herausforderung besteht darin, dass viele Theologiestudierende

nicht mehr kirchlich sozialisiert sind. Die kirchliche Jugendarbeit ist vielerorts

weggebrochen. Viele Studierende sind entweder kirchenfern aufgewachsen
oder bringen einen freikirchlichen oder römisch-katholischen Erfahrungshintergrund

mit. Die Herausforderungen, die sich daraus sowohl für das akademische

Studium als auch für die kirchliche Ausbildung ergeben, sind beträchtlich.-

Vor diesem Hintergrund stellt das Praktische Semester eine gute Möglichkeit dar,

mit der Kirche in Gestalt einer konkreten Kirchgemeinde in einen intensiven

und vielfältig reflektierten Kontakt zu treten.

Die dritte Herausforderung ist wiederum prinzipieller Natur. Unser
Ausbildungssystem — akademisches Studium auf der einen und kirchliche Ausbildung
in Gestalt von Praktika und Vikariat auf der anderen Seite — ist historisch
gewachsen und hat unbestreitbare Vorzüge. Allerdings handelt es sich, wie oben

bereits dargelegt, um ein spannungsvolles Modell. Denn Universität und Kirche

stellen eigene Welten mit je eigenen Rationalitäten dar. Und sie prägen
einen unterschiedlichen Habitus des Denkens, Lernens und Handelns aus. Die

Herausforderung besteht vor allem darin, diese Welten produktiv aufeinander



178 David Plüss

zu beziehen und auszuhalten, dass sich immer wieder Vorbehalte und Vorurteile,

Missverständnisse und Ressentiments einstellen. Dennoch bewegen sich

die Theologie im Allgemeinen und der Pfarrberuf im Besonderen exakt auf
dieser Grenze zwischen akademischer Reflexivität und gemeindlicher bzw.

gesellschaftlicher Wirklichkeit. Eine Grenze, die zuweilen zum ausgesetzten

Felsengrat mutiert, der erklettert und überwunden werden muss.

Wiederum stellt das PS meines Erachtens eine gute Möglichkeit dar, sich

dieser Spannung bewusst zu werden und Ansätze einer Strategie zu entwickeln,

um in produktiver Weise mit ihr umzugehen. Denn diese Spannung stellt nicht

nur eine Herausforderung, sondern auch eine unerschöpfliche Quelle sowohl

für die pfarramtliche als auch für die akademische Tätigkeit dar.

Didaktische Scharnierstelle

Das Berner Praktische Semester stellt eine didaktische Scharnierstelle dar, die

dazu beiträgt, die Differenz zwischen akademischer Bildung und kirchlicher

Ausbildung (und Praxis) nicht zu einer gefährlichen Stromschnelle anwachsen

zu lassen, die viele zum Kentern bringt, sondern als produktive Spannung zu

gestalten. Damit dies gelingt, ist es allerdings unabdingbar, dass Lernende auf

ihren Lernwegen kompetent begleitet, Fragen und Irritationen zeitnah artikuliert

und bearbeitet werden. Und zwar nicht mit dem Ziel, die Studierenden für
den pastoralen Dienst auszubilden oder vorhandene pastorale Fertigkeiten zu

verbessern, sondern um ihre Fragen und Irritationen in die theologischen
Diskurse einzubringen, diese mit aktuellen Problemlagen aus den Gemeinden und

der Gesellschaft herauszufordern und die Fähigkeit der Studierenden, virulente

Gegenwartsfragen theologisch gründlich zu reflektieren, zu verbessern. Das

Praktische Semester soll der theologischen Bildung, nicht der pfarramtlichen
Ausbildung dienen. Allerdings dient es der theologischen Bildung dann am

meisten, wenn es die intellektuellen, persönlichkeitsbezogenen und performa-
tiven Anforderungen an die kirchlichen Funktionseliten verdeutlicht und mit
dem ausdifferenzierten theologischen Fächerkanon zu verknüpfen vermag.13

Grundsätzlich gilt: Das Verhältnis von Theorie und Praxis ist — mit Friedrich

Schleiermacher, Karl Barth und vielen anderen — als ein für die Theologie

13 Zu den intellektuellen, persönlichkeitsbezogenen («Authentizität») und performativen
Grunddimensionen des Pfarramtes vgl. D. Plüss: Der Pfarrberuf zwischen Zeitgeist und

Zeitgenossenschaft, ThZ 68 (2012), 355-376.



Spiritueller Manager oder Rabbi? 179

konstitutives zu begreifen und zu gestalten. Und es ist mit Bedacht zu pflegen.

Einseitigkeiten sowohl in die eine wie in die andere Richtung führen in die

Irre. Die Studierstube der Pfarrerin ist eben auch Büro und Atelier und

Seelsorgezimmer. Und die vom Konkordat verabschiedeten pastoralen Standards

können nicht nur mit knappen theologischen Prolegomena versehen, sondern

müssen theologisch durchdrungen und in Frage gestellt, durch die

biblischchristliche Tradition getränkt und irritiert sowie spirituell orientiert und (radikal)

fokussiert werden.

Wer sich als Theologin oder Theologe kompetent in kirchlichen und
gesellschaftlichen Feldern bewegen, in ihnen handeln und sich zu aktuellen

Fragen äussern will, benötigt beides, eine akademische Bildung und eine

pastorale Ausbildung. Er oder sie muss sich in beiden Welten bewegen können,

sprachfähig sein und sich weiterbilden. Und die Verantwortlichen beider

Seiten, der theologischen Bildung wie der pastoralen Ausbildung, müssen sich

Irritationen und Kritik durch die jeweils andere Seite gefallen lassen und diese

als produktiv, ja konstitutiv begreifen lernen.

Welches ist nun also das zielführende pastorale Leitbild für gegenwärtige

theologische Bildungsprozesse, der Rabbi oder die spirituelle Managerini Die Frage

lässt sich nicht entscheiden. Zudem wäre das Dual zu erweitern um den

Planeur; den aufmerksamen Spaziergänger zwischen den Welten — ein Leitbüd,
für das Albrecht Grözingers Habitus und wissenschaftliches Werk in
ausgezeichneter Weise stehen.14

Abstract
Die Zielkonflikte theologischer Bildung im Spannungsfeld von akademischem Studium

und praktischer Ausbildung werden mit aktuellen und historischen Positionen ins

Gespräch gebracht und am Beispiel des Berner Praktischen Semesters konkretisiert.

David Plüss, Bern

14 Vgl. dazu A. Portmann u. D. Plüss: Flanieren, Spazieren, Wandern — pedestrische Wahr¬

nehmungsweisen, Reflexionen und Mentalitäten, in: D. Plüss / T. Walther / A. Portmann

(Hg.): Im Auge des Flaneurs. Fundstücke zur religiösen Lebenskunst, Zürich 2009, 11-19.


	Spiritueller Manager oder Rabbi? : Zielkonflikte theologischer Bildung

