Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 72 (2016)

Heft: 2

Artikel: Spiritueller Manager oder Rabbi? : Zielkonflikte theologischer Bildung
Autor: Pluss, David

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877721

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877721
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Spiritueller Manager oder Rabbi? —

Zielkonflikte theologischer Bildung

Bildung versus Ausbildung

Die Tauglichkeit einer akademischen theologischen Bildung fiir das Pfarramt in
der Landeskirche wird in der Deutschschweiz seit einigen Jahren leidenschaft-
lich und kontrovers diskutiert. Fiir die einen ist ein Theologiestudium an einer
staatlichen Universitit zu praxisfern. Die erworbenen Kenntnisse und me-
thodischen Fertigkeiten — philologische und historiographische, systematisch-
theologische und sozialwissenschaftliche — scheinen ihnen fiir die professio-
nelle Bewiltigung pastoraler Aufgaben nur von geringer Bedeutung, Gefordert
werden alternative Zuginge zum Pfarramt etwa Uber Fachhochschulen oder
freikirchlich geprigte Ausbildungsstitten, an denen mehr pastorales Praxiswis-
sen vermittelt wird. Oder es werden pastorale Kompetenzen definiert und von
den Synoden verabschiedet, die denkbar weit entfernt sind vom Ficherkanon
der theologischen Fakultiten: Wer am Ende seiner theologischen Ausbildung
angelangt ist, soll in erster Linie fahig sein, glaubwiirdig 3u leben, 1.dsungen 3n entwi-
ckeln, Beziehungen zu gestalten, Ergebnisse zu erbringen und Einfluss gu nebmen.! Dafiir
seien unterschiedliche Kompetenzen zu erwerben: spirituelle und pastoraltheo-
logische, personlichkeitspsychologische und hermeneutische, Fihigkeiten des
Selbstmanagements und der Kreativitit, der Empathie und der Konfliktbewil-
tigung, der Planung und der Leitung, der Reprisentation und der Kommunika-
tion. Alle diese Kompetenzen basieren auf Kenntnissen und Fertigkeiten, die
indessen nur zu einem sehr kleinen Teil an theologischen Fakultiten erworben
werden kénnen. Mit einem solchen Kompetenzmodell driften das universitire
Studium und die praktische Ausbildung noch stirker auseinander als bisher.

Andere legen Wert darauf, zwischen dem akademischen Theologiestudium
und der Pfarrausbildung kategorial zu unterscheiden. Das Studium vermittle

1 Damit werden im Kompetenzstrukturmodell der Konkordatskonferenz der reformierten
Kirchen der Deutschschweiz die fiinf Dimensionen des pastoralen Leitbilds bezeichnet, de-
nen zwolf Standards zugeordnet sind. Vgl. dazu URL: https://www.bildungkirche.ch/do-
kumente/Gesamtcurriculum/Standards_kirchliche_Ausbildung021213def..pdf  (Zugriff
am 29.03.2016).

ThZ 2/72 (2016) S. 171-179



172 David Pliiss

eine breite und grundlegende heologische Bildung. Sie stehe allen offen, unab-
hingig von Konfession, Weltanschauung und Motivation. Die pastorale Ausbil-
dung derjenigen, die spiter als Pfarrerinnen und Pfarrer arbeiten wollten, erfol-
ge hingegen im Rahmen des Vikariats, das von den Kirchen zu verantworten
sei und ganz und gar auf die kirchlichen Handlungsfelder auszurichten ist.
Um in einer sozial und religios vielfiltigen Kirchgemeinde kompetent arbeiten
zu kénnen, um religiés und theologisch polyglott und hermeneutisch versiert
zu sein — so die Befurworter des herkommlichen Modells —, soll die theo-
logische Bildung breit sein und nach wissenschaftlichen Standards sowie im
Austausch mit anderen an einer Universitit versammelten Disziplinen erfol-
gen. Der kategoriale Unterschied zwischen Universitit und Kirche, zwischen
theologischer Bildung und pastoraler Ausbildung wire demnach kein garstiger
Graben, sondern als eine zwar herausfordernde, oft irritierende, aber konstitu-
tive und produktive Spannung innerhalb einer pastoralen Bildungsgeschichte
zu begreifen.”

Ein kurzer Blick in die Geschichte zeigt, dass diese Diskussion nicht neu
ist, sondern die Praktische Theologie als wissenschaftliche Disziplin von An-
fang an durchzieht und prigt. So hat der liberale Praktische Theologe Pax/
Drews (1858-1912) um die Wende zum 20. Jahrhundert gefordert, Homile-
tik und Liturgik, Seelsorge und Religionspidagogik aus dem akademischen
theologischen Curriculum zu entfernen und in die Predigerseminare zu ver-
schieben. An theologischen Fakultiten seien stattdessen religitse Volkskunde,
Religionssoziologie und Religionspsychologie zu treiben und zu vermitteln.’
Denn, so die Analyse Drews’, die Kirche und ihre Pfarrer seien ihrer Zeit-
genossenschaft verlustig gegangen und hitten kaum noch Kenntnis von den
Noten und Hoffnungen, von den Sinnfragen und der Religiositit der Men-
schen, an die sie sich mit ihren Predigten und ihren Unterweisungen, mit ihrer
Seelsorge und ihrer Diakonie richteten. Eine Analyse, die fast im Wortlaut im

2 Sozum Beispiel in der Berner Lernvikariatsverordnung von 2002, in der in Art. 2,2 die «Ver-
bindung von wissenschaftlicher Theorie, kirchlicher Praxis und persénlichem Glauben» als
eines der Ziele des Lernvikariats bestimmt wird (vgl. http://www.refbejuso.ch/uploads/
tx_docmngr/51-310_Lernvikariatsverordnung_151217.pdf, Zugriff am 08.04.2016)

3 Vgl P. Drews: Das Problem der Praktischen Theologie. Zugleich ein Beitrag zur Reform
des theologischen Studiums, Tiibingen 1910; P. Drews: «Religiose Volkskunde», eine Auf-
gabe der Praktischen Theologie (1901), in: F. Wintzer (Hg.): Seelsorge. Texte zum gewan-
delten Verstindnis und zur Praxis der Seelsorge in der Neuzeit, Miinchen 1988, 54-61.



Spiritueller Manager oder Rabbi? 173

Rahmen der Kirchenmitgliedschaftsuntersuchungen der EKD oder etwa der
Ziurcher Milieu-Studie zu den gegenwirtigen Lebenswelten zu lesen ist.*

Die Praktische Theologie wird von Drews als Wabrnehmungswissenschaft kon-
zipiert, die ihre «religiose Volkskunde» indes nicht als rein akademische Dis-
ziplin betreibt, sondern in den Dienst sowohl einer fruchtbaren kirchlichen
Titigkeit als auch einer akademischen Theologie stellt, die keine Fragen be-
antwortet, die niemand stellt. Drews Programmschrift war ein Fanfarenstoss
und initiierte einen Paradigmenwechsel, der sich allerdings erst im Rahmen
der sogenannten «empirischen Wende» in den 1960er Jahren auf breiter Front
durchzusetzen begann.’ Die klassischen praktsch-theologischen Disziplinen in
die Predigerseminare zu verbannen, gelang Drews jedoch nicht.

Dieser Riickblick verdeutlicht, dass es sich bei den anfangs geschilderten
Positionen weder um neue noch um alternative Konzepte handelt, die sich aus-
schliessen, sondern um Eckpunkte oder Positionen in einem Spannungsfeld,
die immer wieder neu bestimmt und aufeinander bezogen werden miissen, je
nach gesellschaftlichem, kulturellem und kirchlichem Umfeld.

Vor fast zwanzig Jahren hat A/brecht Grozinger eine Profilierung des Pfarr-
amtes in die pastoraltheologische Debatte eingebracht, die Drews Weichenstel-
lung Gbernimmt, aber in deutlichem Kontrast steht zum vorgestellten Kom-
petenzstrukturmodell aus Zurich.® Er interpretiert das Pfarramt als Awm? der
Erinnerung. Der Pfarrer als der «grosse Kommunikator» hat nach Grozinger
ausgedient: «Der Pfarrer, die Pfarrerin als Prediger und Seelsorgerin, aber auch
als Herr und Meisterin der Schliisselgewalt des Gemeindehauses, die Prisenz
beim Kaffeeausschenken am Seniorennachmittag, das Ohr am Telefon, das
Auge auf das Fax-Gerit gerichtet»’ sei kein taugliches pastorales Leitbild fiir
unsere Gegenwart. Als hitte er die Standards des Kompetenzstrukturmodells

4 Zur Zircher Milieu-Studie vgl. R. Diethelm / M. Krieg (Hg): Lebenswelten. Modelle
kirchlicher Zukunft — Orientierungshilfe, Ziirich 2012.

5  In Bern waren es zudem die Erfahrungen des 1. Weltkrieges, die in der Synode und dann
auch an der Fakultit zu heftigen Diskussionen tber die Gestalt des Theologiestudiums
fihrten mit der Forderung nach anderen Fichern bis hin zur Forderung eines Predigerse-
minars, das im alten Pfarrhaus von Hindelbank eingerichtet werden sollte. Vgl. K. Guggis-
berg: Bernische Kirchenkunde, Bern 1968, 294ff., zum Predigerseminar 263.

6 A. Grozinger: Die Kirche — ist sie noch zu retten? Anstiftungen fiir das Christentum in
postmoderner Gesellschaft, Giitersloh 1998, 134-141.

7 Ebd., 139.



174 David Pluss

der Konkordatskonferenz vor Augen, schreibt er: «Die Menschen der Postmoderne
suchen im Pfarrer, in der Plarrerin nicht den grossen Kommunikator, sondern den Interpre-
ten, die Interpretin der biblisch-christlichen Tradition in jeweils bestimmiten lebensgeschichtli-
chen Kontexten [Kursivsetzung durch AGJ. Das Pfarramt gewinnt fiir diese Men-
schen seine Bedeutung nicht in der Kommunikation, sondern im besonderen
Profil der Tradition, fir das es steht. Pfarrerinnen und Pfarrer miissen nicht die
besseren oder schlechteren Moderatoren sein, nicht die besseren oder schlech-
teren Manager, nicht die besseren oder schlechteren Show-Master, sondern
sie mussen einstehen fiir eine bestimmte Tradition»®. Das Pfarramt ist nach
Grozinger ein durch und durch éntellektuelles Amt. Die Pfarrerin benétige denn
auch eine «Studierstube», kein «Buro». Sie sei, «ahnlich dem Rabbinat in der
judischen Gemeinde» in erster Linie um die Pflege der Tradition in «L.ehre und
Seelsorge» bemiiht.” Andere Aufgaben innerhalb einer Gemeinde konnten und
sollten auf andere Schultern verteilt werden.!

Im Unterschied zum denkbar weit geficherten Kompetenzstrukturmodell
des Konkordats pladiert Grozinger fiir eine klare Fokussierung und deutliche Be-
grenzung der Aufgaben des Pfarramtes. Wihrend die Traditionsbeziige im Kom-
petenzmodell nahezu ausfallen, stehen diese bei Grozinger im Zentrum, stellen
so etwas wie die orientierende Mitte und die Kernkompetenz> des Pfarramtes
dar. Dabei wird der Traditionsbezug gerade nicht mit der Zeitgenossenschaft
kontrastiert, sondern kommt allein durch eine immer neue Vergegenwirtigung
und Fortschreibung zu seinem Recht und seiner Geltung, Die normative Tradi-
tion der Bibel und des Christentums bedarf nach Grézinger der immer neuen
Interpretation, um ihr humanisierendes und befreiendes Potential entfalten zu
konnen. Voraussetzung fiir eine aktuelle Interpretation ist indes die hellwache
Zeitgenossenschaft, womit wir wieder bei Drews religioser Volkskunde angelangt
sind, die von Grozinger um den biblisch-christlichen Gedéichtnisraum erweitert
und an ihm orientiert wird.

Grozingers Amt der Erinnerung ist, wie deutlich geworden sein durfte, ein
charmanter, weithin plausibler und jedenfalls anregender Typus. Dieses Leitbild
ist allerdings, wie jeder Typus, einseitig. Grozinger hat sich in seinen vielfiltigen

8 Ebd., 139; Kursivsetzung durch AG.
Ebd., 141.

10 Zur Begriindung kénnte auf Johannes Calvins Ekklesiologie und Amtetlehre verwiesen
werden, was Grozinger allerdings nicht tut.



Spiritueller Manager oder Rabbi? 175

Schriften bei Weiten nicht nur mit Erinnerung und Tradition befasst, sondern
mehr noch mit der sensiblen Wahrnehmung der gelebten Religion und der post-
modernen Gegenwart, aber auch mit Kompetenzen der Kommunikation, mit
Rhetorik und Sprechakttheorie, mit Produktions- und Rezeptionsisthetik. Und
der von ihm stilisierte Rabbi wire romantisch uberzeichnet, wenn man ihn sich
nur hinter dicken Talmud-Folianten in einer internetfreien Studierstube vorstellte
und nicht auch in vielfiltigen und komplexen Prozessen der Gemeindeleitung
und der Kommunikation, des Selbst- und Konfliktmanagements. Dem Kompe-
tenzstrukturmodell des Konkordats kommt denn auch das Verdienst zu, eine
zuweilen abgehobene pastoraltheologische Debatte an die Erfordernisse des ge-
meindlichen Alltags zu erinnern und sie dadurch zu erden. Produktiv wird diese
Spannung indes nur dann, wenn sich beide Seiten von der je anderen in Frage
stellen und belehren lassen.

Im Folgenden soll nun versucht werden, die Zielkonflikte theologischer Bil-
dung am Beispiel des Berner Praktischen Semesters zu konkretisieren, dieses als ex-
emplarische didaktische Scharnierstelle zwischen Bildung und Ausbildung zu
profilieren.

Verkirchlichung der Wissenschaft?

Bei der EinfGhrung des Praktischen Semesters (im Folgenden PS) gab es in der Ber-
ner Theologischen Fakultit, aber auch gegeniiber der Universititsleitung heftige
Widerstinde zu tiberwinden und prinzipielle Bedenken auszurdumen.!" Denn im
Unterschied zum Ekklesiologisch-praktischen Semester, das die Theologiestudieren-
den in Basel und Zirich fiir die Zulassung zum Vikariat absolvieren mussen und
das von den Kirchen verantwortet wird, ist das Berner PS integraler Bestandteil
des universitiren Studiums und wird in einem reguliren akademischen Semester
studiert. Mit dem PS verlingert sich das Studium um keinen Tag, Allerdings zu
einem nicht geringen Preis. Denn das PS ist kein Praktikum, das, wie in Zurich
und Basel, von Einfuhrungs- und Auswertungstagen flankiert und mit einem klei-
nen Bericht abgeschlossen wird, sondern ein akademisches Semester mit einigen
Grundkursen und Tutorien, die wochentlich stattfinden und fir die sich die Stu-
dierenden mit Lektiire und eigenen Beitrigen wochentlich vorbereiten miissen.

11 Zum Berner Praktischen Semester vgl. das Themenheft «Verschrinkung. Zwanzig Jahre
Praktisches Semester an der Universitit Berny, in: Konstruktiv — Theologisches aus Bern,
Beilage zur Reformierten Presse 39 (2015).



176 David Pliiss

Die Bedenken von Fakultitsmitgliedern und der Universititsleitung waren
einerseits prinzipieller, andererseits konkreter Natur. Die konsequente Integ-
ration praktischer Anteile in ein akademisches Studium war fur viele kaum
auszudenken."” Die grossere Herausforderung liegt allerdings darin, dass fur
das Praktikum in der jeweiligen Gemeinde, in einem Betrieb oder in einer dia-
konischen Einrichtung einige Kreditpunkte investiert werden missen, die dem
akademischen Studium abgehen. Und da im Bologna-System Theologie in
zehn Semester studiert werden kann — und in Bern von vielen auch tatsiachlich
studiert wird —, ergibt sich daraus eine erhebliche Verdichtung und Verschu-
lung des tibrigen Bachelor-Studiums. Die Moglichkeiten, eigene Schwerpunkte
zu setzen, thematische Interessen innerhalb der Theologie oder in anderen Fi-
chern zu vertiefen, der wissenschaftlichen Neugierde Raum zu geben oder in
aller Freiheit nach Lust und Laune zu studieren, sind damit beschnitten.

Vor diesem Hintergrund ist zu fragen: Waren die Widerstinde und Beden-
ken bei der Einfihrung des PS berechtigt? Ist das PS als integraler Bestandteil
des Theologiestudiums ein taugliches Modell, um den Praxisbezug der Theo-
logie zu verbessern? Wird damit das akademische Studium nicht allzu sehr
beschnitten, Bildung und Ausbildung vermischt und ein regulires Universitits-
semester zumindest teilweise verkirchlicht?

Diese Schwierigkeiten und Gefahren gilt es zu beachten, gewiss. Es gilt, sie
immer wieder ins Auge zu fassen, zu analysieren und nach Mitteln und Wegen
zu suchen, sie zu reduzieren. Gleichzeitig ist zu sagen, dass sich das Berner PS
seit seiner Einfithrung in vielerlei Hinsicht bewihrt hat, die gesteckten Ziele
mehrheitlich erreicht und die Studierenden wie die Verantwortlichen grossten-
teils iberzeugt.

Worin wiirde eine Verkirchlichung des Studiums bestehen? Doch wohl am
ehesten darin, dass pfarramtliche Themen die akademische Ausbildung eng-
fihrten und ein pragmatisches Nutzenkalkil das Studieninteresse kanalisierte.
Von beidem ist das Berner Curriculum — wie auch dasjenige von Basel oder

12 Die Universititsleitung vertrat nach Einfiihrung des Bologna-Modells zudem den Stand-
punkt, dass ECTS-Kreditpunkte nur fiir Studienleistungen vergeben werden kénnen, die
von ausreichend qualifizierten und von der Universitit damit betrauten Lehrpersonen an-
geleitet und Gberpriift werden. Beim Berner PS wird dieser Vorgabe dadurch Rechnung
getragen, dass die entsprechenden Praktikumsteile — die Seelsorge, die Religionspidagogik,
der Gottesdienst — in die entsprechenden Module integriert und mit den entsprechenden
Grundkursen und Tutorien Gberprift werden.



Spiritueller Manager oder Rabbi? 177

Zurich — weit entfernt. Die Herausforderungen sind anderer Natur. So haben
sich die theologischen Disziplinen seit etwa hundert Jahren stark ausdifferen-
ziert. Dies fithrt dazu, dass sich eine Fachvertreterin in den aktuellen Debatten
benachbarter Disziplinen kaum noch auskennt und eine themenbezogene, dis-
zipliniibergreifende theologische Synthese von ihr nicht geleistet werden kann.
Wenn eine solche erfolgen soll — etwa im Rahmen einer Masterarbeit oder
einer Homiletikarbeit —, wird sie den Studierenden aufgebiirdet. Um theologi-
sche Grundbegriffe wie Sinde oder Glanbe oder Auferstehung fur Jugendliche im
kirchlichen Unterricht oder fir Seniorinnen in einem Pflegeheim in verstind-
licher und relevanter Weise zu erldutern, sind sie allerdings gendtigt, biblische
Befunde, theologische Grundsitze und aktuelle, aussertheologische Diskurse
— etwa psychologische, soziologische, kommunikationstheoretische — aufzu-
greifen und produktiv aufeinander zu beziehen. Mit dieser zwar spannenden,
aber durchaus kniffligen Aufgabe werden sie im herkémmlichen Ficherstudi-
um weitgehend allein gelassen. Das Berner PS stellt mehrere Gefisse bereit, in
denen disziplintibergreifendes und auf konkrete Fragen und Falle bezogenes
theologisches Denken angeregt, begleitet und kritisch reflektiert werden kann.
Dadurch erhilt das ausdifferenzierte akademische Studium konkrete Anker-
stellen und Fragehinsichten, wird geerdet und vom Kopf auf die Fiisse gestellt.

Eine zweite Herausforderung besteht darin, dass viele Theologiestudieren-
de nicht mehr kirchlich sozialisiert sind. Die kirchliche Jugendarbeit ist vieler-
orts weggebrochen. Viele Studierende sind entweder kirchenfern aufgewachsen
oder bringen einen freikirchlichen oder rémisch-katholischen Erfahrungshin-
tergrund mit. Die Herausforderungen, die sich daraus sowohl fir das akademi-
sche Studium als auch fiir die kirchliche Ausbildung ergeben, sind betrichtlich.
Vor diesem Hintergrund stellt das Prakiische Semester eine gute Méglichkeit dar,
mit der Kirche in Gestalt einer konkreten Kirchgemeinde in einen intensiven
und vielfiltig reflektierten Kontakt zu treten.

Die dritte Herausforderung ist wiederum prinzipieller Natur. Unser Ausbil-
dungssystem — akademisches Studium auf der einen und kirchliche Ausbildung
in Gestalt von Praktika und Vikariat auf der anderen Seite — ist historisch ge-
wachsen und hat unbestreitbare Vorziige. Allerdings handelt es sich, wie oben
bereits dargelegt, um ein spannungsvolles Modell. Denn Universitat und Kit-
che stellen eigene Welten mit je eigenen Rationalititen dar. Und sie prigen
einen unterschiedlichen Habitus des Denkens, Lernens und Handelns aus. Die
Herausforderung besteht vor allem darin, diese Welten produktiv aufeinander



178 David Pliiss

zu beziehen und auszuhalten, dass sich immer wieder Vorbehalte und Vorur-
teile, Missverstandnisse und Ressentiments einstellen. Dennoch bewegen sich
die Theologie im Allgemeinen und der Pfarrberuf im Besonderen exakt auf
dieser Grenze zwischen akademischer Reflexivitit und gemeindlicher bzw. ge-
sellschaftlicher Wirklichkeit. Eine Grenze, die zuweilen zum ausgesetzten Fel-
sengrat mutiert, der erklettert und tiberwunden werden muss.

Wiederum stellt das PS meines Erachtens eine gute Moglichkeit dar, sich
dieser Spannung bewusst zu werden und Ansitze einer Strategie zu entwickeln,
um in produktiver Weise mit ihr umzugehen. Denn diese Spannung stellt nicht
nur eine Herausforderung, sondern auch eine unerschopfliche Quelle sowohl
fir die pfarramtliche als auch fiir die akademische Tiatigkeit dar.

Didaktische Scharnierstelle

Das Berner Praktische Semester stellt eine didaktische Scharnierstelle dar, die
dazu beitragt, die Differenz zwischen akademischer Bildung und kirchlicher
Ausbildung (und Praxis) nicht zu einer gefihrlichen Stromschnelle anwachsen
zu lassen, die viele zum Kentern bringt, sondern als produktive Spannung zu
gestalten. Damit dies gelingt, ist es allerdings unabdingbar, dass Lernende auf
ihren Lernwegen kompetent begleitet, Fragen und Irritationen zeitnah artiku-
liert und bearbeitet werden. Und zwar nicht mit dem Ziel, die Studierenden fur
den pastoralen Dienst auszubilden oder vorhandene pastorale Fertigkeiten zu
verbessern, sondern um ihre Fragen und Irritationen in die theologischen Dis-
kurse einzubringen, diese mit aktuellen Problemlagen aus den Gemeinden und
der Gesellschaft herauszufordern und die Fihigkeit der Studierenden, virulente
Gegenwartsfragen theologisch griindlich zu reflektieren, zu verbessern. Das
Praktische Semester soll der theologischen Bildung, nicht der pfarramtlichen
Ausbildung dienen. Allerdings dient es der theologischen Bildung dann am
meisten, wenn es die intellektuellen, persénlichkeitsbezogenen und performa-
tiven Anforderungen an die kirchlichen Funktionseliten verdeutlicht und mit
dem ausdifferenzierten theologischen Ficherkanon zu verkniipfen vermag."

Grundsatzlich gilt: Das Verhiltnis von Theorie und Praxis ist — mit Fried-
rich Schleiermacher, Karl Barth und vielen anderen — als ein fiir die Theologie

13 Zu den intellektuellen, personlichkeitsbezogenen («Authentizitity) und performativen
Grunddimensionen des Pfarramtes vgl. D. Pliss: Der Pfarrberuf zwischen Zeitgeist und
Zeitgenossenschaft, ThZ 68 (2012), 355-376.



Spiritueller Manager oder Rabbi? 179

konstitutives zu begreifen und zu gestalten. Und es ist mit Bedacht zu pflegen.
Einseitigkeiten sowohl in die eine wie in die andere Richtung fithren in die
Irre. Die Studierstube der Pfarrerin ist eben auch Biiro und Atelier und Seel-
sorgezimmer. Und die vom Konkordat verabschiedeten pastoralen Standards
kénnen nicht nur mit knappen theologischen Prolegomena versehen, sondern
miissen theologisch durchdrungen und in Frage gestellt, durch die biblisch-
christliche Tradition getrinkt und irritiert sowie spirituell orientiert und «adi-
kal fokussiert werden.

Wer sich als Theologin oder Theologe kompetent in kirchlichen und ge-
sellschaftlichen Feldern bewegen, in ihnen handeln und sich zu aktuellen
Fragen dussern will, bendtigt beides, eine akademische Bildung und eine
pastorale Ausbildung. Er oder sie muss sich in beiden Welten bewegen kénnen,
sprachfihig sein und sich weiterbilden. Und die Verantwortlichen beider Sei-
ten, der theologischen Bildung wie der pastoralen Ausbildung, mussen sich
[rritationen und Kritik durch die jeweils andere Seite gefallen lassen und diese
als produktiv, ja konstitutiv begreifen lernen.

Welches ist nun also das zielfihrende pastorale Leitbild fir gegenwirtige
theologische Bildungsprozesse, der Rabbi oder die spirituelle Managerin? Die Fra-
ge lasst sich nicht entscheiden. Zudem wire das Dual zu erweitern um den
Flaneur, den aufmerksamen Spazierginger zwischen den Welten — ein Leitbild,
fir das Albrecht Grozingers Habitus und wissenschaftliches Werk in ausge-
zeichneter Weise stehen.'

Abstract
Die Zielkonflikte theologischer Bildung im Spannungsfeld von akademischem Studi-
um und praktischer Ausbildung werden mit aktuellen und historischen Positionen ins
Gesprich gebracht und am Beispiel des Berner Praktischen Semesters konkretisiert.

Dauvid Pliiss, Bern

14 Vgl dazu A. Portmann u. D. Plisss: Flanieren, Spazieren, Wandern — pedestrische Wahr-
nehmungsweisen, Reflexionen und Mentalititen, in: D. Pliiss / T. Walther / A. Portmann
(Hg): Im Auge des Flaneurs. Fundstiicke zur religiésen Lebenskunst, Zirich 2009, 11-19.



	Spiritueller Manager oder Rabbi? : Zielkonflikte theologischer Bildung

