
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 72 (2016)

Heft: 2

Artikel: Theologische Ausbildung in politisch bewegten Zeiten : Perspektiven
aus Südafrika

Autor: Cilliers, Johan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877714

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877714
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Ausbildung in politisch bewegten Zeiten

Perspektiven aus Südafrika

1. Politisch bewegte Zeiten

Hört man das Wort «Südafrika», ist es sehr wahrscheinlich, dass man auch, und

zwar sofort, an das Wort «Apartheid» denkt. Apartheid kann als legalisierte Tren-

nung betrachtet werden, d.h. legalisierte Isolation und erzwungene Ausgrenzung
bestimmter Gruppen.1 Uber Jahrhunderte, von den Zeiten des Kolonialismus

an, wurden Südafrikaner auf unterschiedliche Weise voneinander getrennt —

und während der legalisierten Apartheidszeit wurden sie auch durch
geographische Fragmentierung des Landes getrennt gehalten, wobei die «Fragmente»

euphemistisch als «homelands» (Heimatregionen) bezeichnet wurden. Die

Bürger Südafrikas wurden getrennt und die Gesellschaft zersplittert, nicht nur
an Stränden, Bahnhöfen, öffentlichen Einrichtungen, Arbeitsplätzen (die

sogenannte «petty apartheid» [kleinliche Apartheid]), sondern auch, viel wichtiger

noch, in den Bereichen politischer Macht und wirtschaftlichen Wohlstands

(«grand apartheid» [grosse Apartheid]). Bilder wie das folgende bezeugen das

schonungslos und sind eine schmerzhafte Erinnerung an die Realitäten unserer

getrennten Vergangenheit: Demütigung, Hoffnungslosigkeit einen Grossteil der

Menschen, Ausschluss von den fundamentalen Menschenrechten.

1 Siehe J.H. Cilliers: Disabling God in an able world, Analyse einer südafrikanischen Predigt,

provinsiale sekretaris

Ned Geref Teologiese Tydskrif 53,1 (2012) 1-12.

ThZ 2/72 (2016) S. 88-99



Theologische Ausbildung in politisch bewegten Zeiten 89

Aber glücklicherweise endet die südafrikanische Geschichte nicht damit.

Hört man das Wort «Südafrika», ist es sehr wahrscheinlich, dass man auch, und

zwar sofort, an den Namen «Nelson Mandela» denkt. Die Freilassung Nelson
Mandelas2, die zu den ersten demokratischen Parlamentswahlen am 27. April

1994 führte, wurde von vielen als «schlichtweg ein Wunder» beschrieben.

Dieses dramatische Ereignis wurde weltweit freudig begrüsst, und die Bilder

von endlos scheinenden Schlangen von Menschen, die darauf warteten, ihre
Stimme abzugeben — die meisten von ihnen zum ersten Mal in ihrem Leben —

wurden im Fernsehen übertragen, sodass Millionen es miterleben konnten. Es

schien das Ende der legalisierten Trennung zu sein, ja, der Anfang einer neuen
Ära von Einigkeit, Versöhnung und Verbundenheit.3 Südafrika wurde wieder in
die internationale Gemeinschaft aufgenommen und kam damit in den Genuss

der Video-Sphäre mit ihrer technologischen Vernetzung durch Internet,
Fernsehen, Mobiltelefone usw. Wenigstens auf technologischer Ebene waren wir
nicht mehr getrennt, sondern befähigt, Teil der verbundenen Welt werden.4

Seit dem Anbruch der Demokratie hat Südafrika turbulente Zeiten erlebt.

Es scheint, dass die Flitterwochen der viel gepriesenen südafrikanischen Demokratie

nach 22 Jahren endgültig vorüber sind.5 Nach Ansicht vieler Beobachter

verliert die südafrikanische «Regenbogen-Nation» zusehends ihren kaleidoskopischen

Charme. Viele beklagen den Niedergang zahlreicher Aspekte der Ära,
die so kühn von Nelson Mandela und anderen eingeführt worden war. Manche

dieser Seufzer drücken Sehnsucht nach «der guten alten Zeit» der Apartheid
aus, aber andere, wie Desmond Tutu, beklagen, was falsch gelaufen ist, ohne die

2 Für einen Überblick über diese Zeit vgl. H. Gilliomee / B. Mbenga: New History of South

Africa, Kapstadt Tafelberg 2007, 330ff.
3 Sie wurde wahrscheinlich am besten durch die Ereignisse der Rugby Weltmeisterschaft

1995 repräsentiert, als Südafrika Weltmeister wurde, und die von Südafrika ausgerichtete
Fussball-Weltmeisterschaft 0uni 2010).

4 Das Fernsehen wurde Südafrika zum Beispiel noch bis 1973 vorenthalten. Vgl. auch R.

Debray: Introduction à la médiologie, Paris 2000, 166.

5 Vgl. J.H. Cilliers: Streiten, Staunen, Sehnen, Spielen: Ethisch-politische Predigten in Süd¬

afrika - damals und heute. Ethische und politische Predigt. Beiträge zu einer homiletischen

Herausforderung, hg.v. H. Schwier. Eine Veröffentlichung des Ateliers Sprache e.V.,

Braunschweig 2015, 42-58.



90 Johan Cilliers

Hoffnung auf eine alternative Zukunft aufzugeben. In einer 2006 gehaltenen

Ansprache, Was ist mit dir, Südafrika, passiert?, drückt Tutu sein Bedauern über

gewisse Ereignisse in unserem Land aus.6 Protestierend bedauert er und seufzt

er:

In meiner Naivität glaubte ich, dass diese edlen Wertvorstellungen und hehren Ideale

(des Befreiungskampfes, JC) mit der Befreiung automatisch übertragen und unter der

neuen Dispensation ihren Einfluss ausüben würden. Wir Südafrikaner waren eine
besondere Menschenrasse, und ich glaubte, dass wir der Welt zeigen würden - die besonders

in Afrika von der Geissei der Korruption geplagt wird —, dass wir etwas Besseres

wären als die hoi polloi. Waw Wow! Welch eine riesengrosse Enttäuschung — kaum hatten

wir begonnen, in den Korridoren der Macht zu wandeln, als wir anscheinend verlorene

Zeit aufzuholen versuchten Das Problem mit den Leuten in der Regierung ist,
dass sie jetzt die Macht haben und glauben, dass sie sie ewig haben werden. Man muss
sie ständig warnen. Die Afrikaner Nationalisten dachten, dass sie unbesiegbar seien.

Lasst mich dieser ANC Regierung sagen, was ich der Afrikaner Nationalistenregierung

gesagt habe: Ihr mögt jetzt die Macht haben, aber ihr seid nicht Gott. Denkt daran:

Ihr seid nicht Gott, und eines Tages werdet ihr eure wohlverdiente Strafe bekommen.7

6 In dieser Ansprache redete Tutu offen über seine Bestürzung, dass ein Mann wie Jacob
Zuma zum Präsidenten von Südafrika gewählt werden konnte. Obwohl er im Ruhestand

ist, deckt Tutu immer noch Ungerechtigkeiten in der Gesellschaft auf, welcher Art auch

immer. Er sagte einmal: «Ich mache das nicht, weil ich es gern tue...Ich kann nicht
anders, wenn ich Ungerechtigkeit sehe. Ich kann nicht schweigen...» D.M. Tutu: Hope and

Suffering. Sermons and Speeches, Johannesburg 1983, xiii. In letzter Zeit verurteilte er das

Massaker von Minenarbeitern durch die Polizei in Marikana, die Verschwendung von fast

250 Millionen Rand für sogenannte «Sicherheitsaktualisierungen», die an Präsident Jacob
Zumas Privatresidenz in Nkandla durchgeführt werden, und ganz besonders die Misere
misshandelter Frauen und Kinder und die Zersplitterung des Familienlebens in Südafrika.

Vor kurzem sagte er bei einem Auftritt im nationalen Fernsehen sogar: «Passt auf. Wir
werden noch anfangen, für den Niedergang des ANC zu beten...» Die Paradoxic der

Vergangenheit und die Paradoxic der Gegenwart, die unser Land noch immer heimsuchen,
verblüffen Tutu. Er protestierte gegen die «Gott-mit-uns»-Theologie der Apartheid-Ära,
und er protestiert gegen die «Gott-mit-uns»-Theologie der jetzigen ANC-Regierung, von
der wir oft Aussprüche wie diese hören: «Gott war bei der Gründung des ANC dabei —

darum ist es die einzige Partei, die man wählen soll»; «Wenn du irgendeine andere Partei als

den ANC wählst, kommst du in die Hölle (sie)»; «Wenn du den ANC wählst, ist das deine

Eintrittskarte für den Himmel»; «Der ANC wird regieren, bis Jesus wiederkommt...», und

so weiter.
7 D. Tutu: God is not a Christian. Speaking Truth in Times of Crisis, London 2011, 212.



Theologische Ausbildung in politisch bewegten Zeiten 91

Jüngsten Meinungsumfragen zufolge8 hat sich das Rad der Rassenversöhnung
in der Tat gedreht, und wir erfahren einmal mehr Demütigung, Hoffnungslosigkeit

und Ausgrenzung, wenn auch auf anderer Ebene als während der
legalisierten Apartheid. Bedauerlicherweise sind Schlagworte wie die folgenden für
Südafrikaner nichts Ungewöhnliches:9

Die Dynamik Südafrikas nach dem Ende der Apartheid lässt sich schwer

beschreiben, geschweige denn verstehen. Die südafrikanische Gesellschaft gleicht
einer Zwiebel. Je mehr sie gehäutet wird, desto vielschichtiger erscheint sie.

Aber hoffentlich verbirgt sich irgendwo ein Kern. Unsere Gesellschaft ist
tatsächlich vielschichtig mit unterschiedlichen Ebenen für mögliche Analysen,

Perspektiven und Bedeutungsgehalte. Sie erinnert an ein Werk des produktiven
deutschen Schriftstellers und Nobelpreisträgers Günter Grass, einer intensiven

selbstreflexiven Autobiographie: Beim Häuten der Zwiebel}0 In diesem Buch

fungiert die Zwiebel als Metapher für das Gedächtnis; mit jeder entfernten

Haut wird man zurück in die Geschichte geführt. Aber, so Grass, wenn man
eine Zwiebel schält, tränen einem leicht die Augen, und das kann die Sicht

beeinträchtigen. Und ganz gewiss, beim Ablösen der Schichten auf der Suche

nach dem Kern, dem Wesentlichen, das unsere südafrikanische Gesellschaft

8 Das GCRO, eine Partnerschaft der Universität Johannesburg, der Universität Witwaters-
rand, der Regierung von Gauteng und der SA Local Government Association, führten eine

Studie mit mehr als 25 000 Personen durch, um ihre Zufriedenheit mit der Regierungsführung

in der Provinz Gauteng festzustellen. Mindestens 60 Personen wurden in jeder
städtischen Kommune befragt und 30 pro Bezirk in örtlichen Kommunen; vgl. z.B. The
South African Reconciliation Barometer Survey: 2011 Report. Red. K. Lefko-Everett / A.

Nyoka / L. Tiscornia, hg.v. Institute for Justice and Reconciliation.
9 Graffiti an der Mauer eines Mietshauses in Mmabatho, Mafikeng, das sehr deutlich aus¬

drückt, dass Weisse nicht einmal versuchen sollten, sich hier eine Wohnung zu kaufen.
Andere Schlagwörter fügen bei: Blacks only. Vgl. den Rapport vom 16. März 2008.

10 G. Grass: Beim Häuten der Zwiebel, Göttingen 2006.



92 Johan Cilliers

darstellt, könnten wir oft Tränen vergiessen — besonders, wenn wir nur in der

Absicht zurückblättern, unsere Apartheidsgeschichte aufzudecken.

Es ist in der Tat ein gewagtes Unternehmen zu versuchen, ein paar der

Schichten südafrikanischer Gesellschaft abzulösen, um eine tiefere Schicht,
vielleicht den Kern, blosszulegen, von dem aus sich nicht nur die Vergangenheit,

sondern hoffentlich auch die Gegenwart und die Zukunft der
südafrikanischen Gesellschaft betrachten Hesse. Solch ein Akt des Aufdeckens kann

bestenfalls nur einen winzigen Teil der vielschichtigen südafrikanischen Gesellschaft

zeigen — man könnte viele andere Aspekte beleuchten, die einen neuen
BHck darauf eröffnen, wie ein Land im Wandel zu deuten sei. Der voriiegende

Beitrag stellt einen Versuch in erfahrungsbasiertem Häuten dar. Hoffentiich
eröffnet er Möglichkeiten, gezielt darüber nachzudenken, wie theologische
Ausbildung und die Kirchen zum positiven Wandel der südafrikanischen Gesellschaft

beitragen könnten.

Bevor wir das aber tun, ein paar Kommentare zu den Auswirkungen der

GlobaHsierung auf Südafrika.

2. Ein Abstur\ in die Moderne"

Die Gesellschaft Südafrikas erfährt zurzeit, was Dirkie Smit, der SteHenboscher

systematische Theologe, als einen «Absturz in die Moderne» bezeichnet.12 Ihm

zufolge impHziert die «Moderne» in diesem Kontext einfach «gesellschaftiiche
Triebkräfte und institutioneUe Formen - wie Säkularisierung, IndustriaHsie-

rung und Bürokratisierung, die die Ideale der Aufklärung, nämKch Vernunft,
individuelle Autonomie und Fortschritt, verkörpern».13

Smit14 erörtert weiterhin sechs wesentliche Thesen, die diesen anscheinend

unvermeidHchen Absturz erklären.

11 Siehe J.H. Cilliers / I.A. Nell: Seeking a Safe Haven? The Interaction between Religious
and Social Transformations within Dutch Reformed Traditions in South Africa, in: The

Impact of Religion on Social Cohesion, Social Capital Formation, and Social Development
in Different Cultural Contexts. Entering the Field in International and Interdisciplinary
Perspectives, hg.v. W. Grab / L. Charbonnier (Studien zur Religion und Kultur 4), Berlin
2014, 93-108.

12 D.J. Smit: Mainline Protestantism and South Africa - and modernity [Etablierter Protes¬

tantismus und Südafrika - und Modernität]? Tentative reflections for discussion, NGTT
49,1.2 (2008) 92-105.

13 Smit: Protestantism (Anm. 12), 92.

14 Smit: Protestantism (Anm. 12), 92-105.



Theologische Ausbildung in politisch bewegten Zeiten 93

— Erstens wurden in der südafrikanischen Gesellschaft während der letzten

fünfzehn Jahre erhebliche gesellschaftliche Wandlungen herbeigeführt, die

fundamental, dramatisch und umfassend gewesen sind. «Über Nacht geriet das Land

in einen Prozess, den man eine radikale Modernisierung nennen könnte, und

in vielfacher Weise befindet es sich noch in der Dynamik dieses historischen
Prozesses.»15

— Zweitens waren die Kirchen «ein wesentlicher Bestandteil dieser Wandlung», weil
die protestantischen und besonders die reformierten Kirchen vorher in die

Errichtung und Rechtfertigung der Apartheid verstrickt waren. Allerdings
engagierten sich einige der reformierten Kirchen im Kampf gegen die Apartheid
und strebten nach Demokratie, Freiheit und sozialer Gerechtigkeit.
— Drittens kann «kein einzelner theoretischer Ansatz» beschreiben, was bislang in
Südafrika stattgefunden hat. Laut Smit können diese theoretischen Systeme

wertvolle Einsichten beitragen, aber keine fertige Theorie genügt an sich. So

gesehen ist es besser, die Modernisierung als fortschreitenden Prozess anzusehen,

der schwer zu definieren ist.

— Viertens ist die globale Perspektive, anders gesagt, der Gebrauch aktueller

Globalisierungstheorien, sehr wichtig, um die Veränderungen, die sich im Land

abspielen, zu verstehen. «Darum ist es hilfreich, die Globalisierung tatsächlich
als die intensivierte Form der Modernisierung zu sehen und es ist in dieser

Form, dass Südafrika heute vom Prozess der Modernisierung herausgefordert
und verwandelt wird.»16

— Fünftens muss man verstehen, dass die Kirchen in Südafrika selber Opfer dieses

aktuellen weltweiten Prozesses der Modernisierung sind. «Sie sind nicht nur
autonom Handelnde, sondern sie sind auch dem Einfluss von draussen ausgesetzt.

Sie haben in keiner Weise die Freiheit zu entscheiden, ob sie zur
Modernisierung, zur Entwicklung und zum Fortschritt beitragen wollen. Sie unterziehen

sich selbst erst der Modernisierung in diesen besonderen Formen.»17

— Schliesslich erörtert Smit die Art und Weise, in der man das Wort «Kirche»

gebraucht — Kirche existiert ja in sehr bestimmten «konkreten und sichtbaren

sozialen Formen». Smit unterscheidet drei Grundformen von Kirche, und zwar
den regelmässigen Gottesdienst und das örtliche Gemeindeleben, die Politik und

15 Smit: Protestantism (Anm. 12).
16 Smit: Protestantism (Anm. 12).
17 Smit: Protestantism (Anm. 12).



94 Johan Cilliers

Praktiken einer Konfession und die ökumenische Kirche: die Spiritualität, das

Zeugnis und das Handeln der einzelnen Gläubigen. Es ist interessant festzustellen,

wie Versöhnung, über die letzten fünfzehn Jahre gesehen, in allen drei

Formen des Kirchenlebens, die Smit definiert, problematisch wurde.

Tatsächlich herrschte die diffuse Erwartung, dass Südafrika die Funktionsweise

und die Implikationen der Globalisierung innerhalb der zweiundzwanzig
Jahre nach Anbruch der Demokratisierung verarbeiten und verkraften würde.

Bis zu einem gewissen Grad tappten die Südafrikaner selbst in die Falle, das

erreichen zu können — und dieses Bestreben hatte grundlegende Auswirkungen
auf unsere Identität als «südafrikanische Nation». Vielleicht ist die Gesellschaft

Südafrikas heute tatsächlich nicht die Einheit, die ihre Verschiedenheit feiert,

trotz der kontinuierlichen politischen Phrasendrescherei, die an die demokratischen

Errungenschaften im Jahre 1994 erinnert (vgl. des Erzbischofs treffendes

Schlagwort: Regenbogen-Nation), sondern eher eine Nation mobiler, industrialisierter

und individualisierter Verbraucher,:18

UberJahrhunderte waren die meisten Südafrikaner Armut und Ausgrenzung
unterworfen. Der Neuanfang 1994 brachte enorme Erwartungen «eines

besseren Lebens für alle» mit sich. Zum einen wurden diese Erwartungen nicht

erfüllt, im Gegenteil, für die meisten verschlechterte sich die Lage bis ins

Unerträgliche. Zum anderen lassen die Massenmedien in einem unablässigen

propagandistischen Ansturm auf alle Sinne ein Bild kapitalistischer Glückseligkeit
entstehen, das die Masse der Bevölkerung nur daran erinnert, dass sie das Ziel
eines neuen Lebens wahrhaftig nicht erreicht haben und immer noch in elender

Not leben. Das Ende dieses Szenarios lässt sich voraussehen: völlige
Frustration und, in manchen Fällen, blutige Gewalttaten.

Die wichtige Frage lautet nun: Welche Form der theologischen Ausbildung
ist jetzt vonnöten, um (eine Vielzahl von) Kirchen in Südafrika so auszustatten,
dass sie zu einer positiven Veränderung unserer Gesellschaft einen sinnvollen

Beitrag leisten können?

3. Theologische Ausbildung?

Die Theologische Fakultät der Universität Stellenbosch, an der ich unterrichte,
erfuhr im Lauf der letzten zwanzig Jahre auch selbst Veränderungen. Sie war

18 Vgl. z.B. J. Rossouw: Kerkwees in 'n veranderde tegniese milieu. Gelowige Afrikaners va-
naf die grafosfeer na die videosfeer, in: Die Vrye Afrikaan, 1. Oktober 2004, 4f.



Theologische Ausbildung in politisch bewegten Zeiten 95

während langer Zeit ihres Bestehens ein Ort der Ausgrenzung (nur weisse,

männliche Geistliche wurden zur Ausbildung zugelassen und nur im Hinblick
auf den Dienst in der Niederländischen Reformierten Kirche). Die Tatsache,

dass wir jetzt Lehrkräfte und Studierende aus allen Teilen unserer vielschichtigen

Gesellschaft haben, bestätigt die grundlegenden Veränderungen, die

stattgefunden haben, besonders im Lauf der letzten vierzehn Jahre, in denen mehr

Kirchen zu offiziellen Partnern geworden sind.19

Es ist unmöglich, einen angemessenen Uberblick — auch in Hinblick auf

theologische Schwerpunkte — über all die Veränderungen zu geben, die an der

theologischen Fakultät der Universität Stellenbosch stattgefunden haben, ganz
zu schweigen von den anderen theologischen Fakultäten in unserem ganzen
Land. Ein neuer Schwerpunkt wird heute auf Fragen der Menschenwürde, Hoffnung

und Inklusivität gelegt — im direkten Widerspruch zu einigen der destruktiven

— und teilweise noch andauernden — Vermächtnisse der Apartheid, wie
oben dargestellt; und diese theologischen Bestrebungen geben Anlass zu vielen

Konferenzen und Publikationen. Eine kurze Beschreibung in groben Zügen

muss hier genügen.

Würde

In Hinblick auf unsere Geschichte in Südafrika ist Menschenwürde eindeutig von
besonderer Relevanz. Der Freiheitskampf unter der Apartheid kann tatsächlich

als Verlangen nach Menschenwürde beschrieben werden. Das menschenverachtende

System der Apartheid hat selbst noch zweiundzwanzig Jahre nach

dem Anbruch der Demokratie unbestreitbare Spuren in der südafrikanischen

Gesellschaft hinterlassen. Der Wunsch nach Würde kann (damals wie heute)

auf verschiedene Ebenen bezogen werden: die physische, emotionale,
gesellschaftliche, wirtschaftliche usw. — und auch die (praktisch-) theologische. In
einem Land, in dem ein grosser Prozentsatz der Menschen noch angeben, dass

sie religiös sind und einer religiösen Gemeinschaft angehören, ist das besonders

wichtig.
Aussagen wie die folgende unterstreichen die ausdrückliche Absicht der

theologischen Fakultät, Menschenwürde zu pflegen und zu fördern.

19 J. Claassens / L. Swartz / L. Hansen (ed.): Searching for Dignity [Auf der Suche nach Wür¬

de]. Conversations on human dignity, theology and disability, Stellenbosch 2013, 9.



96 Johan Cilliers

Die Menschenwürde ist ein wesentlicher Bestandteil christlicher Theologie. Aus
diesem Grund stellt die theologische Fakultät die Förderung der Menschenwürde in
den Mittelpunkt. Eine Anzahl damit verbundener Projekte wurden in den verschiedenen

theologischen Disziplinen während der letzten paar Jahre durchgeführt, zum
Beispiel in der Praktischen Theologie und Missiologie und an dem Beyers Naudé
Center für öffentliche Theologie. Infrastruktur und Unterstützung werden auch einer
Reihe von Zentren angeboten, die Forschungsarbeit auf dem Gebiet der Armut und
Menschenwürde leisten.
Zu diesen Projekten gehören das nachhaltige Existen%sicherungspio]ekt,

Austauschprogramme und Forschungsabkommen mit Schweden, den Niederlanden und den

USA, NetACT, ein Netzwerk theologischer Ausbildungsinstitute in Südafrika und

Forschungsunternehmen zu Themen wie Glaube und soziale Identität, soziale
Unterschiede, Konflikt und Umwandlung sowie die öffentliche Rolle der Theologie. Die
Fakultät hofft, dass ihre Arbeit über Menschenwürde einen Beitrag zur Beseitigung
der pandemischen Armut und physischer und psychologischer Menschenwürde wird
leisten können.. ,20

Hoffnung

Der Begriff Hoffnung ist von einer so grossen Bedeutung — nicht nur in der

theologischen Fakultät, sondern der ganzen Universität Stellenbosch —, dass

diese das sogenannte Hope-Project (Projekt Hoffnung) unter Anleitung des

verstorbenen Rektors Rüssel Botman in die Wege leitete. Dieses Projekt wird
folgendermassen dargestellt:

An der Universität Stellenbosch glauben wir, dass wir auf dem Kontinent Afrika echte

Architekten der Hoffnung sind, dass wir mit unserer Wissenschaftsstrategie für die

Gesellschaft neue Wege gehen und uns einigen der grössten Herausforderungen der
Welt stellen werden, indem wir unsere Stärken und unser Können in den Dienst der
Menschheit stellen.

Beim Hope Project geht es darum, durch Spitzenforschung örtliche und regionale
afrikanische Probleme mit modernsten Einrichtungen und der besten Fachkenntnis,
die es gibt, anzugehen; damit bieten wir einer neuen Generation von Vordenkern die

besten Gelegenheiten für das Lernen und Wachstum.

Mit dem Hope Project unterstützt die Universität die internationale Entwicklungsagenda,

indem einige ihrer wichtigsten Forschungsprogramme ihr besonderes Augenmerk

auf folgende Themen richten:

- Das Ausmerzen von Armut und die daran geknüpften Bedingungen

- Förderung von Menschenwürde und Gesundheit

20 http://wwwO.sun.ac.za/osp_english/index.php/human-dignity.



Theologische Ausbildung in politisch bewegten Zeiten 97

- Förderung von Demokratie und Menschenrechten

- Förderung von Frieden und Sicherheit

- Förderung der nachhaltigen Entwicklung der Umwelt und konkurrenzfähiger In¬

dustrie
Die Universität unterstützt diese Themen, die es mit Entwicklung zu tun haben, durch
eine Reihe akademischer Initiativen, die von Akademikern und Forschern angeregt
werden. Diese Initiativen dienen als Träger innovativen Lernens, neuer Wissensanwendung

sowie der Erweiterung der Grenzen gemeinschaftlichen Engagements auf
wissenschaftlicher Basis.21

Inklusivität

Bei unserer theologischen Ausbildung schenken wir nebst der Würde und der

Hoffnung — und auf Grundlage dieser Basis — auch der Forderung nach Inklusivität

viel Aufmerksamkeit. Inklusivität agiert auf der Grundlage gegenseitiger

Achtung, Offenheit dem anderen gegenüber, gegenseitigem Verständnis,

Mitgefühl und Bereicherung. Sie hält sich an eine poröse Hermeneutik, in der die

angeblichen Grenzen von Epistemologien oft überdacht und im Geist echter

Lernbereitschaft durchlaufen werden.22

In diesem Zusammenhang kann die theologische Ausbildung durchaus einen

massgeblichen Beitrag leisten — und nicht, wie in der Vergangenheit leider
wiederholt geschehen ist, als Agentur funktionieren, die den Status quo kultureller
Grenzen oder Trennung legitimiert. Eine theologische Ausbildung und Praxis der

Inklusivität soll die Gesellschaft vielmehr davor schützen, dass Zeitliches zu etwas

Permanentem oder Ewigem gemacht wird und Vergängliches dauerhaften Wert
erhält. Theologische Ausbildung, und folglich die Kirchen, können und sollen

der Bewegung von Unnachgiebigkeit hin zu Möglichkeiten dienen, vom Status

quo zum Status flux. Sie kann mithelfen, einen Raum für gütige Nachbarschaft zu
schaffen.23

Die Errichtung und Pflege kreativer und respektvoller Räume, die auf Inklusivität

beruhen, war und ist noch immer eine der primären Herausforderungen, mit
der die theologische Ausbildung in Südafrika konfrontiert ist.24 Diese Räume

21 http://thehopeproject.co.za/hope/abouthope/abouthopeprojects/Pages/About-Hope.
aspx.

22 Siehe J.H. Cilliers: Religious and cultural transformations and the challenges for the chur¬

ches — A South African Perspective, Praktiese Teologie in Suid-Afrika 22,2 (2007) 1-19.

23 Vgl. D.N. Cheifetz: Graceful Neighboring. Dancing with our Diversity, Weavings xxi,4
(2006) 15-23.

24 Das Institute for Justice and Reconciliation, das in den letzten drei Jahren landesweit ver-



98 Johan Cilliers

entspringen Beziehungen, in denen Ehrlichkeit ein Sine qua non ist, die aber mit
Respekt in Spannung stehen. Mit anderen Worten: Unterschiede werden beim

Namen genannt und nicht versteckt oder kaschiert, aber diese Unterschiede führen

nie zu Respektlosigkeit gegenüber dem anderen. Andererseits wird das Rekennen

vergangener und gegenwärtiger Verfehlungen in Spannung mit Verantwortlichkeit

gehalten — ein ernsthaft gemeintes Eingeständnis verbunden mit dem aufrichtigen

Wunsch, zu handeln und zu verwandeln, was in unserer Gesellschaft falsch

war und ist. Durch das gegenseitige Wahren dieser vier Grundwerte, kann ein

Rahmen für den Dialog in einem «sicheren Raum» geschaffen werden: Ehrlichkeit,

aber mit Achtung, Schuldbekenntnis, aber mit Verantwortlichkeit.25

Innerhalb solcher Räume kann sich eine neue südafrikanische Identität
bilden — das ist unsere Hoffnung. In diesen Räumen könnten wir eine tiefe Schicht

der südafrikanischen Zwiebel erreichen, einen Kern: die Suche nach Identität.

Ich bin der Ansicht, dass das, was sich in diesem Kern über die kommenden Jahre

hinweg ereignet, alle Schichten unserer Gesellschaft beeinflussen wird, dass

das beiderseitige Verständnis unserer Identität tatsächlich das entscheidende

Element wird, das unsere gemeinschaftliche Zukunft gestaltet. Meiner Ansicht
nach stehen genau hier die Kirchen und die theologische Ausbildung vor
ihrer grössten Herausforderung: entweder ein stagnierender oder selbstzerstörerischer

Akteur zu sein, oder ein heuristischer Agent, der als Hebamme fungiert
und unserem Land zu einer neuen Geburt verhilft. Die südafrikanische Gesellschaft

gleicht einer Zwiebel. Aber das Schälen muss nicht nur Tränen verursachen.

Ganz im Gegenteil: Obwohl Südafrika (noch) ein Ort voller Paradoxe ist,

hält es auch eine Vielzahl von Möglichkeiten bereit — auch für die theologische

Ausbildung. Das letzte Wort gehört Beyers Naudé, einem unserer «Propheten»

aus der Zeit der Apartheid:

schiedene Interaktionen zwischen Gemeinschaften ermöglichte, wollte den Dialog
zwischen ehemaligen Feinden und Durchschnittsbürgern, die sich bemühen, nach Generationen

gewalttätiger Konflikte eine gemeinsame Zukunft aufzubauen, anstossen und fördern;
es entwickelte einen Ansatz, der sogenannte «safe spaces» vorsieht. In der Tat können wir
innerhalb dieser Räume ohne einander nicht existieren; hier ist es, wo wir uns in unserer
Vielfalt und Einheit treffen, aber auch als Täter und Opfer. F. du Toit (Hg.): Learning to
live together. Practices of social reconciliation, Kapstadt 2003, 212-217.

25 Mit Bezug auf die Kunst der Versöhnung spricht John De Gruchy davon, in ei¬

nem post-Apartheid Südafrika einen Raum als Schnittstelle zu schaffen. J.W. De

Gruchy: Reconciliation [Versöhnung]. Restoring Justice, Kapstadt 2002,148f.



Theologische Ausbildung in politisch bewegten Zeiten 99

Südafrika ist ein Mikrokosmos der jetzigen Welt. Schwarz und Weiss, Osten und Westen,

reiche, entwickelte Erste-Welt und arme, sich entwickelnde Dritte-Welt treffen
sich hier wie in keinem anderen Land der Erde sonst: das bedeutet eine enorme
Herausforderung, aber auch ein einmaliges Privileg. Im Schmelztiegel dieses
Zusammentreffens haben Christen, die ihren Glauben leben wollen, eine unvergleichliche
Chance, Gerechtigkeit, Nächstenliebe, Wahrheit und Mitgefühl zu bezeugen.26

Abstract
Der vorliegende Artikel bietet einen kurzen Überblick über einige der fundamentalen

politischen und kulturellen Veränderungen, die sich in der neueren Geschichte
Südafrikas abzeichnen, inklusive dessen, das man einen «Einsturz in die Moderne» nennen

könnte. Ausserdem werden Überlegungen zu einigen zentralen Themen angestellt,
(wie z.B. Menschenwürde, Hoffnung und Räume für inklusivere Kontakte), die die

theologische Bildungslandschaft in Südafrika dominiert haben, und zwar speziell an
der Theologischen Fakultät der Universität Stellenbosch, an der der Autor die letzten
fünfzehn Jahre gelehrt hat.

Johan Cilliers, Stellenbosch

26 Übersetzt aus Pro Veritate, 15. Januar 1972, 5-7.20. Zitiert aus L. Hansen und R.

Vosloo: Oom Bey for the future, engaging the witness of Beyers Naudé, Beyers
Naudé Centre Series on Public Theology, Bd. 2, Stellenbosch 2006, 1.


	Theologische Ausbildung in politisch bewegten Zeiten : Perspektiven aus Südafrika

