
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 72 (2016)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Marco Pavan, «He remembered that they were but flesh, a breath that passes
and does not return» (Ps 78,39). The Theme of Memory and Forgetting in the
Third Book of the Psalter (Pss 73-89), Österreichische Biblische Studien 44, Peter

Lang, Frankfurt a.M. 2014.

473 S., ISBN 978-3-631-65623-5, CHF 99.- / 87.95.

Bei der vorliegenden Studie handelt es sich um eine von Gianni Barbiero begleitete
und vom Päpstlichen Bibelinstitut in Rom angenommene Dissertation. Die
Druckfassung ist eine von M. Tait vorgenommene Ubersetzung aus dem Italienischen
(davon zeugt Stehengebliebenes wie «Sal» statt «Ps», bei einer sorgfaltigen
Schlusskorrektur hätten manche Fehler ausgemerzt werden können). Was das Forschungsgebiet

und den «synchronen» Ansatz betrifft, tritt Pavan in die Fussstapfen seines

Doktorvaters. Das Forschungsthema, im Untertitel angezeigt, richtet sich auf
Psalterteilbuch III. Dieses wird nach der anders gelagerten Studie von R.L. Cole (The

Shape and Message of Book III. JSOTS 307, Sheffield 2000) erneut einer umfassenden

Analyse unterzogen. Darin gebührt — wie das Titelzitat anzeigt — dem umfangreichen

Ps 78 angesichts der Fragestellung (zu Recht!) besondere Aufmerksamkeit. Mit
der Leitperspektive des Erinnerns und damit der Interpretation und Aktualisierung
von früherem Geschehen in Israel und dessen Überlieferung beteiligt sich der Vf.
an einer in jüngster Zeit eingehend geführten Debatte, die sich in einer Reihe von
Veröffentlichungen zu den sog. «Geschichtspsalmen» niederschlägt. Dabei verdient
die Monographie von J. Gärtner (Die Geschichtspsalmen. FAT 84, Tübingen 2012)
aufgrund der ähnlich gelagerten (wenn auch methodisch anders angegangenen)
Thematisierung von Ps 78 im Zusammenhang des kollektiven Gedächtnisses und dessen

Einzeichnung in die Sammlung der Asaph-Psalmen besondere Erwähnung (sie
wird von Pavan auch rezipiert).

Die vorliegende Studie ist in drei Teile gegliedert. Im ersten Kapitel werden in
Begriffsstudien Häufigkeit und Verwendungsweisen der Hauptlexeme des Gedenkens,

nämlich die Ableitungen der Wurzeln 7DT und dessen Antonym 70$, im Psalter

generell und in Teilbuch III (Ps 73-89) speziell erarbeitet (vgl. dazu die Tabellierung
in Appendix A) und ausgewertet. Der Befund (unter Mitberücksichtigung des

unterschiedlichen Umfangs der Teilbücher) ergibt einen Verwendungsschwerpunkt
der Lexeme in Teilbuch III (und V). Die Belege sind darin freilich ungleich verteilt
und konzentrieren sich weithin auf die asaphitischen Psalmen 74; 77; 78 (und in
geringerem Mass auf den finalen Ethan-Psalm 89). Ob bei einer Ausweitung des

Begriffsfeldes (auf Synonyma, auch Nomina wie mshDI etc.) sich Verschiebungen
im Befund ergeben hätten, muss offen bleiben.

Der zweite, längste Hauptteil fragt nach der Thematik im Entlanggehen (lectio

continua) der siebzehn Psalmen innerhalb der Hauptteile Ps 73-83 (Asaph) und 84-89



Rezensionen 69

(Qorach plus) und bietet eine beeindruckende Fülle von Belegen, Beobachtungen
und Folgerungen. Charakteristika und Arrangement der beiden Teilgruppen in ihrer
Abfolge werden herausgearbeitet. Appendices B und C dokumentieren die Vielzahl
lexikalischer Verbindungen unter den Psalmen, sind Ressourcen für künftige Studien

und zeigen Fleiss und Akribie des Vf.s. Dieser diskutiert für Teilbuch III diverse
Strukturmodelle und sieht eine fortschreitende Bewegung innerhalb der drei Bögen
Ps 73-77/78 | 79-83 | 84-88/89 mit den (Teil-)Zentren Ps 75/78/81/86 und dem
Schlussakzent in Ps 89: «The national drama of Ps 73-83 thus anticipates and replies
to the messianic drama of 84-89. In the final analysis, however, the questions seem

to remain without response, and the lament reappears in the mouth of rPiffü in Pss

88 and 89.» (192) Teilbuch III wird als «unitary composition» verstanden, in der
Stimmen wie in einem Drama polyphon interagieren. Zuletzt wird dem Motiv der

Erinnerung nachgegangen: Es liegt eine Korrespondenz vor zwischen den Belegen
in Ps 74 (V. 2.18.22) und Ps 89 (V. 48.51), zumal dies die einzigen Belege von 7DT

im Imperativ qal sind. Ein weiterer Verwendungsschwerpunkt dieser Wurzel findet
sich im Zentrum der Asaph-Sammlung (Ps 77-79). Das damit artikulierte
Bundesgedenken hat seine climax in Ps 89, im Bund zwischen Gott und seinem Gesalbten.

Nicht alles vermag gleichermassen zu überzeugen. Zwar lässt sich Psalterteilbuch

III synchron sinnstiftend lesen — wenn auch nicht als independent literary unit (III gab
es m.E. nur als Teilstufe des werdenden Psalters, die Teilbücher [I?—]II + III umfassend)

—, gleichwohl ist eine memory-Thematik nur annäherungsweise über das gan^e
Teilbuch zu entwickeln. Während am Schluss in Ps (88-)89 sich Anknüpfungspunkte
zur Asaph-Gruppe ergeben, ist das Phänomen in den (andern) Qorach-Psalmen
nicht signifikant (s.o.). Da dieses Teilbuch in seiner Asymmetrie deutliche
Nahtstellen einer diachronen Entwicklung aufweist, greift eine rein synchrone Analyse
wohl doch zu kurz und droht Ungleiches tendenziell einzunivellieren.

Hauptteil III mit seiner rund 100-seitigen Analyse von Ps 78 unter Fokussie-

rung auf den Aspekt der Vergegenwärtigung (warum erscheint sie nicht vor Teil II?)
erachtet der Rezensent als den besten Teil der Arbeit (vgl. dazu auch die Appendices

D und v.a. E mit der Zusammenstellung der Wortwiederholungen innerhalb
des Psalms und mit Blick auf Teilbuch III). Hier kommt memory and forgetting als

Schlüsselthematik denn auch voll zum Tragen. Die Erarbeitung des «hermeneuti-
schen» und für die Einschätzung von Ps 78 insgesamt relevanten Psalmeingangs ist

hervorragend. Gemäss Pavan strukturiert sich der als einheitlich angesehene Psalm

in eine Einleitung (V. 1-8) und zwei umfangreiche Erzählbögen (V. 9-39.40-72).
Die memory-Thematik durchzieht bereits die Einleitung und bestimmt die

Bundesbeziehung in vertikaler (Gott/Volk) wie horizontaler Weise (Vater/Sohn) in der
Polarität von Glaube (erinnern, gehorchen) und Unglaube (vergessen, rebellieren). Im
Rahmen der Erinnungsthematik werden zwei Momente in Ps 78 besonders bedacht:
die wiederholte Sünden-Konstatierung und -Memorierung {«ritornelh'», V. 17f.40f.56)
und die Entfaltung der «mystery of election» an strukturell betonter Stelle am Ende
der Erzählbögen (V. 32-39.66-72). Mit prophetischen wie didaktisch-ermahnenden



70 Rezensionen

Akzenten vergegenwärtigt der Sprecher Israels Geschichte, um die Hörer zum Glauben

an den Gott der Väter und des Bundes zurückzuführen. Der Weg führt hin zu
David als dem Hirten nach Gottes Herzen. Nicht die Verwerfung des Nordreichs
(Ephraim) und die Erwählung Judas/Jerusalems ist im Blick; vielmehr dient dieses

Geschehen als «Beispiel» (ähnlich J. Gärtner) bzw. als Parabel V. 2), insofern

ganz Israel aus Ägypten herausgeführt, verworfen und neu erwählt wird.
Insgesamt wird «memory as unifying factor of the third book» (354) angesehen.

Die meditierend-betende Lesung des Psalters und mit ihm von Teilbuch III dient
einem spirituellen (tendenziell eher individuell als kommunal akzentuierten) Anliegen:

Der ideale Leser des Psalters ist «the one who meditates and recalls the history
of Israel, thus fulfilling the commandment of memory; the ideal reader ist also one
who allows his own prayer and hope to be reoriented by the words of the Psalms by
retracing the path of the people of whom he feels himself to be part» (361).

Die Studie von Pavan verdient in der Psalterforschung eingehende Beachtung.
Sie zeichnet sich aus durch sorgfältige Wortstudien, gute Texterarbeitung und eine

stupende Kenntnis von Literatur, die freilich stärker rezipiert als diskutiert wird.
Vf. hat mit der Thematik des Erinnerns bzw. Vergessens ein für die Gruppe der

Asaph-Psalmen (und Ps 89) wichtiges proprium herausgearbeitet. In wieweit in solch
kollektivem Gedenken die individuellen Aussagen einzuzeichnen und Teilbuch III
insgesamt als davon geprägt anzusehen ist, lässt sich diskutieren. Die Beurteilung
hängt nicht unwesentlich an der Vermittlung von Diachronie und Synchronie und
der jeweiligen Leseperspektive. Am Beispiel von Ps 78 verdeutlicht: Wenn man Ps

78 nicht (mehr) als Einzelpsalm, sondern ihn als Glied von Teilbuch III — in einem

späteren Lesehorizont — wahrnimmt, werden aufgrund zeitlicher Entgrenzung wie

neuer literarischer Kontextuierung die Metaphorisierung und das spirituelle
Moment verstärkt. Die Verwerfung von Ephraim (Schilo) und Erwählung von Juda
(Jerusalem) wird zur Parabel für das Ergehen Israels und der Lesegemeinde. Der
Entscheid, welche zeitlichen bzw. literarischen Lesehorizonte zugrunde gelegt und

(rekonstruiert werden, hat massgeblichen Einfluss auf das Verstehen. Dies wird
an der Studie von Pavan, die sich auf Teilbuch III konzentriert, der aber ein buch-

kompositionelles wie «kanonisches» Textverständnis zu Grunde liegt, einmal mehr
deutlich. Beim von ihm gewählten, legitimen und insgesamt gut gelungen Ansatz
stellt sich die Frage, inwiefern diachrone Bedeutungsmomente (historische
Tiefendimensionen) in die Endtextlesung mitgenommen bzw. in die Synchronie überführt
werden (können). Es ist davon auszugehen, dass in einem grösseren Ganzen
widerstreitende Phänomene und «disparate» Momente tendenziell geglättet und unter
Leitthemen subsummiert werden. Die Fragen sind leichter gestellt als die Antworten
gefunden. Es ist das Verdienst dieser Monographie, dass sie solch grundlegende
Fragen der Psalmenforschung wie auch der Psalterspiritualität aufwirft und zugleich
einen wichtigen Beitrag zu ihrer Beantwortung liefert.

Beat Weber, Linden



Re2ensionen 71

ChristineAbart, Lebensfreude und Gottes jubel. Studien 2u physisch erlebter Freude

in den Psalmen, Wissenschaftliche Monographien 2um Alten und Neuen Testament

142, Neukirchener Verlagsgesellschaft, Neukirchen-Vluyn 2015.

XIV + 350 S., ISBN 978-3-7887-2888-5, 50.00.

Emotionen wie Zorn, Trauer oder Angst im Alten Testament sind schon häufiger
exegetisch untersucht worden. Anders die Freude und andere «positive» Emotionen.
Dem will Christine Abart mit der vorliegenden Untersuchung, einer überarbeiteten

Fassung ihrer 2013 an der Universität Salzburg angenommenen Doktorarbeit,
Abhilfe schaffen. Dabei beschränkt sie sich allerdings auf die Psalmen, und unter diesen

auf solche Texte, in denen Freude mit körperlichen Phänomenen verbunden ist.
Sortiert werden die Textbeispiele nach den verschiedenen darin vorkommenden

hebräischen Ausdrücken für Freude, in Abarts deutscher Überset2ung: sich freuen,
jubeln, jauch2en, froh sein, frohlocken und erquicken. Die ausgewählten Psalmen
werden jeweils eingehend philologisch und exegetisch untersucht. Die Ergebnisse
werden für jeden Text, jede Textgruppe und am Ende für die ganze Arbeit
übersichtlich zusammengefasst und tabellarisch präsentiert. In diesem Zusammenhang
wird jeweils auch ein Blick auf die altgriechische Übersetzung (Septuaginta) geworfen.

Als Ergebnis der Untersuchung lässt sich festhalten, dass in den untersuchten
Texten Menschen von der Bedrohung durch Flunger und Durst beziehungsweise
durch Feinde, Schuld oder Heimatlosigkeit sprechen und sich darüber freuen, wenn
Gott ihnen hilft und ihre Grundbedürfnisse stillt. Freude kann innerlich empfunden
oder als Jubel geäussert werden. Menschen teilen ihre Freude gern mit anderen,
wobei die Freude spontan ganz unterschiedlich geäussert werden kann. Gelegentlich
propagieren die Texte auch spezifisch religiöse Freuden — an Gott oder an seinen

Weisungen — die sie den «irdischen» Freuden an Reichtum oder gutem Essen
gegenüberstellen (die in anderen Texten durchaus hoch geschätzt werden). «Wer mit
JHWH [seil. Jahwe, dem Gott der alten Israeliten] in Beziehung steht», resümiert
Christine Abart, «lebt in einer freudigen Grundhaltung. Spontaner Jubel stärkt das

Vertrauen auf ihn und damit die freudige Stimmung [...] Die Niederschrift freudiger
Erfahrungen in den Psalmen will auch in den Rezipienten/innen Freude wecken
[...]» (332). Gerne wüsste man mehr über die sozial- und mentalitätsgeschichtlichen
Hintergründe der verschiedenen Konzeptionen der Freude in den Psalmen und
über die Diskussionen, die darüber geführt wurden.

Wer fussnotenreiche, teils auch mit Abbildungen illustrierte exegetische und
philologische Detailuntersuchungen und tabellarische Übersichten zu schätzen weiss
und nicht unbedingt auf griffige Ergebnisse aus ist, wird an der Lektüre dieses
Buches seine (oder ihre) Freude haben.

Thomas Krüger, Zürich



72 Rezensionen

Sebastian Castellio, Gegen Calvin. Contra libellum Calvini, hg.v. Wolfgang F. Stammler,
Alcorde Verlag, Essen 2015.

428 S., ISBN 978-3-939973-62-1, 36.00.

Wer von Castellio redet, muss mit dem Fall Servet beginnen. Die Verbrennung des

spanischen Arztes, Humanisten und Antitrinitariers Michael Servet am 27. Oktober

1553 in Genf unter massgeblicher Beteiligung Calvins bestimmt den Ort, den

Castellio in der europäischen Geistesgeschichte einnimmt: den eines ersten
bedeutenden Mahners zu religiöser Toleranz. Diese Rolle hat sich der stille Gelehrte nicht
gewünscht — er ist in sie hineingetrieben worden, und sie hat über Jahre hinweg
sein und seiner Familie Lebensglück gekostet. Sein Kampf mutet zu Beginn des 21.

Jahrhunderts, da die Drachensaat des religiösen Fanatismus in allen Weltgegenden —

längst nicht nur im islamischen Bereich — aufgeht, aktueller an denn je. Insofern ist
die Aufarbeitung der Auseinandersetzung zwischen Castellio und Calvin hochaktuell
und von paradigmatischer Bedeutung. Sie erlaubt es, sich über die Strukturen totalitärer

Religion sowie Argumenten zu ihrer Bekämpfung klar zu werden. Der Essener

Alcorde-Verlag widmet sich dieser Aufgabe seit einigen Jahren (durch die Ausgabe

von Castellios Schrift De haereticis an sint persequendi 2013 und die Neuausgabe von
Uwe Plaths Dissertation über Calvin und Basel unter dem veränderten Titel Der Dali
Servet 2014); er wird sich ihr auch weiter widmen (durch eine für den Herbst 2015

angekündigte Biographie Castellios von Mirjam van Veen und eine deutsche

Übersetzung seines nachgelassenen Hauptwerkes De arte dubitandi et confidendi, ignorandi et

sciendi).

Der Savoyarde Sebastian Castellio (1515-1563), der am College de la Trinité in Lyon
studiert hatte, hat sich wohl 1540, als die Inquisition in Lyon Hugenotten als Ketzer
verbrannte, der Reformation zugewendet und ist nach Strassburg gezogen, wo er
Calvin kennenlernte. Dieser verschaffte ihm eine Stelle als Rektor der Genfer
Lateinschule; in der Folge kam es jedoch zu Konflikten, die zu seiner Endassung aus

dem Schuldienst und zur Ubersiedlung nach Basel führten. Hier musste sich der

Gelehrte mühsam durch Hilfsarbeiten (was noch 1580 Montaigne empörte) und als

Mitarbeiter Oporins durchschlagen, bis er endlich 1553 Professor für Griechisch an
der Artistenfakultät wurde. Auf die Verbrennung Servets reagierte er bereits 1554

mit der genannten, unter dem Pseudonym Martinus Bellius verfassten Schrift De

haereticis an sintpersequendi; parallel dazu hatte Calvin in seiner Defensio orthodoxae fidei
die Hinrichtung Servets gerechtfertigt.

Gegen dieses Buch richtet sich Castellio — die Autorschaft ist gesichert — mit
seiner Schrift Contra Ubellum Calvini in quo ostendere conatur Haereticosjuregladij coercendos

esse. Das Manuskript ist 1554 niedergeschrieben worden, wurde aber erst 1612 in
den Niederlanden gedruckt, «und zwar als Kampfschrift der Remonstranten in ihrer

Auseinandersetzung mit den Contra-Remonstranten» (14), also mit Bezug auf eine

damals aktuelle kirchenpolitische Frontstellung. Offenbar hat Castellio gar nicht um
eine Druckerlaubnis nachgesucht, da die Zensur besonders auf ihn aufmerksam ge-



Rezensionen 73

worden war. Es sind dies die Jahre, in denen Basel sich von einem Sammelpunkt
verfolgter Exulanten jedweder Couleur und Nationalität (etwa Lelio Sozzini und David
Joris, Celio Secondo Curione und Calvin selbst, Francisco de Enzinas und Bernardino

Ochino) mit einer «Atmosphäre von Humanismus und Heterodoxie» (so Delio
Cantimori in seinem klassischen Werk über Italienische Häretiker der Spätrenaissance) zu
einem Gemeinwesen von streng reformiertem Charakter zu wandeln begann (trotz
der Unterbrechung durch die lutherischen Neigungen des Antistes Simon Sulzer).

«Das Contra lihellum Calvini», so der Ubersetzer Uwe Plath in seiner ausführlichen

Einleitung, «ist in der Form eines Dialogs geschrieben worden, der zwischen Calvin
und Castellio, der sich Vaticanus nennt, geführt wird.» (31) Dafür hat der Autor aus

Calvins Defensio 153 Abschnitte ausgewählt (ein weiterer kommt aus der ersten Auflage

der Institutio hinzu), mit denen er sich auseinandersetzt — das sind nicht einmal
40 von über 260 Druckseiten von Calvins Buch. Das Hauptgewicht von Castellios

Entgegnung liegt mit 109 Abschnitten «auf der Frage, ob eine chrisdiche Obrigkeit
Ketzer bestrafen dürfe» (33) — also auf Castellios Thema von De haeretiäs —; die

restlichen Abschnitte betreffen die errores Servets, Calvins Verantwortung für dessen

Verhaftung in Vienne und dessen Tod; als biblische Belegstellen, auf dem Titelblatt
von 1612 angeführt, fungieren I Kor 4,5 und Spr 12,6. Die Diskussion konzentriert
sich auf Calvins Vorgehen gegen Servet und auf seine Argumentation in der

Defensio. Die von Calvin herangezogenen Bibelstellen (etwa die Tempelreinigung Jesu
und die Geschichte von Ananias und Saphira) kontert er mit dem Gleichnis vom
Unkraut unter dem Weizen und mit dem Rat des Gamaliel aus Apg 5. Calvin wird
durchaus polemisch angegangen: Er schreibe «mit Händen, die noch blutig sind

vom Blute Servets» (104). Die Genfer Kirche, einst aus Verfolgungen entstanden
und aufgeblüht unter Farel («Denn damals gab es in Genf noch so etwas wie Liebe»,

105), sei zu Schlacke geworden. Oder: «Gibt es bei euch keine andere Frömmigkeit,
als Fremde ins Feuer zu reißen, die bei euch durchreisen, ohne dabei irgendeinen
Aufruhr zu stiften?» (Ebd.) - Genug der Polemik.

Die pointierteste und geradezu klassisch gewordene Formulierung der Debatte,
die bis heute Castellios Ruhm ausmacht und der in der Sache nichts hinzuzufügen
ist, findet sich in des Vaticanus Antwort auf Calvins Hinweis, es sei Pflicht der Könige,

«die Lehre der Frömmigkeit unter ihrem Patronat zu beschützen» (131). Ich zitiere,

weil hier der Skopus der ganzen Debatte liegt, zuerst das lateinische Original und
dann den ganzen Abschnitt: «Hominem occidere, non est doctrinam tueri, sed est

hominem occidere.» (375f) «Einen Menschen töten heißt nicht eine Lehre verteidigen,

sondern einen Menschen töten. Als die Genfer Servet getötet haben, haben sie

keine Lehre verteidigt, sondern einen Menschen getötet. Die Lehre zu verteidigen ist
nicht Aufgabe der Obrigkeit (was hat das Schwert mit der Lehre zu tun?), sondern
die des Lehrers. Den Lehrer aber zu schützen ist Aufgabe der Obrigkeit, ebenso wie
den Landmann, den Handwerker, den Arzt und andere gegen Unrecht zu schützen.

Wenn daher Servet Calvin hätte töten wollen, dann hätte die Obrigkeit Calvin zu
Recht verteidigt. Aber da Servet mit Argumenten und mit Schriften kämpfte, musste



74 Rezensionen

er mit Argumenten und Schriften widerlegt werden.» (131) Hier ist — ein klein wenig,
aber immerhin — die Tür geöffnet zum religionsneutralen Staat, einem enormen
zivilisatorischen Fortschritt innerhalb der Menschheitsgeschichte, wie er sich in Europa
im Gefolge der Aufklärung, in der Praxis zumeist erst nach der Französischen
Revolution, durchgesetzt hat. Freilich ist Castellio an dieser Stelle noch nicht konsequent.
So gestattet er der Obrigkeit, gegen Atheisten, Apostaten und Gotteslästerer
vorzugehen. Auf Calvins Forderung: « [...] sobald man schließlich offen vom einzigen
Gott und seiner reinen Lehre abzufallen versucht, muss zum äußersten Mittel
gegriffen werden, damit das tödliche Gift nicht weiter um sich greift» (194), antwortet
er: «Calvin beschreibt uns dieses Monstrum in einer Weise, wie ich es ganz und gar
nicht verteidigen will. Sollen doch meinetwegen die zugrunde gehen, die offen zur
Abkehr vom einzigen Gott aufrufen.» (Ebd.) Nein, Castellio ist nicht Aufklärer, wie
es die Franzosen des siècle des lumières sind, ist noch nicht einmal Skeptiker wie eine

Generation nach ihm Montaigne; eine Alternative zum christlichen Monotheismus
liegt jenseits seines Denkhorizontes. Und doch wird der Weg in die Skepsis, den

zu gehen er in seinem nachgelassenen Manuskript De arte dubitandi am Ende seines

Lebens sich anschicken wird, die Brücke bilden zwischen Humanismus und früher

Aufklärung in Westeuropa.
Das Buch enthält in einem Anhang verschiedene Texte, die in direktem

Zusammenhang mit dem Manuskript stehen: das Vorwort des niederländischen Herausgebers

der Erstausgabe von 1612, Reinier Teile; den Widmungsbrief Castellios zu
seiner Bibelübersetzung von 1551 an König Eduard VI. von England, der spätere
Argumente vorwegnimmt; den ihm wahrscheinlich zuzuschreibenden Bericht über
den Tod Servets (Historia de morte Serveti) und anderes. Es ist wie die übrigen in dieser
Reihe reich bebildert, handwerklich hervorragend gearbeitet (Bibliographie, Indices
und Nachweise) und wirklich schön. Schade, dass, wie bereits in Plaths Buch, auf
S. 19 wieder der falsche Sulzer abgebildet ist: statt des Basler Antistes Simon (1508-
1595) der Aufklärungsphilosoph Johann Georg (1720-1779) mit einem Gemälde

von Anton Graff aus dem Jahre 1771.

Hermann-Peter Eberlein, Wuppertal

Mirjam van Veen, Die Freiheit des Denkens. Sebastian Castellio, Wegbereiter der
Toleranz 1515-1563. Eine Biographie, hg.v. Wolfgang F. Stammler, Alcorde Verlag,
Essen 2015.

358 S., Abb., ISBN: 978-3-939973-71-3, 32.00.

Mit einer Reihe von Veranstaltungen wurde 2015 des 500. Geburtstages des Humanisten

Sebastian Castellio gedacht: mit Festen in seinem Geburtsort Saint-Martin-du
Frêne, in Zürich und Vandœuvres, und mit einer Tagung auf dem Monte Veritä.
Vom einst Verfemten der Genfer Reformation ist der Vordenker religiöser Toleranz



Rezensionen 75

damit endgültig — und endlich! — zu einem Aushängeschild der reformierten Kirche
avanciert. In diesen Prozess hinein gehört die neue Biographie von Mirjam van Veen

(zuerst 2012 in niederländischer Sprache erschienen), die dritte grosse wissenschaftliche

nach denen von Ferdinand Buisson 1892 und Hans Rudolf Guggisberg 1997.

Das ebenfalls im Jubiläumsjahr 2015 erschienene schöne Büchlein des Pfarrers an
der Züricher Peterskirche Ueli Greminger über Castellio trägt eher erzählerischen
Charakter.

Van Veen, Professorin für Kirchengeschichte an der Freien Universität Amsterdam,

beginnt mit einer knappen Einleitung zur geistesgeschichtlichen Bedeutung
Castellios, gibt eine kurze Einführung in die fernen, fremden Zeiten des Reformationsjahrhunderts

und erzählt hernach das Leben Castellios in einer sehr gut lesbaren,
beinahe literarischen Sprache (ein grosses Lob dem Übersetzer Andreas Ecke!). Weiss

man über die Kindheit des Bauernsohnes aus dem damaligen Savoyen kaum etwas,
so bekommt Castellios Leben ab 1535 schärfere Konturen, als er an das Collège de

la Trinité nach Lyon zieht, eine Einrichtung, an der es Verbindungen nach Genf und

Sympathien für die Reformation gab. Der Drucker Etienne Dolet, später in Paris

verbrannt, wohnte ebenfalls in Lyon; und wenn auch Castellio die (in einem
voraufklärerischen Sinne) atheistischen Thesen des Freidenkers nicht zu teilen vermochte,
so hat doch das liberale Klima Lyons seinen Teil daran, dass sich der junge Student

zu einem eifrigen Humanisten und Musensohn entwickelte: «Nichts Höheres könne

man erstreben, als ein schönes Gedicht zu schreiben.» (35) Im Jahre 1540 geht
Castellio nach Strassburg und schliesst sich Calvin an; bereits ein Jahr später wird er
auf Empfehlung Farels vom Genfer Rat zum Rektor des Collège de Rive berufen.
Bald beginnt er mit einer Übersetzung des Neuen Testaments ins Französische, die

freilich von Calvin abgelehnt wird. Auch in den folgenden Jahren — Castellio hat
mittlerweile geheiratet und eine Familie gegründet — kommt es immer wieder zu
Zusammenstössen mit dem Reformator, etwa über den literarischen Charakter des

Hohenliedes; 1544 wird Castellio dann endassen. Im Frühjahr des folgenden Jahres
siedelt er nach Basel über, wo er beim Drucker Oporin eine Anstellung findet und
schliesslich als Professor für Rhetorik an der Artistenfakultät wirkt. In den nächsten

Jahren stehen private Schicksalsschläge (Tod der ersten Frau und erneute Heirat,
Geburt und Tod von Kindern) neben einer kontinuierlichen wissenschaftlichen
Tätigkeit, bis die Verbrennung Servets in Genf im Herbst 1553 dem Humanisten das

Lebensthema beschert, das sein Denken seither bestimmt und ihm seinen Rang in
der Geschichte des europäischen Geistes zuweist: den Kampf um religiöse Toleranz.

Die verschiedenen Phasen der Auseinandersetzung mit Calvin und Beza seien

hier nicht eigens notiert, da die entsprechenden Schriften Castellios in den letzten
Jahren durch den Alcorde-Verlag wieder zugänglich gemacht wurden und in dieser

Zeitschrift ihre eigene Würdigung erfahren haben. Im Jahre 1557 schliesslich kommt
es zu einer Anklage gegen Castellio vor dem Basler Rat wegen Leugnung der göttlichen

Inspiration der Paulinen und Ablehnung der calvinischen Prädestinationslehre;

nachdem der Rat die Entgegnung Castellios akzeptiert hat, verlaufen die letzten



76 Rezensionen

Jahre seines Lebens bis zu seinem Tod Ende 1563 zwar nicht in ruhigen Bahnen (es

kommt zu weiteren Anzeigen), doch insgesamt in etwas stabileren Verhältnissen.
Besonderes Gewicht haben für Castellio Freundschaften, etwa die zu Celio Secundo

Curione, den er 1544 in Lausanne kennenlernt, oder zu Bernardino Ochino, dessen

Dialogi triginta er noch in seinem Todesjahr aus dem Italienischen übersetzt, oder zu
Melanchthon, der ihn 1557 ausdrücklich seiner Wertschätzung versichert. Das geistige

Testament des Basler Humanisten freilich, De arte dubitandi et confidendi, ignorandi
et sciendi, mit dem er die skeptische Bilanz der Wahrheitsfrage zieht und damit weit in
die Zukunft weist, bleibt Fragment und wird erst 1981 vollständig ediert.

Van Veens Buch ist nicht nur gut lesbar und wissenschaftlich hervorragend
gemacht, sondern mit seiner reichen Bebilderung und einer exzellenten Ausstattung
noch dazu schön. Im Anhang bietet es neben einer Zeittafel und einem Stammbaum

der Familie Castellios drei Quellentexte: eine Ubersetzung der Defensio von
1558, die antwurtt iff ettliche articul so im von den hochgelerten vnd erwürdigen Restore vnd den

anderen fürnemsten herren der hohen schul %u Raseil sindtfürgehalten worden (1557) und eine

Übersetzung der Verteidigungsschrift vor dem Basler Rat gegen die Vorwürfe des

Adam von Bodenstein am 24. November 1563. Man kann dieser Biographie nur
eine breite Leserschaft wünschen, weit über Gelehrtenkreise hinaus. Das ist auch
deshalb wichtig, weil in Deutschland — anders als in der Schweiz — «die Castellio-
Renaissance noch auf sich warten lässt» und die kirchlichen Medien «nicht oder nur
sehr verhalten von den neuen Editionen Kenntnis» nehmen (12). Ausnehmen vom
Vorwurf der Ignoranz kirchlicher Kreise, wie ihn Wolfgang F. Stammler in seinem

Vorwort erhebt, muss der Rezensent freilich die im Jahre 2000 eingestellte
Reformierte Kirchenzeitung, die bereits 1987 einen längeren Essay zu Castellio aus seiner
Feder abgedruckt hat.

Hermann-Peter Eherlein, Wuppertal

Wilhelm Pratscher / Markus Ohler / Markus Hang (Hg.), Das ägyptische Christentum
im 2. Jahrhundert, LIT Verlag, Wien/Berlin 2008.

160 S., ISBN 978-3-8258-1239-3, 19.90.

Bereits Adolf von Harnack stellte fest, dass wir über die Anfänge des Christentums
in Ägypten fast nichts wissen. Angesichts der grossen Bedeutung Ägyptens für das

Christentum des 3. und 4. Jahrhunderts ist das eine empfindliche Lücke. Ist es möglich,

diese - wenigstens zum Teil — zu schliessen? Das Institut für Neutestamentliche
Wissenschaft an der Evangelisch-Theologischen Fakultät der Universität Wien bemüht
sich darum. Eine Frucht dieser Forschung ist der hier vorgestellte Tagungsband.

Im ersten Beitrag beschreibt Markus Lang die Quellen- und Forschungslage und
die sich daraus ergebenden Perspektiven. Wichtig ist, was sich in Alexandrien abgespielt

hat. In dieser hellenistischen Metropole lebten viele Juden — gegen Ende der



Rezensionen 77

ptolemäischen Epoche ca. 300'000 - während Jerusalem um 50 n.Chr. höchstens
lOO'OOO Einwohner zählte! Die Beziehungen zwischen Alexandrien und Jerusalem

waren intensiv; daher ist es wahrscheinlich, dass ägyptische Juden mit der jüdisch-
christlichen Urgemeinde in Berührung kamen. Lang behandelt zudem ausserkanoni-
sche Schriften wie das Hebräerevangelium, das Ägypterevangelium, das Kerygma Petri
und den Barnabasbrief; alle Dokumente kommen als Quelle für die Untersuchung in
Betracht. Natürlich kommt auch die auf Eusebius zurückgehende Tradition, wonach
der Evangeüst Markus der Gründer und erste Bischof der Kirche Alexandriens war,
zur Sprache (21). Wichtig ist der Abschnitt über die als gnostische Denker bekannten

ägyptischen Theologen Basilides, Valentinus und Karpokrates. Lang positioniert Va-

lentinus als «offen für die Gnosis, auf dem Weg zur Gnosis» (31). Er betont, dass allerlei

Fragen offen bleiben. Es sei allerdings mehr als wahrscheinlich, dass die christlichen
Missionare in Alexandrien aus Judäa kamen. In zukünftigen Studien müsse weiterhin
die Erforschung des für die Christen zeitgenössischen Judentums eine wichtige Rolle

einnehmen; das fördere das Verständnis des frühen ägyptischen Christentums und

ermögliche es, dessen Ablösung und Weiterentwicklung zu verstehen (41).
Michael Tilly schreibt über die wechselhafte Geschichte des ägyptischen Judentums

zur Zeit der Römerherrschaft. Diese Geschichte mündete in der Katastrophe
der Diasporaaufstände zu Beginn des 2. Jahrhunderts.

Markus Oehler beschreibt in seinem Beitrag die auf das Matthäusevangelium
zurückgehende Tradition über Jesus in Ägypten. Nach einer eingehenden Analyse der

einschlägigen Stellen in diesem Evangelium beleuchtet er das Bild Ägyptens im Alten
Testament. Es zeigt zwei Aspekte: einerseits Gefahrenort — gerade auch als Ort von
Götzendienst —, andrerseits Zufluchtsort. Die einschlägigen Aussagen bei Mt wurden

später legendarisch und theologisch erweitert. Erwähnenswert ist die Meinung von
Kelsos: Eine Flucht sei nicht mit dem Gottsein von Jesus zu vereinbaren. Im frühen
Judentum brachte man Ägypten oft mit Zauberei in Verbindung (auch wenn diese

auch im Judentum bekannt war und praktiziert wurde). Interessant ist, dass in rabbi-
nischer und auch in paganer Polemik gegen Jesus dieser als Zauberer bezeichnet wird,
der seine Fähigkeiten in Ägypten erlernt habe.

Wilhelm Pratscher analysiert den zweiten Klemensbrief. Der Verfassungsort dieses

Briefes — auch wenn bis heute umstritten — wird u.a. durch die darin geführte
Auseinandersetzung mit der Gnosis, insbesondere dem Valentianismus, in Ägypten
gesehen.

Peter Arzt-Grabner beleuchtet den christlichen Alltag anhand verschiedener
Papyri aus dem 2. Jahrhundert, die uns über allerlei Aspekte der damaligen Gesellschaft

(z.B. Zensus, Sklaverei) informieren.
Hans-Gebhard Bethge zeigt, dass die Nag-Hammadi-Texte ägyptische Züge

aufweisen. Die Schrift «Vom Ursprung der Welt» weist auf Alexandrien als Abfassungsort

hin. Vor allem das ägyptische Kolorit verleiht dieser Schrift ein Proprium, das sie

von allen anderen Nag-Hammadi-Texten unterscheidet.

Alle Beiträge zeichnen sich durch Behutsamkeit, Gründlichkeit sowie durch reiche



78 Rezensionen

Dokumentation aus. Die genannte Literatur kann ergänzt werden mit der letzten, in
holländisch geschrieben, Monographie von Gilles Quispel «Valentinus de gnosticus en

zijn Evangelie der Waarheid», Amsterdam 2003.

Die Spurensuche auf so verschiedenen Feldern hat sich durchaus gelohnt, auch

wenn noch einige Fragen offen bleiben. Der Skopus dieser Aufsätze bleibt — um mit C.

Roberts zu reden — «a conspicuous challenge to the historian of primitive Christianity»
(43). Indessen: Gerade durch die Breite ihrer Forschungsaktivitäten bieten die Autoren
— über diesen spezifischen Skopus hinaus — eine Fülle von Erkenntnissen und

Erwägungen, die für das Verstehen der frühen Kirchengeschichte hilfreich sind.

Jan Veenhof, Gunten

Jörg Lauster, Die Verzauberung der Welt. Eine Kulturgeschichte des Christentums,
Verlag C.H.Beck, München 2014, 2. Auflage 2015.

734 S., ISBN 978-3-406-66664-3, 34.00.

Der Münchner Professor für Systematische Theologie hat eine Monographie vorgelegt,

wie sie seit den Bänden zur Systematischen Theologie eines Tillich oder Ebe-

ling in der Seitenstärke kaum mehr zu lesen ist. Das grosse Werk nennt Lauster
im Vorwort (13-17) einen dreifachen Versuch. Einmal soll seine Kulturgeschichte
helfen zu begreifen, woher wir kommen. Zum zweiten ist sie der Versuch, die
kulturelle Erscheinungsvielfalt des Christentums besser zu verstehen. Das wichtigste,
und damit dritte Ziel, ist dem Autor jedoch, das Christentum auf eine kontinuierliche

Geschichte der Verzauberung der Welt hin zu verstehen. Der Versuch lebt aus

jener protestantischen Tradition, in der Kulturformen auf ihre religiöse Bedeutung
hin befragt und gelesen werden, und soll zu einer Sinngeschichte des Christentums
führen.

Dieses Programm erstreckt sich in elf Kapiteln vom Anfang des Christentums
bis zum 19. und 20. Jahrhundert. So setzt das erste Kapitel (19-35) mit der Beschreibung

von Kultur und Religionen zur ZeitJesu ein. Jesu Reich-Gottes-Predigt, die

Gerichtsverkündigung, seine Wundertaten und seine Ethik werden als kulturgeschichtlich
interessante und bahnbrechende Phänomene gelesen. Das Aussergewöhnliche

von Jesu Person sei seine religiöse «Masslosigkeit» (30), mit seinem provokativen
Auftreten nahm er den Tod in Kauf. Den Glauben an die Auferstehung, die eigentliche

Geburt des Christentums, erklärt Lauster als «eine tragende Gewissheit, als eine

existenzielle Gestimmtheit und ein Lebensgefühl der ersten Christen» (33). Für diese

Erfahrung habe sich das kulturelle Deutungsmuster der Totenauferstehung angeboten.

Das Christentum sei zwar weltgeschichtlich wirksam geworden, aber zwischen
dem historischen Jesus und dem Christus des Christentums bestehe eine Spannung,
weil sich das Christentum fortlaufend mit allen kulturellen Ausdrucksformen
auseinandersetzen muss. Das führe zu Wandlungen, zu Transformationen. Die erste



Rezensionen 79

Wandlung sei die Transformation der Person Jesu zu Christus.

Entsprechend dieser Vorgabe werden die Transformationen des Christentums
im Zusammenspiel mit der Kultur verdeutlicht. Beispielhaft für die Vorgehensweise
seien Abschnitte herausgegriffen, in denen der kulturgeschichtliche Ansatz schwierige

Entwicklungen von Kultur und Christentum zu erhellen versucht. Der Autor
beschreibt im fünften Kapitel (184-193) die Kreuzzüge als zu einer Kultur der
Gewalt gehörig. Die Kreuzzüge hätten die Welt verändert und die gewaltsame Anlage
des Menschen offenkundig gemacht. An der Geschichte der Kreuzzüge sei zu
erkennen, wie die Annahme vorherrschte, Gewalt im Interesse der Religion sei etwas
Gutes. Es seien erst in der Neuzeit Zweifel an dieser Haltung aufgekommen, als die

Humanisten an die Friedensbotschaft Jesu erinnerten und die Aufklärung Ansätze
eines Völkerrechts möglich machte.

Eine andere negative Wandlung des Christentums seien Ketzerverfolgungen
und Inquisition (193-205). Nach einem profunden historischen Überblick resümiert
Lauster, Ketzerverfolgungen seien eine Konsequenz der Unmöglichkeit gewesen,
«den Anspruch Christi in der Welt vollkommen zu realisieren» (204). Die Inquisition
hingegen sei die «dunkle Schattenseite [...] im Dienste der Selbsterhaltung einer

Religion» (205). Die Überwindung der Wandlungen des Christentums hin zu Gewalt
und Mord sei erst im Gefolge der Aufklärung gelungen.

Im 9. Kapitel über die Aufklärung (401-443) urteilt daher Lauster, dies sei die

grösste Zäsur in der Kulturgeschichte des Christentums, «größer noch als die
Reformation» (407). In dieser Epoche ist das Christentum als Ganzes umgestaltet
worden. Bedeutende Veränderungen seien die Befürwortung einer freien Form des

Christentums und die Aufwertung des Individuums. Herausragende Gestalten des

aufgeklärten Christentums hätten es verstanden, in viele Kultursphären positiv
hineinzuwirken. Hingegen sei die Auflösung der Klöster und Ordensgemeinschaften
an dem Bedürfnis einer religiösen Lebensführung vorbeigegangen. Es gibt keine
Religion, die sich nur vernünftig geben kann (435). Für den insgesamt optimistischen
Ton steht der Titel des Ausblicks (615-617): «Nothing is ever lost». Das reichhaltige
Literaturverzeichnis (681-723) und das Personenverzeichnis (727-734) bieten

Anregungen für ein vertieftes Studium der Kulturgeschichte des Christentums.
So wie Lauster Erscheinungsformen des Christentums darstellt, ist der Titel

«Verzauberung der Welt» gerechtfertigt. Im gekonnten Einbezug von Musik, Kunst,
Architektur und Literatur entwickelt Lauster ein spannungsreiches Wechselspiel zu
Traditionen, deren fortwährende Transformationen er als Chance für die Welt deutet.

«Verzauberung» ist hier der Gegenbegriff zu einer Geschichte des Christentums
als Verfallsgeschichte. Es gelingt dem Autor, gegen Kleinmütigkeit und Parolen von
Entchristianisierung anzuschreiben. Er tut dies nicht, indem er zu einem tapferen
Festhalten an christlichen Traditionen im Gegenüber zur Kultur ermutigt. Er deutet

gerade die kulturelle Vielfalt des Christentums als reelle Möglichkeit, göttliche
Gegenwart in der Welt wach zu halten. Der flüssig geschriebene Text und seine

Bebilderung ermuntern auch nicht theologisch geschultes Publikum zum Lesen,



80 Rezensionen

eine Wirkung, die durch die zweite Auflage nur ein Jahr nach dem Erscheinen des

gewichtigen Werkes bestätigt wird.

Christa Gähler, Riehen


	Rezensionen

