Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 72 (2016)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Marco Pavan, «He remembered that they were but flesh, a breath that passes
and does not return» (Ps 78,39). The Theme of Memory and Forgetting in the
Third Book of the Psalter (Pss 73-89), Osterreichische Biblische Studien 44, Peter
Lang, Frankfurt a.M. 2014.

473 S., ISBN 978-3-631-65623-5, CHF 99.— / € 87.95.

Bei der vorliegenden Studie handelt es sich um eine von Gianni Barbiero begleitete
und vom Pipstlichen Bibelinstitut in Rom angenommene Dissertation. Die Druck-
fassung ist eine von M. Tait vorgenommene Ubersetzung aus dem Italienischen
(davon zeugt Stehengeblicbenes wie «Sal» statt «Ps», bei einer sorgfiltigen Schluss-
korrektur hitten manche Fehler ausgemerzt werden kénnen). Was das Forschungs-
gebiet und den «synchronen» Ansatz betrifft, tritt Pavan in die Fussstapfen seines
Doktorvaters. Das Forschungsthema, im Untertitel angezeigt, richtet sich auf Psal-
terteilbuch III. Dieses wird nach der anders gelagerten Studie von R.L. Cole (The
Shape and Message of Book II1. JSOTS 307, Sheffield 2000) erneut einer umfassenden
Analyse unterzogen. Darin gebiihrt — wie das Titelzitat anzeigt — dem umfangrei-
chen Ps 78 angesichts der Fragestellung (zu Recht!) besondere Aufmerksamkeit. Mit
der Leitperspektive des Erinnerns und damit der Interpretation und Aktualisierung
von friiherem Geschehen in Israel und dessen Uberlieferung beteiligt sich der Vf.
an einer in jingster Zeit eingehend gefithrten Debatte, die sich in einer Reihe von
Veroffentlichungen zu den sog. «Geschichtspsalmen» niederschligt. Dabei verdient
die Monographie von |. Girtner (Die Geschichtspsalmen. FAT 84, Tibingen 2012) auf-
grund der dhnlich gelagerten (wenn auch methodisch anders angegangenen) The-
matisierung von Ps 78 im Zusammenhang des kollektiven Gedichtnisses und des-
sen Finzeichnung in die Sammlung der Asaph-Psalmen besondere Erwidhnung (sie
wird von Pavan auch rezipiert).

Die vorliegende Studie ist in drei Teile gegliedert. Im ersten Kapitel werden in
Begriffsstudien Hiufigkeit und Verwendungsweisen der Hauptlexeme des Geden-
kens, nimlich die Ableitungen der Wurzeln 137 und dessen Antonym noW, im Psalter
generell und in Teilbuch IIT (Ps 73-89) speziell erarbeitet (vgl. dazu die Tabellierung
in Appendix A) und ausgewertet. Der Befund (unter Mitbertcksichtigung des un-
terschiedlichen Umfangs der Teilblicher) ergibt einen Verwendungsschwerpunkt
der Lexeme in Teilbuch III (und V). Die Belege sind darin freilich ungleich verteilt
und konzentrieren sich weithin auf die asaphitischen Psalmen 74; 77; 78 (und in
geringerem Mass auf den finalen Ethan-Psalm 89). Ob bei einer Ausweitung des
Begriffsfeldes (auf Synonyma, auch Nomina wie NMX791 etc.) sich Verschiebungen
im Befund ergeben hitten, muss offen bleiben.

Der zweite, lingste Hauptteil fragt nach der Thematik im Entlanggehen (lctio
continua) der siebzehn Psalmen innerhalb der Hauptteile Ps 73-83 (Asaph) und 84-89



Rezensionen 69

(Qorach plus) und bietet eine beeindruckende Fiille von Belegen, Beobachtungen
und Folgerungen. Charakteristika und Arrangement der beiden Teilgruppen in ihrer
Abfolge werden herausgearbeitet. Appendices B und C dokumentieren die Vielzahl
lexikalischer Verbindungen unter den Psalmen, sind Ressourcen fiir kinftige Studi-
en und zeigen Fleiss und Akribie des Vf.s. Dieser diskutiert fiir Teilbuch III diverse
Strukturmodelle und sieht eine fortschreitende Bewegung innerhalb der drei Bogen
Ps 73-77/78 | 79-83 | 84-88/89 mit den (Teil-)Zentren Ps 75/78/81/86 und dem
Schlussakzent in Ps 89: «The national drama of Ps 73-83 thus anticipates and replies
to the messianic drama of 84-89. In the final analysis, however, the questions seem
to remain without response, and the lament reappears in the mouth of m°Wn in Pss
88 and 89.» (192) Teilbuch IIT wird als «unitary composition» verstanden, in der
Stimmen wie in einem Drama polyphon interagieren. Zuletzt wird dem Motiv der
Erinnerung nachgegangen: Es liegt eine Korrespondenz vor zwischen den Belegen
in Ps 74 (V. 2.18.22) und Ps 89 (V. 48.51), zumal dies die einzigen Belege von 127
im Imperativ ga/ sind. Ein weiterer Verwendungsschwerpunkt dieser Wurzel findet
sich im Zentrum der Asaph-Sammlung (Ps 77-79). Das damit artikulierte Bundes-
gedenken hat seine ¢/imax in Ps 89, im Bund zwischen Gott und seinem Gesalbten.
Nicht alles vermag gleichermassen zu iiberzeugen. Zwar ldsst sich Psalterteilbuch
IIT synchron sinnstiftend lesen — wenn auch nicht als independent literary unit (IIT gab
es m.E. nur als Teilstufe des werdenden Psalters, die Teilbucher [I?—|IT + III umfas-
send) —, gleichwohl ist eine memory-Thematik nur anniherungsweise tiber das ganzge
Teilbuch zu entwickeln. Wahrend am Schluss in Ps (88-)89 sich Ankniipfungspunkte
zur Asaph-Gruppe ergeben, ist das Phinomen in den (andern) Qorach-Psalmen
nicht signifikant (s.0.). Da dieses Teilbuch in seiner Asymmetrie deutliche Naht-
stellen einer diachronen Entwicklung aufweist, greift eine rein synchrone Analyse
wohl doch zu kurz und droht Ungleiches tendenziell einzunivellieren.

Hauptteil III mit seiner rund 100-seitigen Analyse von Ps 78 unter Fokussie-
rung auf den Aspekt der Vergegenwirtigung (warum erscheint sie nicht zor Teil 11?)
erachtet der Rezensent als den besten Teil der Arbeit (vgl. dazu auch die Appen-
dices D und va. E mit der Zusammenstellung der Wortwiederholungen innerhalb
des Psalms und mit Blick auf Teilbuch III). Hier kommt memory and forgetting als
Schlisselthematik denn auch voll zum Tragen. Die Erarbeitung des «hermeneuti-
schen» und fiir die Einschitzung von Ps 78 insgesamt relevanten Psalmeingangs ist
hervorragend. Gemiss Pavan strukturiert sich der als einheitlich angesehene Psalm
in eine Einleitung (V. 1-8) und zwei umfangreiche Erzihlbogen (V. 9-39.40-72).
Die memory-Thematik durchzieht bereits die Einleitung und bestimmt die Bundes-
beziehung in vertikaler (Gott/Volk) wie horizontaler Weise (Vater/Sohn) in der Po-
laritit von Glaube (erinnern, gehorchen) und Unglaube (vergessen, rebellieren). Im
Rahmen der Erinnungsthematik werden zwei Momente in Ps 78 besonders bedacht:
die wiederholte Stinden-Konstatierung und -Memorierung («ritornelli», V. 17£.40£.56)
und die Entfaltung der «mystery of election» an strukturell betonter Stelle am Ende
der Erzahlbogen (V. 32-39.66-72). Mit prophetischen wie didaktisch-ermahnenden



70 Rezensionen

Akzenten vergegenwirtigt der Sprecher Israels Geschichte, um die Horer zum Glau-
ben an den Gott der Viter und des Bundes zuriickzufiihren. Der Weg fithrt hin zu
David als dem Hirten nach Gottes Herzen. Nicht die Verwerfung des Nordreichs
(Ephraim) und die Erwihlung Judas/Jerusalems ist im Blick; vielmehr dient dieses
Geschehen als «Beispiel» (dhnlich J. Girtner) bzw. als Parabel (2@n V. 2), insofern
ganz Israel aus Agypten herausgefiihrt, verworfen und neu erwihlt wird.

Insgesamt wird «memory as unifying factor of the third book» (354) angesehen.
Die meditierend-betende Lesung des Psalters und mit ihm von Teilbuch III dient
einem spirituellen (tendenziell eher individuell als kommunal akzentuierten) Anlie-
gen: Der ideale Leser des Psalters ist «the one who meditates and recalls the history
of Israel, thus fulfilling the commandment of memory; the ideal reader ist also one
who allows his own prayer and hope to be reoriented by the words of the Psalms by
retracing the path of the people of whom he feels himself to be part» (361).

Die Studie von Pavan verdient in der Psalterforschung eingehende Beachtung.
Sie zeichnet sich aus durch sorgfiltige Wortstudien, gute Texterarbeitung und eine
stupende Kenntnis von Literatur, die freilich stirker rezipiert als diskutiert wird.
Vf. hat mit der Thematik des Erinnerns bzw. Vergessens ein fiir die Gruppe der
Asaph-Psalmen (und Ps 89) wichtiges proprium herausgearbeitet. In wieweit in solch
kollektivem Gedenken die individuellen Aussagen einzuzeichnen und Teilbuch 111
insgesamt als davon geprigt anzusehen ist, lisst sich diskutieren. Die Beurteilung
hingt nicht unwesentlich an der Vermittlung von Diachronie und Synchronie und
der jeweiligen Leseperspektive. Am Beispiel von Ps 78 verdeutlicht: Wenn man Ps
78 nicht (mehr) als Einzelpsalm, sondern ihn als Glied von Teilbuch III — in einem
spateren Lesehorizont — wahrnimmt, werden aufgrund zeitlicher Entgrenzung wie
neuer literarischer Kontextuierung die Metaphorisierung und das spirituelle Mo-
ment verstirkt. Die Verwerfung von Ephraim (Schilo) und Erwihlung von Juda
(Jerusalem) wird zur Parabel fiir das Ergehen Israels und der Lesegemeinde. Der
Entscheid, welche zeitlichen bzw. literarischen Leschorizonte zugrunde gelegt und
(re)konstruiert werden, hat massgeblichen Einfluss auf das Verstehen. Dies wird
an der Studie von Pavan, die sich auf Teilbuch III konzentriert, der aber ein buch-
kompositionelles wie «kanonisches» Textverstindnis zu Grunde liegt, einmal mehr
deutlich. Beim von ihm gewihlten, legitimen und insgesamt gut gelungen Ansatz
stellt sich die Frage, inwiefern diachrone Bedeutungsmomente (historische Tiefen-
dimensionen) in die Endtextlesung mitgenommen bzw. in die Synchronie tiberfiihrt
werden (kénnen). Es ist davon auszugehen, dass in einem grosseren Ganzen wi-
derstreitende Phinomene und «disparate» Momente tendenziell geglittet und unter
Leitthemen subsummiert werden. Die Fragen sind leichter gestellt als die Antworten
gefunden. Es ist das Verdienst dieser Monographie, dass sie solch grundlegende
Fragen der Psalmenforschung wie auch der Psalterspiritualitit aufwirft und zugleich
einen wichtigen Beitrag zu ithrer Beantwortung liefert.

Beat Weber, 1inden



Rezensionen 71

Christine Abart, Lebensfreude und Gottesjubel. Studien zu physisch erlebter Freu-

de in den Psalmen, Wissenschaftliche Monographien zum Alten und Neuen Testa-
ment 142, Neukirchener Verlagsgesellschaft, Neukirchen-Vluyn 2015.

XIV + 350 S., ISBN 978-3-7887-2888-5, € 50.00.

Emotionen wie Zorn, Trauer oder Angst im Alten Testament sind schon hiufiger
exegetisch untersucht worden. Anders die Freude und andere «positive» Emotionen.
Dem will Christine Abart mit der vorliegenden Untersuchung, einer tiberarbeiteten
Fassung ihrer 2013 an der Universitit Salzburg angenommenen Doktorarbeit, Ab-
hilfe schaffen. Dabei beschrinkt sie sich allerdings auf die Psalmen, und unter die-
sen auf solche Texte, in denen Freude mit korperlichen Phinomenen verbunden ist.

Sortiert werden die Textbeispiele nach den verschiedenen darin vorkommenden
hebriischen Ausdriicken fiir Freude, in Abarts deutscher Ubersetzung: sich freuen,
jubeln, jauchzen, froh sein, frohlocken und erquicken. Die ausgewihlten Psalmen
werden jeweils eingehend philologisch und exegetisch untersucht. Die Ergebnisse
werden fiir jeden Text, jede Textgruppe und am Ende fir die ganze Arbeit tiber-
sichtlich zusammengefasst und tabellarisch priasentiert. In diesem Zusammenhang
wird jeweils auch ein Blick auf die altgriechische Ubersetzung (Septuaginta) gewor-
fen.

Als Ergebnis der Untersuchung lasst sich festhalten, dass in den untersuchten
Texten Menschen von der Bedrohung durch Hunger und Durst beziehungsweise
durch Feinde, Schuld oder Heimatlosigkeit sprechen und sich dariiber freuen, wenn
Gott ihnen hilft und ihre Grundbedirfnisse stillt. Freude kann innerlich empfunden
oder als Jubel gedussert werden. Menschen teilen ihre Freude gern mit anderen,
wobei die Freude spontan ganz unterschiedlich gedussert werden kann. Gelegentlich
propagieren die Texte auch spezifisch religiose Freuden — an Gott oder an seinen
Weisungen — die sie den «rdischen» Freuden an Reichtum oder gutem Essen ge-
geniiberstellen (die in anderen Texten durchaus hoch geschitzt werden). «Wer mit
JHWH [scil. Jahwe, dem Gott der alten Israeliten]| in Beziechung steht», resimiert
Christine Abart, «debt in einer freudigen Grundhaltung. Spontaner Jubel starkt das
Vertrauen auf ihn und damit die freudige Stimmung |[...| Die Niederschrift freudiger
Erfahrungen in den Psalmen will auch in den Rezipienten/innen Freude wecken
[..]» (332). Gerne wiisste man mehr Gber die sozial- und mentalititsgeschichtlichen
Hintergriinde der verschiedenen Konzeptionen der Freude in den Psalmen und
tiber die Diskussionen, die dartiber gefuhrt wurden.

Wer fussnotenreiche, teils auch mit Abbildungen illustrierte exegetische und phi-
lologische Detailuntersuchungen und tabellarische Ubersichten zu schitzen weiss
und nicht unbedingt auf griffige Ergebnisse aus ist, wird an der Lektiire dieses Bu-
ches seine (oder ihre) Freude haben.

Thomas Kriiger, Zxirich



72 Rezensionen

Sebastian Castellio, Gegen Calvin. Contra libellum Calvini, hg.v. Wolfgang F. Stammler,
Alcorde Verlag, Essen 2015.

428 S., ISBN 978-3-939973-62-1, € 36.00.

Wer von Castellio redet, muss mit dem Fall Servet beginnen. Die Verbrennung des
spanischen Arztes, Humanisten und Antitrinitariers Michael Servet am 27. Okto-
ber 1553 in Genf unter massgeblicher Beteiligung Calvins bestimmt den Ort, den
Castellio in der europiischen Geistesgeschichte einnimmt: den eines ersten bedeu-
tenden Mahners zu religioser Toleranz. Diese Rolle hat sich der stille Gelehrte nicht
gewlnscht — er ist in sie hineingetrieben worden, und sie hat tiber Jahre hinweg
sein und seiner Familie Lebensgliick gekostet. Sein Kampf mutet zu Beginn des 21.
Jahrhunderts, da die Drachensaat des religiosen Fanatismus in allen Weltgegenden —
lingst nicht nur im islamischen Bereich — aufgeht, aktueller an denn je. Insofern ist
die Aufarbeitung der Auseinandersetzung zwischen Castellio und Calvin hochaktuell
und von paradigmatischer Bedeutung, Sie erlaubt es, sich tiber die Strukturen totali-
tirer Religion sowie Argumenten zu ihrer Bekimpfung klar zu werden. Der Essener
Alcorde-Verlag widmet sich dieser Aufgabe seit einigen Jahren (durch die Ausgabe
von Castellios Schrift De haereticis an sint persequendi 2013 und die Neuausgabe von
Uwe Plaths Dissertation tiber Calvin und Basel unter dem veranderten Titel Der Fa//
Servet 2014); er wird sich ihr auch weiter widmen (durch eine fiir den Herbst 2015
angekiindigte Biographie Castellios von Mirjam van Veen und eine deutsche Uber-
setzung seines nachgelassenen Hauptwerkes De arte dubitandi et confidends, ignorands et
sciendy).

Der Savoyarde Sebastian Castellio (1515-1563), der am College de la Trinité in Lyon
studiert hatte, hat sich wohl 1540, als die Inquisition in Lyon Hugenotten als Ketzer
verbrannte, der Reformation zugewendet und ist nach Strassburg gezogen, wo er
Calvin kennenlernte. Dieser verschaffte ihm eine Stelle als Rektor der Genfer La-
teinschule; in der Folge kam es jedoch zu Konflikten, die zu seiner Entlassung aus
dem Schuldienst und zur Ubersiedlung nach Basel fithrten. Hier musste sich der
Gelehrte mithsam durch Hilfsarbeiten (was noch 1580 Montaigne empérte) und als
Mitarbeiter Oporins durchschlagen, bis er endlich 1553 Professor fiir Griechisch an
der Artistenfakultit wurde. Auf die Verbrennung Servets reagierte er bereits 1554
mit der genannten, unter dem Pseudonym Martinus Bellius verfassten Schrift De
haereticis an sint persequends; parallel dazu hatte Calvin in seiner Defensio orthodoxae fidei
die Hinrichtung Servets gerechtfertigt.

Gegen dieses Buch richtet sich Castellio — die Autorschaft ist gesichert — mit
seiner Schrift Contra Libellum Calvini in quo ostendere conatur Haereticos jure gladij coercendos
esse. Das Manuskript ist 1554 niedergeschrieben worden, wurde aber erst 1612 in
den Niederlanden gedruckt, «und zwar als Kampfschrift der Remonstranten in ihrer
Auseinandersetzung mit den Contra-Remonstranten» (14), also mit Bezug auf eine
damals aktuelle kirchenpolitische Frontstellung, Offenbar hat Castellio gar nicht um
eine Druckerlaubnis nachgesucht, da die Zensur besonders auf ihn aufmerksam ge-



Rezensionen 73

worden war. Es sind dies die Jahre, in denen Basel sich von einem Sammelpunkt ver-
folgter Exulanten jedweder Couleur und Nationalitit (etwa Lelio Sozzini und David
Joris, Celio Secondo Curione und Calvin selbst, Francisco de Enzinas und Bernar-
dino Ochino) mit einer «Atmosphire von Humanismus und Heterodoxie» (so Delio
Cantimori in seinem klassischen Werk Gber IZalienische Hdretiker der Spétrenaissance) zu
einem Gemeinwesen von streng reformiertem Charakter zu wandeln begann (trotz
der Unterbrechung durch die lutherischen Neigungen des Antistes Simon Sulzer).

«Das Contra libellum Calviné», so der Ubersetzer Uwe Plath in seiner ausfiihrlichen
Einleitung, «ist in der Form eines Dialogs geschrieben worden, der zwischen Calvin
und Castellio, der sich Vaticanus nennt, gefithrt wird.» (31) Dafiir hat der Autor aus
Calvins Defensio 153 Abschnitte ausgewihlt (ein weiterer kommt aus der ersten Auf-
lage der Institutio hinzu), mit denen er sich auseinandersetzt — das sind nicht einmal
40 von uber 260 Druckseiten von Calvins Buch. Das Hauptgewicht von Castellios
Entgegnung liegt mit 109 Abschnitten «auf der Frage, ob eine christliche Obrigkeit
Ketzer bestrafen durfe» (33) — also auf Castellios Thema von De haereticis —; die
restlichen Abschnitte betreffen die errores Servets, Calvins Verantwortung fir dessen
Verhaftung in Vienne und dessen Tod; als biblische Belegstellen, auf dem Titelblatt
von 1612 angefiihrt, fungieren I Kor 4,5 und Spr 12,6. Die Diskussion konzentriert
sich auf Calvins Vorgehen gegen Servet und auf seine Argumentation in der De-
fensio. Die von Calvin herangezogenen Bibelstellen (etwa die Tempelreinigung Jesu
und die Geschichte von Ananias und Saphira) kontert er mit dem Gleichnis vom
Unkraut unter dem Weizen und mit dem Rat des Gamaliel aus Apg 5. Calvin wird
durchaus polemisch angegangen: Er schreibe «mit Hinden, die noch blutig sind
vom Blute Servets» (104). Die Genfer Kirche, einst aus Verfolgungen entstanden
und aufgeblitht unter Farel («Denn damals gab es in Genf noch so etwas wie Liebe»,
105), sei zu Schlacke geworden. Oder: «Gibt es bei euch keine andere Frémmigkeit,
als Fremde ins Feuer zu reil3en, die bei euch durchreisen, ohne dabei irgendeinen
Aufruhr zu stiften?» (Ebd.) - Genug der Polemik.

Die pointierteste und geradezu klassisch gewordene Formulierung der Debatte,
die bis heute Castellios Ruhm ausmacht und der in der Sache nichts hinzuzufiigen
ist, findet sich in des Vaticanus Antwort auf Calvins Hinweis, es sei Pflicht der Koni-
ge, «die Lehre der Frommigkeit unter ihrem Patronat zu beschiitzen» (131). Ich zitie-
re, weil hier der Skopus der ganzen Debatte liegt, zuerst das lateinische Original und
dann den ganzen Abschnitt: «Hominem occidere, non est doctrinam tueri, sed est
hominem occidere» (375f) «Einen Menschen téten hei3t nicht eine Lehre verteidi-
gen, sondern einen Menschen téten. Als die Genfer Servet getotet haben, haben sie
keine Lehre verteidigt, sondern einen Menschen getétet. Die Lehre zu verteidigen ist
nicht Aufgabe der Obrigkeit (was hat das Schwert mit der Lehre zu tun?), sondern
die des Lehrers. Den Lehrer aber zu schiitzen ist Aufgabe der Obrigkeit, ebenso wie
den Landmann, den Handwerker, den Arzt und andere gegen Unrecht zu schiitzen.
Wenn daher Servet Calvin hitte toten wollen, dann hitte die Obrigkeit Calvin zu
Recht verteidigt. Aber da Servet mit Argumenten und mit Schriften kimpfte, musste



74 Rezensionen

er mit Argumenten und Schriften widerlegt werden.» (131) Hier ist — ein klein wenig,
aber immerhin — die Tur ge6ffnet zum religionsneutralen Staat, einem enormen zivi-
lisatorischen Fortschritt innerhalb der Menschheitsgeschichte, wie er sich in Europa
im Gefolge der Aufklirung, in der Praxis zumeist erst nach der Franzésischen Revo-
lution, durchgesetzt hat. Freilich ist Castellio an dieser Stelle noch nicht konsequent.
So gestattet er der Obrigkeit, gegen Atheisten, Apostaten und Gotteslisterer vor-
zugehen. Auf Calvins Forderung: « [...] sobald man schlieBlich offen vom einzigen
Gott und seiner reinen Lehre abzufallen versucht, muss zum duBlersten Mittel ge-
griffen werden, damit das todliche Gift nicht weiter um sich greift» (194), antwortet
er: «Calvin beschreibt uns dieses Monstrum in einer Weise, wie ich es ganz und gar
nicht verteidigen will. Sollen doch meinetwegen die zugrunde gehen, die offen zur
Abkehr vom einzigen Gott aufrufen.» (Ebd.) Nein, Castellio ist nicht Aufklirer, wie
es die Franzosen des siécle des lumiéres sind, ist noch nicht einmal Skeptiker wie eine
Generation nach ihm Montaigne; eine Alternative zum christlichen Monotheismus
liegt jenseits seines Denkhorizontes. Und doch wird der Weg in die Skepsis, den
zu gehen er in seinem nachgelassenen Manuskript De arte dubitandi am Ende seines
Lebens sich anschicken wird, die Briicke bilden zwischen Humanismus und friher
Aufklirung in Westeuropa.

Das Buch enthalt in einem Anhang verschiedene Texte, die in direktem Zusam-
menhang mit dem Manuskript stehen: das Vorwort des niederlindischen Heraus-
gebers der Erstausgabe von 1612, Reinier Telle; den Widmungsbrief Castellios zu
seiner Bibeliibersetzung von 1551 an Koénig Eduard VI. von England, der spitere
Argumente vorwegnimmt; den ihm wahrscheinlich zuzuschreibenden Bericht Gber
den Tod Servets (Historia de morte Serveti) und anderes. Es ist wie die tibrigen in dieser
Reihe reich bebildert, handwerklich hervorragend gearbeitet (Bibliographie, Indices
und Nachweise) und wirklich schén. Schade, dass, wie bereits in Plaths Buch, auf
S. 19 wieder der falsche Sulzer abgebildet ist: statt des Basler Antistes Simon (1508-
1595) der Aufklarungsphilosoph Johann Georg (1720-1779) mit einem Gemailde
von Anton Graff aus dem Jahre 1771.

Hermann-Peter Eberlein, Wuppertal

Mirjam van 1'een, Die Freiheit des Denkens. Sebastian Castellio, Wegbereiter der
Toleranz 1515-1563. Eine Biographie, hg.v. Wolfgang F. Stammler, Alcorde Verlag,
Essen 2015.

358 S., Abb., ISBN: 978-3-939973-71-3, € 32.00.

Mit einer Reihe von Veranstaltungen wurde 2015 des 500. Geburtstages des Huma-
nisten Sebastian Castellio gedacht: mit Festen in seinem Geburtsort Saint-Martin-du
Fréne, in Zirich und Vandceuvres, und mit einer Tagung auf dem Monte Verita.
Vom einst Verfemten der Genfer Reformation ist der Vordenker religiéser Toleranz



Rezensionen 75

damit endgultig — und endlich! — zu einem Aushingeschild der reformierten Kirche
avanciert. In diesen Prozess hinein gehort die neue Biographie von Mirjam van Veen
(zuerst 2012 in niederlindischer Sprache erschienen), die dritte grosse wissenschaft-
liche nach denen von Ferdinand Buisson 1892 und Hans Rudolf Guggisberg 1997.
Das ebenfalls im Jubilaumsjahr 2015 erschienene schone Buchlein des Pfarrers an
der Zuricher Peterskirche Ueli Greminger iiber Castellio trigt eher erzahlerischen
Charakter.

Van Veen, Professorin fiir Kirchengeschichte an der Freien Universitit Amster-
dam, beginnt mit einer knappen Einleitung zur geistesgeschichtlichen Bedeutung
Castellios, gibt eine kurze Einfihrung in die fernen, fremden Zeiten des Reformations-
jahrhunderts und erzihlt hernach das Leben Castellios in einer sehr gut lesbaren, bei-
nahe literarischen Sprache (ein grosses Lob dem Ubersetzer Andreas Ecke!l). Weiss
man iber die Kindheit des Bauernsohnes aus dem damaligen Savoyen kaum etwas,
so bekommt Castellios Leben ab 1535 schirfere Konturen, als er an das College de
la Trinité nach Lyon zieht, eine Einrichtung, an der es Verbindungen nach Genf und
Sympathien fiir die Reformation gab. Der Drucker Etienne Dolet, spiter in Paris
verbrannt, wohnte ebenfalls in Lyon; und wenn auch Castellio die (in einem vorauf-
klirerischen Sinne) atheistischen Thesen des Freidenkers nicht zu teilen vermochte,
so hat doch das liberale Klima Lyons seinen Teil daran, dass sich der junge Student
zu einem eifrigen Humanisten und Musensohn entwickelte: «Nichts Héheres kon-
ne man erstreben, als ein schénes Gedicht zu schreiben.» (35) Im Jahre 1540 geht
Castellio nach Strassburg und schliesst sich Calvin an; bereits ein Jahr spiter wird er
auf Empfehlung Farels vom Genfer Rat zum Rektor des College de Rive berufen.
Bald beginnt er mit einer Ubersetzung des Neuen Testaments ins Franzosische, die
freilich von Calvin abgelehnt wird. Auch in den folgenden Jahren — Castellio hat
mittlerweile geheiratet und eine Familie gegriindet — kommt es immer wieder zu
Zusammenstdssen mit dem Reformator, etwa Uber den literarischen Charakter des
Hohenliedes; 1544 wird Castellio dann entlassen. Im Frihjahr des folgenden Jahres
siedelt er nach Basel iiber, wo er beim Drucker Oporin eine Anstellung findet und
schliesslich als Professor fiir Rhetorik an der Artistenfakultit wirkt. In den nichsten
Jahren stehen private Schicksalsschlige (Tod der ersten Frau und erneute Heirat,
Geburt und Tod von Kindern) neben einer kontinuierlichen wissenschaftlichen Ti-
tigkeit, bis die Verbrennung Servets in Genf im Herbst 1553 dem Humanisten das
Lebensthema beschert, das sein Denken seither bestimmt und ihm seinen Rang in
der Geschichte des europiischen Geistes zuweist: den Kampf um religiose Tole-
ranz. Die verschiedenen Phasen der Auseinandersetzung mit Calvin und Beza seien
hier nicht eigens notiert, da die entsprechenden Schriften Castellios in den letzten
Jahren durch den Alcorde-Verlag wieder zugianglich gemacht wurden und in dieser
Zeitschrift ihre eigene Wiirdigung erfahren haben. Im Jahre 1557 schliesslich kommt
es zu einer Anklage gegen Castellio vor dem Basler Rat wegen Leugnung der gottli-
chen Inspiration der Paulinen und Ablehnung der calvinischen Pridestinationsleh-
re; nachdem der Rat die Entgegnung Castellios akzeptiert hat, verlaufen die letzten



76 Rezensionen

Jahre seines Lebens bis zu seinem Tod Ende 1563 zwar nicht in ruhigen Bahnen (es
kommt zu weiteren Anzeigen), doch insgesamt in etwas stabileren Verhiltnissen.
Besonderes Gewicht haben fiir Castellio Freundschaften, etwa die zu Celio Secundo
Curione, den er 1544 in Lausanne kennenlernt, oder zu Bernardino Ochino, dessen
Dialogi triginta er noch in seinem Todesjahr aus dem Italienischen tibersetzt, oder zu
Melanchthon, der thn 1557 ausdriicklich seiner Wertschitzung versichert. Das geis-
tige Testament des Basler Humanisten freilich, De arte dubitandi et confidends, ignorandi
et sciendi, mit dem er die skeptische Bilanz der Wahrheitsfrage zieht und damit weit in
die Zukunft weist, bleibt Fragment und wird erst 1981 (1) vollstindig ediert.

Van Veens Buch ist nicht nur gut lesbar und wissenschaftlich hervorragend ge-
macht, sondern mit seiner reichen Bebilderung und einer exzellenten Ausstattung
noch dazu schén. Im Anhang bietet es neben einer Zeittafel und einem Stamm-
baum der Familie Castellios drei Quellentexte: eine Ubersetzung der Defensio von
1558, die antwurtt vff ettliche articul so im von den hochgelerten vnd erwiirdigen Rectore vnd den
anderen fiirnemsten herren der hohen schul u Basell sindt fiirgehalten worden (1557) und eine
Ubersetzung der Verteidigungsschrift vor dem Basler Rat gegen die Vorwiirfe des
Adam von Bodenstein am 24. November 1563. Man kann dieser Biographie nur
eine breite Leserschaft wiinschen, weit iber Gelehrtenkreise hinaus. Das ist auch
deshalb wichtig, weil in Deutschland — anders als in der Schweiz — «die Castellio-
Renaissance noch auf sich warten lidsst» und die kirchlichen Medien «nicht oder nur
sehr verhalten von den neuen Editionen Kenntnis» nehmen (12). Ausnehmen vom
Vorwurf der Ignoranz kirchlicher Kreise, wie ihn Wolfgang F. Stammler in seinem
Vorwort erhebt, muss der Rezensent freilich die im Jahre 2000 eingestellte Refor-
mierte Kirchenzeitung, die bereits 1987 einen lingeren Essay zu Castellio aus seiner
Feder abgedruckt hat.

Hermann-Peter Eberlein, Wuppertal

Wilhelm Pratscher | Markus Obler | Markus Iang (Hg.), Das dgyptische Christentum
im 2. Jahrhundert, LIT Verlag, Wien/Berlin 2008.

160 S., ISBN 978-3-8258-1239-3, € 19.90.

Bereits Adolf von Harnack stellte fest, dass wir iiber die Anfinge des Christentums
in Agypten fast nichts wissen. Angesichts der grossen Bedeutung Agyptens fiir das
Christentum des 3. und 4. Jahrhunderts ist das eine empfindliche Liicke. Ist es mog-
lich, diese — wenigstens zum Teil — zu schliessen? Das Institut fiir Neutestamentliche
Wissenschaft an der Evangelisch-Theologischen Fakultit der Universitit Wien bemiiht
sich darum. Eine Frucht dieser Forschung ist der hier vorgestellte Tagungsband.

Im ersten Beitrag beschreibt Markus Lang die Quellen- und Forschungslage und
die sich daraus ergebenden Perspektiven. Wichtig ist, was sich in Alexandrien abge-
spielt hat. In dieser hellenistischen Metropole lebten viele Juden — gegen Ende der



Rezensionen 77

ptolemiischen Epoche ca. 300°000 — wihrend Jerusalem um 50 n.Chr. hochstens
100’000 Einwohner zihlte! Die Beziehungen zwischen Alexandrien und Jerusalem
waren intensiv; daher ist es wahrscheinlich, dass dgyptische Juden mit der jidisch-
christlichen Urgemeinde in Berithrung kamen. Lang behandelt zudem ausserkanoni-
sche Schriften wie das Hebrierevangelium, das Agypterevangelium, das Kerygma Petri
und den Barnabasbrief; alle Dokumente kommen als Quelle fiir die Untersuchung in
Betracht. Natirlich kommt auch die auf Eusebius zuriickgehende Tradition, wonach
der Evangelist Markus der Griinder und erste Bischof der Kirche Alexandriens war,
zur Sprache (21). Wichtig ist der Abschnitt iiber die als gnostische Denker bekannten
dgyptischen Theologen Basilides, Valentinus und Karpokrates. Lang positioniert Va-
lentinus als «offen fiir die Gnosis, auf dem Weg zur Gnosis» (31). Er betont, dass aller-
lei Fragen offen bleiben. Es sei allerdings mehr als wahrscheinlich, dass die christlichen
Missionare in Alexandrien aus Judda kamen. In zukiinftigen Studien miisse weiterhin
die Erforschung des fiir die Christen zeitgendssischen Judentums eine wichtige Rolle
einnehmen; das fordere das Verstindnis des frithen dgyptischen Christentums und er-
mogliche es, dessen Ablosung und Weiterentwicklung zu verstehen (41).

Michael Tilly schreibt tiber die wechselhafte Geschichte des dgyptischen Juden-
tums zur Zeit der Romerherrschaft. Diese Geschichte miindete in der Katastrophe
der Diasporaaufstande zu Beginn des 2. Jahrhunderts.

Markus Ochler beschreibt in seinem Beitrag die auf das Matthdusevangelium zu-
riickgehende Tradition iiber Jesus in Agypten. Nach einer eingehenden Analyse der
einschligigen Stellen in diesem Evangelium beleuchtet er das Bild Agyptens im Alten
Testament. Es zeigt zwei Aspekte: einerseits Gefahrenort — gerade auch als Ort von
Gotzendienst —, andrerseits Zufluchtsort. Die einschligigen Aussagen bei Mt wurden
spater legendarisch und theologisch erweitert. Erwihnenswert ist die Meinung von
Kelsos: Eine Flucht sei nicht mit dem Gottsein von Jesus zu vereinbaren. Im frithen
Judentum brachte man Agypten oft mit Zauberei in Verbindung (auch wenn diese
auch im Judentum bekannt war und praktiziert wurde). Interessant ist, dass in rabbi-
nischer und auch in paganer Polemik gegen Jesus dieser als Zauberer bezeichnet wird,
der seine Fihigkeiten in Agypten etlernt habe.

Wilhelm Pratscher analysiert den zweiten Klemensbrief. Der Verfassungsort die-
ses Briefes — auch wenn bis heute umstritten — wird u.a. durch die darin gefithrte
Auseinandersetzung mit der Gnosis, insbesondere dem Valentianismus, in Agypten
gesehen.

Peter Arzt-Grabner beleuchtet den christlichen Alltag anhand verschiedener Pa-
pyti aus dem 2. Jahrhundert, die uns tber alletlei Aspekte der damaligen Gesellschaft
(z.B. Zensus, Sklaverei) informieren.

Hans-Gebhard Bethge zeigt, dass die Nag-Hammadi-Texte dgyptische Ziige auf-
weisen. Die Schrift «Vom Ursprung der Welt» weist auf Alexandrien als Abfassungs-
ort hin. Vor allem das dgyptische Kolorit verleiht dieser Schrift ein Proprium, das sie
von allen anderen Nag-Hammadi-Texten unterscheidet.

Alle Beitrige zeichnen sich durch Behutsamkeit, Griindlichkeit sowie durch reiche



78 Rezensionen

Dokumentation aus. Die genannte Literatur kann erganzt werden mit der letzten, in
hollindisch geschrieben, Monographie von Gilles Quispel «Valentinus de gnosticus en
zijn Evangelie der Waarheid», Amsterdam 2003.

Die Spurensuche auf so verschiedenen Feldern hat sich durchaus gelohnt, auch
wenn noch einige Fragen offen bleiben. Der Skopus dieser Aufsitze bleibt —um mit C.
Roberts zu reden — «a conspicuous challenge to the historian of primitive Christianity»
(43). Indessen: Gerade durch die Breite ihrer Forschungsaktivititen bieten die Autoren
— uber diesen spezifischen Skopus hinaus — eine Fille von Erkenntnissen und Erwa-
gungen, die fiir das Verstehen der frithen Kirchengeschichte hilfreich sind.

Jan Veenhof, Gunten

Jirg Lauster, Die Verzauberung der Welt. Eine Kulturgeschichte des Christentums,
Verlag C.H.Beck, Miinchen 2014, 2. Auflage 2015.

734 S., ISBN 978-3-406-66664-3, € 34.00.

Der Miinchner Professor fiir Systematische Theologie hat eine Monographie vorge-
legt, wie sie seit den Binden zur Systematischen Theologie eines Tillich oder Ebe-
ling in der Seitenstirke kaum mehr zu lesen ist. Das grosse Werk nennt Lauster
im Vorwort (13-17) einen dreifachen Versuch. Einmal soll seine Kulturgeschichte
helfen zu begreifen, woher wir kommen. Zum zweiten ist sie der Versuch, die kul-
turelle Erscheinungsvielfalt des Christentums besser zu verstehen. Das wichtigste,
und damit dritte Ziel, ist dem Autor jedoch, das Christentum auf eine kontinuierli-
che Geschichte der Verzauberung der Welt hin zu verstehen. Der Versuch lebt aus
jener protestantischen Tradition, in der Kulturformen auf ihre religiose Bedeutung
hin befragt und gelesen werden, und soll zu einer Sinngeschichte des Christentums
fithren.

Dieses Programm erstreckt sich in elf Kapiteln vom Anfang des Christentums
bis zum 19. und 20. Jahrhundert. So setzt das erste Kapitel (19-35) mit der Beschrei-
bung von Kultur und Religionen zur Zeit Jesu ein. Jesu Reich-Gottes-Predigt, die Ge-
richtsverkiindigung, seine Wundertaten und seine Ethik werden als kulturgeschicht-
lich interessante und bahnbrechende Phinomene gelesen. Das Aussergewohnliche
von Jesu Person sei seine religiose «Masslosigkeit» (30), mit seinem provokativen
Auftreten nahm er den Tod in Kauf. Den Glauben an die Auferstehung, die eigentli-
che Geburt des Christentums, erklirt Lauster als «eine tragende Gewissheit, als eine
existenzielle Gestimmtheit und ein Lebensgefiihl der ersten Christen» (33). Fur diese
Erfahrung habe sich das kulturelle Deutungsmuster der Totenauferstehung angebo-
ten. Das Christentum sei zwar weltgeschichtlich wirksam geworden, aber zwischen
dem historischen Jesus und dem Christus des Christentums bestehe eine Spannung,
weil sich das Christentum fortlaufend mit allen kulturellen Ausdrucksformen aus-
einandersetzen muss. Das fithre zu Wandlungen, zu Transformationen. Die erste



Rezensionen 79

Wandlung sei die Transformation der Person Jesu zu Christus.

Entsprechend dieser Vorgabe werden die Transformationen des Christentums
im Zusammenspiel mit der Kultur verdeutlicht. Beispielhaft fiir die Vorgehensweise
seien Abschnitte herausgegriffen, in denen der kulturgeschichtliche Ansatz schwie-
rige Entwicklungen von Kultur und Christentum zu erhellen versucht. Der Autor
beschreibt im fiinften Kapitel (184-193) die Kreuzzige als zu einer Kultur der Ge-
walt gehorig, Die Kreuzziige hitten die Welt verdndert und die gewaltsame Anlage
des Menschen offenkundig gemacht. An der Geschichte der Kreuzziige sei zu er-
kennen, wie die Annahme vorherrschte, Gewalt im Interesse der Religion sei etwas
Gutes. Es seien erst in der Neuzeit Zweifel an dieser Haltung aufgekommen, als die
Humanisten an die Friedensbotschaft Jesu erinnerten und die Aufklirung Ansitze
eines Volkerrechts moglich machte.

Eine andere negative Wandlung des Christentums seien Ketzerverfolgungen
und Inquisition (193-205). Nach einem profunden historischen Uberblick resiimiert
Lauster, Ketzerverfolgungen seien eine Konsequenz der Unmdglichkeit gewesen,
«den Anspruch Christi in der Welt vollkommen zu realisieren» (204). Die Inquisition
hingegen sei die «dunkle Schattenseite [...] im Dienste der Selbsterhaltung einer
Religion» (205). Die Uberwindung der Wandlungen des Christentums hin zu Gewalt
und Mord sei erst im Gefolge der Aufklirung gelungen.

Im 9. Kapitel iiber die Aufklirung (401-443) urteilt daher Lauster, dies sei die
grosste Zasur in der Kulturgeschichte des Christentums, «grof3er noch als die Re-
formation» (407). In dieser Epoche ist das Christentum als Ganzes umgestaltet
worden. Bedeutende Verinderungen seien die Befirwortung einer freien Form des
Christentums und die Aufwertung des Individuums. Herausragende Gestalten des
aufgeklirten Christentums hitten es verstanden, in viele Kultursphiren positiv hi-
neinzuwirken. Hingegen sei die Auflésung der Kloster und Ordensgemeinschaften
an dem Bedirfnis einer religisen Lebensfiihrung vorbeigegangen. Es gibt keine Re-
ligion, die sich nur verniinftig geben kann (435). Fir den insgesamt optimistischen
Ton steht der Titel des Ausblicks (615-617): «Nothing is ever lost». Das reichhaltige
Literaturverzeichnis (681-723) und das Personenverzeichnis (727-734) bieten Anre-
gungen fiir ein vertieftes Studium der Kulturgeschichte des Christentums.

So wie Lauster Erscheinungsformen des Christentums darstellt, ist der Titel
«Verzauberung der Welt gerechtfertigt. Im gekonnten Einbezug von Musik, Kunst,
Architektur und Literatur entwickelt Lauster ein spannungsreiches Wechselspiel zu
Traditionen, deren fortwihrende Transformationen er als Chance fiir die Welt deu-
tet. «Verzauberungy ist hier der Gegenbegriff zu einer Geschichte des Christentums
als Verfallsgeschichte. Es gelingt dem Autor, gegen Kleinmutigkeit und Parolen von
Entchristianisierung anzuschreiben. Er tut dies nicht, indem er zu einem tapferen
Festhalten an christlichen Traditionen im Gegeniiber zur Kultur ermutigt. Er deu-
tet gerade die kulturelle Vielfalt des Christentums als reelle Moglichkeit, gottliche
Gegenwart in der Welt wach zu halten. Der fliissig geschriebene Text und seine
Bebilderung ermuntern auch nicht theologisch geschultes Publikum zum Lesen,



80 Rezensionen

eine Wirkung, die durch die zweite Auflage nur ein Jahr nach dem Erscheinen des
gewichtigen Werkes bestitigt wird.

Christa Gabler, Riehen



	Rezensionen

