
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 72 (2016)

Heft: 1

Artikel: Was heisst und zu welchem Ende studiert man Wirkungsgeschichte? :
Hermeneutische Überlegungen mit einem Seitenblick auf Borges und
die Seligpreisungen (Mt 5, 3-12)

Autor: Mayordomo, Moisés

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877713

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877713
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Was heisst und zu welchem Ende studiert man

Wirkungsgeschichte

Hermeneutische Überlegungen mit einem Seitenblick
auf Borges und die Seligpreisungen (Mt 5,3-12)'

Ulrich L%um Dankfür den langen Dialog

In Mai 1789 brachte Friedrich Schiller mit seiner akademischen Antrittsrede
«Was heißt und zu welchem Ende studiert man Universalgeschichte?»2 das

überfüllte Auditorium der Universität Jena zum Kochen. Schiller griff mit
seiner Rede einen Begriff auf, der, auch wenn er bereits eine rechte

Erfolgsgeschichte hinter sich hatte, dennoch eine grundsätzliche Klärung erforderte.

Ähnlich steht es heute mit dem Begriff der Wirkungsgeschichte: Seine vielfältige

Verwendung geht nicht gerade mit terminologischer Präzision einher. Ich
möchte dem dadurch entstandenen Reflexionsbedürfnis in vier Abschnitten

nachgehen:

1. Wirkungsgeschichte vor Wirkungsgeschichte, oder: alter Wein in neuen

Schläuchen?

2. Wirkungsgeschichtliche Exegese mit Gadamer und über Gadamer hinaus

3. «Intertextuelle Wirkungen» oder: vom Dialog der Texte

4. Hermeneutische Wirkungsgeschichte als Ethik der Interpretation

Dieser Aufbau wird hier und da unterbrochen durch einen Text des

argentinischen Dichters Jorge Luis Borges (1899-1986). Das Gedicht «Fragmente
eines apokryphen Evangeliums» erschien 1969 in seinem fünften Gedichtband

mit dem Titel «Lob des Schattens» (Elogio de la sombra)? Es handelt sich dabei

1 Antrittsvorlesung an der Universität Basel (12. Mai 2015). Der Charakter der öffentlich
gesprochenen Rede ist soweit wie möglich beibehalten.

2 F. Schiller: Was heißt und zu welchem Ende studiert man Universalgeschichte? Eine
akademische Antrittsrede, in: R. Safranski (Hg.): Schiller als Philosoph. Eine Anthologie,
Frankfurt a.M. 2009, 247-267.

3 J.L. Borges: Elogio de la sombra (1969), in: Obras complétas, Bd. 2. 1952-1972, Buenos

Aires 1996, 389-390; deutsch in: Schatten und Tiger. Gedichte 1966-1972, übers. Curt
Meyer-Clason, Frankfurt a.M. 1994. Knapp dazu: J.D. Crossan: Raid on the Articulate.

ThZ 1/72 (2016) S. 42-67



Was ist und zu welchem Ende studiert man Wirkungsgeschichte 43

um eine ironisch parodierende, zurückhaltend skeptische, mystisch ästhetische

Version der Bergpredigt, die mit einer verblüffenden Umkehrung beginnt:

«Unselig der Arme im Geist» (desdichado elpobre en espiritü).

Warum sollte sich ein Neutestamentier für diesen Text interessieren? Und

was hat das mit Wirkungsgeschichte zu tun? Mit diesen Fragen ausgestattet,
komme ich zu meinem ersten Abschnitt:

1. Wirkungsgeschichte vor Wirkungsgeschichte, oder: alter Wein in neuen Schläuchen?

«Wirkungsgeschichte» gehört — ähnlich wie «Intertextuaütät» — zu jenen
Begriffen, die die übermässige Neologismen-Produktion der 1960er Jahre
unbeschadet überlebt haben. Beide, «Wirkungsgeschichte» und «Intertextuaütät»,
haben den geisteswissenschaftlichen Diskurs seither geprägt und werden gern
mit einer Wende oder einem Paradigmenwechsel in Verbindung gebracht.
Jedoch: Nicht alle stimmen dieser Einschätzung zu. Solche wissenschaftlichen

«Spielverderber» würden behaupten, dass Wirkungsgeschichte nur ein

Modebegriff sei, um alten Praktiken einen modernen Anstrich zu geben.4 Also: ein

neuer Schlauch, um uns alten Wein aufzutischen? Ich möchte mit einem Bück

in die Zeit vor 1960 diesem Verdacht auf den Grund gehen.
Dass es solchen «alten Wein» gibt, ist ganz ohne Frage der Faü und lässt

sich durch eine Aufzählung von auslegungsgeschichtlichen Einzelstudien
bis 1960 mit Leichtigkeit belegen; darunter Titel wie «Die Interpretation des

Neuen Testaments in der Valentianischen Gnosis» oder «Die mittelalterliche

Auslegung der Apokalypse vor Joachim von Fiore».5 Die Produktion solcher

Arbeiten war — das muss man zugeben — nicht besonders zahlreich. Im Jahre

1908 versah der Leipziger Neutestamentier Carl Friedrich Georg Hein-
rici (1844-1915) seine Edition der Matthäus-Kommentierung durch Petrus

von Laodicea mit dem Wunsch, «sie möge insbesonders zur Mitarbeit auf
dem nur spärüch angebauten Gebiet der Geschichte der Schriftauslegung

Comic Eschatology in Jesus and Borges, New York 1976, 73-77.

4 In diese Richtung argumentiert Eric D. Hirsch Jr.: Truth and Method in Interpretation,
The Review of Metaphysics 18 (1965) 488-507.

5 Carola Barth promovierte 1908 — übrigens als erste Frau an einer theologischen Fakultät
in Deutschland — mit der Arbeit: Die Interpretation des Neuen Testaments in der
valentianischen Gnosis, Leipzig 1911; W. Kamiah: Apokalypse und Geschichtstheologie. Die
mittelalterliche Auslegung der Apokalypse vor Joachim von Fiore (Historische Studien,
Heft 285), Berlin 1935.



44 Moisés Mayordomo

anregen»6. Rund vierzig Jahre später noch äusserte Gerhard Ebeling (1912-

2001) in seiner einflussreichen Antrittsvorlesung von 1946 «Kirchengeschichte
als Auslegung der Heiligen Schrift» eine ganz ähnliche Sorge.7 Schaut man

sich heute diese auslegungsgeschichtlichen Studien an, dann fallt auf, dass

ihr Interesse in erster Linie einem kirchen- oder dogmengeschichtlichen
Erkenntnisgewinn gilt; zuweilen sind auch noch konfessionelle Grabenkämpfe
tonangebend. Was jedoch fehlt, ist der Anspruch, zum Verständnis der neu-
testamentlichen Texte selbst etwas Erhellendes beizutragen. Das Gegenteil ist
meist der Fall: Die Beschäftigung mit der kirchlichen Auslegungsgeschichte
soll den Blick für die darin wirksamen dogmatischen Vorurteile schärfen und
der modernen Exegese dadurch verdeutlichen, wovon sie sich zu distanzieren
hat.8

Für die Ausblendung der Kirchenväterexegese im Protestantismus hat

Ulrich Luz (*1938) zwei historische Gründe geltend gemacht:9 die

Neubewertung der Tradition durch das reformatorische Schriftprinzip und die

historisch-philologische Textkommentierung durch die Humanisten. Zu diesem

Prozess zählt auch die Uberzeugung, dass die Bedeutung eines Textes mit der

intentio auctoris, der Aussageabsicht des Autors, zusammenfällt. Je stärker die

Fixierung auf die Autorenintention, desto irrelevanter wird jegliches Interes-

6 C.F.G. Heinrici: Des Petrus von Laodicea Erklärung des Matthäusevangeliums (Beiträge

zur Geschichte und Erklärung des Neuen Testaments, Bd. V)> Leipzig 1908, XLV-XLVI.
7 G. Ebeling: Kirchengeschichte als Geschichte der Auslegung der Heiligen Schrift (SgV

189), Tübingen 1947, wieder abgedruckt in: Wort Gottes und Tradition, Tübingen 1964,

9-27, 25: «Das wird zur Folge haben, daß die kirchengeschichtliche Arbeit sich auch der
Geschichte der Auslegung der Heiligen Schrift im engeren Sinn stärker wird zuwenden

müssen, als es bisher der Fall war.»
8 Walter Bauer veröffentlichte 1914 in der Festschrift für Georg Heinrici eine kleine und

sehr gehaltvolle Studie zu: Matth. 19,12 und die alten Christen, in: Neutestamentliche
Studien. Georg Heinrici zu seinem 70. Geburtstag (UNT 6), Leipzig 1914, 235-244, wieder

abgedruckt in: Ders.: Aufsätze und Kleine Schriften, hg. G. Strecker, Tübingen 1967, 253-

262. Dieser «anspruchslose Beitrag), wie Bauer es selbst nennt, schliesst mit der Einsicht:
«Hier wird zu guter Letzt noch einmal besonders deutlich, was jede Arbeit auf diesem

Gebiet lehrt: die gewaltige Stärke des traditionellen Elementes in der Auslegung.» (S. 262)
Fairerweise muss ich hier anmerken, dass die römisch-katholische Exegese bis zum II.
Vatikanum im Umgang mit der kirchlichen Auslegungstradition wesentlich anknüpfungsfreudiger

war.
9 U. Luz: Die Bedeutung der Kirchenväter für die Auslegung der Bibel. Eine westlich-pro¬

testantische Sicht, in: J.D.G. Dunn, u.a. (Hg), Auslegung der Bibel in orthodoxer und
westlicher Perspektive (WUNT 130), Tübingen 2000, 29-52, bes. 31-33.



Was ist und zu welchem Ende studiert man Wirkungsgeschichte 45

se an der Nachgeschichte der Texte. Für das 18. und 19. Jahrhundert möchte

ich noch einen weiteren Aspekt ins Spiel bringen: Die Moderne zeichnet

sich durch einen ausgeprägten Methoden- und Fortschrittsoptimismus aus.

Bereits Schiller verstand Universalgeschichte als eine philosophische
Syntheseleistung, die den progressiven Aufstieg des Menschen zum Besseren

nachzeichnet — oder, wie er selbst es viel prägnanter ausdrückt: «vom ungeselligen
Höhlenbewohner zum geistreichen Denker, zum gebildeten Weltmann».10 So

geht auch die biblische Exegese des 19. Jahrhunderts im Bewusstsein zu Werke,

dass der Bruch mit der Tradition für die Erlangung wissenschaftlicher

Erkenntnisse unverzichtbar ist.11

Ich möchte das anhand zweier Beispiele veranschaulichen: Der wichtigste

englische Apokalyptik-Forscher des beginnenden 20. Jahrhunderts, Robert

Henry Charles (1855-1931), hat seinem zweibändigen Apokalypse-Kommentar
eine ausführliche Einzelstudie zur Auslegungsgeschichte dieser Schrift zur

Seite gestellt.12 Darin ordnet er den historischen Fortgang durch immerhin 19

Jahrhunderte Auslegung als Entwicklungsdrama an — ganz im Geiste Schillers.

Alles Frühere ist defizitär; mit den gegenwärtigen Methoden jedoch
erreicht die Deutung der Johannesapoklypse ihre nahezu «heilsgeschichtliche»

Bestimmung. Das Aufkommen der historisch-kritischen Auslegung im 18.

Jahrhundert kommentiert Charles mit Sätzen wie: «Unvernunft konnte sich

nicht ewig halten» oder «die Zeit war reif für Besseres» oder «Endlich leuchtet

Hoffnung in dieser langen Reise auf»; nach Jahrhunderten der Irrwege führt

10 Schiller: Universalgeschichte (Anm. 2), 257.

11 Auf den Punkt bringt es J. Grondin: Einführung zu Gadamer (UTB 2139), Tübingen
2000, 144: «Es ist auch kein Zufall, wenn sich diese Disziplin im Zeitalter des Historismus
entwickelte. Das geschichtliche Bewußtsein interessierte sich nämlich für die verstehende

Aufnahme und Rezeption von Werken, um sich ihrer Wirkung und Wirksamkeit zu entziehen.

Wer etwa den originellen Sinn eines Werkes von Aristoteles oder den wirklichen Gang
der Französischen Revolution erforschen will, tut gut daran, ihre Wirkungsgeschichte zu

studieren, um sich nicht von ihren Vorurteilen irreführen zu lassen. Man müsse also die

originalen Werke von ihrer Rezeptionsgeschichte unterscheiden, um sie <objektiv> oder an
sich erforschen zu können. Wie bei Dilthey sollte es das geschichtliche Bewußtsein ermöglichen,

sich vom Fortwirken der Wirkungsgeschichte zu emanzipieren. Das geschichtliche
Bewußtsein würde sie durch die Objektivierung neutralisieren.»

12 R.H. Charles: A Critical and Exegetical Commentary on the Revelation of St. John (ICC), 2

Bde., Edinburgh 1920; ders.: The History of Interpretation, in: Studies in the Apocalypse,

Edinburgh 1913, 1-78.



46 Moisés Mayordomo

die moderne Bibelkritik endlich ins «gelobte Land».13 Man möchte solche Sätze

mit Trompeten und Fanfaren untermalen.

Härter und - ich muss gestehen - zugleich unterhaltsamer ist das Urteil

von Adolf Jülicher (1857-1938) in seinem lOOOseitigen opus magnum zu den

«Gleichnisreden Jesu» von 1899 (in 2. Auflage).14 Sein Umgang mit der altkirchlichen

Allegorie kommt einem Exorzismus gleich. In einem langen Kapitel zur
«Geschichte der Auslegung»15 spart er nicht mit deutlichen Aussagen: «Der

wissenschaftliche Bankerott der bisherigen Parabelauffassung offenbart sich

bei Orig[enes] am deutlichsten».16 Das mag bei einem liberalen Protestanten

wenig überraschen. Aber auch Chrysostomus, den Jülicher mit hohem Lob
bedenkt, muss sich bescheinigen lassen, dass er «vielfach fehlgegangen ist»,

weil er, zu stark von «kirchlichen Vorurteilen» geprägt, nicht empfänglich war
für die «Denkweise Jesu, die am frischsten und naturhaftesten in den Parabeln

sich offenbart».17 Selbst für die Bahnbrecher des 16. Jahrhunderts — Erasmus,

Luther und Calvin — hält Jülicher nach manchem Lob am Ende doch Kritik
parat, weil sie sich nicht genug von der Tradition zu lösen wussten.18

13 Charles: History (Anm. 12), 43 formuliert als Überschrift zu §11: «But unreason cannot
maintain itself indefinitely.» Im folgenden Text heisst es: «Such was the prevailing attitude
towards the Apocalypse till the middle of the eighteenth century. But the time was ripe for
better things.» Weiter auf S. 44: «Hope at last dawns on the long journey we have taken

down the centuries. From this time forward we can reckon, on the whole, on a steady
advance towards the solution of the problem. Progress may have occasionally to be made

by roundabout ways, wrong paths may for a time be pursued, side issues be mistaken for
the problems-in-chief, and criticism thereby be obliged to retrace its steps after apparently
spending its energies in vain. But, notwithstanding, possession in part of the promised
land has been won, and its entire conquest is only a question of time.»

14 A. Jülicher: Die Gleichnisreden Jesu, 2 Bde., Tübingen 21899.

15 Jülicher: Gleichnisreden (Anm. 14), I, 203-322.
16 Jülicher: Gleichnisreden (Anm. 14), I, 224.

17 Jülicher: Gleichnisreden (Anm. 14), I, 235.

18 Erasmus «emanzipiert sich nicht genug von der hergebrachten Exegese» (Jülicher:
Gleichnisreden [Anm. 14], I, 253). Luther verbindet «mit den hellen Einsichten des

Chrys[ostomus] die Irrtümer des Origenes» (257). Zum viel gelobten Calvin: «Etwas von
einer 1500jährigen Vergangenheit haftet ihm doch an.» (262) Das katholische «Pendant»

zu Calvin, Maldonat, hat die «evangelischen Parabeln [...] beinahe begriffen» (270), doch
«hat ihn das Dogma seiner Kirche einige Male weit stärker vom Richtigen ferngehalten»
(269). Die zwei Jahrhunderte nach der Reformation kann er für beide Konfessionen
lakonisch zusammenfassen (276): «Die katholische Hermeneutik ist [...] auf dem Punkte der
einfachen Vertretung kirchlicher Interessen stehen geblieben, zu dem die protestantische
erschreckend rasch nach dem Tode der Reformatoren heruntersank, um fast 2 Jahrhunder-



Was ist und zu welchem Ende studiert man Wirkungsgeschichte 47

Bekanntlich haben die beiden Weltkriege dem Optimismus der Moderne

in vielen Bereichen einen deutlichen Dämpfer versetzt. Aus dieser selbstkritischen

Reflexion mit dem Erbe der Aufklärung sind Stimmen hervorgegangen,
die eine Neubestimmung im Umgang mit den Voraussetzungen der Tradition

möglich erscheinen lassen. Solche Haltungen äussern sich etwa in Rudolf
Bultmanns immer noch lesenswertem Aufsatz «Ist voraussetzungslose Exegese

möglich?»19, in Gerhard Ebelings bereits erwähnter Bestimmung der

Kirchengeschichte als Auslegung der Heiligen Schrift und schliesslich auch in der Reihe

«Beiträge zur Geschichte der neutestamentlichen bzw. biblischen Exegese».20

Von hier ist es ein kleiner Schritt zum hermeneutischen Programm von Hans

Georg Gadamer — aber noch ein relativ langer Weg zu einem Autor wie Borges.

Intermezzo I: Borges wäre um 1960 von Exegeten kaum bedacht worden. Das

Interesse galt in erster Linie der Wiederentdeckung und Würdigung jener
exegetischen Traditionen, die die Gestalt der christlichen Kirchen in ihrer
konfessionellen Vielfalt am stärksten geprägt haben. Das waren vornehmlich die

Kirchenväter und die Reformatoren. Von einem solchen konfessionellen

Dialog- und Identitätsdiskurs ist auch der Evangelisch-Katholische Kommentar

geprägt, dessen Vorarbeiten in die Zeit bis 1969 zurückreichen.21 Obgleich die

einzelnen Bände den Bereich der Wirkungsgeschichte sehr unterschiedlich zur
Geltung bringen, stehen die binnenkirchlichen Auslegungstraditionen deutlich

im Mittelpunkt. Der katholische Agnostiker Borges, der selbst gerne Jude

gewesen wäre, der die Protestanten wegen ihrer Ethik bewunderte und dessen

te auf demselben zu verbleiben.» Grotius und Bengel erhalten bessere Noten (278), doch

«[d]as Verdienst, einen wirklichen Fortschritt [...] und die Periode einer völlig unbefangenen

Behandlung dieser Stoffe vorbereitet zu haben, gebührt der rationalistischen Theologie

[...] vor allem Lessing» (287).
19 R. Bultmann: Ist voraussetzungslose Exegese möglich?, ThZ 13 (1957) 409-417; wieder

abgedr. in: Ders.: Glaube und Verstehen, Bd. III, Tübingen 1960, 142-150.

20 Zwischen 1955 und 1998 sind in dieser bei Mohr Siebeck verlegten und u.a. von Oscar
Cullmann betreuten Reihe insgesamt 34 Bände erschienen; darunter auch die gehaltvolle
Studie des Basler Patristikers und Neutestamentiers Rudolf Brändle: Matth. 25,31-46 im
Werk des Johannes Chrysostomos (BGBE 22), Tübingen 1979.

21 Die Bedeutung dieser ökumenischen (im engeren Sinne: evangelischen und römisch¬

katholischen) Kommentarreihe (Neukirchen-Vluyn, mitderweile über 20 Bände in vielen

Teilbänden) für die akademische Anerkennung wirkungsgeschichtlicher Exegese steht

ganz ausser Frage (s.u. Anm. 64).



48 Moisés Mayordomo

poetische Imagination das Heterodoxe, Schattenhafte und Labyrinthische
feierte — nein, ein solcher Autor wäre im Rahmen ökumenischer Dialogbemühungen

eine glatte Fehlbesetzung.

2. Wirkungsgeschichtliche Exegese mit Gadamer und über Gadamer hinauf2

2.1 Gadamers Konzept von Wirkungsgeschichte

In Hans-Georg Gadamers (1900-2002) Hauptwerk «Wahrheit und Methode»

und in allen späteren hermeneutischen Reflexionen spielt «Wirkungsgeschichte»

als Prinzip des Verstehens eine zentrale Rolle.23 Der argumentative Kontext
dieser Konzeption liegt in der kritischen Auseinandersetzung mit dem

Historismus, dessen zentrale Aporie in der Blindheit für die eigene historische

Bedingtheit besteht.24 Durch die Übernahme eines pseudo-exakten
Methodenbegriffs unterliegt der Historismus der Täuschung, Geschichte von einem

neutralen, nicht-positionierten, gleichsam objektiven Standpunkt aus deuten

zu können. Wie Gadamer betont, ist in der Rückschau die Geschichtsverwo-

benheit historischer Forschung (z.B. bei Mommsen oder Ranke) sofort erkennbar.25

Daran zeigt sich, dass Verstehen immer durch die eigene geschichtliche
Situation bestimmt ist und daher unvollendet bleibt. Diese phänomenologische
Grundstruktur allen Verstehens nennt Gadamer «Wirkungsgeschichte».

Wirkungsgeschichte ist also das machtvolle Übergreifen der Geschichte auf das

endliche Bewusstsein des Verstehenden. Es heisst «Wirkungsgeschichte», nicht
weil der Text in der Geschichte auf uns wirkt, sondern weil die Geschichte

beim Verstehen des Textes immer schon wirksam ist.26

Das Phänomen, das Gadamer zu umreissen sucht, liesse sich in anderen

Fachsprachen sicherlich unterschiedlich perspektivieren: soziologisch, litera-

22 Alle Werke Gadamers werden nach H.-G. Gadamer: Gesammelte Werke, 10 Bde., Tü¬

bingen 1985-1995 unveränd. Taschenbuchausgabe, UTB 2115, Tübingen 1999) zitiert
(abgek.: GW). Wahrheit und Methode, 1. Aufl. 1960; 6. durchges. Aufl. 1990 GW I.

23 GW I, 305-312.346-384. Vgl. J. Grondin: Einführung in die philosophische Hermeneutik,
Darmstadt 22001,159-161; D. Teichert: Erfahrung, Erinnerung, Erkenntnis. Untersuchungen

zum Wahrheitsbegriff der Hermeneutik Gadamers, Stuttgart 1991, 110-112.

24 Diese Auseinandersetzung dominiert den zweiten Teil von «Wahrheit und Methode» (GW
I, 177ff). Vgl. auch die Aufsätze: Hermeneutik und Historismus (1965), in: GW II, 387-

424; Vom Zirkel der Verstehens (1959), in: GW II, 57-65, bes. 64f.

25 Der Ausschnitt aus seinem Brief an den italienischen Hermeneutiker Emilio Betti findet
sich in: Hermeneutik und Historismus (Anm. 24), 394. Zu Mommsen s.a. GW II, 240.442.

26 GW I, 305.



Was ist und zu welchem Ende studiert man Wirkungsgeschichte 49

turwissenschaftlich, kulturwissenschaftlich, psychologisch oder neurologisch.
Es liesse sich auch in viele Richtungen ausbauen, die Gadamer kaum oder

überhaupt nicht bedenkt, indem z.B. Faktoren wie Geschlecht, Kultur,
Religion, Politik, Institution, Autobiographie wirkungsgeschichtlich mit bedacht

werden.27 Aber: die Stärke dieser Begriffsbildung liegt darin, dass sowohl der

Prozess — nämlich: die wirkende Geschichte — als auch das Produkt — nämlich:

das verstehende Bewusstsein — zur Sprache gebracht werden.28

In dieser Konzeption bildet der historische Abstand nicht mehr einen «garstigen

Graben» (Lessing), der, durch die Aufklärung aufgerissen, nun durch den

Historismus übersprungen werden könnte. Er bildet vielmehr einen Horizont,
der das Bewusstsein des Einzelnen so prägt, dass Verstehen überhaupt erst

möglich wird. Indem der Verlauf der Geschichte frühere Deutungen nicht für
immer festschreibt, sondern — im Gegenteil - fortwährend neue Lektüren

generiert, zeigt sich, dass niemand zu irgendeinem Zeitpunkt endgültig verstanden
hat.29 In jedem Akt des Verstehens gibt es demnach auch ein Nicht-ganz-Ver-
stehen. Wir verstehen daher nicht besser als die Früheren, sondern anders. Der

wichtigste Grund für diese Positionierung des Verstehens ist durch die Sprachlichkeit

allen Verstehens gegeben.30 Selbst in der exaktesten philologisch-his-

27 Vgl. Andeutungen in GW I, 281; II, 496; IV, 338-339. Eine produktive befreiungstheologi¬
sche Reflexion auf der Grundlage von Gadamers Hermeneutik leistet Th. Schmeller: Das
Recht der Anderen. Befreiungstheologische Lektüre des Neuen Testaments in Lateinamerika

(NTA N.F. 27), Münster 1994. Von seinem eigenen Unternehmen sagt Gadamer in
der Rückschau: Selbstdarstellung Hans-Georg Gadamer (1975), in: GW II, 496: «Am Ende

war das Unternehmen selbstverständlich selber wirkungsgeschichtlich bedingt und wurzelte

in einer ganz bestimmten deutschen philosophischen und kulturellen Überlieferung.
Die sogenannten Geisteswissenschaften hatten wohl nirgends so stark wie in Deutschland
wissenschaftliche und weltanschauliche Funktionen in sich vereint - oder besser: sich die

weltanschauliche, ideologische Bestimmtheit ihrer Interessenahme so konsequent hinter
dem Methodenbewußtsein ihres wissenschaftlichen Verfahrens verborgen.»

28 Grondin: Gadamer (Anm. 11), 145.

29 Der Entzug eines endgültigen Sinns begünstigt plurale Verstehensweisen und bildet eine

deutliche Brücke zur Dekonstruktion Derridas; vgl. dazu das reflektierte Nachwort von
Martin Gessmann in: J. Derrida / H.-G. Gadamer: Der ununterbrochene Dialog, hg. M.
Gessmann (es 2357), Frankfurt a.M. 2004, 97-110. Vor dem Hintergrund der häufig als

«gescheitert» eingeschätzten Begegnung zwischen Gadamer und Derrida (dokumentiert
in P. Forget [Hg.]: Text und Interpretation. Deutsch-französische Debatte [UTB 1257],
München 1984) ist diese Rede von Jacques Derrida zum Tod seines Freundes Hans-Georg
Gadamer unbedingt lesenswert.

30 GW II, 228.



50 Moisés Mayordomo

torischen Bemühung um Überwindung der eigenen Situation über-setzen wir
immer schon in unsere gegenwärtige Sprache und unsere Gedankenwelt und

nehmen damit die geschichtlichen Konturen der Sprache mit auf.31

Interme^po 2: Was heisst das nun für unseren Seitenblick auf Borges? Zunächst

einmal dies: Die Geschichte, die auf unser Verstehen einwirkt, ist nicht nur
eine konfessionell-kirchliche oder eine Geschichte von textuellen Auslegungstraditionen.

Sie ist auch eine Geschichte der Politik und Gesellschaft, eine

Geschichte der Kultur, Literatur, Kunst, Philosophie und Musik, eine Geschichte

der Macht, Gewalt, Sexualität, Migration und Armut. Wenn also Wirkungsgeschichte

nicht einfach zur Stabilisierung kirchlicher Identitäten beitragen soll

— und es gibt m.E. keinen Grund, warum sie ausschliesslich dazu dienen sollte

—, dann werden Autoren wie Kant, Nietzsche, Brecht oder eben auch: Borges

exegetisch relevant. Manchmal sagen die «Häretiker» mehr über unsere Identität

aus als die so genannten «Väter».

Borges selbst gibt seiner Spruchsammlung den Titel: «Fragmente eines

apokryphen Evangeliums». Mit dieser Bezeichnung spielt er auf zwei wirkmächtige
binäre Oppositionen im Umgang mit der Schrift an: zum einen auf die

Unterscheidung zwischen kanonisch-rechtgläubigen und apokryph-häretischen
Schriften, zum anderen auf die subtilere Differenz zwischen öffentlichen und

verborgenen, moralischen und mystischen Lektüren.32 Beide Dimensionen
sind für diesen Text zu bedenken:

1. Apokryphisierung ist ein rezeptionsgeschichtlicher Prozess. Er lässt sich

deswegen nicht vorbestimmen, weil die Grenzen der Häresie in stetem Wandel

begriffen sind. Wenn ein Autor also paradoxerweise sein eigenes Werk apokryph

nennt, anerkennt er implizit damit auch einen kanonischen Text. Die «apokryphen

Fragmente» von Borges möchten also nicht einfach die Bergpredigt
widerlegen oder gar ersetzen, sondern ihre häretischen Grenzen, ihren «Schatten»

ausloten.33 Ein Vorbild für diesen dogmatisch ungebundenen Umgang mit der

31 H.-G. Gadamer: Die Kontinuität der Geschichte und der Augenblick der Existenz (1965),
in: GW II, 143.

32 Borges ist sich durchaus bewusst darüber, dass «apokryph» in seiner ersten Bedeutung
nicht eine Fälschung oder ein Lügenwerk bezeichnet, sondern ein verborgenes Buch, dessen

Inhalt nur den Eingeweihten zugänglich sein soll (vgl. seine knappe Empfehlung
apokrypher Evangelien in: Obras complétas, Bd. 4. 1975-1988, Buenos Aires 1996, 452).

33 Die Schatten-Metapher, die sich aus dem Titel des Gedichtbandes «Lob des Schattens»



Was ist und zu welchem Ende studiert man Wirkungsgeschichte 51

Bibel ist der schwedische Wissenschaftler, Mystiker und Theosoph Emanuel

Swedenborg (1688-1772), ein Zeitgenosse Kants, den Borges explizit und

implizit häufig in seine Texte einbezieht.34 Wir kommen später auf ihn zurück.

2. Insofern das Adjektiv «apokryph» auch «verborgen» bedeuten kann, ist

die Bezeichnung «apokryphes Iivangeliutm ein Widerspruch in sich selbst, ein

Oxymoron. Denn «Evangelium» bezeichnet gerade die öffentliche Verlautbarung

einer guten Nachricht. Wer eine solche Verlautbarung «verbirgt» oder

«ent-öffentlicht», der verkündigt — ganz anders als viele Exegeten des 19.

Jahrhunderts — ohne Bekehrungswille sotto voce?'' Dieser Mangel an prophetischem
Pathos kommt am deutlichsten in Vers 7 zum Ausdruck:

7. Feliz el que no insiste en tener razôn, 7. Glücklich der nicht auf seinem Recht beharrt,

porque nadie la tiene o todos la tienen. denn niemand hat es oder alle haben es.

Das entspricht durchaus der Zurückhaltung, ja vielleicht sogar der Skepsis,
die sich aus der hermeneutischen Position Gadamers ableitet.36 Denn — wie
Gadamer es in einem Gespräch auf den Punkt brachte — die Seele der
Hermeneutik ist die Möglichkeit, dass der Andere recht hat.37 Mit seinem leisen,

ironischen, bescheidenen, widerspruchswilligen, apokryphen Evangelium
entzieht sich Borges jedem methodischen Anspruch. Wir können kaum den Weg
nachzeichnen (also den met-hodos), der von Text A (der Bergpredigt) zu Text B

(dem Text von Borges) führt. Mit dem Problem der Methode kommen wir zu
Gadamer zurück:

(Elogio de la sombra) ergibt, ist ausgesprochen passend, um — im Sinne von Borges — das

Verhältnis von kanonischen zu apokryphen Texten zu bezeichnen. Zahlreiche Texte von
Borges belegen ein Interesse an der nur scheinbar unüberwindlichen Grenzmauer
zwischen Orthodoxie und Häresie (vgl. besonders die Erzählung «Die Theologen» in: Das

Aleph. Erzählungen 1944-1952, Frankfurt a.M. 1992). Borges folgt einem Aphorismus
von E. Cioran: «La possibilité de se renouveler par l'hérésie confère au croyant une nette

supériorité sur l'incroyant» (Syllogismes de l'amertume, Paris 1980, 105).
34 Vgl. W. Rowlandson: Borges, Swedenborg and Mysticism (Hispanic Studies Culture and

Ideas 50), Bern u.a. 2013.

35 Treffend I. Almeida: Bienaventuranzas apöcrifas y hereje fidelidad en Borges, Variaciones

Borges 11 (2001) 163-186, bes. 168.

36 Die hermeneutische Wende ins Skeptische vollzieht Odo Marquard: Abschied vom Prinzi¬

piellen, in: Abschied vom Prinzipiellen. Philosophische Studien, Stuttgart, 1981, 4-22, bes.

20.

37 Überliefert inj. Grondin: Einführung (Anm. 23), 173 mit Anm. 1 (S. 190); vgl. ders.: Her¬

meneutik (UTB 3202), Göttingen 2009,110.



52 Moisés Mayordomo

2.2 Wirkungsgeschichte und das Problem der Methode

Da Wirkungsgeschichte «nicht in unserer Macht oder unserem Verfügen»
steht38, kann sie nicht zur Methode werden. Das komplette Ausschöpfen von
Sinn ist methodisch eben nicht zu leisten. Gadamer ist sich durchaus dessen

bewusst, dass Wirkungsgeschichte verstanden werden kann als eine historische

Aufzählung von Textdeutungen.39 In der Rückschau ist er sich auch der

Vieldeutigkeit seiner Begriffswahl bewusst.40 Dennoch — als ob er biblische

Exegeten vor Augen gehabt hätte — schützt er diesen Begriff explizit vor einer

Verwendung in diesem Sinne:

«Es wird also nicht gefordert, daß man die Wirkungsgeschichte als eine neue selbständige

Hilfsdisziplin der Geisteswissenschaften entwickeln sollte, sondern daß man sich

selber richtiger verstehen lerne und anerkenne, daß in allem Verstehen, ob man sich

dessen ausdrücklich bewußt ist oder nicht, die Wirkung dieser Wirkungsgeschichte
am Werke ist.»41

Bekanntlich sind die neutestamentlichen Anwender wirkungsgeschichtlicher

Exegese mit dieser Warnung Gadamers eher sorglos umgegangen. Denn
obwohl wirkungsgeschichdiche Exegese sich immer auf Gadamer beruft, ist dieser

Bezug häufig terminologischer und nicht sachlicher Art.

Soweit ich die Diskussion überschaue, findet sich in den Begründungen
wirkungsgeschichtlicher Exegese keine Fundamentalkritik an Gadamer. Die argumentative
Hauptlinie ist eher pragmatischer Art:42 Für die konkrete Auslegung von Texten brauche

man eine methodisch kontrollierbare wirkungsgeschichtliche Praxis. Ausserdem
lasse sich durch solche auslegungsgeschichtlichen Querschnitte das hermeneutische
Bewusstsein erkennbar machen. Beide Argumentationslinien haben ihre Schwächen:
1. Die neutestamentliche Wissenschaft ist so text- und anwendungsorientiert, dass

38 Grondin: Einführung (Anm. 23), 160.

39 GW 1, 305.

40 GW II, 142-143.

41 GW I, 306; s.a. Gadamer: Zwischen Phänomenologie und Dialektik: Versuch einer Selbst¬

kritik (1985), in: GW II, 3-23 (10); ders.: Replik zu Hermeneutik und Ideologiekritik (1971),
in: GW II, 251-275 (273).

42 Paradigmatisch U. Luz: Das Evangelium nach Matthäus, Bd. 1. Mt 1-7 (EKK 1,1), Zürich/
Neukirchen-Vluyn, 52002,108, dem zwar bewusst ist, «daß ich in diesem Kommentar eben

dies betreibe, was Gadamer selbst nicht wollte», der es aber dennoch tut, weil «in unserer

heutigen geschichtsvergessenen Zeit» eine solche «Vorarbeit» unvermeidlich ist, «um zu
dem, was Gadamer (wirkungsgeschichtliches Bewußtsein> nennt, überhaupt zu gelangen».



Was ist und zu welchem Ende studiert man Wirkungsgeschichte 53

der Zwang zur Methode zu unserer ganz eigenen Wirkungsgeschichte gehört. Das

hängt sicherlich auch mit der institutionellen und kirchlichen Einbettung des Faches

— zumindest im deutschsprachigen Bereich — zusammen. Ich formuliere daher als

offene Frage: Was verlieren oder gewinnen wir, wenn wir nicht alle Gebiete des Verste-
hens von Texten in den Regeln, Konventionen und Fragen eines methodischen
Vorgehens fassen? Umgekehrt wäre in Richtung Gadamer zu fragen, ob sich Methoden
nicht auch als Kommunikationsregeln verstehen lassen, die keine - im historistischen
Sinne — Totalitätsansprüche stellen.43 2. Das zweite Argument ist komplizierter, weil
es nämlich in Aussicht stellt, durch eine wirkungs- bzw. auslegungsgeschichtliche
Praxis — die Gadamer gerade zu überwinden sucht — ein wirkungsgeschichtliches
Bewusstsein — welches Gadamer zu schärfen versucht — schaffen zu können. Doch
gerade die knappen Einblicke in die auslegungsgeschichtliche Praxis vor 1960 zeigen,
dass diese auch durchgeführt werden kann, um sich gerade von der Tradition
abzusetzen (s.o.). Ein quasi automatischer Übergang von einer auslegungsgeschichtlichen
Praxis zum hermeneutischen Bewusstsein der eigenen Situation ist also nicht per se

gegeben.

2.3 Wirkungsgeschichte als Praxisjenseits des Methodischen

Damit stellt sich die Frage, ob sich aus Gadamers Begriff der Wirkungsgeschichte

irgendeine Praxis für den Umgang mit biblischen Texten überhaupt

gewinnen lässt. Oder anders gefragt: Wie könnte wirkungsgeschichtliche Exegese

aussehen, wenn sie die Historismus-Kritik Gadamers ernst nimmt? Gadamer

spricht vom «Bewusstsein der Wirkungsgeschichte» in zwei unterschiedlichen

Perspektiven:44

1. Als genitivus subiectivus wird das Bewusstsein bezeichnet, das durch die

Geschichte gewirkt ist. Dieses Bewusstsein ist immer am Werk, wenn wir
verstehen; es übersteigt unser explizites Wissen und begrenzt zugleich jede Form

von Verstehen.45

43 In diese Richtung geht G. Theißen: Methodenkonkurrenz und hermeneutischer Konflikt.
Pluralismus in Exegese und Lektüre der Bibel, in: J. Mehlhausen (Hg.): Pluralismus und
Identität (VWGTh 8), Gütersloh 1995,127-140.

44 Ich folge hier der Klassifikation von Grondin: Einführung (Anm. 23), 161; ähnlich Tei-
chert: Erfahrung (Anm. 23), 111. Grondin: Gadamer (Anm. 11), 147-149 unterscheidet

später vier Perspektiven. Die Zweideutigkeit der Begriffsverwendung wird von Gadamer
selbst reflektiert; vgl. Gadamer: Die Kontinuität der Geschichte und der Augenblick der

Existenz (1965), in: GW II, 142£; ders.: Vorwort zur 2. Auflage (1965), in: GW II, 444;
ders.: Kant und die hermeneutische Wendung (1975), in: GW III, 221.

45 Das kann sogar als die Hauptthese seines Buches gelten; vgl. Gadamer: Vorwort zur 2.

Auflage (Anm. 44), 443; ders.: Nachwort 3. Aufl., in: GW II, 475.



54 Moisés Mayordomo

2. Als genitivus obiectivus wird jedoch das Bewusstsein bezeichnet, das wir über

die eigene hermeneutische Situation erlangen können bzw. erlangen müssen.''1'

Diese Reflexion strebt weder Aktualisierung an,47 noch nimmt sie eine Position

ausserhalb der Geschichte ein.48 Sie kann allerdings das eigene Vorverständnis so

bewusst werden lassen, dass wir über dessen Recht und Unrecht frei befinden
können.49 Dadurch werden nicht nur Vorurteile aufs Spiel gesetzt50, sondern auch

«Erkenntnischancen» eröffnet, die sonst «nicht wahrgenommen würden».51

Es lassen sich bei Gadamer noch weitere Spuren für eine Praxis des

wirkungsgeschichtlichen Bewusstseins finden: Da Verstehen sich im Sprachlichen
vollzieht, kann die Analyse der Begriffsgeschichte52 und, auf einer weiteren Ebene,

der Ideengeschichte, welche unsere Auffassung von Sprache prägt,53 Aspekte der

Wirkungsgeschichte ins Bewusstsein rufen. Schliesslich ist die ideengeschichtliche

Wirkung eminenter Texte für das Verständnis dieser Texte auch für Gadamer

von Bedeutung. Nur in diesem Zusammenhang redet er explizit von der

Wirkungsgeschichte eines Autors oder eines Textes.54

46 In dieser Hinsicht wird Gadamer in seinen Spätwerk durchaus normativ; vgl. Heraklit-Stu-
dien (1984), in: GW VII, 65: «Unsere eigene Vorprägung sitzt so tief, daß sie im Verständnis

anderer Kulturen und Geschichtswelten uns behindert. Um zu besserem Verständnis

zu gelangen, muß man sich seiner eigenen Vorprägung bewußt zu werden versuchen. [...]
Größere Schwierigkeiten tun sich natürlich auf, wo wir es noch mit ganz anderen Kulturkreisen

und Traditionen zu tun haben. Man denke etwa an die Verformung der Vedanta

durch den Kantianer Schopenhauer.»
47 Gadamer: Replik (Anm. 41), 261.

48 Gadamer: Rhetorik, Hermeneutik und Ideologiekritik: Metakritische Erörterungen zu
<Wahrheit und Methode) (1967), in: GW II, 240.

49 Gadamer: Rhetorik (Anm. 48), 247: «Die Reflexion eines gegebenen Vorverständnisses

bringt etwas vor mich, was sonst hinter meinem Rücken geschieht. Etwas — nicht alles.»

Zur «Rücken»-Metapher vgl. Gadamer: Kant (Anm. 44), 221.

50 Gadamer: Replik (Anm. 41), 273: «Das, was man versteht, spricht stets auch für sich selbst.

Just hierauf beruht der Reichtum des hermeneutischen Universums. Indem es sich in
seiner ganzen Spielweite ins Spiel bringt, zwingt es auch den Verstehenden, seine Vorurteile
aufs Spiel zu setzen.»

51 Gadamer: Rhetorik (Anm. 48), 263. Die Praxis, aus der diese Erkenntnisgewinne erwach¬

sen, gründet schlicht auf der Gesprächsbereitschaft vernünftiger Menschen (Gadamer:

Replik (Anm. 41), 273).
52 Vgl. etwa die Überlegungen in einer längeren Rezension von Gadamer: Liebe, Geschichte

eines Begriffs (H. Kuhn), 1977, in: GW IV, 103.

53 Gadamer: Die Griechen (1979), in: GW III, 294 (zum aristotelischen Gebrauch von poptpt]
und seinem Verständnis bei Heidegger).

54 So etwa im Falle von Parmenides (Parmenides oder das Diesseits des Seins, [1988], in: GW



Was ist und zu welchem Ende studiert man Wirkungsgeschichte 55

2.4 Zwischenfasft im Hinblick auf die neutestamentliche Exegese

Von Neutestamentlern wird der Begriff der Wirkungsgeschichte recht

vieldeutig verwendet. Mal dient er als Oberbegriff für Auslegungs- und

Rezeptionsgeschichte, mal wird er von Auslegungsgeschichte abgegrenzt etwa im
Hinblick auf die konkreten Medien55 oder im Hinblick auf die Art des

Umgangs mit dem Text56. Das Verhältnis zwischen Wirkungs- und Rezeptionsgeschichte

wird häufig so bestimmt, dass Wirkungsgeschichte die «Wirkkraft
der Texte» im Auge hat57, Rezeptionsgeschichte stärker auf die Aktivität von
deutenden Subjekten bückt58. Da schriftliche Texte als Sprachhandlungen

VII, 4.9.14], Kant (Kants <Kritik der reinen Vernunft) nach 200 Jahren [1981], in: GW IV,
338-339], Goethe (Goethe und die Philosophie [1947], in: GW IX, 57; Die Natürlichkeit

von Goethes Sprache [1985], in: GW IX, 129) oder Stefan George (Die Wirkung Stefan

Georges auf die Wissenschaft [1983], in: GW IX, 258).
55 Luz: Matthäus I (Anm. 42), 107: «Unter Wirkungsgeschichte im engeren Sinn möchte ich

die Rezeption und Aktualisierung eines Texts in anderen Medien als in Kommentaren
verstehen». Diese Begriffsbestimmung findet sich bereits 1985 in ders.: Wirkungsgeschichtliche

Exegese. Ein programmatischer Arbeitsbericht mit Beispielen aus der Bergpredigtexegese,

BThZ 2 (1985), 18-32 (22, Anm. 8). Präzisierungen finden sich später in ders.:

Textauslegung und Ikonographie. Reflexionen anhand der matthäischen Passionsgeschichte,

EvTh 67 (2007), 102-119 (103, Anm. 2).
56 Das wenig erfolgversprechende Modell von H. Räisänen: Die Wirkungsgeschichte der Bi¬

bel. Eine Herausforderung für die exegetische Forschung, EvTh 52 (1992), 337-347, bes.

340-341 unterscheidet zwischen einem plausiblen Sinnfindungsprozess, bei dem zentrale

Inhalte des Textes zur Wirkung gelangen (Wirkungsgeschichte), von einem freien bis

willkürlichen Gebrauch eines Textes (Auslegungsgeschichte).
57 Luz: Matthäus I (Anm. 42), 108. Vgl. den kritischen Einwand in R. Kampling: Eine aus¬

legungsgeschichtliche Skizze zu 1 Thess 2,14-16, in: D.-A. Koch / H. Lichtenberger (Hg):
Begegnungen zwischen Christentum und Judentum in Antike und Mittelalter (FS Heinz

Schreckenberg), Göttingen 1993, 183-213 (189f.): «Hinsichtlich des Sprechens von einer

Wirkungsgeschichte der Bibel ist anzunehmen, daß die Gewißheit um das Wirken des Wortes

Gottes, das der Glaubende erfahren hat und in der Gemeinschaft der Mit-Glaubenden
erlebt, allzu schnell auch für eine historisch-soziologisch arbeitende Wirkungsgeschichte
als Prämisse gesetzt wird.» Ich habe mir diese Kritik zu eigen gemacht (M. Mayordomo:
Den Anfang hören. Leserorientierte Evangelienexegese am Beispiel von Matthäus 1-2

[FRLANT 180], Göttingen 1998, 350), worauf U. Luz reagiert hat: Wirkungsgeschichtliche
Hermeneutik und kirchliche Auslegung der Schrift, in: M. Mayordomo (Hg.): Die prägende
Kraft der Texte. Hermeneutik und Wirkungsgeschichte des Neuen Testaments (SBB 199),

Stuttgart 2004, 15-37 (17, Anm. 7).

58 H.R. Jauß: Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik (stw 955), Frankfurt a.M.

31984, 696 unterscheidet «Wirkung als das vom Text bedingte und Rezeption als das vom
Adressaten bedingte Element der Konkretisation von Sinn». Vgl. Mayordomo, Anfang
hören (Anm. 57), 349.



56 Moisés Mayordomo

unzweifelhaft Wirkungen haben und da solche «Wirkungen» ihre erkennbaren

Spuren in der Geschichte hinterlassen59, scheint das Ziel
wirkungsgeschichtlicher Exegese evident zu sein: Sie zeichnet die Nachgeschichte bzw.

die «Zukunft» der Texte nach.60

Gadamer hat allerdings in «Wahrheit und Methode» Wirkungsgeschichte
zunächst als Prinzip, als Bewusstsein, als «Sein», als Forderung rein theoretischer

Natur formuliert. In seinem weiteren Werk finden sich deutlich
erkennbare Konturen einer wirkungsgeschichtlichen Praxis, die aber nicht
einfach in einer klassischen Auslegungsgeschichte aufgehen kann. Negativ kann

also festgehalten werden, dass es zwischen der üblichen wirkungsgeschichtlichen

Praxis in der neutestamentlichen Exegese und dem Werk von Gadamer

wenig Kongruenz gibt. Es ist gleichzeitig jedoch auch deutlich zu machen,
dass der Philosoph Gadamer andere Wissensbestände und Diskurse im Blick
hat als in den biblisch-exegetischen Fächern. Mein bisher eher negatives Fazit

soll lediglich den Bezug auf Gadamer angemessen als Problem darstellen,

es zielt jedoch nicht darauf ab, die Hermeneutik Gadamers jeder exegetischen

Praxis gleichsam als Zwangsjacke überzuziehen. Ich möchte daher im

Folgenden diese Verlegenheit nutzen, um Vorschläge in zwei Richtungen
zu machen: Wenn der Begriff der Wirkungsgeschichte beibehalten werden soll, dann

müssen wir unterscheiden \wischen der im Werstehen wirksamen Wirkungsgeschichte und

der Geschichte von Textwirkungen — also zwischen einer hermeneutischen Wirkungsgeschichte

(das wirkungsgeschichtliche Bewusstsein)6' und einer Geschichte

intertextueller Wirkungen (die medienübergreifende Nachgeschichte eines

Textes).

59 Vgl. die erhellenden Studien von M. Andree: Archäologie der Medienwirkung. Faszi¬

nationstypen von der Antike bis heute, München 22006; ders.: Wenn Texte töten. Über

Werther, Medienwirkung und Mediengewalt, München 2006.

60 Vgl. M. Mayordomo: Wirkungsgeschichte als Erinnerung an die Zukunft der Texte, in:
Ders. (Hg.): Prägende Kraft (Anm. 57), 11-14.

61 Hermeneutische Wirkungsgeschichte bewegt sich eher im breiteren Rahmen jener ideen-

und kulturgeschichtlichen Entwicklungen, die direkt oder indirekt auf das heutige Verstehen

eines Textes einwirken, ohne selbst als «Auslegungen» des Textes verstanden werden

zu können. K.R. Mandelkow: Probleme der Wirkungsgeschichte, in: P.U. Hohendahl (Hg.):

Sozialgeschichte und Wirkungsästhetik, Frankfurt a.M. 1974, 82-96 (95), hat bereits früh
erkannt: «Im extremen Falle wird Wirkungsgeschichte dann zur allgemeinen Kulturgeschichte

überhaupt in der Totalität ihrer Aspekte.»



Was ist und zu welchem Ende studiert man Wirkungsgeschichte 57

3. «Intertextuelle Wirkungen» oder: vom Dialog der Texte

Intertextuelle Wirkungsgeschichte ist in der Praxis prinzipiell kaum von Rezeptions-

oder Auslegungsgeschichte zu unterscheiden. Sie hat jede zeitlich spätere

Äusserung im Blick, die in einer intertextuellen (oder intermedialen) Beziehung

zu einem neutestamentlichen Text steht — unabhängig vom Medium oder von
der Plausibilität der Bezugnahme. Dabei verfolgt sie das Ziel, die theologischen,

kirchlichen und allgemein kulturellen Prägefunktionen biblischer Texte

für die Gegenwart erkennbar zu machen.62

Es gibt in praktischer Hinsicht eine Reihe offener Fragen, von denen ich

drei hervorheben will:63

1. Das Problem der Auswahl von Re^eptions^eugnissen: Grundsätzlich erfasst in-

tertextuell-wirkungsgeschichtliche Arbeit alle Produkte menschlichen Lebens,

Denkens und Handelns, die ohne die biblischen Texte nicht existieren würden.

Diese maximale Extension umfasst natürlich sehr viel mehr als nur schriftliche

Zeugnisse. Sie bezieht die Verarbeitung biblischer Stoffe in Musik, Kunst,
Literatur, Theater und Film mit ein; sie betrachtet alle Spuren der Bibel in der

so genannten Populärkultur (Werbung, Popmusik, Internet, Zeitungen, Videospiele

usw.) aber auch das Fortwirken biblischer Traditionen in Festen, Riten,

Liturgien und Redewendungen. Sie versteht auch Übersetzungen, Kommen-

62 Die terminologischen Differenzierungen der gegenwärtigen Intertextualitätsforschung
sind für diese Form wirkungsgeschichtlicher Praxis enorm hilfreich; vgl. zur weiteren
Diskussion M. Mayordomo: Matthew 1-2 and the Problem of Intertextuality, in: C. Clivaz,

u.a. (Hg.): Infancy Gospels. Stories and Identities (WUNT 281), Tübingen 2011, 257-279.

Die Intertextualitätsforschung ist in der neutestamentlichen Forschung sehr breit rezipiert
worden, um das Verhältnis zum Alten Testament auf ein solideres Fundament zu stellen.

Es ist für mich ein Rätsel, warum das Wissen um solche Relationstypologien nicht auch für
die konkrete wirkungsgeschichtliche Arbeit verwendet wird.

63 Auslassen möchte ich hier das Problem des theoretisch wenig reflektierten Begriffs der
Geschichte. Intertextuelle Wirkungsgeschichte geschieht eher im Sinne einer Chronik von
Positionen als in Form einer wirklich historischen Deutung. Was genau macht eine

Aneinanderreihung von Auslegungsmeinungen, die vielleicht noch zu Auslegungsfamilien
gebündelt werden, zu einer «Geschichte»? Eine geschichtliche Darstellung von Verwen-

dungs- oder Interpretationsweisen eines Textes, die den Namen verdient, ist in der Regel

von Neutestamentlern und Neutestamentlerinnen gar nicht zu leisten. Diese Arbeit sollte

jenen überlassen werden, die mit den Quellen und ihren sozial- wie ideengeschichtlichen
Kontexten besser vertraut sind. Eine wirkliche AuslegungsgerÄr^fe täte gut daran, sich an

den Kriterien von H.R. Jauß zur Literaturgeschichte zu orientieren: Literaturgeschichte als

Provokation (es 418), Frankfurt a.M. 1970, "1997, 171-207.



58 Moisés Mayordomo

tare und die Textgeschichte mit ihren unzähligen Varianten als Formen von
«Wirkungsgeschichte». Die Aufarbeitung der relevanten Bestände ist uferlos;
sie kann jedoch angesichts der hypertextuellen Möglichkeiten des Internets

samt der Abfragemöglichkeit grösserer Datenbanken erstmals angegangen
werden. Dabei sind Kooperationen mit anderen Disziplinen unerlässlich.

Eine kluge Auswahl ist sicherlich geboten; sie muss jedoch auch transparent
gemacht werden. Hier sind nicht nur Fragen des eigenen Geschmacks, der

Biographie und schlicht auch der Verfügbarkeit von Daten leitend. Entscheidend

ist auch der kommunikative Kontext der eigenen exegetischen Arbeit:

Wirkungsgeschichte wird sich in einem ökumenischen Dialogkontext auf andere

Bestände beziehen als eine kulturwissenschaftlich verortete Wirkungsgeschichte.64

Die Frage ist aber nicht nur, wie viele Quellen aus welchem Grund

Berücksichtigung finden, sondern in welcher Form und mit welcher Absicht dies

geschieht. Hermeneutische Einsichten lassen sich mit wenigen ausgesuchten

Rezeptionsdokumenten (vielleicht!) besser gewinnen als mit flächendeckenden

Quellenbergen. Bereits Schiller warnte ebenso eindringlich wie einseitig vor
dem «Brotgelehrten», der mit «kümmerlicher(n) Genauigkeit» seine

«zusammengehäuften Gedächtnisschätze zur Schau» trägt und damit nur «ein Aggregat

von Bruchstücken» liefert.65

64 Durch die Pionierarbeit des Evangelisch-Katholischen Kommentars hat diese Form wir¬

kungsgeschichtlicher Exegese eine besondere Affinität zu Fragen konfessioneller Identität
entwickelt. Weitere Arbeiten im Dialog mit orthodoxen Exegeten zeigen m.E. die Produktivität

dieses Ansatzes für eine ökumenisch dialogische Exegese. Es sind aber auch andere

Kontexte denkbar: befreiungstheologische Lektüren, sachkritische Anliegen, kulturtheoretische

Interessen, persönlich-biographische Ansätze, usw. Es müsste klarer von Beginn
an deutlich gemacht werden, in welcher Absicht Wirkungsgeschichte getrieben wird. Zum
konfesionell-ökumenischen Bezug schreibt Luz: Wirkungsgeschichtliche Exegese (Anm.
55), 22: «Daß die Wirkungsgeschichte im EKK zu einem wichtigen Anliegen wurde, hing
mit der Frage nach dem Verhältnis von Schrift und Tradition zusammen, die Protestanten

und Katholiken herkömmlicherweise trennt. Der Ausgangspunkt war etwa der, daß

manche Katholiken an der Emanzipation der exegetischen Arbeit von der normierenden
Kraft der Wirkungsgeschichte, d.h. von der Tradition und der kirchlichen Lehre, interessiert

waren, während umgekehrt manche Protestanten den kirchlichen Bezug ihrer eigenen

exegetischen Arbeit neu zu entdecken hofften. Eine in Gesprächen oft auftauchende Formel

war, daß in einem interkonfessionellen Kommentar die Wirkungsgeschichte insofern

wichtig sei, als sie deutlich mache, wie wir als evangelische, respektive katholische Christen
durch die Texte das geworden sind, was wir heute sind.»

65 Schiller: Universalgeschichte (Anm. 2), 249 (Gedächtnisschätze), 249-250 (kümmerliche
Genauigkeit) und 263 (Aggregat).



Was ist und zu welchem Ende studiert man Wirkungsgeschichte 59

2. Das Problem der Perspektive: Wer sich als Exeget auf die Suche nach inter-
textuellen Spuren macht, begibt sich fortwährend in Gebiete, die durch andere

Fachdisziplinen umzäunt sind. Manchmal sind diese Fachgebiete mit
Verbotsschildern versehen, die das fröhliche Dilettieren untersagen. Und tatsächlich

können Neutestamentier, die sich z.B. mit der Malerei Rembrandts, der

Kirchenmusik von Arvo Pärt oder der Lyrik von Else Lasker-Schüler beschäftigen,

Verknüpfungen herstellen, die den Fachexperten nur ein mildes Lächeln abringen.

Eine wirkungsgeschichdiche Praxis wäre jedoch undurchführbar, wenn sie

mit dem Anspruch verbunden wäre, das wir «armen Bibelwissenschafder» uns
in mühsamen Nachtstunden noch das Expertenwissen in all diesen Gebieten

aneignen müssten. An dieser Stelle ist nicht nur der interdisziplinäre Austausch

von allergrösster Bedeutung, es gilt auch, die Frageperspektive von vornherein
deutlich auszuweisen.66 Mein Interesse als Neutestamentier gilt nicht der

Erhellung der Malkunst Rembrandts, sondern dem Verständnis der vielfältigen
Deutungsmöglichkeiten der neutestamentlichen Texte in unterschiedlichen

Zeiten und unterschiedlichen Medien. Ich denke von den Texten her und zu
den Texten hin.67 Wirkungsgeschichtlich intertextuelle Arbeit ist daher eine

offene Exploration: Sie bewegt sich nicht nur von den kanonischen Texten zu
den späteren Rezeptionen; sie hält zugleich die Möglichkeit offen, durch solche

«Umwege» auch über den Sinn der Texte etwas zu erfahren, das durch die
klassischen exegetischen Methoden unerkannt geblieben wäre.

3. Das Problem der Verortung intertextueller Wirkungsgeschichte: Der Einbezug der

Nachgeschichte der Texte gehört derzeit nicht zu den unverzichtbaren

Vorgehensweisen exegetischer Arbeit. Dort, wo diese Frageperspektive einbezogen

wird, herrscht allerdings Unklarheit über ihre Verortung und damit auch

über ihren Bezug zu den klassischen exegetischen Analyseverfahren. Wenn wir
«Wirkungsgeschichte» als Anhang hinter der «eigentlichen» Exegese finden, ist
ihre hermeneutische Unerheblichkeit relativ deutlich markiert. Sie dient dann

am ehesten als Nachtrag für Neugierige. Intertextuelle Wirkungsgeschichte

66 Vgl. dazu die einleitenden Bemerkungen in M. Mayordomo: Die Bergpredigt und Calvin.
Ein wirkungsgeschichtlicher Versuch, in: M. Sallmann / M. Mayordomo / H.R. Lavater

(Hg.): Johannes Calvin 1509-2009, Zürich 2012, 183-203, bes. 183-190.
67 Ich interessiere mich weniger dafür, wie z.B. Barth den Römerbrief verstanden hat, son¬

dern dafür, welche Spuren der Römerbrief bei Barth hinterlassen hat. Ich frage nicht in
erster Linie: Was macht Barth mit dem Römerbrief? Sondern: Was macht der Römerbrief
mit Barth? In dieser Perspektive ist der Ausleger ein Leser, auf den der Text einwirkt.



60 Moisés Mayordomo

kann organischer in die exegetische Arbeit eingehen, entweder indem sie

vorangestellt und explizit dazu verwendet wird, die eigene Exegese mit neuen

Fragen und Blickwinkeln zu bereichern,68 oder indem die Trennung zwischen

«eigentlicher» Exegese und Wirkungsgeschichte oder zwischen Zeugnissen der

Wirkungsgeschichte und Zeugnissen der Forschungsdiskussion ganz aufgehoben

wird.

Interme^go 3: Damit sind wir endlich an einem Punkt angelangt, wo es prinzipiell
interessant sein kann, die exegetische Beschäftigung mit der Bergpredigt durch

den Text von Borges zu bereichern. Natürlich soll hier keine umfassende Exegese

und Analyse aller intertextuellen Möglichkeiten geboten werden. Es geht
mir um das Exemplarische und dafür reicht ein Blick in die ersten Verse, also

in die Seligpreisungen (besonders im Hinblick auf Mt 5,3-12 und weniger auf
Lk 6,20-26).69 Auf die spezifischen exegetischen Probleme dieses Textes kann

ich hier kaum eingehen, doch möchte ich kurz andeuten, dass sich zentrale

Forschungsfragen im apokryphen Text von Borges indirekt widerspiegeln. So

gehört z.B. die Frage nach der angemessenen Übersetzung von (.iaKàpvoç zu
den schwierigsten Aufgaben der Deutung. Borges stellt sich der Problematik,
indem er variiert zwischen «selig» (dichoso), «glücklich» feliz) und «glückselig»

(bienaventurado).

Ein weiteres zentrales Problem ist die Frage nach Form und Pragmatik der

Seligpreisungen: Handelt es sich um eine normative Aussage oder wird der

Segen der Gottesherrschaft proklamiert? Die Frage wird häufig, gut protestantisch,

auf die Alternative Gesetz oder Gnade zugespitzt — eine Alternative, die

sich für die Exegese der Bergpredigt eher als Hindernis erwiesen hat. Die ausge-

68 Luz: Wirkungsgeschichtliche Exegese (Anm. 55), 23: «Geht es in einem Kommentar letzt¬

lich um das Verstehen des Textes heute, so ist die Wirkungsgeschichte nicht Anhang,
sondern Voraussetzung, weil sie dem Verstehen zeitlich vorangeht. Sie gehört also in den

Kommentar hinein.»
69 Die Anlehnung an den Text von Mt 5-7 ist nicht nur sprachlich überdeutlich, sie wird auch

durch die beigefügte Verszählung markiert, die — genauso wie die Bergpredigt in Mt 5 — mit
Vers 3 beginnt. Über den freien Prosastil der Gedichte schreibt Borges im Vorwort: «Über

ihren Rhythmus hinaus dient die typographische Versform dazu, dem Leser anzuzeigen,
dass ihn nicht Information oder Begründung erwartet, sondern poetische Emotion.»

(Eigene Übersetzung von Obras complétas 2 [Anm. 2] 354: «Mâs alla de su ritmo, la forma

tipogräfica del versiculo sirve para anunciar al lector que la emociôn poética, no la
information o el razonamiento, es lo que esta esperândolo.»)



Was ist und zu welchem Ende studiert man Wirkungsgeschichte 61

feilte literarische Form von Mt 5,3-12 und die poetische Reihung von acht

Seligpreisungen zielen auf eine starke affektive Wirkung, die in Vers 12 ausdrücklich

in der Aufforderung gipfelt: «Freut euch und jubelt!»7" Der matthäische Jesus

führt damit nicht einfach eine Rechtsnorm ein — die ist mit der Torah ja

bereits gegeben —, sondern er entwirft ein Charakterbild, aus dem heraus sich die

Gerechtigkeit der Basileia verwirklichen lässt. Wenn überhaupt, dann sind diese

Glücksworte Privilegien der Jüngerschaft. Sie kommen zuweilen Tugenden
recht nahe, bezeichnen aber nicht immer konkrete moralische Optionen und

Haltungen, sondern auch Befindlichkeiten der Passivität, wie dies z.B. bei der

Verfolgung der Fall ist.71 Damit bleibt m.E. die Frage nach Gesetz und Gnade

in der Schwebe. Der Text möchte mit seiner paradoxen Struktur eine bestimmte

Lebenseinstellung wecken. Die Möglichkeit einer normativen Deutung der

Seligpreisungen bleibt jedoch bestehen und Borges hat dies deutlich verarbeitet:

Gegen jede moralisierende Tendenz, ja gegen jeden Versuch, die Zweckmässigkeit

moralischen Handelns durch die Aussicht auf Lohn zu begründen, formuliert

er am Ende seines Gedichts eine verblüffende Tautologie:

51. Felices los felices. 51. Glücklich die Glücklichen.

Diese Haltung spiegelt sich auch in seinen zwei ersten Fragmenten wider:

3. Desdichado el pobre en esplritu, 3. Unselig der Arme im Geist,

porque bajo la tierra sera lo que ahora denn unter der Erde wird er sein,

es en la tierra. was er jetzt auf Erden ist.

4. Desdichado el que llora, 4. Unselig der weint,

porque ya tiene el häbito denn er hat bereits die elende

miserable del llanto. Gewohnheit des Weinens.

70 Die Seligpreisungen bilden ein dichtes intertextuelles Netzwerk mit altorientalischen, alt-

testamentlichen und griechisch-römischen Segensformeln. Bei einem - im Sinne des

Matthäus - kompetenten Leser klingt mit dem Beginn der Bergpredigt auch der Beginn der

kanonischen Psalmensammlung mit an. Stehen am Anfang des Psalmenbuches zwei Ma-

karismen, so möchte Matthäus dem Beginn seiner Hauptrede Jesu mit einem achtfachen
Makarismus besonders Gewicht verleihen.

71 Die Begründungspartikel (öxi) bezeichnet daher nicht einfach ein System von Bedingung
und Folge, sondern von «intrinsischer Kausalität»: Wenn ich bejahe, dass die Armen im
Geiste selig sind, bejahe ich zugleich ihre Zugehörigkeit zur Gottesherrschaft. Vgl. zur
tugendethischen Dimension der Bergpredigt M. Mayordomo: Möglichkeiten und Grenzen
einer neutestamentlich orientierten Tugendethik, ThZ 64 (2008), 213-257, bes. 248-252.



62 Moisés Mayordomo

Borges beginnt bewusst mit Umkehrungen, Ausschlussformeln, Unseligkeiten.72

Eine solche Negation nimmt jedoch nicht einfach Bezug auf einen kanonischen

Prätext, sondern auf eine bestimmte Wirkungsgeschichte, die mit diesem Text

verknüpft ist. Die exegetischen Probleme zu Mt 5,3 sind sattsam bekannt: Während

die lukanische Fassung ganz deutlich von den ökonomisch Armen — im

Gegensatz zu den Reichen — spricht (Lk 6.20.24), wirft die Hinzufügung «im

Geiste» (tcp 7tvei)|j.(m) in Mt 5,3 viele interpretatorische Fragen auf. Die Deutungen

reichen von freiwilliger Armut zu Demut, von Mangel an Intelligenz zum

Entzug des Heiligen Geistes. Die vielfältigen Deutungen, die dieser Ausdruck

ermöglicht, haben besonders stark in der christlichen Demutsmoral nachgewirkt.
Diese wirkmächtige Neubewertung der Niedrigkeit, Trauer und Armut hat

ihre durchaus problematischen Seiten, was nicht zuletzt auch im Spiegel der

Christentumskritik von Friedrich Nietzsche deutlich wird. Wie verändert sich der

kanonische Text, wenn er als ein normativer Katalog gelesen wird, der Niedrigkeit,

Weinen, Entsagung und Leiden zum verbindlichen Übungsfeld christlicher

Frömmigkeit macht? Borges spricht sich ausdrücklich dagegen aus. Er spricht
von der Gewohnheit des Weinens (im spanischen «häbito» lebt das lat. habitus

erkennbar nach) und setzt mit seiner poetischen «Unseligkeit» der Applikation des

Textes moralische Grenzen. Wer aus dem Weinen einen Habitus macht, verliert
die Fähigkeit zur Freude.73 Erst in seinem Fragment-Vers 47 bietet Borges einen

Ausweg aus dem Dilemma:

47. Feliz el pobre sin amargura 47. Glücklich der Arme ohne Bitterkeit
o el rico sin soberbia. oder der Reiche ohne Hochmut.

Borges ist ein Autor, durch den viele Stimmen gehen. Und auch in diesem Text

gibt es einen regelrechten Chor aus der berühmten «Bibliothek von Babel».

72 Obwohl sich Borges offensichtlich an der Version der Bergpredigt in Mt 5-7 orientiert,
bezieht er Ausdrucksmöglichkeiten aus dem LkEv mit ein. So formuliert er nicht nur
Seligpreisungen, sondern wie Lk 6,24-26 auch deren Gegenteil: Unseligkeiten, Weherufe.

73 Almeida: Bienaventuranzas (Anm. 35), 169. Borges formuliert an anderer Stelle erstaunlich

theologisch: «Weder Reichtum noch Seligkeit, weder Luxus noch ein weltliches Leben sind

Hindernisse, um in den Himmel einzugehen; arm zu sein ist keine Tugend, ebenso wenig
unselig zu sein. Grundlegend sind der gute Wille und die Liebe Gottes, nicht äußere
Umstände.» (Eigene Ubersetzung von Obras complétas 4 [Anm. 32], 147: «Ni la riqueza ni la

dicha, ni el lujo, ni la vida mundana son barreras para entrar en el Cielo; ser pobre no es una
virtud, como tampoco lo es ser desventurado. Lo esencial es la buena voluntad y el amor
de Dios, no las circunstancias externas.»)



Was ist und zu welchem Ende studiert man Wirkungsgeschichte 63

Besonders für seine religiösen Texte hat sich Borges auf William Blake, Ba-

ruch Spinoza oder auf den bereits erwähnten Swedenborg berufen.74 Diesem

letzten Bezug möchte ich noch etwas nachgehen: Swedenborg schrieb häufig

von seinen Gesprächen mit Toten.75 Von ihnen habe er erfahren, dass manche

nach einem Leben voller Askese, Weltflucht und Entsagung im Jenseits nicht

glücklich werden. Sie können sich nicht damit abfinden, dass andere, die

weniger streng waren, nun die gleichen Segnungen gemessen. Selbst im Himmel
ziehen sie sich lieber in die Einsamkeit zurück, um am Ende das gleiche Leben

zu führen wie auf der Erde.76 Borges hat dieses Totengespräch Swedenborgs

in einer kurzen Erzählung variiert, die ich kurz zusammenfassen möchte: Ein
Mann hat auf Erden allen sinnlichen Freuden entsagt und jedem Reichtum

abgeschworen, um sich dadurch für den Himmel zu empfehlen. Im Himmel
weiss man jedoch nicht so recht, was mit ihm anstellen: Er versucht Kunst zu

gemessen, sich an Musik zu erfreuen, alles zu erlernen — aber es gelingt ihm

nicht, weil er verarmt ist. Also projizieren die Engel für ihn eine Wüste und in
dieser virtuellen Wüste kann der gerechte Mann weiter wie auf der Erde beten

und allen Freuden entsagen.77

Diese Variation zu Swedenborg zeigt uns eine Linie auf, die mit den Mitteln

der Vision und Dichtung — ganz anders als die psychologischen Angriffe
Nietzsches — das christliche Armuts- und Demutsideal kritisch hinterfragt. Genau

diese Sinnlinie der Seligpreisungen in Mt 5 wird durch die Negation von
Borges in Frage gestellt. Der Dialog zwischen Matthäus und Borges kann uns

helfen, Wirkungspotentiale des Textes nicht einfach im Sinne ihrer historisch-

philologischen Aufarbeitung, sondern im Sinne ihrer sprachlich-wirkungsgeschichtlichen

Dimension kritisch ins Bewusstsein zu rufen.

74 Vgl. seine knappen Überlegungen zur moralischen, intellektuellen und ästhetischen Di¬

mension des Heils in Jesus, Swedenborg und Blake (Borges: Obras complétas 4 [Anm. 32],

184).
75 Swedenborg begann nach einer mystischen Offenbarungserfahrung 1743 mit einer geistli¬

chen Deutung der Bibel. Die sog. <(Arcana Coelestia» wurden zwischen 1749 und 1756 in
acht Bänden publiziert.

76 E. Swedenborg: De cado et ejus Mirabilibus et de Inferno, London 1758, repr. New York,
1890, 222-223 (§ 360).

77 Borges: Obras complétas 4 (Anm. 32), 184f.



64 Moisés Mayordomo

4. Hermeneutische Wirkungsgeschichte als Ethik der Interpretation

In hermeneutischer Hinsicht unterscheidet sich wirkungsgeschichtliche Exegese

von einer klassischen Auslegungsgeschichte insbesondere durch Merkmale,

die stärker mit der Haltung als mit dem Vorgehen selbst zu tun haben.78

Es ist also eine Frage der «Ethik» der Interpretation, die ich in zehn Punkten

thesenartig in ihren Konturen umreissen möchte:

1. Wirkungsgeschichte sucht in der Betrachtung von historischen Rezepti¬

onszeugnissen nicht diese zu überwinden, sondern das Bewusstsein für
die eigene Geschichtlichkeit und damit auch Subjektivität der Auslegung

zu schärfen.

2. Wirkungsgeschichte vollzieht sich im Bewusstsein sowohl der eigenen
Endlichkeit als auch der allgemeinen Unabgeschlossenheit von Verstehen.

Sie vermeidet jene methodische Hybris, die z.B. vorkritischen Auslegungen

oder den Lektüren von Laien mit dem apriorischen Urteil der

Minderwertigkeit begegnet.
3. Wirkungsgeschichte sieht in der Sprache die eigentliche Vermittlung von

Sinn an die Gegenwart. Sie wird daher mit besonderer Sensibilität die

inhärenten Vorurteile sprachlicher Konventionen bedenken — auch die der

eigenen Wissenschaftssprache!
4. Wirkungsgeschichte kann die Intention des historischen Autors — und

zwar als Bewusstseinszustand zum Zeitpunkt der Abfassung — als eine

dialogisch relevante Perspektive einbeziehen. Sie kann jedoch diese Inten-

78 Manche der Einsichten und Ergebnisse, die etwa Luz (Luz: Matthäus I [Anm. 42], 110-

114) oder R. Nicholls (R. Nicholls: Walking on the Water. Reading Mt. 14.22-33 in the

Light of Its Wirkungsgeschichte [Biblical Interpretation Series 90], Leiden 2008, 14-19)

mit wirkungsgeschichtlicher Exegese verbinden, gehören m.E. eher zu den hermeneu-
tischen Vorbedingungen und nicht zu den zwingenden Folgen wirkungsgeschichtlicher
Exegese. Ähnlich stellte Schiller für das Studium der Weltgeschichte einen erheblichen

Erkenntnisgewinn in Aussicht: «Und auf solche Art behandelt wird Ihnen das Studium
der Weltgeschichte eine ebenso anziehende als nützliche Beschäftigung gewähren. Licht
wird sie in Ihrem Verstände und eine wohltätige Begeisterung in Ihrem Herzen entzünden.

Sie wird Ihren Geist von der gemeinen und kleinlichen Ansicht moralischer Dinge
entwöhnen, und indem sie vor Ihren Augen das große Gemälde der Zeiten und Völker
auseinander breitet, wird sie die vorschnellen Entscheidungen des Augenblicks und die

beschränkten Urteile der Selbstsucht verbessern.» (Schiller: Universalgeschichte [Anm. 2],

265)



Was ist und zu welchem Ende studiert man Wirkungsgeschichte 65

tion nicht als einzig gültigen Massstab für die Validität einer Auslegung
verwenden.79 Da ein Autor die Wirkungen seines Textes nicht vorhersehen

kann, liegt die Nachgeschichte der Texte ehedem ausserhalb seiner

Kontrolle.
5. Wirkungsgeschichte verbindet sich leicht mit jenen literaturwissenschaft¬

lichen Ansätzen, welche die Rolle von textuellen, historischen oder

empirischen Lesern betonen.80 Ich denke dabei an die Rezeptionsgeschichte

von Hans Robert Jauß, die Wirkästhetik von Wolfgang Iser, an empirische

Rezeptionsforschung oder die quantitativen Studien von Franco Moretti.81

6. Wirkungsgeschichte wird den Anspruch historischer Kritik auf überzeitli¬

che Objektivität in Frage stellen, nicht aber die konkreten methodischen

Schritte historisch-kritischer Exegese. Sie wird darin historischer als die

historische Kritik sein, dass sie die eigene Methode historisiert und damit
eben nicht absolut setzt.82 Die historisch-kritische Methode gehört jedoch

zu «unserer» Wirkungsgeschichte und sie hat auch ganz ohne Zweifel viele

Erfahrungen von Verstehen ermöglicht.
7. Wirkungsgeschichte ist von der Neugierde geleitet, sich durch Zeugnisse

aus unterschiedlichen Zeiten, Kulturkreisen, Gattungen und Medien auf

Fragen aufmerksam machen zu lassen, die der eigene begrenzte Verste-

henshorizont nicht aufgeworfen hat. Dadurch werden nicht nur Sinnpotentiale

des Textes aufgedeckt, sondern auch die Beschränkung durch die

eigenen Vorurteile erkennbar gemacht.

79 Die Intention des Autors ist wohl jene Figur, mit der sich historische Forschung am stärks¬

ten von der vor-aufklärerischen Tradition abgesetzt hat. B. Waldenfels: Antwortregister
(stw 1838), Frankfurt a.M. 1994, 124 hat zurecht darauf hingewiesen, dass Gadamer sich

«jenen Texttheorien [annähert], die den Autor hinter oder im Text verschwinden lassen».

80 H.-H. Gander: In den Netzen der Uberlieferung. Eine hermeneutische Analyse zur Ge¬

schichtlichkeit des Erkennens, in: G. Figal / J. Grondin / D.J. Schmidt (Hg.): Hermeneutische

Wege. Hans-Georg Gadamer zum Hundertsten, Tübingen 2000, 257-267 (259).
81 Dazu ausführlich Mayordomo: Anfang (Anm. 57), 27-131 und F. Moretti: Distant Reading,

London 2013; ders.: Graphs, Maps, Trees. Abstract Models for a Literary History, London
2005.

82 O. Marquard: Frage nach der Frage, auf die die Hermeneutik die Antwort ist (1981), in:
Ders.: Abschied (Anm. 31), 117-146 (138): «Die armen Hermeneutiker - höre ich nicht nur
Code-Knacker sagen - kommen niemals aus der Geschichte heraus. Aber muß man denn

aus der Geschichte hinauskommen? Wer nicht aus der Geschichte herauskommt, erreicht
keine absolute Position. Aber muß man denn eine absolute Position erreichen?»

(Hervorhebungen im Original)



66 Moisés Mayordomo

8. Wirkungsgeschichte wird sich in jedem Versuch zu verstehen immer auch

dem Risiko der Selbstkritik aussetzen. «Wer versteht,» — so schreibt Gada-

mer — «nimmt keine überlegene Position in Anspruch, sondern gesteht zu,
daß die eigene vermeintliche Wahrheit auf die Probe gestellt wird.»83

9. Wirkungsgeschichte wird im Umgang mit dem Neuen Testament deswegen

den gesamtbiblischen Kanon als höhere Sinneinheit zur Kenntnis

nehmen, weil der Kanon die Rezeptionswege massgeblich bestimmt hat; aber

auch weil die neutestamentlichen Autoren ihrerseits im Strom der Heiligen
Schriften Israels unterwegs sind.

10. Wirkungsgeschichte blickt auf einen Text nicht als ein Objekt der

Geschichte, sondern versteht die eigene exegetische Praxis als Teil der

Wirkungsgeschichte eminenter kanonischer Texte.

Damit komme ich noch ein letztes Mal auf Borges zurück: Sein apokrypher
Text ist nicht als Ausdruck eines intellektuellen Widerspruchs aufzufassen,

sondern als eine mystisch-künstlerische Neuschreibung.84 Daran zeigt sich

nicht nur, wie ein Dichter des 20. Jahrhunderts die Bergpredigt versteht — oder

missversteht —, sondern welche Texte die Bergpredigt nach 20 Jahrhunderten
weiterhin generieren kann. Umgekehrt führt der Weg über Borges auch wieder

zur Bergpredigt zurück und stattet die Exegese mit Fragen aus, die sie in dieser

Form nicht oder kaum gestellt hätte.

Zum Schluss

Ich möchte mit einem dreifachen Plädoyer schliessen: Erstens, trotz aller

Unterschiede zwischen philosophischen und exegetischen Erkenntnispraktiken ist
eine Rückbesinnung auf die Hermeneutik Gadamers von grundlegender Be-

83 Gadamer: Klassische und philosophische Hermeneutik (1968), in: GW II, 116: «Die Her¬

meneutik ist deshalb Philosophie, weil sie sich nicht darauf beschränken läßt, eine Kunstlehre

zu sein, die die Meinungen eines anderen <nur> versteht. Die hermeneutische Reflexion

schließt vielmehr ein, daß in allem Verstehen von etwas Anderem oder eines Anderen
Selbstkritik vor sich geht. Wer versteht, nimmt keine überlegene Position in Anspruch,
sondern gesteht zu, daß die eigene vermeintliche Wahrheit auf die Probe gestellt wird. Das

ist in allem Verstehen mit eingeschlossen, und deshalb trägt jedes Verstehen dazu bei, das

wirkungsgeschichtliche Bewußtsein fortzubilden.»
84 Dass nun gerade dieser ästhetische Anspruch an die Bergpredigt anknüpfen kann, sagt

zugleich etwas über den künstlerischen Wert von Mt 5-7 insbesondere von 5,3 12 aus.



Was ist und zu welchem Ende studiert man Wirkungsgeschichte 67

deutung für jede Form «wirkungsgeschichtlicher» Exegese. Zweitens, das Wagnis

wirkungsgeschichtlicher Hermeneutik liegt in erster Linie darin, die eigene

Endlichkeit anzuerkennen. Dieses Bewusstsein ist zugleich der Antrieb für
einen produktiven Dialog. Und drittens, eine intertextuell fundierte wirkungsgeschichtliche

Praxis würde nicht nur der neutestamentlichen Wissenschaft viele

neue Forschungsfelder eröffnen, sie wäre auch ein eminent wichtiger Dienst

der Bibelwissenschaft an Kirche und Gesellschaft.

Abstract
Die gegenwärtige Exegese bezieht verstärkt die «Wirkungsgeschichte» der Texte in ihre
Praxis mit ein. Damit werden aber sehr unterschiedliche und teilweise hermeneutisch
sehr wenig durchdachte Praktiken bezeichnet. Der vorliegende Beitrag möchte in

einem eingehenden Dialog mit der Hermeneutik Gadamers die Möglichkeiten einer

hermeneutisch reflektierten wirkungsgeschichtlichen Praxis präziser ausloten. Dabei
kommt es zur Unterscheidung zwischen einer «intertextuellen Wirkungsgeschichte»
(als Geschichte von Textwirkungen) und einer «hermeneutischen Wirkungsgeschichte»
(als Wirkung der Geschichte auf unser endliches Bewusstsein im Sinne einer Ethik der

Interpretation). Einzelne Aspekte einer solchen wirkungsgeschichtlichen Hermeneutik
werden mit Beispielen eines «apokryphen Evangeliums» von Jorge Luis Borges in
seinem Bezug zu den Seligpreisungen in Mt 5,3-12 praktisch vorgeführt.

Moisés Mayordomo, Basel


	Was heisst und zu welchem Ende studiert man Wirkungsgeschichte? : Hermeneutische Überlegungen mit einem Seitenblick auf Borges und die Seligpreisungen (Mt 5, 3-12)

