Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 72 (2016)
Heft: 1
Artikel: Was heisst und zu welchem Ende studiert man Wirkungsgeschichte? :

Hermeneutische Uberlegungen mit einem Seitenblick auf Borges und
die Seligpreisungen (Mt 5, 3-12)

Autor: Mayordomo, Moisés
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877713

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877713
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Was heisst und zu welchem Ende studiert man
Wirkungsgeschichte?

Hermeneutische Uberlegungen mit einem Seitenblick
auf Borges und die Seligpreisungen (Mt 5,3-12)"

Ulrich Luz zum Dank fiir den langen Dialog

In Mai 1789 brachte Friedrich Schiller mit seiner akademischen Antrittsrede
«Was heiB3t und zu welchem Ende studiert man Universalgeschichte?»” das
uberfillte Auditorium der Universitit Jena zum Kochen. Schiller griff mit
seiner Rede einen Begriff auf, der, auch wenn er bereits eine rechte Erfolgs-
geschichte hinter sich hatte, dennoch eine grundsitzliche Klirung erforderte.
Ahnlich steht es heute mit dem Begriff der Wirkungsgeschichte: Seine vielfal-
tige Verwendung geht nicht gerade mit terminologischer Prizision einher. Ich
mochte dem dadurch entstandenen Reflexionsbediirfnis in vier Abschnitten

nachgehen:

1. Wirkungsgeschichte zor Wirkungsgeschichte, oder: alter Wein in neuen
Schlauchen?

2. Wirkungsgeschichtliche Exegese mit Gadamer und Gber Gadamer hinaus

3. «Intertextuelle Wirkungen» oder: vom Dialog der Texte

4. Hermeneutische Wirkungsgeschichte als Ethik der Interpretation

Dieser Aufbau wird hier und da unterbrochen durch einen Text des argen-
tinischen Dichters Jorge Luis Borges (1899-1986). Das Gedicht «Fragmente
eines apokryphen Evangeliums» erschien 1969 in seinem fiinften Gedichtband
mit dem Titel «l.ob des Schattens» (E/logio de la sombra).” Es handelt sich dabei

1 Antrittsvotlesung an der Universitiat Basel (12. Mai 2015). Der Charakter der 6ffentlich
gesprochenen Rede ist soweit wie moglich beibehalten.

2 E Schiller: Was hei3t und zu welchem Ende studiert man Universalgeschichte? FEine
akademische Antrittsrede, in: R. Safranski (Hg;): Schiller als Philosoph. Eine Anthologie,
Frankfurt a. M. 2009, 247-267.

3 JL. Borges: Elogio de la sombra (1969), in: Obras completas, Bd. 2. 1952-1972, Buenos
Aires 1996, 389-390; deutsch in: Schatten und Tiger. Gedichte 1966-1972, tibers. Curt
Meyer-Clason, Frankfurt a.M. 1994. Knapp dazu: ].D. Crossan: Raid on the Articulate.

ThZ 1/72 (2016) S. 42-67



Wias ist und zu welchem Ende studiert man Wirkungsgeschichte 43

um eine ironisch parodierende, zuruckhaltend skeptische, mystisch dsthetische
Version der Bergpredigt, die mit einer verbliffenden Umkehrung beginnt:
«Unselig der Arme im Geist» (desdichado el pobre en espiritn).

Warum sollte sich ein Neutestamentler fiir diesen Text interessieren? Und
was hat das mit Wirkungsgeschichte zu tun? Mit diesen Fragen ausgestattet,
komme ich zu meinem ersten Abschnitt:

1. Wirkungsgeschichte vor Wirkungsgeschichte, oder: alter Wein in neuen Schlauchen?
«Wirkungsgeschichte» gehort — dhnlich wie «Intertextualitit» — zu jenen Be-
griffen, die die ibermaissige Neologismen-Produktion der 1960er Jahre unbe-
schadet tUbetlebt haben. Beide, «Wirkungsgeschichte» und «Intertextualitits,
haben den geisteswissenschaftlichen Diskurs seither gepragt und werden gern
mit einer Wende oder einem Paradigmenwechsel in Verbindung gebracht. Je-
doch: Nicht alle stimmen dieser Einschitzung zu. Solche wissenschaftlichen
«Spielverderber wiirden behaupten, dass Wirkungsgeschichte nur ein Mode-
begriff sei, um alten Praktiken einen modernen Anstrich zu geben.* Also: ein
neuer Schlauch, um uns alten Wein aufzutischen? Ich méchte mit einem Blick
in die Zeit vor 1960 diesem Verdacht auf den Grund gehen.

Dass es solchen «alten Wein» gibt, ist ganz ohne Frage der Fall und lasst
sich durch eine Aufzihlung von auslegungsgeschichtlichen Einzelstudien
bis 1960 mit Leichtigkeit belegen; darunter Titel wie «Die Interpretation des
Neuen Testaments in der Valentianischen Gnosis» oder «Die mittelalterliche
Auslegung der Apokalypse vor Joachim von Fiore».” Die Produktion solcher
Arbeiten war — das muss man zugeben — nicht besonders zahlreich. Im Jah-
re 1908 versah der Leipziger Neutestamentler Carl Friedrich Georg Hein-
rici (1844-1915) seine Edition der Matthius-Kommentierung durch Petrus
von Laodicea mit dem Wunsch, «sie mége insbesonders zur Mitarbeit auf
dem nur spirlich angebauten Gebiet der Geschichte der Schriftauslegung

Comic Eschatology in Jesus and Borges, New York 1976, 73-77.

4 In diese Richtung argumentiert Eric D. Hirsch Jr.: Truth and Method in Interpretation,
The Review of Metaphysics 18 (1965) 488-507.

5 Carola Barth promovierte 1908 — tibrigens als erste Frau an einer theologischen Fakultit
in Deutschland — mit der Arbeit: Die Interpretation des Neuen Testaments in der valen-
tianischen Gnosis, Leipzig 1911; W. Kamlah: Apokalypse und Geschichtstheologie. Die
mittelalterliche Auslegung der Apokalypse vor Joachim von Fiore (Historische Studien,
Heft 285), Berlin 1935.



44 Moisés Mayordomo

anregen»’. Rund vierzig Jahre spater noch dusserte Gerhard Ebeling (1912-
2001) in seiner einflussreichen Antrittsvorlesung von 1946 «Kirchengeschich-
te als Auslegung der Heiligen Schrift» eine ganz dhnliche Sorge.” Schaut man
sich heute diese auslegungsgeschichtlichen Studien an, dann fillt auf, dass
ihr Interesse in erster Linie einem kirchen- oder dogmengeschichtlichen Er-
kenntnisgewinn gilt; zuweilen sind auch noch konfessionelle Grabenkidmpfe
tonangebend. Was jedoch fehlt, ist der Anspruch, zum Verstindnis der neu-
testamentlichen Texte se/bst etwas Erhellendes beizutragen. Das Gegenteil ist
meist der Fall: Die Beschiftigung mit der kirchlichen Auslegungsgeschichte
soll den Blick fiir die darin wirksamen dogmatischen Vorurteile schirfen und
der modernen Exegese dadurch verdeutlichen, wovon sie sich zu distanzieren
hat.®

Fir die Ausblendung der Kirchenviterexegese im Protestantismus hat
Ulrich Luz (*1938) zwei historische Griinde geltend gemacht:” die Neube-
wertung der Tradition durch das reformatorische Schriftprinzip und die his-
torisch-philologische Textkommentierung durch die Humanisten. Zu diesem
Prozess zihlt auch die Uberzeugung, dass die Bedeutung eines Textes mit der
intentio auctoris, der Aussageabsicht des Autors, zusammentfallt. Je stirker die
Fixierung auf die Autorenintention, desto irrelevanter wird jegliches Interes-

6 CEG. Heinrici: Des Petrus von Laodicea Erklirung des Matthdusevangeliums (Beitrige
zur Geschichte und Erklirung des Neuen Testaments, Bd. V), Leipzig 1908, XL.V-XL.VL.

7 G. Ebeling: Kirchengeschichte als Geschichte der Auslegung der Heiligen Schrift (SgV
189), Tibingen 1947, wieder abgedruckt in: Wort Gottes und Tradition, Tiibingen 1964,
9-27, 25: «Das wird zur Folge haben, daf3 die kirchengeschichtliche Arbeit sich auch der
Geschichte der Auslegung der Heiligen Schrift im engeren Sinn stirker wird zuwenden
missen, als es bisher der Fall war.»

8  Walter Bauer veroffentlichte 1914 in der Festschrift fiir Georg Heinrici eine kleine und
sehr gehaltvolle Studie zu: Matth. 19,12 und die alten Christen, in: Neutestamentliche Stu-
dien. Georg Heinrici zu seinem 70. Geburtstag (UNT 6), Leipzig 1914, 235-244, wieder
abgedruckt in: Ders.: Aufsitze und Kleine Schriften, hg. G. Strecker, Tiibingen 1967, 253-
262. Dieser «anspruchslose Beitragy, wie Bauer es selbst nennt, schliesst mit der Einsicht:
«Hier wird zu guter Letzt noch einmal besonders deutlich, was jede Arbeit auf diesem
Gebiet lehrt: die gewaltige Stirke des traditionellen Elementes in der Auslegung.» (S. 262)
Fairerweise muss ich hier anmerken, dass die romisch-katholische Exegese bis zum IL
Vatikanum im Umgang mit der kirchlichen Auslegungstradition wesentlich ankntipfungs-
freudiger war.

9 U Luz: Die Bedeutung der Kirchenviter fir die Auslegung der Bibel. Eine westlich-pro-
testantische Sicht, in: J.D.G. Dunn, u.a. (Hg,), Auslegung der Bibel in orthodoxer und west-
licher Perspektive (WUNT 130), Tabingen 2000, 29-52, bes. 31-33.



Wias ist und zu welchem Ende studiert man Wirkungsgeschichte 45

se an der Nachgeschichte der Texte. Fur das 18. und 19. Jahrhundert moch-
te ich noch einen weiteren Aspekt ins Spiel bringen: Die Moderne zeichnet
sich durch einen ausgeprigten Methoden- und Fortschrittsoptimismus aus.
Bereits Schiller verstand Universalgeschichte als eine philosophische Synthe-
seleistung, die den progressiven Aufstieg des Menschen zum Besseren nach-
zeichnet — oder, wie er selbst es viel prignanter ausdriickt: «vom ungeselligen
Hohlenbewohner zum geistreichen Denker, zum gebildeten Weltmann».'’ So
geht auch die biblische Exegese des 19. Jahrhunderts im Bewusstsein zu Wer-
ke, dass der Bruch mit der Tradition fur die Erlangung wissenschaftlicher
Erkenntnisse unverzichtbar ist.!!

Ich mochte das anhand zweier Beispiele veranschaulichen: Der wichtigste
englische Apokalyptik-Forscher des beginnenden 20. Jahrhunderts, Robert
Henry Charles (1855-1931), hat seinem zweibindigen Apokalypse-Kommen-
tar eine ausfuhrliche Einzelstudie zur Auslegungsgeschichte dieser Schrift zur
Seite gestellt."” Darin ordnet er den historischen Fortgang durch immerhin 19
Jahrhunderte Auslegung als Entwicklungsdrama an — ganz im Geiste Schil-
lers. Alles Frithere ist defizitir; mit den gegenwirtigen Methoden jedoch er-
reicht die Deutung der Johannesapoklypse ihre nahezu «heilsgeschichtliche»
Bestimmung. Das Aufkommen der historisch-kritischen Auslegung im 18.
Jahrhundert kommentiert Charles mit Sitzen wie: «Unvernunft konnte sich
nicht ewig halten» oder «die Zeit war reif fur Besseres» oder «Endlich leuchtet
Hoffnung in dieser langen Reise auf»; nach Jahrhunderten der Irrwege fiithrt

10 Schiller: Universalgeschichte (Anm. 2), 257.

11 Auf den Punkt bringt es J. Grondin: Einfithrung zu Gadamer (UTB 2139), Tibingen
2000, 144: «Es ist auch kein Zufall, wenn sich diese Disziplin im Zeitalter des Historismus
entwickelte. Das geschichtliche BewuBtsein interessierte sich nimlich fiir die verstehende
Aufnahme und Rezeption von Werken, um sich ihrer Wirkung und Wirksamkeit zu entzie-
hen. Wer etwa den originellen Sinn eines Werkes von Aristoteles oder den wirklichen Gang
der Franzosischen Revolution erforschen will, tut gut daran, ihre Wirkungsgeschichte zu
studieren, um sich nicht von ihren Vorurteilen irrefithren zu lassen. Man musse also die
originalen Werke von ihrer Rezeptionsgeschichte unterscheiden, um sie ©bjektiv: oder an
sich erforschen zu kénnen. Wie bei Dilthey sollte es das geschichtliche BewuBtsein ermdog-
lichen, sich vom Fortwirken der Wirkungsgeschichte zu emanzipieren. Das geschichtliche
BewuBtsein wiirde sie durch die Objektivierung neutralisieren.»

12 R.H. Chatles: A Critical and Exegetical Commentary on the Revelation of St. John (ICC), 2
Bde., Edinburgh 1920; ders.: The History of Interpretation, in: Studies in the Apocalypse,
Edinburgh 1913, 1-78.



46 Moisés Mayordomo

die moderne Bibelkritik endlich ins «gelobte Land»."” Man méchte solche Sit-
ze mit Trompeten und Fanfaren untermalen.

Hirter und — ich muss gestehen — zugleich unterhaltsamer ist das Urteil
von Adolf Jilicher (1857-1938) in seinem 1000seitigen gpus magnum zu den
«Gleichnisreden Jesu» von 1899 (in 2. Auflage)." Sein Umgang mit der altkirch-

lichen Allegorie kommt einem Exorzismus gleich. In einem langen Kapitel zur
5

«Geschichte der Auslegung»1 spart er nicht mit deutlichen Aussagen: «Der

wissenschaftliche Bankerott der bisherigen Parabelauffassung offenbart sich

16

bei Origlenes] am deutlichsten».'® Das mag bei einem liberalen Protestanten

wenig iberraschen. Aber auch Chrysostomus, den Jilicher mit hohem Lob
bedenkt, muss sich bescheinigen lassen, dass er «vielfach fehlgegangen ist»,
well er, zu stark von «kirchlichen Vorurteilen» geprigt, nicht empfanglich war
fur die «Denkweise Jesu, die am frischsten und naturhaftesten in den Parabeln
sich offenbart.!” Selbst fiir die Bahnbrecher des 16. Jahrhunderts — Erasmus,
Luther und Calvin — hilt Julicher nach manchem Lob am Ende doch Kritik
parat, weil sie sich nicht genug von der Tradition zu l6sen wussten.'

13 Chatles: History (Anm. 12), 43 formuliert als Uberschrift zu §11: «But unreason cannot
maintain itself indefinitely.» Im folgenden Text heisst es: «Such was the prevailing attitude
towards the Apocalypse till the middle of the eighteenth century. But the time was ripe for
better things.» Weiter auf S. 44: «Hope at last dawns on the long journey we have taken
down the centuries. From this time forward we can reckon, on the whole, on a steady
advance towards the solution of the problem. Progress may have occasionally to be made
by roundabout ways, wrong paths may for a time be pursued, side issues be mistaken for
the problems-in-chief, and criticism thereby be obliged to retrace its steps after apparently
spending its energies in vain. But, notwithstanding, possession in part of the promised
land has been won, and its entire conquest is only a question of time.»

14 A.Julicher: Die Gleichnisreden Jesu, 2 Bde., Ttibingen *1899.

15 Jilicher: Gleichnisreden (Anm. 14), I, 203-322.

16 Jilicher: Gleichnisreden (Anm. 14), I, 224.

17 Julicher: Gleichnisreden (Anm. 14), I, 235.

18  Erasmus «emanzipiert sich nicht genug von der hergebrachten Exegese» (Jilicher:
Gleichnisreden [Anm. 14|, 1, 253). Luther verbindet «mit den hellen Einsichten des
Chrys|ostomus| die Irrtiimer des Origenes» (257). Zum viel gelobten Calvin: «Etwas von
einer 1500jihrigen Vergangenheit haftet ihm doch an» (262) Das katholische «Pendant»
zu Calvin, Maldonat, hat die «evangelischen Parabeln [...] beinahe begtiffen» (270), doch
«hat thn das Dogma seiner Kirche einige Male weit stirker vom Richtigen ferngehalten»
(269). Die zwei Jahrhunderte nach der Reformation kann er fur beide Konfessionen lako-
nisch zusammenfassen (276): «Die katholische Hermeneutik ist [...] auf dem Punkte der
einfachen Vertretung kirchlicher Interessen stehen geblieben, zu dem die protestantische
erschreckend rasch nach dem Tode der Reformatoren heruntersank, um fast 2 Jahrhunder-



Wias ist und zu welchem Ende studiert man Wirkungsgeschichte 47

Bekanntlich haben die beiden Weltkriege dem Optimismus der Moderne
in vielen Bereichen einen deutlichen Dimpfer versetzt. Aus dieser selbstkriti-
schen Reflexion mit dem Erbe der Aufklirung sind Stimmen hervorgegangen,
die eine Neubestimmung im Umgang mit den Voraussetzungen der Traditi-
on moglich erscheinen lassen. Solche Haltungen dussern sich etwa in Rudolf
Bultmanns immer noch lesenswertem Aufsatz «Ist voraussetzungslose Exegese
moglich?»'’; in Gerhard Ebelings bereits erwihnter Bestimmung der Kirchen-
geschichte als Auslegung der Heiligen Schrift und schliesslich auch in der Reihe
«Beitrige zur Geschichte der neutestamentlichen bzw. biblischen Exegese».”
Von hier ist es ein kleiner Schritt zum hermeneutischen Programm von Hans
Georg Gadamer — aber noch ein relativ langer Weg zu einem Autor wie Borges.

Intermezzo I: Borges wire um 1960 von Exegeten kaum bedacht worden. Das
Interesse galt in erster Linie der Wiederentdeckung und Wiirdigung jener ex-
egetischen Traditionen, die die Gestalt der christlichen Kirchen in ihrer kon-
fessionellen Vielfalt am starksten geprigt haben. Das waren vornehmlich die
Kirchenviter und die Reformatoren. Von einem solchen konfessionellen Di-
alog- und Identititsdiskurs ist auch der Evangelisch-Katholische Kommentar
geprigt, dessen Vorarbeiten in die Zeit bis 1969 zuriickreichen.” Obgleich die
einzelnen Binde den Bereich der Wirkungsgeschichte sehr unterschiedlich zur
Geltung bringen, stehen die binnenkirchlichen Auslegungstraditionen deutlich
im Mittelpunkt. Der katholische Agnostiker Borges, der selbst gerne Jude ge-
wesen wire, der die Protestanten wegen ihrer Ethik bewunderte und dessen

te auf demselben zu verbleiben.» Grotius und Bengel erhalten bessere Noten (278), doch
«[d]as Verdienst, einen wirklichen Fortschritt [...] und die Periode einer vollig unbefange-
nen Behandlung dieser Stoffe vorbereitet zu haben, gebiihrt der rationalistischen Theolo-
gie [...] vor allem Lessing» (287).

19 R. Bultmann: Ist voraussetzungslose Exegese moglich?, ThZ 13 (1957) 409-417; wieder
abgedr. in: Ders.: Glaube und Verstehen, Bd. 111, Tiibingen 1960, 142-150.

20 Zwischen 1955 und 1998 sind in dieser bei Mohr Siebeck verlegten und u.a. von Oscar
Cullmann betreuten Reihe insgesamt 34 Binde erschienen; darunter auch die gehaltvolle
Studie des Basler Patristikers und Neutestamentlers Rudolf Brindle: Matth. 25,31-46 im
Werk des Johannes Chrysostomos (BGBE 22), Ttibingen 1979.

21  Die Bedeutung dieser dkumenischen (im engeren Sinne: evangelischen und rémisch-
katholischen) Kommentarreihe (Neukirchen-Vluyn, mittlerweile tber 20 Binde in vielen
Teilbinden) fur die akademische Anerkennung wirkungsgeschichtlicher Exegese steht
ganz ausser Frage (s.u. Anm. 64).



48 Moisés Mayordomo

poetische Imagination das Heterodoxe, Schattenhafte und Labyrinthische fei-
erte — nein, ein solcher Autor wire im Rahmen 6kumenischer Dialogbemiihun-
gen eine glatte Fehlbesetzung,

2. Wirkungsgeschichtliche Exegese mit Gadamer und iiber Gadamer hinaus”
2.1 Gadamers Konzept von Wirkungsgeschichte

In Hans-Georg Gadamers (1900-2002) Hauptwerk «Wahrheit und Methode»
und in allen spateren hermeneutischen Reflexionen spielt «Wirkungsgeschich-
te» als Prinzip des Verstehens eine zentrale Rolle.” Der argumentative Kontext
dieser Konzeption liegt in der kritischen Auseinandersetzung mit dem His-
torismus, dessen zentrale Aporie in der Blindheit fir die eigene historische
Bedingtheit besteht.”* Durch die Ubernahme eines pseudo-exakten Metho-
denbegriffs unterliegt der Historismus der Tauschung, Geschichte von einem
neutralen, nicht-positionierten, gleichsam objektiven Standpunkt aus deuten
zu konnen. Wie Gadamer betont, ist in der Riickschau die Geschichtsverwo-
benheit historischer Forschung (z.B. bet Mommsen oder Ranke) sofort erkenn-
bar.”® Daran zeigt sich, dass Verstehen immer durch die eigene geschichtliche
Situation bestimmit ist und daher unvollendet bleibt. Diese phanomenologische
Grundstruktur allen Verstehens nennt Gadamer «Wirkungsgeschichte». Wir-
kungsgeschichte ist also das machtvolle Ubergreifen der Geschichte auf das
endliche Bewusstsein des Verstehenden. Es heisst « Wirkungsgeschichte», nicht
weil der Text in der Geschichte auf uns wirkt, sondern weil die Geschichte
beim Verstehen des Textes immer schon wirksam ist.*

Das Phinomen, das Gadamer zu umreissen sucht, liesse sich in anderen
Fachsprachen sicherlich unterschiedlich perspektivieren: soziologisch, litera-

22 Alle Werke Gadamers werden nach H.-G. Gadamer: Gesammelte Werke, 10 Bde., Tu-
bingen 1985-1995 (= unverind. Taschenbuchausgabe, UTB 2115, Tibingen 1999) zitiert
(abgek.: GW). Wahrheit und Methode, 1. Aufl. 1960; 6. durchges. Aufl. 1990 = GW 1.

23 GW I, 305-312.346-384. Vgl. |. Grondin: Einfihrung in die philosophische Hermeneutik,
Darmstadt 2001, 159-161; D. Teichert: Erfahrung, Erinnerung, Erkenntnis. Untersuchun-
gen zum Wahrheitsbegriff der Hermeneutik Gadamers, Stuttgart 1991, 110-112.

24  Diese Auseinandersetzung dominiert den zweiten Teil von «Wahrheit und Methode» (GW
I, 177ff). Vgl. auch die Aufsitze: Hermeneutik und Historismus (1965), in: GW 11, 387-
424; Vom Zirkel der Verstehens (1959), in: GW 11, 57-65, bes. 64f.

25  Der Ausschnitt aus seinem Brief an den italienischen Hermeneutiker Emilio Betti findet
sich in: Hermeneutik und Historismus (Anm. 24), 394. Zu Mommsen s.a. GW 11, 240.442.

26 GW I, 305.



Wias ist und zu welchem Ende studiert man Wirkungsgeschichte 49

turwissenschaftlich, kulturwissenschaftlich, psychologisch oder neurologisch.
Es liesse sich auch in viele Richtungen ausbauen, die Gadamer kaum oder
tberhaupt nicht bedenkt, indem z.B. Faktoren wie Geschlecht, Kultur, Reli-
gion, Politik, Institution, Autobiographie wirkungsgeschichtlich mit bedacht
werden.”” Aber: die Stirke dieser Begriffsbildung liegt darin, dass sowohl der
Prozess — nimlich: die wirkende Geschichte — als auch das Produkt — namlich:
das verstehende Bewusstsein — zur Sprache gebracht werden.”

In dieser Konzeption bildet der historische Abstand nicht mehr einen «gars-
tigen Graben» (Lessing), der, durch die Aufklirung aufgerissen, nun durch den
Historismus iibersprungen werden konnte. Er bildet vielmehr einen Horizont,
der das Bewusstsein des Einzelnen so prigt, dass Verstehen tberhaupt erst
moglich wird. Indem der Verlauf der Geschichte frithere Deutungen nicht fir
immer festschreibt, sondern — im Gegenteil — fortwahrend neue Lektiiren ge-
neriert, zeigt sich, dass niemand zu irgendeinem Zeitpunkt endgiltig verstanden
hat.” In jedem Akt des Verstehens gibt es demnach auch ein Nicht-ganz-Ver-
stehen. Wir verstehen daher nicht besser als die Fritheren, sondern anders. Der
wichtigste Grund fur diese Positionierung des Verstehens ist durch die Sprach-
lichkeit allen Verstehens gegeben.” Selbst in der exaktesten philologisch-his-

27 Vgl. Andeutungen in GW I, 281; 11, 496; 1V, 338-339. Eine produktive befreiungstheologi-
sche Reflexion auf der Grundlage von Gadamers Hermeneutik leistet Th. Schmeller: Das
Recht der Anderen. Befreiungstheologische Lektiire des Neuen Testaments in Lateiname-
rika (NTA N.E 27), Munster 1994. Von seinem eigenen Unternehmen sagt Gadamer in
der Riickschau: Selbstdarstellung Hans-Georg Gadamer (1975), in: GW 11, 496: «<Am Ende
war das Unternehmen selbstverstindlich selber wirkungsgeschichtlich bedingt und wur-
zelte in einer ganz bestimmten deutschen philosophischen und kulturellen Ubetlieferung,
Die sogenannten Geisteswissenschaften hatten wohl nirgends so stark wie in Deutschland
wissenschaftliche und weltanschauliche Funktionen in sich vereint - oder besser: sich die
weltanschauliche, ideologische Bestimmtheit ihrer Interessenahme so konsequent hinter
dem Methodenbewul3tsein ihres wissenschaftlichen Verfahrens verborgen.»

28  Grondin: Gadamer (Anm. 11), 145.

29  Der Entzug eines endgliltigen Sinns begiinstigt plurale Verstehensweisen und bildet eine
deutliche Briicke zur Dekonstruktion Derridas; vgl. dazu das reflektierte Nachwort von
Martin Gessmann in: J. Derrida / H.-G. Gadamer: Der ununterbrochene Dialog, hg. M.
Gessmann (es 2357), Frankfurt a.M. 2004, 97-110. Vor dem Hintergrund der hiufig als
«gescheitert» eingeschitzten Begegnung zwischen Gadamer und Derrida (dokumentiert
in P. Forget [Hg]: Text und Interpretation. Deutsch-franzésische Debatte [UTB 1257],
Minchen 1984) ist diese Rede von Jacques Derrida zum Tod seines Freundes Hans-Georg
Gadamer unbedingt lesenswert.

30 GWII, 228.



50 Moisés Mayordomo

torischen Bemiithung um Uberwindung der eigenen Situation iiber-setzen wir
immer schon in unsere gegenwirtige Sprache und unsere Gedankenwelt und
nehmen damit die geschichtlichen Konturen der Sprache mit auf.”

Intermezzo 2: Was heisst das nun fiir unseren Seitenblick auf Borges? Zunichst
einmal dies: Die Geschichte, die auf unser Verstehen einwirkt, ist nicht nur
eine konfessionell-kirchliche oder eine Geschichte von textuellen Auslegungs-
traditionen. Sie ist auch eine Geschichte der Politik und Gesellschaft, eine Ge-
schichte der Kultur, Literatur, Kunst, Philosophie und Musik, eine Geschichte
der Macht, Gewalt, Sexualitit, Migration und Armut. Wenn also Wirkungsge-
schichte nicht einfach zur Stabilisierung kirchlicher Identititen beitragen soll
—und es gibt m.E. keinen Grund, warum sie ausschliesslich dazu dienen sollte
—, dann werden Autoren wie Kant, Nietzsche, Brecht oder eben auch: Borges
exegetisch relevant. Manchmal sagen die «Hiretiker» mehr tiber unsere Identi-
tit aus als die so genannten «Viter».

Borges selbst gibt seiner Spruchsammlung den Titel: «Fragmente eines apo-
kryphen Evangeliums». Mit dieser Bezeichnung spielt er auf zwei wirkmachtige
binire Oppositionen im Umgang mit der Schrift an: zum einen auf die Un-
terscheidung zwischen kanonisch-rechtgliubigen und apokryph-hiretischen
Schriften, zum anderen auf die subtilere Differenz zwischen o6ffentlichen und
verborgenen, moralischen und mystischen Lektiren.”” Beide Dimensionen
sind fir diesen Text zu bedenken:

1. Apokryphisierung ist ein rezeptionsgeschichtlicher Prozess. Er lasst sich
deswegen nicht vorbestimmen, weil die Grenzen der Haresie in stetem Wandel
begriffen sind. Wenn ein Autor also paradoxerweise sein eigenes Werk apokryph
nennt, anerkennt er implizit damit auch einen kanonischen Text. Die «apokry-
phen Fragmente» von Borges mochten also nicht einfach die Bergpredigt wi-
derlegen oder gar ersetzen, sondern ihre hiretischen Grenzen, ihren «Schatten»
ausloten.” Ein Vorbild fiir diesen dogmatisch ungebundenen Umgang mit der

31  H.-G. Gadamer: Die Kontinuitit der Geschichte und der Augenblick der Existenz (1965),
in: GW 11, 143.

32 Borges ist sich durchaus bewusst dariiber, dass «apokryph» in seiner ersten Bedeutung
nicht eine Filschung oder ein Ligenwerk bezeichnet, sondern ein verborgenes Buch, des-
sen Inhalt nur den Eingeweihten zuginglich sein soll (vgl. seine knappe Empfehlung apo-
krypher Evangelien in: Obras completas, Bd. 4. 1975-1988, Buenos Aires 1996, 452).

33 Die Schatten-Metapher, die sich aus dem Titel des Gedichtbandes «lLob des Schattens»



Wias ist und zu welchem Ende studiert man Wirkungsgeschichte 51

Bibel ist der schwedische Wissenschaftler, Mystiker und Theosoph Emanuel
Swedenborg (1688-1772), ein Zeitgenosse Kants, den Borges explizit und im-
plizit hdufig in seine Texte einbezieht.* Wir kommen spiter auf ihn zurtick.

2. Insofern das Adjektiv «apokryph» auch «verborgen» bedeuten kann, ist
die Bezeichnung «apokryphes Evangelinnm» ein Widerspruch in sich selbst, ein
Oxymoron. Denn «Evangelium» bezeichnet gerade die offentliche Verlaut-
barung einer guten Nachricht. Wer eine solche Verlautbarung «verbirgt» oder
«ent-Offentlicht», der verkiindigt — ganz anders als viele Exegeten des 19. Jahr-
hunderts — ohne Bekehrungswille sost0 voce.”® Dieser Mangel an prophetischem
Pathos kommt am deutlichsten in Vers 7 zum Ausdruck:

7. Feliz el que no insiste en tener razon, 7. Glucklich der nicht auf seinem Recht beharrt,
porque nadie la tiene o todos la tienen. denn niemand hat es oder alle haben es.

Das entspricht durchaus der Zuriickhaltung, ja vielleicht sogar der Skepsis,
die sich aus der hermeneutischen Position Gadamers ableitet.’® Denn — wie
Gadamer es in einem Gesprich auf den Punkt brachte — die Seele der Her-
meneutik ist die Moglichkeit, dass der Andere recht hat.”” Mit seinem leisen,
ironischen, bescheidenen, widerspruchswilligen, apokryphen Evangelium ent-
zieht sich Borges jedem methodischen Anspruch. Wir konnen kaum den Weg
nachzeichnen (also den met-hodos), der von Text A (der Bergpredigt) zu Text B
(dem Text von Borges) fithrt. Mit dem Problem der Methode kommen wir zu
Gadamer zurtick:

(Elogio de la sombra) ergibt, ist ausgesprochen passend, um — im Sinne von Borges — das
Verhaltnis von kanonischen zu apokryphen Texten zu bezeichnen. Zahlreiche Texte von
Borges belegen ein Interesse an der nur scheinbar untberwindlichen Grenzmauer zwi-
schen Orthodoxie und Hiresie (vgl. besonders die Erzihlung «Die Theologen» in: Das
Aleph. Erzihlungen 1944-1952, Frankfurt a.M. 1992). Borges folgt einem Aphorismus
von E. Cioran: «La possibilité de se renouveler par I’hérésie confere au croyant une nette
supériorité sur I'incroyant» (Syllogismes de 'amertume, Paris 1980, 105).

34 Vgl. W. Rowlandson: Borges, Swedenborg and Mysticism (Hispanic Studies Culture and
Ideas 50), Bern u.a. 2013.

35 Treffend 1. Almeida: Bienaventuranzas apocrifas y hereje fidelidad en Borges, Variaciones
Borges 11 (2001) 163-186, bes. 168.

36  Die hermeneutische Wende ins Skeptische vollzieht Odo Marquard: Abschied vom Prinzi-
piellen, in: Abschied vom Prinzipiellen. Philosophische Studien, Stuttgart, 1981, 4-22, bes.
20.

37  Ubertliefert in J. Grondin: Einfiihrung (Anm. 23), 173 mit Anm. 1 (S. 190); vgl. ders.: Her-
meneutik (UTB 3202), Goéttingen 2009, 110.



52 Moisés Mayordomo

2.2 Wirkungsgeschichte und das Problem der Methode

Da Wirkungsgeschichte «nicht in unserer Macht oder unserem Verfiigen»
steht™, kann sie nicht zur Methode werden. Das komplette Ausschépfen von
Sinn ist methodisch eben nzcht zu leisten. Gadamer ist sich durchaus dessen
bewusst, dass Wirkungsgeschichte verstanden werden kann als eine histori-
sche Aufzihlung von Textdeutungen.” In der Riickschau ist er sich auch der
Vieldeutigkeit seiner Begriffswahl bewusst.*” Dennoch — als ob er biblische
Exegeten vor Augen gehabt hitte — schiitzt er diesen Begriff explizit vor einer
Verwendung in diesem Sinne:

«Es wird also nicht gefordert, dall man die Wirkungsgeschichte als eine neue selbstian-
dige Hilfsdisziplin der Geisteswissenschaften entwickeln sollte, sondern dall man sich
selber richtiger verstehen lerne und anerkenne, dal3 in allem Verstehen, ob man sich
dessen ausdricklich bewuf3t ist oder nicht, die Wirkung dieser Wirkungsgeschichte
am Werke ist»*'

Bekanntlich sind die neutestamentlichen Anwender wirkungsgeschichtlicher
Exegese mit dieser Warnung Gadamers eher sorglos umgegangen. Denn ob-
wohl wirkungsgeschichtliche Exegese sich immer auf Gadamer beruft, ist die-
ser Bezug hiufig terminologischer und nicht sachlicher Art.

Soweit ich die Diskussion tuberschaue, findet sich in den Begriindungen wirkungs-
geschichtlicher Exegese keine Fundamentalkrittk an Gadamer. Die argumentative
Hauptlinie ist eher pragmatischer Art:* Fur die konkrete Auslegung von Texten brau-
che man eine methodisch kontrollierbare wirkungsgeschichtliche Praxis. Ausserdem
lasse sich durch solche auslegungsgeschichtlichen Querschnitte das hermeneutische
Bewusstsein erkennbar machen. Beide Argumentationslinien haben ihre Schwichen:
1. Die neutestamentliche Wissenschaft ist so text- und anwendungsorientiert, dass

38  Grondin: Einfihrung (Anm. 23), 160.

39 GW I, 305.

40  GWII, 142-143.

41 GW I, 3006; s.a. Gadamer: Zwischen Phinomenologie und Dialektik: Versuch einer Selbst-
kritik (1985), in: GW 11, 3-23 (10); ders.: Replik zu Hermeneutik und Ideologiekritik (1971),
in: GW 11, 251-275 (273).

42 Paradigmatisch U. Luz: Das Evangelium nach Matthius, Bd. 1. Mt 1-7 (EKK 1,1), Ziirich/
Neukirchen-Vluyn, °2002, 108, dem zwar bewusst ist, «daf ich in diesem Kommentar eben
dies betreibe, was Gadamer selbst nicht wollte», der es aber dennoch tut, weil «in unserer
heutigen geschichtsvergessenen Zeit» eine solche «Vorarbeit» unvermeidlich ist, «um zu
dem, was Gadamer avirkungsgeschichtliches BewuBtsein> nennt, iiberhaupt zu gelangen».



Wias ist und zu welchem Ende studiert man Wirkungsgeschichte 53

der Zwang zur Methode zu unserer ganz eigenen Wirkungsgeschichte gehort. Das
hingt sicherlich auch mit der institutionellen und kirchlichen Einbettung des Faches
— zumindest im deutschsprachigen Bereich — zusammen. Ich formuliere daher als of-
fene Frage: Was verlieren oder gewinnen wir, wenn wir nicht alle Gebiete des Verste-
hens von Texten in den Regeln, Konventionen und Fragen eines methodischen Vor-
gehens fassen? Umgekehrt wire in Richtung Gadamer zu fragen, ob sich Methoden
nicht auch als Kommunikationsregeln verstehen lassen, die keine — im historistischen
Sinne — Totalititsanspriiche stellen.” 2. Das zweite Argument ist komplizierter, weil
es namlich in Aussicht stellt, durch eine wirkungs- bzw. auslegungsgeschichtliche
Praxis — die Gadamer gerade zu tberwinden sucht — ein wirkungsgeschichtliches
Bewusstsein — welches Gadamer zu schirfen versucht — schaffen zu kénnen. Doch
gerade die knappen Einblicke in die auslegungsgeschichtliche Praxis vor 1960 zeigen,
dass diese auch durchgefithrt werden kann, um sich gerade von der Tradition abzu-
setzen (s.0.). Ein quasi automatischer Ubergang von einer auslegungsgeschichtlichen
Praxis zum hermeneutischen Bewusstsein der eigenen Situation ist also nicht per se
gegeben.

2.3 Wirkungsgeschichte als Praxis jenseits des Methodischen
Damit stellt sich die Frage, ob sich aus Gadamers Begriff der Wirkungsge-
schichte irgendeine Praxis fiir den Umgang mit biblischen Texten tGberhaupt
gewinnen lisst. Oder anders gefragt: Wie konnte wirkungsgeschichtliche Exe-
gese aussechen, wenn sie die Historismus-Kritik Gadamers ernst nimmt? Gada-

mer spricht vom «Bewusstsein der Wirkungsgeschichte» in zwei unterschiedli-

chen Perspektiven:*

1. Als genitivus subiectivus wird das Bewusstsein bezeichnet, das durch die
Geschichte gewirkt ist. Dieses Bewusstsein ist immer am Werk, wenn wir ver-
stehen; es Ubersteigt unser explizites Wissen und begrenzt zugleich jede Form
von Verstehen.”

43 In diese Richtung geht G. TheiBlen: Methodenkonkurrenz und hermeneutischer Konflikt.
Pluralismus in Exegese und Lektiire der Bibel, in: J. Mehlhausen (Hg,): Pluralismus und
Identitait (VWGTh 8), Giitersloh 1995, 127-140.

44 Ich folge hier der Klassifikation von Grondin: Einfithrung (Anm. 23), 161; dhnlich Tei-
chert: Erfahrung (Anm. 23), 111. Grondin: Gadamer (Anm. 11), 147-149 unterscheidet
spiter vier Perspektiven. Die Zweideutigkeit der Begriffsverwendung wird von Gadamer
selbst reflektiert; vgl. Gadamer: Die Kontinuitit der Geschichte und der Augenblick der
Existenz (1965), in: GW II, 142f,; ders.: Vorwort zur 2. Auflage (1965), in: GW II, 444;
ders.: Kant und die hermeneutische Wendung (1975), in: GW III, 221.

45  Das kann sogar als die Hauptthese seines Buches gelten; vgl. Gadamer: Vorwort zur 2.
Auflage (Anm. 44), 443; ders.: Nachwort 3. Aufl., in: GW II, 475.



54 Moisés Mayordomo

2. Als genitivus obiectivns wird jedoch das Bewusstsein bezeichnet, das wir tiber
die eigene hermeneutische Situation erlangen konnen bzw. etlangen miissen.
Diese Reflexion strebt weder Aktualisierung an,” noch nimmt sie eine Position
ausserhalb der Geschichte ein.* Sie kann allerdings das eigene Vorverstindnis so
bewusst werden lassen, dass wir iiber dessen Recht und Unrecht frei befinden
konnen.* Dadurch werden nicht nur Vorurteile aufs Spiel gesetzt™, sondern auch
«Erkenntnischancen» eroffnet, die sonst «nicht wahrgenommen wiirden».”!

Es lassen sich bei Gadamer noch weitere Spuren fiir eine Praxis des wirkungs-
geschichtlichen Bewusstseins finden: Da Verstehen sich im Sprachlichen voll-
zieht, kann die Analyse der Begriffsgeschichte™ und, auf einer weiteren Ebene,
der Ideengeschichte, welche unsere Auffassung von Sprache prigt,” Aspekte der
Wirkungsgeschichte ins Bewusstsein rufen. Schliesslich ist die ideengeschichtli-
che Wirkung eminenter Texte fiir das Verstandnis dieser Texte auch fiir Gadamer
von Bedeutung. Nur in diesem Zusammenhang redet er explizit von der Wit-

kungsgeschichte eines Autors oder eines Textes.”

46 In dieser Hinsicht wird Gadamer in seinen Spitwerk durchaus normativ; vgl. Heraklit-Stu-
dien (1984), in: GW VII, 65: «Unsere eigene Vorprigung sitzt so tief, dal3 sie im Verstind-
nis anderer Kulturen und Geschichtswelten uns behindert. Um zu besserem Verstindnis
zu gelangen, muf} man sich seiner eigenen Vorprigung bewul3t zu werden versuchen. [...]
GroBere Schwierigkeiten tun sich natitlich auf, wo wir es noch mit ganz anderen Kultur-
kreisen und Traditionen zu tun haben. Man denke etwa an die Verformung der Vedanta
durch den Kantianer Schopenhauer.»

47 Gadamer: Replik (Anm. 41), 261.

48  Gadamer: Rhetorik, Hermeneutik und Ideologiekritik: Metakritische Erérterungen zu
Wahrheit und Methode> (1967), in: GW 11, 240.

49 Gadamer: Rhetorik (Anm. 48), 247: «Die Reflexion eines gegebenen Vorverstindnisses
bringt etwas vor mich, was sonst hinter meinem Riicken geschieht. Etwas — nicht alles.»
Zur «Riicken»-Metapher vgl. Gadamer: Kant (Anm. 44), 221.

50  Gadamer: Replik (Anm. 41), 273: «Das, was man versteht, spricht stets auch fiir sich selbst.
Just hierauf beruht der Reichtum des hermeneutischen Universums. Indem es sich in sei-
ner ganzen Spielweite ins Spiel bringt, zwingt es auch den Verstehenden, seine Vorurteile
aufs Spiel zu setzen.»

51  Gadamer: Rhetorik (Anm. 48), 263. Die Praxis, aus der diese Erkenntnisgewinne erwach-
sen, grundet schlicht auf der Gesprichsbereitschaft verniinftiger Menschen (Gadamer:
Replik (Anm. 41), 273).

52 Vgl. etwa die Uberlegungen in einer lingeren Rezension von Gadamer: Liebe, Geschichte
eines Begriffs (H. Kuhn), 1977, in: GW 1V, 103.

53  Gadamer: Die Griechen (1979), in: GW 111, 294 (zum aristotelischen Gebrauch von popen
und seinem Verstindnis bei Heidegger).

54 So etwa im Falle von Parmenides (Parmenides oder das Diesseits des Seins, [1988], in: GW



Was ist und zu welchem Ende studiert man Wirkungsgeschichte 55

2.4 Zwischenfazit im Hinblick anf die neutestamentliche Exegese

Von Neutestamentlern wird der Begriff der Wirkungsgeschichte recht viel-

deutig verwendet. Mal dient er als Oberbegriff fir Auslegungs- und Rezep-

tionsgeschichte, mal wird er von Auslegungsgeschichte abgegrenzt etwa im
Hinblick auf die konkreten Medien® oder im Hinblick auf die Art des Um-
gangs mit dem Text™. Das Verhaltnis zwischen Wirkungs- und Rezeptions-

geschichte wird haufig so bestimmt, dass Wirkungsgeschichte die «Wirkkraft
der Texte» im Auge hat”’, Rezeptionsgeschichte stirker auf die Aktivitit von
deutenden Subjekten blickt®®. Da schriftliche Texte als Sprachhandlungen

55

56

57

58

VII, 4.9.14], Kant (Kants Kritik der reinen Vernunft nach 200 Jahren [1981], in: GW 1V,
338-339], Goethe (Goethe und die Philosophie [1947], in: GW IX, 57; Die Natirlichkeit
von Goethes Sprache [1985], in: GW IX, 129) oder Stefan George (Die Wirkung Stefan
Georges auf die Wissenschaft [1983], in: GW IX, 258).

Luz: Matthdus I (Anm. 42), 107: «Unter Wirkungsgeschichte im engeren Sinn mdchte ich
die Rezeption und Aktualisierung eines Texts in anderen Medien als in Kommentaren ver-
stehen». Diese Begriffsbestimmung findet sich bereits 1985 in ders.: Witrkungsgeschicht-
liche Exegese. Ein programmatischer Arbeitsbericht mit Beispielen aus der Bergpredigt-
exegese, BThZ 2 (1985), 18-32 (22, Anm. 8). Prizisierungen finden sich spiter in ders.:
Textauslegung und lkonographie. Reflexionen anhand der matthiischen Passionsgeschich-
te, EvTh 67 (2007), 102-119 (103, Anm. 2).

Das wenig erfolgversprechende Modell von H. Riisinen: Die Wirkungsgeschichte der Bi-
bel. Eine Herausforderung fiir die exegetische Forschung, EvTh 52 (1992), 337-347, bes.
340-341 unterscheidet zwischen einem plausiblen Sinnfindungsprozess, bei dem zentrale
Inhalte des Textes zur Wirkung gelangen (Wirkungsgeschichte), von einem freien bis will-
kirlichen Gebrauch eines Textes (Auslegungsgeschichte).

Luz: Matthdus I (Anm. 42), 108. Vgl. den kritischen Einwand in R. Kampling: Eine aus-
legungsgeschichtliche Skizze zu 1 Thess 2,14-16, in: D.-A. Koch / H. Lichtenberger (Hg):
Begegnungen zwischen Christentum und Judentum in Antike und Mittelalter (FS Heinz
Schreckenberg), Goéttingen 1993, 183-213 (189f): «Hinsichtlich des Sprechens von einer
Wirkungsgeschichte der Bibel ist anzunehmen, daf3 die Gewilheit um das Wirken des Wor-
tes Gottes, das der Glaubende erfahren hat und in der Gemeinschaft der Mit-Glaubenden
erlebt, allzu schnell auch fiir eine historisch-soziologisch arbeitende Wirkungsgeschichte
als Primisse gesetzt wird» Ich habe mir diese Kritik zu eigen gemacht (M. Mayordomo:
Den Anfang horen. Leserorientierte Evangelienexegese am Beispiel von Matthius 1-2
[FRLANT 180], Gottingen 1998, 350), worauf U. Luz reagiert hat: Wirkungsgeschichtliche
Hermeneutik und kirchliche Auslegung der Schrift, in: M. Mayordomo (Hg,): Die pragende
Kraft der Texte. Hermeneutik und Wirkungsgeschichte des Neuen Testaments (SBB 199),
Stuttgart 2004, 15-37 (17, Anm. 7).

H.R. JauB: Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneutik (stw 955), Frankfurt a.M.
1984, 696 unterscheidet «Wirkung als das vom Text bedingte und Rezeption als das vom
Adressaten bedingte Element der Konkretisation von Sinn». Vgl. Mayordomo, Anfang
héren (Anm. 57), 349.



56 Moisés Mayordomo

unzweifelhaft Wirkungen haben und da solche «Wirkungen» ihre erkenn-
baren Spuren in der Geschichte hinterlassen®, scheint das Ziel wirkungsge-
schichtlicher Exegese evident zu sein: Sie zeichnet die Nachgeschichte bzw.
die «Zukunft» der Texte nach.

Gadamer hat allerdings in «Wahrheit und Methode» Wirkungsgeschichte
zunichst als Prinzip, als Bewusstsein, als «Sein», als Forderung rein theore-
tischer Natur formuliert. In seinem weiteren Werk finden sich deutlich er-
kennbare Konturen einer wirkungsgeschichtlichen Praxis, die aber nicht ein-
fach in einer klassischen Auslegungsgeschichte aufgehen kann. Negativ kann
also festgehalten werden, dass es zwischen der tiblichen wirkungsgeschichtli-
chen Praxis in der neutestamentlichen Fxegese und dem Werk von Gadamer
wenig Kongruenz gibt. Es ist gleichzeitig jedoch auch deutlich zu machen,
dass der Philosoph Gadamer andere Wissensbestinde und Diskurse im Blick
hat als in den biblisch-exegetischen Fichern. Mein bisher eher negatives Fa-
zit soll lediglich den Bezug auf Gadamer angemessen als Problem darstellen,
es zielt jedoch nicht darauf ab, die Hermeneutik Gadamers jeder exegeti-
schen Praxis gleichsam als Zwangsjacke Giberzuziehen. Ich méchte daher im
Folgenden diese Vetlegenheit nutzen, um Vorschlige in zwei Richtungen
zu machen: Wenn der Begriff der Wirkungsgeschichte beibehalten werden soll, dann
mdissen wir unterscheiden Zovischen der im VVerstehen wirksamen Wirkungsgeschichte und
der Geschichte von Textwirkungen — also zwischen einer hermenentischen Wirkungs-
geschichte (das wirkungsgeschichtliche Bewusstsein)®' und einer Geschich-
te intertextueller Wirkungen (die medientibergreifende Nachgeschichte eines
Textes).

59 Vgl die erhellenden Studien von M. Andree: Archiologie der Medienwirkung, Faszi-
nationstypen von der Antike bis heute, Miinchen *2006; ders.: Wenn Texte toten. Uber
Werther, Medienwirkung und Mediengewalt, Miinchen 2006.

60  Vgl. M. Mayordomo: Wirkungsgeschichte als Erinnerung an die Zukunft der Texte, in:
Ders. (Hg.): Prigende Kraft (Anm. 57), 11-14.

61  Hermeneutische Wirkungsgeschichte bewegt sich eher im breiteren Rahmen jener ideen-
und kulturgeschichtlichen Entwicklungen, die direkt oder indirekt auf das heutige Verste-
hen eines Textes einwirken, ohne selbst als «Auslegungen» des Textes verstanden werden
zu konnen. K.R. Mandelkow: Probleme der Wirkungsgeschichte, in: P.U. Hohendahl (Hg)):
Sozialgeschichte und Wirkungsisthetik, Frankfurt a.M. 1974, 82-96 (95), hat bereits friih
erkannt: «dm extremen Falle wird Wirkungsgeschichte dann zur allgemeinen Kulturge-
schichte tiberhaupt in der Totalitit ihrer Aspekte.»



Was ist und zu welchem Ende studiert man Wirkungsgeschichte 57

3. «lntertexctuelle Wirkungen» oder: vom Dialog der Texte
Intertextuelle Wirkungsgeschichte ist in der Praxis prinzipiell kaum von Rezep-
tions- oder Auslegungsgeschichte zu unterscheiden. Sie hat jede zeitlich spatere
Ausserung im Blick, die in einer intertextuellen (oder intermedialen) Beziechung
zu einem neutestamentlichen Text steht — unabhingig vom Medium oder von
der Plausibilitit der Bezugnahme. Dabei verfolgt sie das Ziel, die theologi-
schen, kirchlichen und allgemein kulturellen Prigefunktionen biblischer Texte
fir die Gegenwart erkennbar zu machen.”

Es gibt in praktischer Hinsicht eine Reihe offener Fragen, von denen ich
drei hervorheben will: @

1. Das Problem der Auswahl von Rezeptionszengnissen: Grundsitzlich erfasst in-
tertextuell-wirkungsgeschichtliche Arbeit alle Produkte menschlichen Lebens,
Denkens und Handelns, die ohne die biblischen Texte nicht existieren wiirden.
Diese maximale Extension umfasst nattrlich sehr viel mehr als nur schriftli-
che Zeugnisse. Sie bezieht die Verarbeitung biblischer Stoffe in Musik, Kunst,
Literatur, Theater und Film mit ein; sie betrachtet alle Spuren der Bibel in der
so genannten Populirkultur (Werbung, Popmusik, Internet, Zeitungen, Video-
spiele usw.) aber auch das Fortwirken biblischer Traditionen in Festen, Riten,
Liturgien und Redewendungen. Sie versteht auch Ubersetzungen, Kommen-

62 Die terminologischen Differenzierungen der gegenwirtigen Intertextualititsforschung
sind fir diese Form wirkungsgeschichtlicher Praxis enorm hilfreich; vgl. zur weiteren Dis-
kussion M. Mayordomo: Matthew 1-2 and the Problem of Intertextuality, in: C. Clivaz,
u.a. (Hg): Infancy Gospels. Stories and Identities (WUNT 281), Tiibingen 2011, 257-279.
Die Intertextualititsforschung ist in der neutestamentlichen Forschung sehr breit rezipiert
worden, um das Verhiltnis zum Alten Testament auf ein solideres Fundament zu stellen.
Es ist fur mich ein Ritsel, warum das Wissen um solche Relationstypologien nicht auch fiir
die konkrete wirkungsgeschichtliche Arbeit verwendet wird.

63  Auslassen mochte ich hier das Problem des theoretisch wenig reflektierten Begriffs der
Geschichte. Intertextuelle Wirkungsgeschichte geschieht eher im Sinne einer Chronik von
Positionen als in Form einer wirklich historischen Deutung, Was genau macht eine An-
einanderreihung von Auslegungsmeinungen, die vielleicht noch zu Auslegungsfamilien
gebiindelt werden, zu einer «Geschichte»? Eine geschichtliche Darstellung von Verwen-
dungs- oder Interpretationsweisen eines Textes, die den Namen verdient, ist in der Regel
von Neutestamentlern und Neutestamentlerinnen gar nicht zu leisten. Diese Arbeit sollte
jenen uberlassen werden, die mit den Quellen und ihren sozial- wie ideengeschichtlichen
Kontexten besser vertraut sind. Eine wirkliche Auslegungsgeschichte tite gut daran, sich an
den Kriterien von H.R. Jaul} zur Literaturgeschichte zu orientieren: Literaturgeschichte als
Provokation (es 418), Frankfurt a.M. 1970, ''1997, 171-207.



58 Moisés Mayordomo

tare und die Textgeschichte mit ihren unzihligen Varianten als Formen von
«Wirkungsgeschichte». Die Aufarbeitung der relevanten Bestinde ist uferlos;
sie kann jedoch angesichts der hypertextuellen Moglichkeiten des Internets
samt der Abfragemoglichkeit grosserer Datenbanken erstmals angegangen
werden. Dabei sind Kooperationen mit anderen Disziplinen unerlasslich.

Eine kluge Auswahl ist sicherlich geboten; sie muss jedoch auch transparent
gemacht werden. Hier sind nicht nur Fragen des eigenen Geschmacks, der Bio-
graphie und schlicht auch der Verfigbarkeit von Daten leitend. Entscheidend
ist auch der kommunikative Kontext der eigenen exegetischen Arbeit: Wir-
kungsgeschichte wird sich in einem 6kumenischen Dialogkontext auf andere
Bestinde bezichen als eine kulturwissenschaftlich verortete Wirkungsgeschich-
te.”* Die Frage ist aber nicht nur, wie viele Quellen aus welchem Grund Be-
riicksichtigung finden, sondern in welcher Form und mit welcher Absicht dies
geschieht. Hermeneutische Einsichten lassen sich mit wenigen ausgesuchten
Rezeptionsdokumenten (vielleichtl) besser gewinnen als mit flichendeckenden
Quellenbergen. Bereits Schiller warnte ebenso eindringlich wie einseitig vor
dem «Brotgelehrten», der mit «kitmmerlicher(n) Genauigkeit» seine «zusam-
mengehiuften Gedichtnisschitze zur Schau» trigt und damit nur «ein Aggre-

gat von Bruchstiicken» liefert.”

64  Durch die Pionierarbeit des Evangelisch-Katholischen Kommentars hat diese Form wir-
kungsgeschichtlicher Exegese eine besondere Affinitit zu Fragen konfessioneller Identitit
entwickelt. Weitere Arbeiten im Dialog mit orthodoxen Exegeten zeigen m.E. die Produk-
tivitdt dieses Ansatzes fiir eine 6kumenisch dialogische Exegese. Es sind aber auch andere
Kontexte denkbar: befreiungstheologische Lektiiren, sachkritische Anliegen, kulturtheo-
retische Interessen, personlich-biographische Ansitze, usw. Es misste klarer von Beginn
an deutlich gemacht werden, in welcher Absicht Wirkungsgeschichte getrieben wird. Zum
konfesionell-6kumenischen Bezug schreibt Luz: Wirkungsgeschichtliche Exegese (Anm.
55), 22: «Dal} die Wirkungsgeschichte im EKK zu einem wichtigen Anliegen wurde, hing
mit der Frage nach dem Verhiltnis von Schrift und Tradition zusammen, die Protestan-
ten und Katholiken herkommlicherweise trennt. Der Ausgangspunkt war etwa der, dal}
manche Katholiken an der Emanzipation der exegetischen Arbeit von der normierenden
Kraft der Wirkungsgeschichte, d.h. von der Tradition und der kirchlichen Lehre, interes-
siert waren, wihrend umgekehrt manche Protestanten den kirchlichen Bezug ihrer eigenen
exegetischen Arbeit neu zu entdecken hofften. Eine in Gesprichen oft auftauchende For-
mel war, daf} in einem interkonfessionellen Kommentar die Wirkungsgeschichte insofern
wichtig sei, als sie deutlich mache, wie wir als evangelische, respektive katholische Christen
durch die Texte das geworden sind, was wir heute sind.»

65  Schiller: Universalgeschichte (Anm. 2), 249 (Gedichtnisschatze), 249-250 (kiimmerliche
Genauigkeit) und 263 (Aggregat).



Wias ist und zu welchem Ende studiert man Wirkungsgeschichte 59

2. Das Problem der Perspektive: Wer sich als Exeget auf die Suche nach inter-
textuellen Spuren macht, begibt sich fortwihrend in Gebiete, die durch andere
Fachdisziplinen umziunt sind. Manchmal sind diese Fachgebiete mit Verbots-
schildern versehen, die das frohliche Dilettieren untersagen. Und tatsdchlich
konnen Neutestamentler, die sich z.B. mit der Malerei Rembrandts, der Kir-
chenmusik von Arvo Pirt oder der Lyrik von Else Lasker-Schiiler beschiftigen,
Verknilipfungen herstellen, die den Fachexperten nur ein mildes Lacheln abrin-
gen. Eine wirkungsgeschichtliche Praxis wire jedoch undurchfihrbar, wenn sie
mit dem Anspruch verbunden wire, das wir «armen Bibelwissenschaftler» uns
in mihsamen Nachtstunden noch das Expertenwissen in all diesen Gebieten
aneignen mussten. An dieser Stelle ist nicht nur der interdisziplinare Austausch
von allergrésster Bedeutung, es gilt auch, die Frageperspektive von vornherein

deutlich auszuweisen.®®

Mein Interesse als Neutestamentler gilt nicht der Er-
hellung der Malkunst Rembrandts, sondern dem Verstindnis der vielfiltigen
Deutungsmoglichkeiten der neutestamentlichen Texte in unterschiedlichen
Zeiten und unterschiedlichen Medien. Ich denke von den Texten her und zu
den Texten hin.”” Wirkungsgeschichtlich intertextuelle Arbeit ist daher eine of-
fene Exploration: Sie bewegt sich nicht nur von den kanonischen Texten zu
den spateren Rezeptionen; sie hilt zugleich die Moglichkeit offen, durch solche
«Umwege» auch iiber den Sinn der Texte etwas zu erfahren, das durch die klas-
sischen exegetischen Methoden unerkannt geblieben wire.

3. Das Problem der |V erortung intertextueller Wirkungsgeschichte: Der Einbezug der
Nachgeschichte der Texte gehort derzeit nicht zu den unverzichtbaren Vor-
gehensweisen exegetischer Arbeit. Dort, wo diese Frageperspektive einbezo-
gen wird, herrscht allerdings Unklarheit tber ihre Verortung und damit auch
uber ihren Bezug zu den klassischen exegetischen Analyseverfahren. Wenn wir
«Wirkungsgeschichte» als Anhang hinter der «eigentlichen» Exegese finden, ist
ithre hermeneutische Unerheblichkeit relativ deutlich markiert. Sie dient dann
am chesten als Nachtrag fiir Neugierige. Intertextuelle Wirkungsgeschichte

66  Vgl. dazu die einleitenden Bemerkungen in M. Mayordomo: Die Bergpredigt und Calvin.
Ein wirkungsgeschichtlicher Versuch, in: M. Sallmann / M. Mayordomo / H.R. Lavater
(Hg): Johannes Calvin 1509-2009, Ziirich 2012, 183-203, bes. 183-190.

67  Ich interessiere mich weniger dafur, wie z.B. Barth den Rémerbrief verstanden hat, son-
dern dafiir, welche Spuren der Romerbrief bei Barth hinterlassen hat. Ich frage nicht in
erster Linie: Was macht Barth mit dem Rémerbrief? Sondern: Was macht der Romerbrief
mit Barth? In dieser Perspektive ist der Ausleger ein Leser, auf den der Text einwirkt.



60 Moisés Mayordomo

kann organischer in die exegetische Arbeit eingehen, entweder indem sie vo-
rangestellt und explizit dazu verwendet wird, die eigene Exegese mit neuen
Fragen und Blickwinkeln zu bereichern,” oder indem die Trennung zwischen
«eigentlicher» Exegese und Wirkungsgeschichte oder zwischen Zeugnissen der
Wirkungsgeschichte und Zeugnissen der Forschungsdiskussion ganz aufgeho-
ben wird.

Intermezzo 3: Damit sind wir endlich an einem Punkt angelangt, wo es prinzipiell
interessant sein kann, die exegetische Beschiftigung mit der Bergpredigt durch
den Text von Borges zu bereichern. Natirlich soll hier keine umfassende Exe-
gese und Analyse aller intertextuellen Méglichkeiten geboten werden. Es geht
mir um das Exemplarische und dafiir reicht ein Blick in die ersten Verse, also
in die Seligpreisungen (besonders im Hinblick aut Mt 5,3-12 und weniger auf
Lk 6,20-26).” Auf die spezifischen exegetischen Probleme dieses Textes kann
ich hier kaum eingehen, doch méchte ich kurz andeuten, dass sich zentrale
Forschungsfragen im apokryphen Text von Borges indirekt widerspiegeln. So
gehort z.B. die Frage nach der angemessenen Ubersetzung von poxéplog zu
den schwierigsten Aufgaben der Deutung. Borges stellt sich der Problematik,
indem er variiert zwischen «selign (dichoso), «glucklich» (fe/iz) und «glickselign
(bienaventurado).

Ein weiteres zentrales Problem ist die Frage nach Form und Pragmatik der
Seligpreisungen: Handelt es sich um eine normative Aussage oder wird der Se-
gen der Gottesherrschaft proklamiert? Die Frage wird hiaufig, gut protestan-
tisch, auf die Alternative Gesetz oder Gnade zugespitzt — eine Alternative, die
sich fir die Exegese der Bergpredigt eher als Hindernis erwiesen hat. Die ausge-

68  Luz: Wirkungsgeschichtliche Exegese (Anm. 55), 23: «Geht es in einem Kommentar letzt-
lich um das Verstehen des Textes heute, so ist die Wirkungsgeschichte nicht Anhang, son-
dern Voraussetzung, weil sie dem Verstehen zeitlich vorangeht. Sie gehort also in den
Kommentar hinein.»

69  Die Anlehnung an den Text von Mt 5-7 ist nicht nur sprachlich Gberdeutlich, sie wird auch
durch die beigefiigte Verszihlung markiert, die — genauso wie die Bergpredigt in Mt 5 — mit
Vers 3 beginnt. Uber den freien Prosastil der Gedichte schreibt Borges im Vorwort: «Uber
ihren Rhythmus hinaus dient die typographische Versform dazu, dem Leser anzuzeigen,
dass ihn nicht Information oder Begrindung erwartet, sondern poetische Emotion.» (Ei-
gene Ubersetzung von Obras completas 2 [Anm. 2] 354: «Mis alla de su ritmo, la forma
tipografica del versiculo sirve para anunciar al lector que la emocion poética, no la infor-
macion o el razonamiento, es lo que esta esperandolo.»)



Was ist und zu welchem Ende studiert man Wirkungsgeschichte 61

feilte literarische Form von Mt 5,3-12 und die poetische Reihung von acht Selig-
preisungen zielen auf eine starke affektive Wirkung, die in Vers 12 ausdriicklich
in der Aufforderung gipfelt: «Freut euch und jubelth»’” Der matthiische Jesus
fiihrt damit nicht einfach eine Rechtsnorm ein — die ist mit der Torah ja be-
reits gegeben —, sondern er entwirft ein Charakterbild, aus dem heraus sich die
Gerechtigkeit der Basileia verwirklichen ldsst. Wenn tiberhaupt, dann sind die-
se Glicksworte Privilegien der Jiingerschaft. Sie kommen zuweilen Tugenden
recht nahe, bezeichnen aber nicht immer konkrete moralische Optionen und
Haltungen, sondern auch Befindlichkeiten der Passivitit, wie dies z.B. bei der
Verfolgung der Fall ist.”! Damit bleibt m.E. die Frage nach Gesetz und Gnade
in der Schwebe. Der Text mochte mit seiner paradoxen Struktur eine bestimmte
Lebenseinstellung wecken. Die Méglichkeit einer normativen Deutung der Se-
ligpreisungen bleibt jedoch bestehen und Borges hat dies deutlich verarbeitet:
Gegen jede moralisierende Tendenz, ja gegen jeden Versuch, die Zweckmaissig-
keit moralischen Handelns durch die Aussicht auf Lohn zu begriinden, formu-
liert er am Ende seines Gedichts eine verbliiffende Tautologie:

51. Felices los felices. 51. Glucklich die Glucklichen.

Diese Haltung spiegelt sich auch in seinen zwei ersten Fragmenten wider:

3. Desdichado el pobre en espiritu, 3. Unselig der Arme im Geist,
porque bajo la tierra sera lo que ahora denn unter der Erde wird er sein,
es en la tierra. was er jetzt auf Erden ist.

4. Desdichado el que llora, 4. Unselig der weint,

porque vya tiene el habito denn er hat bereits die elende
miserable del llanto. Gewohnheit des Weinens.

70  Die Seligpreisungen bilden ein dichtes intertextuelles Netzwerk mit altorientalischen, alt-
testamentlichen und griechisch-romischen Segensformeln. Bei einem — im Sinne des Mat-
thius — kompetenten Leser klingt mit dem Beginn der Bergpredigt auch der Beginn der
kanonischen Psalmensammlung mit an. Stehen am Anfang des Psalmenbuches zwei Ma-
karismen, so mochte Matthius dem Beginn seiner Hauptrede Jesu mit einem achtfachen
Makarismus besonders Gewicht verleihen.

71  Die Begrindungspartikel (61) bezeichnet daher nicht einfach ein System von Bedingung
und Folge, sondern von «ntrinsischer Kausalitit»: Wenn ich bejahe, dass die Armen im
Geiste selig sind, bejahe ich zugleich ihre Zugehorigkeit zur Gottesherrschaft. Vgl. zur
tugendethischen Dimension der Bergpredigt M. Mayordomo: Moglichkeiten und Grenzen
einer neutestamentlich orientierten Tugendethik, ThZ 64 (2008), 213-257, bes. 248-252.



62 Moisés Mayordomo

Borges beginnt bewusst mit Umkehrungen, Ausschlussformeln, Unseligkeiten.”
Eine solche Negation nimmt jedoch nicht einfach Bezug auf einen kanonischen
Pritext, sondern auf eine bestimmte Wirkungsgeschichte, die mit diesem Text
verknupft ist. Die exegetischen Probleme zu Mt 5,3 sind sattsam bekannt: Wih-
rend die lukanische Fassung ganz deutlich von den 6konomisch Armen — im
Gegensatz zu den Reichen — spricht (Lk 6.20.24), wirft die Hinzufiigung «im
Geiste» (1¢) mvedpaty) in Mt 5,3 viele interpretatorische Fragen auf. Die Deutun-
gen reichen von freiwilliger Armut zu Demut, von Mangel an Intelligenz zum
Entzug des Heiligen Geistes. Die vielfiltigen Deutungen, die dieser Ausdruck
ermoglicht, haben besonders stark in der christlichen Demutsmoral nachgewirkt.

Diese wirkmichtige Neubewertung der Niedrigkeit, Trauer und Armut hat
ihre durchaus problematischen Seiten, was nicht zuletzt auch im Spiegel der
Christentumskritik von Friedrich Nietzsche deutlich wird. Wie verindert sich der
kanonische Text, wenn er als ein normativer Katalog gelesen wird, der Niedrig-
keit, Weinen, Entsagung und Leiden zum verbindlichen Ubungsfeld christlicher
Frommigkeit macht? Borges spricht sich ausdricklich dagegen aus. Er spricht
von der Gewohnbeit des Weinens (im spanischen «habito» lebt das lat. habitus er-
kennbar nach) und setzt mit seiner poetischen «Unseligkeit» der Applikation des
Textes moralische Grenzen. Wer aus dem Weinen einen Habitus macht, verliert
die Fihigkeit zur Freude.” Erst in seinem Fragment-Vers 47 bietet Borges einen
Ausweg aus dem Dilemma:

47. Feliz el pobre sin amargura 47. Glucklich der Arme ohne Bitterkeit
o el rico sin soberbia. oder der Reiche ohne Hochmut.

Borges ist ein Autor, durch den viele Stimmen gehen. Und auch in diesem Text
gibt es einen regelrechten Chor aus der berithmten «Bibliothek von Babel».

72 Obwohl sich Borges offensichtlich an der Version der Bergpredigt in Mt 5-7 orientiert,
bezieht er Ausdrucksmdéglichkeiten aus dem LkEv mit ein. So formuliert er nicht nur Se-
ligpreisungen, sondern wie Lk 6,24-26 auch deren Gegenteil: Unseligkeiten, Weherufe.

73 Almeida: Bienaventuranzas (Anm. 35), 169. Borges formuliert an anderer Stelle erstaunlich
theologisch: «Weder Reichtum noch Seligkeit, weder Luxus noch ein weltliches Leben sind
Hindernisse, um in den Himmel einzugehen; arm zu sein ist keine Tugend, ebenso wenig
unselig zu sein. Grundlegend sind der gute Wille und die Liebe Gottes, nicht duflere Um-
stinde.» (Eigene Ubersetzung von Obras completas 4 [Anm. 32], 147: «Ni la riqueza ni la
dicha, ni el lujo, ni la vida mundana son barreras para entrar en el Cielo; ser pobre no es una
virtud, como tampoco lo es ser desventurado. Lo esencial es la buena voluntad y el amor
de Dios, no las circunstancias externas.»)



Was ist und zu welchem Ende studiert man Wirkungsgeschichte 63

Besonders fur seine religiosen Texte hat sich Borges auf William Blake, Ba-
ruch Spinoza oder auf den bereits erwihnten Swedenborg berufen.” Diesem
letzten Bezug mochte ich noch etwas nachgehen: Swedenborg schrieb haufig
von seinen Gesprichen mit Toten. ” Von ihnen habe er erfahren, dass manche
nach einem Leben voller Askese, Weltflucht und Entsagung im Jenseits nicht
gliicklich werden. Sie kénnen sich nicht damit abfinden, dass andere, die we-
niger streng waren, nun die gleichen Segnungen geniessen. Selbst im Himmel
ziehen sie sich lieber in die Einsamkeit zurtick, um am Ende das gleiche Leben

zu fuhren wie auf der Erde.”®

Borges hat dieses Totengesprich Swedenborgs
in einer kurzen Erzihlung variiert, die ich kurz zusammenfassen mochte: Ein
Mann hat auf Erden allen sinnlichen Freuden entsagt und jedem Reichtum
abgeschworen, um sich dadurch fiir den Himmel zu empfehlen. Im Himmel
weiss man jedoch nicht so recht, was mit ihm anstellen: Er versucht Kunst zu
geniessen, sich an Musik zu erfreuen, alles zu erlernen — aber es gelingt thm
nicht, weil er verarmt ist. Also projizieren die Engel fiir thn eine Wiiste und in
dieser virtuellen Wiiste kann der gerechte Mann weiter wie auf der Erde beten
und allen Freuden entsagen.”

Diese Variation zu Swedenborg zeigt uns eine Linie auf, die mit den Mit-
teln der Vision und Dichtung — ganz anders als die psychologischen Angriffe
Nietzsches — das christliche Armuts- und Demutsideal kritisch hinterfragt. Ge-
nau diese Sinnlinie der Seligpreisungen in Mt 5 wird durch die Negation von
Borges in Frage gestellt. Der Dialog zwischen Matthdus und Borges kann uns
helfen, Wirkungspotentiale des Textes nicht einfach im Sinne ihrer historisch-
philologischen Aufarbeitung, sondern im Sinne ihrer sprachlich-wirkungsge-
schichtlichen Dimension kritisch ins Bewusstsein zu rufen.

74 Vgl seine knappen Uberlegungen zur moralischen, intellektuellen und isthetischen Di-
mension des Heils in Jesus, Swedenborg und Blake (Borges: Obras completas 4 [Anm. 32],
184).

75  Swedenborg begann nach einer mystischen Offenbarungserfahrung 1743 mit einer geistli-
chen Deutung der Bibel. Die sog. «Arcana Coelestia» wurden zwischen 1749 und 1756 in
acht Banden publiziert.

76 E. Swedenborg: De czlo et ejus Mirabilibus et de Inferno, London 1758, repr. New York,
1890, 222-223 (§ 360).

77  Borges: Obras completas 4 (Anm. 32), 184f.



64

Moisés Mayordomo

4. Hermenentische Wirkungsgeschichte als Ethik der Interpretation

In hermeneutischer Hinsicht unterscheidet sich wirkungsgeschichtliche Exe-

gese von einer klassischen Auslegungsgeschichte insbesondere durch Merk-

male, die stirker mit der Haltung als mit dem Vorgehen selbst zu tun haben.”™

Es ist also eine Frage der «Ethik» der Interpretation, die ich in zehn Punkten

thesenartig in ihren Konturen umreissen mochte:

78

. Wirkungsgeschichte sucht in der Betrachtung von historischen Rezepti-

onszeugnissen nicht diese zu tiberwinden, sondern das Bewusstsein fir
die eigene Geschichtlichkeit und damit auch Subjektivitit der Auslegung
zu scharfen.

Wirkungsgeschichte vollzieht sich im Bewusstsein sowohl der eigenen
Endlichkeit als auch der allgemeinen Unabgeschlossenheit von Verstehen.
Sie vermeidet jene methodische Hybris, die z.B. vorkritischen Auslegun-
gen oder den Lektiiren von Laien mit dem apriorischen Urteil der Min-
derwertigkeit begegnet.

Wirkungsgeschichte sieht in der Sprache die eigentliche Vermittlung von
Sinn an die Gegenwart. Sie wird daher mit besonderer Sensibilitit die in-
hirenten Vorurteile sprachlicher Konventionen bedenken — auch die der
eigenen Wissenschaftssprache!

Wirkungsgeschichte kann die Intention des historischen Autors — und
zwar als Bewusstseinszustand zum Zeitpunkt der Abfassung — als eine
dialogisch relevante Perspektive einbeziehen. Sie kann jedoch diese Inten-

Manche der Einsichten und Ergebnisse, die etwa Luz (Luz: Matthius 1 [Anm. 42], 110-
114) oder R. Nicholls (R. Nicholls: Walking on the Water. Reading Mt. 14.22-33 in the
Light of Its Wirkungsgeschichte [Biblical Interpretation Series 90], Leiden 2008, 14-19)
mit wirkungsgeschichtlicher Exegese verbinden, gehoren m.E. eher zu den hermeneu-
tischen Vorbedingungen und nicht zu den zwingenden Folgen wirkungsgeschichtlicher
Exegese. Ahnlich stellte Schiller fiir das Studium der Weltgeschichte einen erheblichen
Erkenntnisgewinn in Aussicht: «Und auf solche Art behandelt wird Thnen das Studium
der Weltgeschichte eine ebenso anziechende als nitzliche Beschiftigung gewihren. Licht
wird sie in Threm Verstande und eine wohltitige Begeisterung in Ihrem Herzen entziin-
den. Sie wird Thren Geist von der gemeinen und kleinlichen Ansicht moralischer Dinge
entwohnen, und indem sie vor Thren Augen das groBe Gemilde der Zeiten und Volker
auseinander breitet, wird sie die vorschnellen Entscheidungen des Augenblicks und die
beschrinkten Urteile der Selbstsucht verbessern.» (Schiller: Universalgeschichte [Anm. 2],
265)



5

79

80

81

82

Wias ist und zu welchem Ende studiert man Wirkungsgeschichte 65

tion nicht als einzig giltigen Massstab fiir die Validitit einer Auslegung
verwenden.”” Da ein Autor die Wirkungen seines Textes nicht vorherse-
hen kann, liegt die Nachgeschichte der Texte ehedem ausserhalb seiner
Kontrolle.

Wirkungsgeschichte verbindet sich leicht mit jenen literaturwissenschaft-
lichen Ansitzen, welche die Rolle von textuellen, historischen oder em-
pirischen Lesern betonen.” Ich denke dabei an die Rezeptionsgeschichte
von Hans Robert Jaul3, die Wirkdsthetik von Wolfgang Iser, an empirische
Rezeptionsforschung oder die quantitativen Studien von Franco Moretti.*!
Wirkungsgeschichte wird den Ansprach historischer Kritik auf tberzeitli-
che Objektivitat in Frage stellen, nicht aber die konkreten methodischen
Schritte historisch-kritischer Exegese. Sie wird darin historischer als die
historische Kritik sein, dass sie die eigene Methode historisiert und damit
eben nicht absolut setzt.** Die historisch-kritische Methode gehért jedoch
zu «unserem Wirkungsgeschichte und sie hat auch ganz ohne Zweifel viele
Erfahrungen von Verstehen erméglicht.

Wirkungsgeschichte ist von der Neugierde geleitet, sich durch Zeugnisse
aus unterschiedlichen Zeiten, Kulturkreisen, Gattungen und Medien auf
Fragen aufmerksam machen zu lassen, die der eigene begrenzte Verste-
henshorizont nicht aufgeworfen hat. Dadurch werden nicht nur Sinnpo-
tentiale des Textes aufgedeckt, sondern auch die Beschrinkung durch die
eigenen Vorurteile erkennbar gemacht.

Die Intention des Autors ist wohl jene Figur, mit der sich historische Forschung am stirks-
ten von der vor-aufklirerischen Tradition abgesetzt hat. B. Waldenfels: Antwortregister
(stw 1838), Frankfurt a.M. 1994, 124 hat zurecht darauf hingewiesen, dass Gadamer sich
«jenen Texttheorien [annihert], die den Autor hinter oder im Text verschwinden lassen».
H.-H. Gander: In den Netzen der Uberlieferung. Eine hermeneutische Analyse zur Ge-
schichtlichkeit des Erkennens, in: G. Figal / J. Grondin / D.J. Schmidt (Hg,): Hermeneuti-
sche Wege. Hans-Georg Gadamer zum Hundertsten, Tiibingen 2000, 257-267 (259).
Dazu ausfiihtlich Mayordomo: Anfang (Anm. 57), 27-131 und E Moretti: Distant Reading,
London 2013; ders.: Graphs, Maps, Trees. Abstract Models for a Literary History, London
2005.

O. Marquard: Frage nach der Frage, auf die die Hermeneutik die Antwort ist (1981), in:
Ders.: Abschied (Anm. 31), 117-146 (138): «Die armen Hermeneutiker — hore ich nicht nur
Code-Knacker sagen — kommen niemals aus der Geschichte heraus. Aber ##ff man denn
aus der Geschichte hinauskommen? Wer nicht aus der Geschichte herauskommt, erreicht
keine absolute Position. Aber m#ff man denn eine absolute Position erreichen?» (Hervor-
hebungen im Original)



66 Moisés Mayordomo

8. Wirkungsgeschichte wird sich in jedem Versuch zu verstehen immer auch
dem Risiko der Selbstkritik aussetzen. «Wer versteht,» — so schreibt Gada-
mer — «nimmt keine tiberlegene Position in Anspruch, sondern gesteht zu,
daB die eigene vermeintliche Wahrheit auf die Probe gestellt wird.»*

9. Wirkungsgeschichte wird im Umgang mit dem Neuen Testament deswe-
gen den gesamtbiblischen Kanon als héhere Sinneinheit zur Kenntnis neh-
men, weil der Kanon die Rezeptionswege massgeblich bestimmt hat; aber
auch weil die neutestamentlichen Autoren ihrerseits im Strom der Heiligen
Schriften Israels unterwegs sind.

10. Wirkungsgeschichte blickt auf einen Text nicht als ein Objekt der Ge-
schichte, sondern versteht die eigene exegetische Praxis als Teil der Wir-
kungsgeschichte eminenter kanonischer Texte.

Damit komme ich noch ein letztes Mal auf Borges zurtick: Sein apokrypher
Text ist nicht als Ausdruck eines intellektuellen Widerspruchs aufzufassen,
sondern als eine mystisch-kinstlerische Neuschreibung,* Daran zeigt sich
nicht nur, wie ein Dichter des 20. Jahrhunderts die Bergpredigt versteht — oder
missversteht —, sondern welche Texte die Bergpredigt nach 20 Jahrhunderten
weiterhin generieren kann. Umgekehrt fuhrt der Weg tiber Borges auch wieder
zur Bergpredigt zurtck und stattet die Exegese mit Fragen aus, die sie in dieser
Form nicht oder kaum gestellt hitte.

Zum Schluss
Ich méchte mit einem dreifachen Plidoyer schliessen: Erstens, trotz aller Un-
terschiede zwischen philosophischen und exegetischen Erkenntnispraktiken ist
eine Riickbesinnung auf die Hermeneutik Gadamers von grundlegender Be-

83  Gadamer: Klassische und philosophische Hermeneutik (1968), in: GW 11, 116: «Die Her-
meneutik ist deshalb Philosophie, weil sie sich nicht darauf beschrinken 1it, eine Kunst-
lehre zu sein, die die Meinungen eines anderen qun versteht. Die hermeneutische Reflexi-
on schlieBt vielmehr ein, daB in allem Verstehen von etwas Anderem oder eines Anderen
Selbstkritik vor sich geht. Wer versteht, nimmt keine tberlegene Position in Anspruch,
sondern gesteht zu, daf3 die eigene vermeintliche Wahrheit auf die Probe gestellt wird. Das
ist in allem Verstehen mit eingeschlossen, und deshalb trigt jedes Verstehen dazu bei, das
witkungsgeschichtliche BewuBtsein fortzubilden.»

84  Dass nun gerade dieser dsthetische Anspruch an die Bergpredigt ankniipfen kann, sagt
zugleich etwas tber den kinstlerischen Wert von Mt 5-7 insbesondere von 5,3-12 aus.



Wias ist und zu welchem Ende studiert man Wirkungsgeschichte 67

deutung fiir jede Form «wirkungsgeschichtlicher Exegese. Zweitens, das Wag-
nis wirkungsgeschichtlicher Hermeneutik liegt in erster Linie darin, die eigene
Endlichkeit anzuerkennen. Dieses Bewusstsein ist zugleich der Antrieb fiir ei-
nen produktiven Dialog. Und drittens, eine intertextuell fundierte wirkungsge-
schichtliche Praxis wurde nicht nur der neutestamentlichen Wissenschaft viele

neue Forschungsfelder eroffnen, sie wire auch ein eminent wichtiger Dienst
der Bibelwissenschaft an Kirche und Gesellschaft.

Abstract

Die gegenwirtige Exegese bezieht verstirkt die «Wirkungsgeschichte» der Texte in ihre
Praxis mit ein. Damit werden aber sehr unterschiedliche und teilweise hermeneutisch
sehr wenig durchdachte Praktiken bezeichnet. Der vorliegende Beitrag mochte in ei-
nem eingehenden Dialog mit der Hermeneutik Gadamers die Moglichkeiten einer
hermeneutisch reflektierten wirkungsgeschichtlichen Praxis priziser ausloten. Dabei
kommt es zur Unterscheidung zwischen einer «ntertextuellen Wirkungsgeschichte»
(als Geschichte von Textwirkungen) und einer «<hermeneutischen Wirkungsgeschichte»
(als Wirkung der Geschichte auf unser endliches Bewusstsein im Sinne einer Ethik der
Interpretation). Einzelne Aspekte einer solchen wirkungsgeschichtlichen Hermeneutik
werden mit Beispielen eines «apokryphen Evangeliums» von Jorge Luis Borges in sei-
nem Bezug zu den Seligpreisungen in Mt 5,3-12 praktisch vorgefiihrt.

Moisés Mayordomo, Basel



	Was heisst und zu welchem Ende studiert man Wirkungsgeschichte? : Hermeneutische Überlegungen mit einem Seitenblick auf Borges und die Seligpreisungen (Mt 5, 3-12)

