Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 72 (2016)

Heft: 1

Artikel: Gott"ohne" Souveranitat? : Zur zeitgendssischen Kritik und
Transformation eines Lehrstlckes reformierter Theologie

Autor: Klein, Rebekka Alexandra

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877711

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877711
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 72 2016 Heft 1

Gott <ohne» Souveranitat?

Zur zeitgenossischen Kritik und Transformation
eines Lehrstickes reformierter Theologie

Der vorliegende Beitrag behandelt ein zentrales Lehrstiick reformierter Theo-
logie: die Rede von der Souveranitat Gottes. Er zeigt zunichst die Bedeutung
dieses Lehrstiickes fur die reformierte theologische Tradition auf, um ausge-
hend von einigen Beobachtungen zu dessen sachgerechten Entfaltung, den im
20. Jahrhundert erhobenen Anspruch auf eine besondere ideologiekritische
Sensibilitit dieses Lehrstiickes zu beleuchten.! Im zweiten Teil der vorliegen-
den Uberlegungen wird dieses Lehrstiick dann zu drei zeitgenéssischen philo-
sophischen Ansitzen zur Dekonstruktion und Kritik der Souverinitit Gottes
in Beziehung gesetzt. Diese gehen davon aus, dass die religiése Berufung auf
Gott als souverinen Herrn der Welt fatale politische Konsequenzen nach sich
zieht. Nur durch eine kritische Dekonstruktion der Vorstellung eines souveri-
nen Gottes seien diese zu verwinden. Progammatisch soll daher im Folgenden
die Frage gestellt werden: Lisst sich Gott tiberzeugend ©hne> Souverinitit
denken und ist dies mit der zentralen Stellung, welche die Lehre von der Sou-
verinitit Gottes in der reformierten Theologie innehat, vermittelbar?

1. Gottes Sonverdnitat: Abstrakte 1 eerformel oder konkrete Figuration einer Macht?
Traditionell betont die reformierte Theologie in besonderer Weise die Welt-
bezogenheit des christlichen Heilsgeschehens und die Verantwortung der Kit-
che in der Welt.” In Spannung und scheinbar auch im Gegensatz dazu steht

1 Vegl. M. Krieg/G. Zangger-Derron: Die Reformierten, Zirich 2002, 38ff.
2 Vgl. M. Welker: Reformierte Theologie heute — reformierte Theologie am Ende des 20.

ThZ 1/72 (2016) S. 1-15



2 Rebekka A. Klein

jedoch ihr Eintreten fiir die unbedingte Anerkennung der souverinen Freiheit
und Ehre Gottes. Ladt das Lehrstiick von der Souverinitit doch in besonderer
Weise dazu ein, sich — wie Johannes Calvin es ausgedriickt hat — in den «lee-
ren Spitzfindigkeiten»’ eines abstrakten Gottesbegriffs zu verlieren. Aus die-
sem Grund ist es immer wieder neu Ziel und Aufgabe reformierter Theologie
gewesen, dieses zentrale Lehrstiick sachgerecht auszulegen und insbesondere
seine sozialen und politischen Konsequenzen sowie seinen Bezug zu weltlich-
sikularen Machtfiguren klar herauszustellen.

Dass Gott souveran ist, ist zu einer Grunduberzeugung reformierter Theo-
logie geworden, seit Calvin in seiner Institutio von Gottes unbegreiflichem
Ratschluss gesprochen hat, der — so Calvins pragmatische Zuspitzung — uns
in Gottes Wort aufgezeigt wird.* Im 20. Jahrhundert hat Karl Barth die Sou-
verinitit des Wortes Gottes dann ins Zentrum seiner Theologie gertckt.’
Gottes Wort sei souverin, da es als eine «sich selbst zur Wirkung bringende
Wirklichkeit»® zu verstehen ist. Das Insistieren auf der Souverinitit Gottes
erweist sich daher im besten Sinne als eine theologische Aussage tiber Gottes
Wirklichkeit und Wirken in dieser Welt. Als Bekenntnis zu einem titigen, stets
im Handeln begritfenen Gott soll es klarstellen, dass dieser in seinem Handeln
absolut frei, unabhdingig und unverfiighar ist.”

Doch um ihren theologischen Gehalt vollends zu erweisen, ist die Betonung
der Souverinitit Gottes in Beziehung zu setzen zu einer anderen zentralen
Einsicht reformatorischer Theologie. Johannes Calvin formuliert sie in seinem
Genfer Katechismus wie folgt: «Gott, so schreibt er, «hat in seiner unendlichen
Guite alles so gestaltet, dal alles, was zu seiner Ehre dient, auch fir uns heilvoll
ist»* Dementsprechend sind Aussagen uber Gottes Souveranitit theologisch
stets in Bezug auf die Liebe und Gute Gottes zu konkretisieren. Eberhard

Jahrhunderts, in: W. van ‘t Spijker (Hg,): Calvin. Erbe und Auftrag, FS W. Neuser, Kampen
1991, 391-409 (394).

3 J. Calvin: Institutio, 1,17,1, 110.

Vegl. Calvin: Institutio, 1,17,5, 113.

5 Vel. K. Barth: Einfithrung in die reformierte Lehre auf Grund des Heidelberger Kate-
chismus (1. Vorlesung; 5. Mai 1936), ThZ 69 (2013) 266-276; A.l. Heron: Karl Barths
Neugestaltung der reformierten Theologie, EvTh 46 (1986) 393-402.

6 Welker: Reformierte Theologie heute (Anm. 2), 395.

Vel. Calvin: Institutio 1,16,3, 105.

8 J. Calvin: Genfer Katechismus, CStA 2, hg.v. E. Busch, Neukirchen-Vluyn 1997, 1-136
(94£.).

i

~1



Gott «ohne> Souveranitit? 3

Busch hat dies als die zwei Brennpunkte der Theologie Calvins bezeichnet:’
Wihrend Gott in seiner Souveranitit fir unseren Willen unverfiigbar ist, ist er
in seiner Freiheit dennoch nicht bindungslos. Seine Souveranitit ist nicht als
potentia absoluta, als willktirliches Sich-Lossagen vom Menschen oder als schran-
kenloses Herrschen tiber ihn denkbar. Denn Gott ist und bleibt, wie Calvin
formuliert, in seinem Handeln «sich selbst Gesetz»'’ und damit an seine einmal
getroffene Entscheidung fiir den Menschen gebunden. Gott selbst hat sich in
seiner Barmherzigkeit dazu entschlossen, den Menschen von der Siinde zu be-
freien, um ihn zu erlésen. Die Lehre von der Souverinitit Gottes darf darum
in calvinistischer Lesart nicht als «Eintibung [...] in eine Untertanenmentalitao''
verstanden werden — auch wenn traditionell in ihr der Gehorsam des Menschen
gegenuiber der Anordnung Gottes im Gesetz deutlich hervorgehoben wird.
Stattdessen ist diese Lehre theologisch so zu explizieren, dass klar erkennbar
wird, dass Gottes machtvolles Wirken immer und ausschliesslich zum Wohle
des Menschen, zur Stirkung seiner Freiheit, Selbstindigkeit und Humanitit
geschieht.

Mit dem Verweis auf die Souverinitit Gottes geht es in reformierter Tra-
dition also keinesfalls darum, am Ort des Gottesgedankens Metaphysik zu
betreiben oder der Analyse der gesellschaftspolitischen Wirklichkeit ein ab-
straktes Prinzip voranzustellen. Stattdessen hat die Erorterung des Lehrsti-
ckes von der Souverinitit Gottes soziale und politische Konsequenzen des
Glaubens aufzuweisen. Immer wieder ist es reformierten Theologen daher ein
Anliegen gewesen, Tendenzen zur Aufrichtung einer weltfernen theologischen
Metaphysik zurtickzuweisen. Dies zeigt sich nicht zuletzt im 20. Jahrhundert
am Beispiel der Theologie Karl Barths. In seiner Schrift Rechtfertigung und Recht
aus dem Jahre 1938 kritisiert Barth die Reformatoren Luther und Calvin. Sie
hitten unfruchtbare Scheidungen und Trennungen im christlichen Verstindnis
von Politik und Gesellschaft begriindet, indem sie Gott «losgelst von der Pet-
son und dem Werk Christi [...], im Allgemeinen als Schopfer- und Regierergott
verstanden»'? haben. Das Verhiltnis von Kirche und Staat sei durch sie auf

9 Vgl. E. Busch: Gotteserkenntnis und Menschlichkeit. Einsichten in die Theologie Johan-
nes Calvins, Ziirich 2005, 145.

10  Calvin: Institutio, 11,23,2, 527.

11 Busch: Gotteserkenntnis (Anm. 9), 147.

12 K. Barth: Rechtfertigung und Recht, Zollikon-Ziirich 1938, 20.



4 Rebekka A. Klein

fatale Weise als ein bertihrungsloses Nebeneinander organisiert worden, das in
keinem innerlichen Zusammenhang stehe. Ungeachtet dessen, ob dieser Vor-
wurf an die Reformatoren zutrifft, bringt Barth mit ihm doch erneut zur Gel-
tung, dass Frommigkeit und Verehrung Gottes im reformatorischen Glauben
nicht ohne gesellschaftspolitische Konsequenzen bleiben diirfen.

Aus diesem Grund entwickelt er seine Lehre von der Souverinitit Gottes
stets im Horizont von Gottes Wirken zum Wohle des Menschen: Gottes Of-
fenbarung in Jesus Christus sei kein leerer Begriff, sondern Ausdruck der wirk-
samen Gegenwart des lebendigen Gottes. Denn durch das freie und unverfiig-
bare Handeln Gottes in Jesus Christus werde der Mensch zugleich von den
durch ihn selbst geschaffenen dimonischen Michten und politischen Ideolo-
gien nachhaltig befreit. Thm selbst sei es dagegen schlicht unméglich, sich von
deren illusionirer Macht zu distanzieren."” Jede Form der kritischen Selbstauf-
klirung, auch die rationale Kritik, ist nach Barth unwirksam gegen die Macht,
welche die sogenannten herrenlosen Gewalten, d.h. die sich selbst absolut
setzenden Uberzeugungen, Bewegungen und Lebensformen im menschlichen
Dasein entfalten konnen.' Allein die Einsicht, dass die christliche Gemeinde
«nur einen Herrn, nur seine Ordnung, sein Recht, seine Macht'® kennt, kon-
ne dem Menschen Orientierung geben inmitten der Ideologien, die er selbst
aufgerichtet hat und mit denen er lebt, ohne sich von ihnen distanzieren zu
koénnen.

Barth beansprucht damit, dass Gottes Souverinitit sich von allen anderen
sich selbst absolut setzenden Michten unterscheidet. Sie sei darin von ihnen
verschieden, dass sie in Jesus Christus solidarisch, befreiend und nicht unter-
werfend mit threm anderen — nimlich dem Menschlichen, Schwachen und Ge-
scheiterten — umgehe. Jede politische Macht, die der freiheitlich-solidarischen
Macht Gottes entspreche, sei daher aus christlicher Perspektive anzuerkennen
und zu beférdern. Damit sei aber auch ausnahmslos jede sikulare, also auch die
Grundordnung des freiheitlich-demokratischen Rechtsstaates unter die Anord-
nung Gottes zu stellen und von ihr her kritisch und, wo nétig, auch im politi-

13 Vgl. K. Barth: Die Kirchliche Dogmatik I1/1, §§ 25-27, Zurich 1986, 190.

14 Vgl. K. Barth: Die Kirchliche Dogmatik IV /4, Zirich 1976, 372.

15 K. Barth: Die christliche Gemeinde im Wechsel der Staatsordnungen, Zollikon-Ziirich
1948, 33.



Gott «ohne> Souverinitit? 5

schen Widerstand gegen die herrschenden Strukturen zu befragen.'

Als umstritten kann nun gelten, ob Barth mit seiner Konzentration der Leh-
re von der Souveranitit auf Gottes Wirken in Jesus Christus die von ihm selbst
geforderte Sensibilitit der Theologie fiir gesellschaftspolitische Konkretionen
tatsachlich eingel6st hat. Auf der Linie von Barths Intention, Gottes Handeln
in Jesus Christus zum Ausgangspunkt einer ideologiekritischen Intervention
zu machen, und zugleich in Kritik an ihrer konkreten Umsetzung hat vor al-
lem Jirgen Moltmann sich programmatisch fiir eine Verabschiedung der Lehre
von der Souverinitit Gottes ausgesprochen.'” Diese vetleite auch Barth noch
zu einer unsachgemaissen Spekulation. Jesus Christus, so Moltmanns These,
sei in den biblischen Texten keine Figur souveriner Macht, sondern vielmehr
der Ohnmacht Gottes. Der biblische Gott sei ein leidender und ohnmichtiger
Gott. Das Schriftzeugnis sei daher mit der Vorstellung von Gott als einem
souverinen Alleinherrscher unvereinbar.'® Zum entscheidenden Instrument
des Widerspruches gegen die Vorstellung der Souverinitit Gottes wird bei
Moltmann allerdings nicht das gesamte Schriftzeugnis, sondern der Hinweis
auf die sich am Kreuz vollziehende Depotenzierung der Macht Gottes. Das
Kreuz stehe nicht fiir eine Erfahrung der Gottverlassenheit, sondern vielmehr
fur ein neues Gottesverstindnis, das dem neuzeitlichen Theismus, also der
«philosophische[n] Theorie eines hochsten personalen Wesens, das maximal

vollkommen, also allwissend, allmichtig und allgiitig ist»,'” widerspreche.”

16 Vgl. K. Barth: Schreiben an Herrn Regierungsrat Dr. Peter Zschokke, Vorsteher des Erzie-
hungsdepartementes des Kantons Basel-Stadt, 9. Juli 1959. Karl Barth-Archiv Basel.

17 Vgl. M. Welker: Einleitung, in: ders. (Hg): Diskussion iiber Jirgen Moltmanns Buch «Der
gekreuzigte Gott, Miinchen 1979, 9. Die These, dass Moltmann Gott mit dem Erlosungs-
geschehen identifiziert, stammt von W. Kasper: Revolution im Gottesverstindnis: Zur Si-
tuation des 6kumenischen Dialogs nach J. Moltmanns «Der gekreuzigte Gott, ThQ 153
(1973) 8-14.

18  Die Verwendung des Allmachtsbegriffs in der Theologie ist dagegen auf die Ubersetzung
der biblischen Schriften ins Griechische und Lateinische zuriickzufiihren. Vgl. R. Feldmei-
er: Nicht Ubermacht noch Impotenz. Zum biblischen Ursprung des Allmachtsbekennt-
nisses, in: W.H. Ritter u.a. (Hg.): Der Allmichtige. Anndherungen an ein umstrittenes Got-
tespridikat, Gottingen 1997, 13-42 (20-24); sowie J. Bauke-Ruegg: Die Allmacht Gottes.
Systematisch-theologische Erwigungen zwischen Metaphysik, Postmoderne und Poesie,
Berlin 1998, 355-378.

19 LU. Dalferth: Die Wirklichkeit des Méglichen. Hermeneutische Religionsphilosophie, Ti-
bingen 2003, 258.

20 Vgl. hierzu insbesondere J. Moltmann: Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi als



6 Rebekka A. Klein

Unter Berufung auf das kenotische Moment Christi macht Moltmann also
den Vorschlag, von der Ohnmacht statt von der Allmacht Gottes zu reden,
und nimmt damit eine Umkehrung der Konzeption Gottes als eines allmichti-
gen Subjekts in ihr Gegenteil vor. Diese Umkehrung kann das Theorem der
gottlichen Allmacht allerdings nicht wirklich tiberwinden. Denn die Ohnmacht
Christi am Kreuz wird von Moltmann als potentia impotentia, d.h. als Wirken von
Gottes Macht unter ihrem Gegenteil prisentiert und stellt somit keine Aufhe-
bung der Allmacht Gottes, sondern vielmehr deren Weiterfihrung und Trans-
formation dar. So betont Moltmann in seiner Theologie des gekreuzigten Got-
tes, dass Gottes Macht sich ausgerechnet in der Ohnmacht Christi am Kreuz
gang offenbare. Seine Macht erweise sich demnach kraftvoll in Erfahrungen der
Verfallenheit an die Siinde und halte auch der Erfahrung des Scheiterns stand.
Der Glaube an Jesus Christus diene daher nicht der Zementierung, sondern
der Auflésung der politischen Ordnungs- und Machtformen dieser Welt. In
thm werde die Bereitschaft zu bestindiger Selbstrelativierung und -begrenzung
eingeiibt. Daher konne das Kreuz zum Ausgangspunkt einer politischen Er-
fahrung der Befreiung werden.

Moltmanns Theologie des gekreuzigten Gottes erweist sich damit als eine
macht- und ideologiekritische Intervention, die von einer Erfahrung der Ohn-
macht erneut auf das machtvolle Wirken Gottes zu sprechen kommt. Dieses
besteht nun darin, die Ordnungen dieser Welt aufzulésen und zu tiberwinden,
anstatt sie zu stutzen und zu affirmieren. Moltmann verabschiedet die Lehre
von der Souveranitit Gottes somit nicht, sondern verleiht ihr lediglich einen
neuen Charakter, indem Gottes Wirken in der Welt vornehmlich in Erfahrun-
gen der Ohnmacht, des Leidens und Scheiterns aufgesucht und damit als eine
von der herrschenden Ordnung befreiende und erlésende Macht verstanden
wird.

2. Die ideologiekritische Pointe der Souverinitit Gottes und ihr blinder Fleck
Die Gegeniiberstellung der theologischen Entwiirfe von Moltmann und Barth
hat gezeigt, dass die Lehre von Gottes Souverinitit im 20. Jahrhundert zwar
zunehmend in ihren metaphysischen Anteilen depotenziert, jedoch nicht ver-

Grund und Kritik christlicher Theologie, Giitersloh 2002; ].B. Metz: Anniherungen an
eine Christologie nach Auschwitz, Miinster 2005; vgl. zur Einordnung dieser Kritik auch
Bauke-Ruegg: Allmacht Gottes (Anm. 18), 77-111.



abschiedet oder uberwunden worden ist. Ihr politisches Potenzial wird weiter
in Gestalt der durch sie vermeintlich gewihtleisteten ideologiekritischen Sensi-
bilitit reklamiert.?! Letztere artikuliert sich als Kritik totalitirer staatlicher Sou-
verdnititsregime und -ideologien (so Barth) oder als Kritik autoritirer gesell-
schaftlicher Strukturen der Ausbeutung und Unterdriickung Schwacher und
Benachteiligter (so Moltmann). In jedem Fall bleibt in ihr jedoch das Moment
eines fiir den Menschen unverfiigharen Wirkens Gottes in der Welt erhalten
und wird in eine ideologiekritische Intervention gegen die Michte dieser Welt
gewendet.

In der so bezeichneten Gestalt ldsst sich das theologische Lehrstiick von der
Souverinitit Gottes unmittelbar an die Krisis und Kritik der sdkularen Souveri-
nititstheorien der politischen Moderne anschliessen. So wird in ithm die Skepsis
an der Absolutsetzung politischer Machtstrukturen und an einer zeitlosen Fest-
schreibung der Subjekte souveriner Macht geteilt, die auch die neueren souve-
rinitatskritischen Diskurse in der politischen Philosophie hervorheben.” Der
blinde Fleck> der theologischen Souverinititskritik besteht jedoch darin, dass die
allzu gewisse Betonung der ideologiekritischen Funktion des Lehrstiickes von
der Souveranitit Gottes zugleich dessen eigenen ideologischen Charakter zu ver-
decken droht. So steht im Zentrum dieses Lehrstiickes der Glaube an Gott als
das wabhre Absolute (im Gegensatz zu den filschlich absolut gesetzten Ido/en der
menschlichen Politik). Gott wird in ihm als Souverin aller Souverine> gekenn-
zeichnet, d.h. als diejenige Macht, die alle irdischen Michte tiberwindet und ab-
setzt, aber damit letztlich auch beerbt.” Der dergestalt theologisch auf Gott ver-
schobenen und ihm vorbehaltenen Post-Souverinitiv wird dann — beispielsweise
bei Barth — eine besondere moralische Dignitat zugesprochen: Gottes Wirken in
Jesus Christus lehre die Souveranitit nicht mehr als hierarchisch-unterwerfende,
sondern als solidarisch-gemeinschaftliche und befreiende Macht zu verstehen.

Die moralische Pointe, die mit der Post-Souverinitiv Gottes verbunden
wird, kann jedoch nicht dartiber hinwegtiuschen, dass diese lediglich einer mo-

21 Vgl Krieg/Zangger-Derron: Die Reformierten (Anm. 1), 38ff.

22 Vgl. RA. Klein: Depotenzierung der Souverinitit. Religion und politische Ideologie bei
Claude Lefort, Slavoj Zizek und Karl Barth, Tibingen 2016.

23 Vgl. Ph. Stoellger: Souverinitit #ach der Souverinitit. Zur Delegation und Zerstreuung
von Souverinitit — und ihrer Unausweichlichkeit, in: R.A. Klein/D. Finkelde (Hg): Souve-
rinitit und Subversion. Figurationen des Politisch-Imaginiren, Freiburg 1.Br. 2015, 26-29.



8 Rebekka A. Klein

dalen Transformation des klassischen Souveranititsverstindnisses entsprun-
gen ist und keine substanzielle Erneuerung oder Verwerfung der Figur einer
souveranen, ungeteilten Macht darstellt. Die befreiende Macht eines am Kreuz
leidenden und darin die Machte dieser Welt subversiv verwindenden Gottes
kann somit nicht per se von dem Vorwurf befreit werden, lediglich eine neue
Ideologie souveriner Macht anstelle der alten zu initiieren. Denn der herr-
schende Strukturen de-legitimierende Akt der Menschwerdung Gottes setzt
die souverine Einzigkeit und Universalitit eines machtvollen Wirkens Gottes
voraus und inthronisiert diese nur in einem neuen Modus.

Die politische Ideologie, dass absolute Macht real existieren und dauerhaft
bestehen konne, erweist sich somit am Ort der Lehre von der Souverinitit
Gottes als transformiert in eine re/gidse Ideologie: Gottes unteilbare Macht
setzt zwar alle irdischen Machte ausser Kraft, beerbt aber deren absoluten Gel-
tungsanspruch. Die Annahme, es gebe eine universell einzige Macht wird auf
diese Weise nicht entzaubert, sondern sogar noch gesteigert. Vor dem Hinter-
grund dieser Einsicht kann nun aber gefragt werden, ob es eine Mdglichkeit
gibt, das ideologiekritische Potenzial der theologischen Souverinititslehre in
Anspruch zu nehmen, ohne diese selbst zu einer (neuen) Ideologie zu ma-
chen. Als Herausforderung und als Chance, theologisch und religionsphiloso-
phisch zu einer Klirung dieser Frage zu gelangen, kénnen sich vor allem die
zeitgenossischen philosophischen Versuche erweisen, die Souveranitat Gottes
auf dem Wege einer Dekonstruktion oder Profanierung der christlichen Reli-
gion neu zu konfigurieren. Aus diesem Grund soll abschliessend auf drei ver-
schiedene Ansitze aus dem neueren Theoriespektrum kurz eingegangen und
analysiert werden, worin ihr argumentativer Wert fiir eine Fortschreibung des
Lehrstickes von der Souverianitit Gottes im Rahmen einer selbstkritischen,
spiatmodernen Theologie besteht.

3. Ankiinfte eines nicht-souveranen Gottes: Die Entwiirfe von Derrida, Nancy und
Agamben
In der Gegenwart lassen sich vor allem drei Autoren aus der zeitgenossischen
Philosophie heranziehen, die eine kritische Verwindung der Vorstellung von
der Souverinitit Gottes in ihrem Denken angestrebt haben. Zum Ersten ist
hier das von Jacques Derrida im Horizont seiner politischen und religions-
theoretischen Ubetlegungen entfaltete Motiv eines Gottes «ohne» Souverinitit



Gott «<ohne> Souveranitat? 9

zu nennen.” Ausgehend von einer Untersuchung des lateinischen Begriffes
der Religion sucht Derrida den religiosen Gottesgedanken in seinen politisch-
metaphysischen Anteilen abzubauen und zu depotenzieren. Gegenstand sei-
ner Analysen ist die sogenannte «<Ontotheologie der Souverinitio, unter der
Derrida die Bestimmung des Namens Gottes als einer souverinen, unteilbaren
Macht versteht.” Derrida sucht diese Vorstellung als eine tradierte Sinngestalt
aufzubrechen, sie auf die in ihr verdeckt liegenden Briiche und Paradoxien hin
zu befragen und in dieser Befragung neu zu konfigurieren. Seine Uberlegun-
gen fithren dabei zu der Moglichkeit, Gott auch als eine verletzliche, leidende,
teilbare und sich selbst widersprechende Nicht-Souverinitat zu denken. Dem
religiosen Glauben konne, so Derrida, die Erfahrung einer Abwesenheit Got-
tes, eines Ruckzuges Gottes aus der Priasenz und aus der von der Prasenz her
verstandenen Allmacht zugemutet und dieser Glaube auf diese Weise neu be-
griindet werden.

Einen weiteren Vorschlag zur Dekonstruktion der religiGsen Vorstellung
eines allmichtigen Gottes entwickelt Jean-Luc Nancy.*® Im Rahmen seines ei-
genstindigen dekonstruktiven Ansatzes, der anders als Derrida stirker auf die
Neuzusammenfiigung tradierter Denkformen und Sinngestalten setzt, beschif-
tigt sich Nancy im Besonderen mit der christlichen Religion. Das Christentum
deutet er von seinen Urspringen her als eine dekonstruktive Bewegung, nam-

24 Vgl. ]. Derrida: The Beast and the Sovereign I & 11, Chicago 2010 & 2011; ders.: Schurken.
Zwei Essays uiber die Vernunft, Frankfurt a.M. 2003; ders.: Glaube und Wissen. Die beiden
Quellen der «Religion» an den Grenzen der bloBlen Vernunft, in: ders./G. Vattimo (Hg.):
Die Religion, Frankfurt a.M. 2001, 9-1006; ders.: Politik der Freundschaft, Frankfurt a.M.
2000; ders.: Gesetzeskraft. Der amystische Grund der Autoritio, Frankfurt a.M. 1991; ders.:
Wie nicht sprechen. Verneinungen, Wien 1989.

25  Vgl. Derrida: Schurken (Anm. 25), 213.

26 Vgl. J.-L. Nancy: Die Anbetung: Dekonstruktion des Christentums 2, Ziirich 2012; ders.:
Dekonstruktion des Christentums, Berlin 2008; ders.: Ex nihilo summum (Uber die Sou-
verinitit), in: ders.: Die Erschaffung der Welt oder Die Globalisierung, Ziirich 2003, 123-
145; sowie Nancys kritische Betrachtung der Volkssouverinitit in: ders.: La communauté
désoeuvrée, Paris 1983, 28, ders.: Le sens du monde, Paris 1993, 125ff.; ders.: Le chant
du départ, in: M.-L. Mallet (Hg.): La démocratie a venir. Autour de Jacques Derrida, Paris
2004, 353. Vgl. auch die Deutung von Nancys Dekonstruktion der Souverinitit in O.
Marchart: Minimale Souverinitit. Jean-Luc Nancy und der Wink des Souverins, in: E.
Bippus u.a. (Hg): Mit-Sein. Gemeinschaft - Ontologische und politische Perspektivierun-
gen, Zirich 2010, 97-114; M. Gabriel: Der «Wink» Gottes. Zur Rolle der «Winke Gottes»
in Heideggers «Beitrigen» und bei Jean-Luc Nancy, JbRPh 7 (2008) 145-173.



10 Rebekka A. Klein

lich als Offnung und Neukonfiguration der abendlindischen Metaphysik, die
Nancy im Anschluss an Heidegger in der griechischen Philosophie grundgelegt
sicht. Den christlichen Gottesgedanken bezeichnet er in diesem Zusammen-
hang als «nonotheistisch>: Mit seiner These der Einzigkeit Gottes habe er eine
Auflosung des Theismus und seines Glaubens an die Prisenz von Macht be-
wirkt.”” Im Anschluss an Heideggers Rede von einem detzten» Gott, der in der
Geste eines blossen Winks das Ausbleiben seiner Ankunft anzeige, sucht Nan-
cy dartiber hinaus einen Gott zu denken, der «icht isb, d.h. dessen Sein nicht
reprisentiert werden kann — nicht einmal durch den Entzug seiner Prisenz.”
Nancy hilt jedoch daran fest, dass auch der Wink dieses detzten» Gottes, also
das Zeichen des Ausbleibens und Wartens, als ein Zeichen der Souverinitit
gedeutet werden kann. Der Wink sei Ausdruck einer gleichsam minimalisierten
Souverinitit, die nicht in glorreichen Statussymbolen, Ritualen oder Prozes-
sionen zur Darstellung komme, sondern sich im Vorbeigehen en passant zeige
und damit zum kritischen Widerpart imperialer politischer Souveranititsmach-
te und ihrer zeremoniellen Inszenierungen werden konne.

Als Drittes kann auf die von Giorgio Agamben entwickelte Genealogie der
souveranen Macht verwiesen werden.” Agamben vertritt, im Horizont einer
Analyse der in der modernen Politik verborgen wirksamen theo-politischen
Dispositive der Macht, die These, dass die christliche Gotteslehre bereits in
der Antike ein Paradigma der Macht erfunden habe, das bis heute mit fatalen
Konsequenzen wirksam sei. Die eine Seite dieses Paradigmas beinhalte die
Lehre von der Souverinitit und Unteilbarkeit Gottes, seine andere Seite die
Lehre von der innergéttlichen Trinitit der drei Personen Gottes. Zusammen-
gefithrt worden seien beide in der christlichen Trinititslehre, welche die Macht
Gottes als Okonomie, d.h. als haushilterisches Regieren Gottes iiber die Welt
konzipiert habe. In diesem theologischen Modell einer trinitarischen Oko-

27 Vgl. Nancy: Dekonstruktion des Monotheismus, in: ders.: Dekonstruktion des Christen-
tums (Anm. 27), 49-67.

28  Vgl. Nancy: Dekonstruktion des Christentums (Anm. 27), 195.

29 Vgl. G. Agamben: Herrschaft und Herrlichkeit. Zur theologischen Genealogie von Oko-
nomie und Regierung, Betlin 2010; ders.: Die Zeit, die bleibt. Ein Kommentar zum R6-
merbrief, Frankfurt a.M. 20006; vel. zu Agambens Kritik der politischen Souverinititsfigur:
ders.: Ausnahmezustand, Frankfurt a.M. 2004; ders.: Was von Auschwitz bleibt. Das Ar-
chiv und der Zeuge, Frankfurt a.M. 2003; ders.: Homo Sacer. Die souveridne Macht und das
nackte Leben, Frankfurt a.M. 2002,



Gott «ohne Souveranitit? 11

nomie der Macht sieht Agamben nun allerdings gerade keine wirkungsvolle
Depotenzierung der souverinen Allmacht Gottes angelegt, sondern vielmehr
deren wirkungsvolle Verschiebung und Verdeckung, Dies zeige sich insbeson-
dere daran, dass die Sikularisierung dieses theologischen Paradigmas in der
Moderne einen unheilvollen Prozess in Gang gesetzt habe. Agamben sieht
die moderne Politik dadurch charakterisiert, dass die Souveranitit in Gestalt
der Volkssouverinitit zu einer Leerformel geworden und das politische Han-
deln unter ein 6konomisches Paradigma gestellt worden sei. Das heisst, Po-
litik wurde zu einer Form des haushilterischen, von zeremoniell-liturgischen
Elementen durchzogenen Regierens gemacht. Damit sei jedoch das theo-
politische Paradigma der Macht nicht iberwunden, sondern lediglich unter
anderem Vorzeichen fortgesetzt worden. Agamben schligt daher stattdessen
vort, die Theologie der Macht nicht zu sikularisieren, sondern zu profanieren.”
Wihrend die Sikularisierung lediglich das himmlische in ein irdisches Register
der Macht verschoben habe und auf diese Weise verdeckt dessen Operativitat
fortsetze, konne durch die Profanierung der Macht eine Neutralisierung und
Entkriftung des theo-politischen Registers geleistet werden: Indem das durch
den religisen Gebrauch Abgesonderte und Geheiligte wieder einem allgemei-
nen Gebrauch zugefithrt werde, kénne es fiir neue Verwendungen freigegeben
werden. In der Profanierung liege demnach die einzig wabre Depotenzierung
der Souverinitit Gottes.

Alle drei Philosophen entwickeln ihre Uberlegungen zur Dekonstruktion
beziehungsweise zur Profanierung der religiésen Ideologie eines souverinen
Gottes vor dem Hintergrund einer zeitdiagnostischen Analyse und Kritik der
sikularen Moderne. Thr Vorschlag zur Revision des christlichen Gottesver-
stindnisses steht somit im Horizont ihrer Kritik moderner politischer Sou-
veranititsmichte, die u.a. auf Grund ihres imperialen, biirokratischen oder
sich gegen Fremdes immunisierenden Charakters verworfen werden. Derrida,
Nancy und Agamben ordnen damit eine Korrelation zu zwischen gegenwir-
tiger sidkularer Souverinititspolitik und christlichem Gottesverstindnis. Sie
suchen die — ihrer Auffassung nach — aus dem Geist der antiken christlichen
Theologie und ihrem Dispositiv der Macht sich griindende Moderne durch
die Provokation eines Gottes, der sich der Souverinitit entzieht, zu irritieren.

30 Vgl. G. Agamben: Profanierungen, Frankfurt a.M. 2005.



12 Rebekka A. Klein

Doch wie iberzeugend ist dieses Ansinnen vor dem Hintergrund der ein-
gangs gestellten Frage nach der Relevanz des Lehrstiickes von der Souveranitit
fir die Theologie? Lisst sich mit Derrida, Nancy oder Agamben die Figur
der Souverinitit Gottes, die urspriinglich selbst macht-, ideologie-, bild- und
religionskritische Implikationen hatte, auf neue Weise denken oder wird sie
lediglich verworfen? Auf diese Fragen soll zum Abschluss der Uberlegungen

kurz eingegangen werden.

4. Eine selbstkritische, spatmoderne Theologie der Macht

Es wurde gezeigt, dass die Lehre von der Souverinitit Gottes fiir das Selbst-
und Weltverstindnis religioser Lebensformen und insbesondere fiir die Frage
nach der Schirfung ihres politischen und ideologiekritischen Profils in der Mo-
derne weiterhin relevant ist. Zugleich konnte herausgestellt werden, dass dieses
Lehrstick ein fiir das Verhaltnis religicser Lebensformen zur sakularen Gesell-
schaft problematisches Argument enthilt. So wird mit ihm unterstellt, dass das
ideologische Potenzial sikularer Souverinititsmacht wirksam entzaubert und
uberwunden werden konne, indem die souverane Macht allein Gott vorbehal-
ten und vom Ereignis seiner Menschwerdung in Jesus Christus her neu be-
stimmt wird. Als <blinder Fleck> dieser These wurde ausgewiesen, dass mit ihr
das ideologische Potenzial sikularer Souveranititsfiguren lediglich theologisch
beerbt, anstatt verabschiedet wird. Denn wo Gottes Macht als befreiende und
subversive Macht der Auflésung herrschender Souverinititspolitik verstanden
wird, bleibt sie doch unverfiigbar und damit nicht kritisch hinterfragbar. Auch
die Neuverortung von Gottes Macht im Scheitern und in der Ohnmacht des
Kreuzes bleibt ein Erweis von Gottes ungeteilter Macht und erfordert damit
einen Glauben an die fiktiv-metaphysische Idee, absolute Macht kénne real
existieren und dauerhaft bestehen. Dieser Glaube begriindet somit eine neue
Ideologie der Souverinitit.

Vor dem Hintergrund dieser Analyse ldsst sich nun der philosophische Dis-
kurs tber eine Nicht-Souverinitit Gottes einbeziehen. Derrida, Nancy und
Agamben geben dem Theologischen in ihrer Kritik moderner Souverinitits-
politiken besonderes Gewicht. Im Unterschied zu den Theologen Barth und
Moltmann entwickeln sie thren Angriff auf die politische Souveranitatslehre
aber im Horizont einer differenzierten Religionstheorie. IThre Kritik an der Re-
ligion erweitern sie zudem dezidiert zu einer Kritik an der sidkularen Moderne.
Threr Auffassung nach ist der in der spaten Antike entstandene christliche Got-



Gott «ohne> Souveranitit? 13

tesgedanke geradezu die Ermoglichungsbedingung der modernen Sakularitit.
Um das Projekt der sikularen Moderne kritisch zu durchdringen, ist daher
philosophische Arbeit am Gottesgedanken zu verrichten. Wahrend Derrida
und Nancy an diese These nun einen Vorschlag zur Dekonstruktion, d.h. zum
Studium der Aporien des Gottesgedankens anschliessen, setzt Agamben auf
dessen Profanierung. Er kritisiert die Sidkularisierung als eine blosse Verweltli-
chung des Sakralen, der es misslungen sei, das religiés Unverfligbare tatsachlich
zu entzaubern und einem neuen Gebrauch zuzufithren.

Alle drei Philosophen lassen sich daher auf den ersten Blick vor allem
als Kritiker von Religion und Theologie lesen. Dennoch kénnen auch pro-
duktive Verkntipfungen ihres Denkens mit dem theologischen Problembe-
wusstsein aufgezeigt werden. So sucht Derrida (ahnlich wie Moltmann), den
leidenden und verletzlichen Gott gegen die Eskalation staatlicher Souvera-
nititsanspriche in der Gegenwart zur Sprache zu bringen. Er geht jedoch
in seinem Denken radikaler vor als die sogenannte (Theologie nach Ausch-
witz> und suspendiert die Pridikate der Unteilbarkeit und Allwissenheit von
Gottes Macht. Seine Rede von einer Nicht-Souverinitit Gottes zielt dem-
nach nicht auf Negation und Dialektik des Allmachtdenkens, sondern auf
eine Aussetzung der Logik des Gottesgedankens an sich.” In diesem Sinne
mochte Derrida sogar den Gedanken einer Selbstwiderspriichlichkeit Gottes
zulassen. Anders verhilt es sich bei Nancy. Er bezeichnet seine Denkbewe-
gung als Minimalisierung (und nicht als Aussetzung oder Suspendierung) der
Souverinitit Gottes. Deutlicher als Derrida bemuht er sich um eine Kritik
der Souverinitit, die in den Archiven des Christentums selbst ihren Ausgang
nimmt. Fur ihn bieten vor allem die biblischen Texte den Schlissel zu einer
kritischen Verarbeitung der Lehre von der Souveranitit Gottes an. Dabei fo-
kussiert Nancy allerdings, anders als Moltmann, nicht auf das Symbol des
Gekreuzigten, sondern entwickelt aus den paulinischen Briefen ein Verstand-
nis des Glaubens, das diesen als «Dekomposition der Religion»” begreifen
lasst. Fir ihn ist der Glaube Empfang der Gabe Gottes und damit Verhiltnis
zu einem Unaneigenbaren. Als solcher ist er selbst der Anfang einer Dekonst-
ruktion der Religion und ihres metaphysischen Gottesgedankens (sogenannte
Autodekonstruktion> des Glaubens).

31 Vgl J. Valentin: Atheismus in der Spur Gottes, Mainz 1997.
32 Vgl. Nancy: Dekonstruktion des Christentums (Anm. 27), 95.



14 Rebekka A. Klein

Auch Agamben sieht den Einfluss des antik-christlichen Souverinititsden-
kens fir die Moderne als verhingnisvoll an. Er beschreibt die — fiir das refor-
miert-theologische Lehrstiick ebenfalls konstitutive — Verkniipfung von Gottes
Allmacht und seinem Handeln in der Welt als verdeckte Keimzelle fir das
politische Eskalationspotenzial der Souverinitit in der Moderne. Um die Ope-
rativitit dieser Verkniipfung auszusetzen, sucht er allerdings nicht, die sikular-
modernen Souverinititslehren zu (re-)theologisieren, wie Derrida und Nancy,
die an deren theologischen Aporien weiterarbeiten wollen. Die verhingnisvolle
Verkniipfung von Heils6konomie und Souverinitit, die das antike Christen-
tum seiner Auffassung nach hervorgebracht hat, sieht Agamben stattdessen in
einer Bewegung der Profanierung des Heiligen und Unverfiigbaren aufgelost.
Vorgebildet sei diese in der Kultur des Spiels, das religiose Rituale und Normen
vernachldssigt und ausser Kraft setzt. Die Profanierung des Spiels zerstore das
Heilige nicht, entziehe es jedoch dem religiésen Ritus der Unterscheidung von
heilig und profan und gebe damit die Absonderung auf, die Grundlage der
Entfaltung seiner Macht ist. Agambens Vorschlag einer Profanierung erweist
sich damit als eine machtvolle Umkehrung der Sakralisierungsrituale der Religi-
on. Wie eine spielerisch ablaufende Entheiligung und Entweithung des Namens
Gottes jedoch vollzogen werden soll, ohne dass sie mit dem Etikett der Blas-
phemie belegt werden muss, bleibt bei ihm unklar. Wahrscheinlich lisst sich
hier im Sinne Agambens nur an eine Kultivierung jener Formen des religiosen
Humors denken, die, ohne Gott der Licherlichkeit preiszugeben, spielerisch
dessen metaphysischen Anspruch auf Allgegenwart und Allwissenheit unter-
laufen.

Fiir eine spatmoderne Theologie, die sowohl im Hinblick auf ihr Verhiltnis
zur sidkularen Moderne als auch im Hinblick auf die religiése Symbolisierung
von Gott als einer souverinen Macht selbstkritische Nachdenklichkeit iiben
will, bieten sich Derrida, Nancy und Agamben als gleichermassen herausfor-
dernde wie produktive Gesprachspartner an. Dabei ist jedoch immer wieder
neu auszuloten, ob der Vorschlag, von Gottes Riickzug statt von seiner Prasenz
zu sprechen oder den Namen Gottes einem profanen Gebrauch zuzufithren,
mit der frohen Botschaft, die der christliche Glaube sein will, noch vereinbar
ist oder diese preisgibt und aufs Spiel setzt. Dass letzteres, also die christliche
Hoffnung auf das Andere dieser Welt im Gespriach mit Derrida, Nancy und
Agamben nicht aus dem Blick gerit, kann jedoch nur dann deutlich werden,
wenn ihr Fragen nach einem nicht-souverinen Gott als Modus der Offnung



Gott «<ohne» Souveranitit? 15

der sikular-modernen Kultur fiir ihr Anderes einsichtig gemacht wird. Wo die
zeitdiagnostisch-kritischen und prophetisch-utopischen Unterténe ihrer poli-
tischen Theologien unterschlagen oder auf blosse Rhetorik reduziert werden,
kann das innovative Potenzial dieser Philosophien fiir die theologische Gottes-
lehre nur verkannt werden.

Abstract
Die Lehre von der Souverinitit Gottes hat fir die reformierte theologische Tradition
stets eine besondere Bedeutung innegehabt. Insbesondere im 20. Jahrhundert wurde
ihre ideologiekritische Intention im Horizont politischer Auseinandersetzungen um
das Verhiltnis von Kirche und Staat neu herausgearbeitet und zugleich scharf kriti-
siert. Der Artikel diskutiert den Anspruch, dass der Glaube an Gottes Souverinitit
aus Unfreiheit und Unterwerfung unter politische Ideologien befreien kann, kritisch
am Beispiel von Karl Barth. Zugleich entfaltet er die These, dass auch die vermeintli-
che Uberwindung der Lehre von der Souverinitit in einer Theologie des gekreuzigten
Gottes (Jurgen Moltmann) diese lediglich fortschreibt. Um zu neuen Ansitzen fort-
zuschreiten, diskutiert der Artikel abschliessend drei zeitgenossische philosophische
Entwiirfe, die Gott «ohne» Souverinitit zu denken suchen (Derrida, Nancy, Agamben).

Rebekka Alexcandra Kiein, Halle /Saale



	Gott"ohne" Souveränität? : Zur zeitgenössischen Kritik und Transformation eines Lehrstückes reformierter Theologie

