
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 72 (2016)

Heft: 1

Artikel: Gott"ohne" Souveränität? : Zur zeitgenössischen Kritik und
Transformation eines Lehrstückes reformierter Theologie

Autor: Klein, Rebekka Alexandra

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877711

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877711
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 72 2016 Heft 1

Gott <ohne> Souveränität?

Zur zeitgenössischen Kritik und Transformation
eines Lehrstückes reformierter Theologie

Der vorliegende Beitrag behandelt ein zentrales Lehrstück reformierter Theologie:

die Rede von der Souveränität Gottes. Er zeigt zunächst die Bedeutung
dieses Lehrstückes für die reformierte theologische Tradition auf, um ausgehend

von einigen Beobachtungen zu dessen sachgerechten Entfaltung, den im
20. Jahrhundert erhobenen Anspruch auf eine besondere ideologiekritische
Sensibilität dieses Lehrstückes zu beleuchten.1 Im zweiten Teil der vorliegenden

Überlegungen wird dieses Lehrstück dann zu drei zeitgenössischen
philosophischen Ansätzen zur Dekonstruktion und Kritik der Souveränität Gottes
in Beziehung gesetzt. Diese gehen davon aus, dass die religiöse Berufung auf
Gott als souveränen Herrn der Welt fatale politische Konsequenzen nach sich

zieht. Nur durch eine kritische Dekonstruktion der Vorstellung eines souveränen

Gottes seien diese zu verwinden. Progammatisch soll daher im Folgenden
die Frage gestellt werden: Lässt sich Gott überzeugend <ohne> Souveränität
denken und ist dies mit der zentralen Stellung, welche die Lehre von der
Souveränität Gottes in der reformierten Theologie innehat, vermittelbar?

1. Gottes Souveränität: Abstrakte Feerformel oder konkrete Figuration einer Macht?

Traditionell betont die reformierte Theologie in besonderer Weise die Welt-

bezogenheit des christlichen Heilsgeschehens und die Verantwortung der Kirche

in der Welt.2 In Spannung und scheinbar auch im Gegensatz dazu steht

1 Vgl. M. Krieg/G. Zangger-Derron: Die Reformierten, Zürich 2002, 38ff.
2 Vgl. M. Welker: Reformierte Theologie heute — reformierte Theologie am Ende des 20.

ThZ 1/72 (2016) S. 1-15



2 Rebekka A. Klein

jedoch ihr Eintreten für die unbedingte Anerkennung der souveränen Freiheit
und Ehre Gottes. Lädt das Lehrstück von der Souveränität doch in besonderer

Weise dazu ein, sich — wie Johannes Calvin es ausgedrückt hat - in den «leeren

Spitzfindigkeiten»3 eines abstrakten Gottesbegriffs zu verlieren. Aus

diesem Grund ist es immer wieder neu Ziel und Aufgabe reformierter Theologie

gewesen, dieses zentrale Lehrstück sachgerecht auszulegen und insbesondere

seine sozialen und politischen Konsequenzen sowie seinen Bezug zu
weltlichsäkularen Machtfiguren klar herauszustellen.

Dass Gott souverän ist, ist zu einer Grundüberzeugung reformierter Theologie

geworden, seit Calvin in seiner Institutio von Gottes unbegreiflichem
Ratschluss gesprochen hat, der — so Calvins pragmatische Zuspitzung — uns

in Gottes Wort aufgezeigt wird.4 Im 20. Jahrhundert hat Karl Barth die

Souveränität des Wortes Gottes dann ins Zentrum seiner Theologie gerückt.3
Gottes Wort sei souverän, da es als eine «sich selbst zur Wirkung bringende
Wirklichkeit»6 zu verstehen ist. Das Insistieren auf der Souveränität Gottes

erweist sich daher im besten Sinne als eine theologische Aussage über Gottes

Wirklichkeit und Wirken in dieser Welt. Als Bekenntnis zu einem tätigen, stets

im Handeln begriffenen Gott soll es klarstellen, dass dieser in seinem Handeln
absolutfrei, unabhângigwnà unverfügbar'v&tJ

Doch um ihren theologischen Gehalt vollends zu erweisen, ist die Betonung
der Souveränität Gottes in Beziehung zu setzen zu einer anderen zentralen

Einsicht reformatorischer Theologie. Johannes Calvin formuliert sie in seinem

Genfer Katechismus wie folgt: «Gott», so schreibt er, «hat in seiner unendlichen

Güte alles so gestaltet, daß alles, was zu seiner Ehre dient, auch für uns heilvoll
ist.»8 Dementsprechend sind Aussagen über Gottes Souveränität theologisch
stets in Bezug auf die Liebe und Güte Gottes zu konkretisieren. Eberhard

Jahrhunderts, in: W van't Spijker (Hg.): Calvin. Erbe und Auftrag, FS W. Neuser, Kampen
1991,391-409 (394).

3 J. Calvin: Insdtudo, 1,17,1, 110.

4 Vgl. Calvin: Institutio, 1,17,5, 113.

5 Vgl. K. Barth: Einführung in die reformierte Lehre auf Grund des Heidelberger Kate¬

chismus (1. Vorlesung; 5. Mai 1936), ThZ 69 (2013) 266-276; A.I. Heron: Karl Barths

Neugestaltung der reformierten Theologie, EvTh 46 (1986) 393-402.
6 Welker: Reformierte Theologie heute (Anm. 2), 395.

7 Vgl. Calvin: Institutio 1,16,3, 105.

8 J. Calvin: Genfer Katechismus, CStA 2, hg.v. E. Busch, Neukirchen-Vluyn 1997, 1-136

(94f.).



Gott <ohne> Souveränität? 3

Busch hat dies als die zwei Brennpunkte der Theologie Calvins bezeichnet:9

Während Gott in seiner Souveränität für unseren Willen unverfügbar ist, ist er

in seiner Freiheit dennoch nicht bindungslos. Seine Souveränität ist nicht als

potentia absoluta, als willkürliches Sich-Lossagen vom Menschen oder als

schrankenloses Herrschen über ihn denkbar. Denn Gott ist und bleibt, wie Calvin

formuliert, in seinem Handeln «sich selbst Gesetz»10 und damit an seine einmal

getroffene Entscheidung für den Menschen gebunden. Gott selbst hat sich in
seiner Barmherzigkeit dazu entschlossen, den Menschen von der Sünde zu
befreien, um ihn zu erlösen. Die Lehre von der Souveränität Gottes darf darum

in calvinistischer Lesart nicht als «Einübung [...] in eine Untertanenmentalität»11

verstanden werden — auch wenn traditionell in ihr der Gehorsam des Menschen

gegenüber der Anordnung Gottes im Gesetz deutlich hervorgehoben wird.
Stattdessen ist diese Lehre theologisch so zu explizieren, dass klar erkennbar

wird, dass Gottes machtvolles Wirken immer und ausschliesslich zum Wohle
des Menschen, zur Stärkung seiner Freiheit, Selbständigkeit und Humanität

geschieht.

Mit dem Verweis auf die Souveränität Gottes geht es in reformierter
Tradition also keinesfalls darum, am Ort des Gottesgedankens Metaphysik zu

betreiben oder der Analyse der gesellschaftspolitischen Wirklichkeit ein
abstraktes Prinzip voranzustellen. Stattdessen hat die Erörterung des Lehrstückes

von der Souveränität Gottes soziale und politische Konsequenzen des

Glaubens aufzuweisen. Immer wieder ist es reformierten Theologen daher ein

Anliegen gewesen, Tendenzen zur Aufrichtung einer weltfernen theologischen

Metaphysik zurückzuweisen. Dies zeigt sich nicht zuletzt im 20. Jahrhundert
am Beispiel der Theologie Karl Barths. In seiner Schrift Rechtfertigung und Recht

aus dem Jahre 1938 kritisiert Barth die Reformatoren Luther und Calvin. Sie

hätten unfruchtbare Scheidungen und Trennungen im christlichen Verständnis

von Politik und Gesellschaft begründet, indem sie Gott «losgelöst von der Person

und dem Werk Christi [...], im Allgemeinen als Schöpfer- und Regierergott
verstanden»12 haben. Das Verhältnis von Kirche und Staat sei durch sie auf

9 Vgl. E. Busch: Gotteserkenntnis und Menschlichkeit. Einsichten in die Theologie Johan¬

nes Calvins, Zürich 2005, 145.

10 Calvin: Institutio, 11,23,2, 527.

11 Busch: Gotteserkenntnis (Anm. 9), 147.

12 K. Barth: Rechtfertigung und Recht, Zollikon-Zürich 1938, 20.



4 Rebekka A. Klein

fatale Weise als ein berührungsloses Nebeneinander organisiert worden, das in
keinem innerlichen Zusammenhang stehe. Ungeachtet dessen, ob dieser
Vorwurf an die Reformatoren zutrifft, bringt Barth mit ihm doch erneut zur
Geltung, dass Frömmigkeit und Verehrung Gottes im reformatorischen Glauben

nicht ohne gesellschaftspolitische Konsequenzen bleiben dürfen.

Aus diesem Grund entwickelt er seine Lehre von der Souveränität Gottes

stets im Horizont von Gottes Wirken zum Wohle des Menschen: Gottes

Offenbarung in Jesus Christus sei kein leerer Begriff, sondern Ausdruck der

wirksamen Gegenwart des lebendigen Gottes. Denn durch das freie und unverfügbare

Handeln Gottes in Jesus Christus werde der Mensch zugleich von den

durch ihn selbst geschaffenen dämonischen Mächten und politischen Ideologien

nachhaltig befreit. Ihm selbst sei es dagegen schlicht unmöglich, sich von
deren illusionärer Macht zu distanzieren.13 Jede Form der kritischen Selbstaufklärung,

auch die rationale Kritik, ist nach Barth unwirksam gegen die Macht,
welche die sogenannten herrenlosen Gewalten, d.h. die sich selbst absolut

setzenden Uberzeugungen, Bewegungen und Lebensformen im menschlichen

Dasein entfalten können.14 Allein die Einsicht, dass die christliche Gemeinde

«nur einen Herrn, nur seine Ordnung, sein Recht, seine Macht»15 kennt, könne

dem Menschen Orientierung geben inmitten der Ideologien, die er selbst

aufgerichtet hat und mit denen er lebt, ohne sich von ihnen distanzieren zu
können.

Barth beansprucht damit, dass Gottes Souveränität sich von allen anderen

sich selbst absolut setzenden Mächten unterscheidet. Sie sei darin von ihnen

verschieden, dass sie in Jesus Christus solidarisch, befreiend und nicht
unterwerfend mit ihrem anderen — nämlich dem Menschlichen, Schwachen und
Gescheiterten — umgehe. Jede politische Macht, die der freiheitlich-solidarischen

Macht Gottes entspreche, sei daher aus christlicher Perspektive anzuerkennen

und zu befördern. Damit sei aber auch ausnahmslos jede säkulare, also auch die

Grundordnung des freiheitlich-demokratischen Rechtsstaates unter die Anordnung

Gottes zu stellen und von ihr her kritisch und, wo nötig, auch im politi-

13 Vgl. K. Barth: Die Kirchliche Dogmatik II/l, §§ 25-27, Zürich 1986, 190.

14 Vgl. K. Barth: Die Kirchliche Dogmatik IV/4, Zürich 1976, 372.

15 K. Barth: Die christliche Gemeinde im Wechsel der Staatsordnungen, Zollikon-Zürich
1948, 33.



Gott <ohne> Souveränität? 5

sehen Widerstand gegen die herrschenden Strukturen zu befragen.16

Als umstritten kann nun gelten, ob Barth mit seiner Konzentration der Lehre

von der Souveränität auf Gottes Wirken in Jesus Christus die von ihm selbst

geforderte Sensibilität der Theologie für gesellschaftspolitische Konkretionen
tatsächlich eingelöst hat. Auf der Linie von Barths Intention, Gottes Handeln

in Jesus Christus zum Ausgangspunkt einer ideologiekritischen Intervention

zu machen, und zugleich in Kritik an ihrer konkreten Umsetzung hat vor
allem Jürgen Moltmann sich programmatisch für eine Verabschiedung der Lehre

von der Souveränität Gottes ausgesprochen.17 Diese verleite auch Barth noch

zu einer unsachgemässen Spekulation. Jesus Christus, so Moltmanns These,
sei in den biblischen Texten keine Figur souveräner Macht, sondern vielmehr
der Ohnmacht Gottes. Der biblische Gott sei ein leidender und ohnmächtiger
Gott. Das Schriftzeugnis sei daher mit der Vorstellung von Gott als einem

souveränen Alleinherrscher unvereinbar.18 Zum entscheidenden Instrument
des Widerspruches gegen die Vorstellung der Souveränität Gottes wird bei

Moltmann allerdings nicht das gesamte Schriftzeugnis, sondern der Hinweis
auf die sich am Kreuz vollziehende Depotenzierung der Macht Gottes. Das

Kreuz stehe nicht für eine Erfahrung der Gottverlassenheit, sondern vielmehr
für ein neues Gottesverständnis, das dem neuzeitlichen Theismus, also der

«philosophische [n] Theorie eines höchsten personalen Wesens, das maximal

vollkommen, also allwissend, allmächtig und allgütig ist»,19 widerspreche.20

16 Vgl. K. Barth: Schreiben an Herrn Regierungsrat Dr. Peter Zschokke, Vorsteher des Erzie-

hungsdepartementes des Kantons Basel-Stadt, 9. Juli 1959. Karl Barth-Archiv Basel.

17 Vgl. M. Welker: Einleitung, in: ders. (Hg.): Diskussion über Jürgen Moltmanns Buch «Der

gekreuzigte Gott», München 1979, 9. Die These, dass Moltmann Gott mit dem Erlösungsgeschehen

identifiziert, stammt von W. Kasper: Revolution im Gottesverständnis: Zur
Situation des ökumenischen Dialogs nach J. Moltmanns «Der gekreuzigte Gott», ThQ 153

(1973) 8-14.

18 Die Verwendung des Allmachtsbegriffs in der Theologie ist dagegen auf die Ubersetzung
der biblischen Schriften ins Griechische und Lateinische zurückzuführen. Vgl. R. Feldmeier:

Nicht Übermacht noch Impotenz. Zum biblischen Ursprung des Allmachtsbekenntnisses,

in: WH. Ritter u.a. (Hg.): Der Allmächtige. Annäherungen an ein umstrittenes
Gottesprädikat, Göttingen 1997, 13-42 (20-24); sowie J. Bauke-Ruegg: Die Allmacht Gottes.

Systematisch-theologische Erwägungen zwischen Metaphysik, Postmoderne und Poesie,

Berlin 1998, 355-378.
19 I.U. Dalferth: Die Wirklichkeit des Möglichen. Hermeneutische Religionsphilosophie, Tü¬

bingen 2003, 258.

20 Vgl. hierzu insbesondere J. Moltmann: Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi als



6 Rebekka A. Klein

Unter Berufung auf das kenotische Moment Christi macht Moltmann also

den Vorschlag, von der Ohnmacht statt von der Allmacht Gottes zu reden,

und nimmt damit eine Umkehrung der Konzeption Gottes als eines allmächtigen

Subjekts in ihr Gegenteil vor. Diese Umkehrung kann das Theorem der

göttlichen Allmacht allerdings nicht wirklich überwinden. Denn die Ohnmacht

Christi am Kreuz wird von Moltmann als potentia impotentia, d.h. als Wirken von
Gottes Macht unter ihrem Gegenteil präsentiert und stellt somit keine Aufhebung

der Allmacht Gottes, sondern vielmehr deren Weiterführung und
Transformation dar. So betont Moltmann in seiner Theologie des gekreuzigten Gottes,

dass Gottes Macht sich ausgerechnet in der Ohnmacht Christi am Kreuz

gan^ offenbare. Seine Macht erweise sich demnach kraftvoll in Erfahrungen der

Verfallenheit an die Sünde und halte auch der Erfahrung des Scheiterns stand.

Der Glaube an Jesus Christus diene daher nicht der Zementierung, sondern

der Auflösung der politischen Ordnungs- und Machtformen dieser Welt. In
ihm werde die Bereitschaft zu beständiger Selbstrelativierung und -begrenzung

eingeübt. Daher könne das Kreuz zum Ausgangspunkt einer politischen
Erfahrung der Befreiung werden.

Moltmanns Theologie des gekreuzigten Gottes erweist sich damit als eine

macht- und ideologiekritische Intervention, die von einer Erfahrung der
Ohnmacht erneut auf das machtvolle Wirken Gottes zu sprechen kommt. Dieses

besteht nun darin, die Ordnungen dieser Welt aufzulösen und zu überwinden,

anstatt sie zu stützen und zu affirmieren. Moltmann verabschiedet die Lehre

von der Souveränität Gottes somit nicht, sondern verleiht ihr lediglich einen

neuen Charakter, indem Gottes Wirken in der Welt vornehmlich in Erfahrungen

der Ohnmacht, des Leidens und Scheiterns aufgesucht und damit als eine

von der herrschenden Ordnung befreiende und erlösende Macht verstanden

wird.

2. Die ideologiekritische Pointe der Souveränität Gottes und ihr (blinder Fleck

Die Gegenüberstellung der theologischen Entwürfe von Moltmann und Barth
hat gezeigt, dass die Lehre von Gottes Souveränität im 20. Jahrhundert zwar
zunehmend in ihren metaphysischen Anteilen depotenziert, jedoch nicht ver¬

Grund und Kritik christlicher Theologie, Gütersloh 72002; J.B. Metz: Annäherungen an
eine Christologie nach Auschwitz, Münster 2005; vgl. zur Einordnung dieser Kritik auch

Bauke-Ruegg: Allmacht Gottes (Anm. 18), 77-111.



abschiedet oder überwunden worden ist. Ihr politisches Potenzial wird weiter

in Gestalt der durch sie vermeintlich gewährleisteten ideologiekritischen Sensibilität

reklamiert.21 Letztere artikuliert sich als Kritik totalitärer staatlicher

Souveränitätsregime und -ideologien (so Barth) oder als Kritik autoritärer
gesellschaftlicher Strukturen der Ausbeutung und Unterdrückung Schwacher und

Benachteiligter (so Moltmann). In jedem Fall bleibt in ihr jedoch das Moment
eines für den Menschen unverfügbaren Wirkens Gottes in der Welt erhalten

und wird in eine ideologiekritische Intervention gegen die Mächte dieser Welt

gewendet.

In der so bezeichneten Gestalt lässt sich das theologische Lehrstück von der

Souveränität Gottes unmittelbar an die Krisis und Kritik der säkularen

Souveränitätstheorien der politischen Moderne anschliessen. So wird in ihm die Skepsis

an der Absolutsetzung politischer Machtstrukturen und an einer zeitlosen

Festschreibung der Subjekte souveräner Macht geteilt, die auch die neueren
souveränitätskritischen Diskurse in der politischen Philosophie hervorheben.22 Der
<blinde Fleck> der theologischen Souveränitätskritik besteht jedoch darin, dass die

allzu gewisse Betonung der ideologiekritischen Funktion des Lehrstückes von
der Souveränität Gottes zugleich dessen eigenen ideologischen Charakter zu
verdecken droht. So steht im Zentrum dieses Lehrstückes der Glaube an Gott als

das wahre Absolute (im Gegensatz zu den fälschlich absolut gesetzten Idolen der

menschlichen Politik). Gott wird in ihm als (Souverän aller Souveräne)

gekennzeichnet, d.h. als diejenige Macht, die alle irdischen Mächte überwindet und

absetzt, aber damit letztlich auch beerbt.23 Der dergestalt theologisch auf Gott
verschobenen und ihm vorbehaltenen <Post-Souveränität> wird dann — beispielsweise

bei Barth — eine besondere moralische Dignität zugesprochen: Gottes Wirken in

Jesus Christus lehre die Souveränität nicht mehr als hierarchisch-unterwerfende,

sondern als solidarisch-gemeinschaftliche und befreiende Macht zu verstehen.

Die moralische Pointe, die mit der <Post-Souveränität> Gottes verbunden

wird, kann jedoch nicht darüber hinwegtäuschen, dass diese lediglich einer mo-

21 Vgl. Krieg/Zangger-Derron: Die Reformierten (Anm. 1), 38ff.
22 Vgl. R.A. Klein: Depotenzierung der Souveränität. Religion und politische Ideologie bei

Claude Lefort, Slavoj Zizek und Karl Barth, Tübingen 2016.

23 Vgl. Ph. Stoellger: Souveränität nach der Souveränität. Zur Delegation und Zerstreuung
von Souveränität - und ihrer Unausweichlichkeit, in: R.A. Klein/D. Finkeide (Hg.): Souveränität

und Subversion. Figurationen des Politisch-Imaginären, Freiburg i.Br. 2015, 26-29.



8 Rebekka A. Klein

dalen Transformation des klassischen Souveränitätsverständnisses entsprungen

ist und keine substanzielle Erneuerung oder Verwerfung der Figur einer

souveränen, ungeteilten Macht darstellt. Die befreiende Macht eines am Kreuz
leidenden und darin die Mächte dieser Welt subversiv verwindenden Gottes

kann somit nicht per se von dem Vorwurf befreit werden, lediglich eine neue

Ideologie souveräner Macht anstelle der alten zu initiieren. Denn der
herrschende Strukturen de-legitimierende Akt der Menschwerdung Gottes setzt
die souveräne Einzigkeit und Universalität eines machtvollen Wirkens Gottes

voraus und inthronisiert diese nur in einem neuen Modus.

Die politische Ideologie, dass absolute Macht real existieren und dauerhaft

bestehen könne, erweist sich somit am Ort der Lehre von der Souveränität

Gottes als transformiert in eine religiöse Ideologie: Gottes unteilbare Macht

setzt zwar alle irdischen Mächte ausser Kraft, beerbt aber deren absoluten

Geltungsanspruch. Die Annahme, es gebe eine universell einzige Macht wird auf
diese Weise nicht entzaubert, sondern sogar noch gesteigert. Vor dem Hintergrund

dieser Einsicht kann nun aber gefragt werden, ob es eine Möglichkeit
gibt, das ideologiekritische Potenzial der theologischen Souveränitätslehre in

Anspruch zu nehmen, ohne diese selbst zu einer (neuen) Ideologie zu
machen. Als Herausforderung und als Chance, theologisch und religionsphilosophisch

zu einer Klärung dieser Frage zu gelangen, können sich vor allem die

zeitgenössischen philosophischen Versuche erweisen, die Souveränität Gottes

auf dem Wege einer Dekonstruktion oder Profanierung der chrisdichen Religion

neu zu konfigurieren. Aus diesem Grund soll abschliessend auf drei
verschiedene Ansätze aus dem neueren Theoriespektrum kurz eingegangen und

analysiert werden, worin ihr argumentativer Wert für eine Fortschreibung des

Lehrstückes von der Souveränität Gottes im Rahmen einer selbstkritischen,

spätmodernen Theologie besteht.

3. Ankünfte eines nicht-souveränen Gottes: Die Entwürfe von Derrida, Nancy und

Agamben

In der Gegenwart lassen sich vor allem drei Autoren aus der zeitgenössischen

Philosophie heranziehen, die eine kritische Verwindung der Vorstellung von
der Souveränität Gottes in ihrem Denken angestrebt haben. Zum Ersten ist

hier das von Jacques Derrida im Horizont seiner politischen und
religionstheoretischen Überlegungen entfaltete Motiv eines Gottes <ohne> Souveränität



Gott <ohne> Souveränität? 9

zu nennen.24 Ausgehend von einer Untersuchung des lateinischen Begriffes
der Religion sucht Derrida den religiösen Gottesgedanken in seinen

politischmetaphysischen Anteilen abzubauen und zu depotenzieren. Gegenstand
seiner Analysen ist die sogenannte (Ontotheologie der Souveränität), unter der

Derrida die Bestimmung des Namens Gottes als einer souveränen, unteilbaren

Macht versteht.25 Derrida sucht diese Vorstellung als eine tradierte Sinngestalt

aufzubrechen, sie auf die in ihr verdeckt liegenden Brüche und Paradoxien hin

zu befragen und in dieser Befragung neu zu konfigurieren. Seine Überlegungen

führen dabei zu der Möglichkeit, Gott auch als eine verletzliche, leidende,

teilbare und sich selbst widersprechende Nicht-Souveränität zu denken. Dem

religiösen Glauben könne, so Derrida, die Erfahrung einer Abwesenheit Gottes,

eines Rückzuges Gottes aus der Präsenz und aus der von der Präsenz her

verstandenen Allmacht zugemutet und dieser Glaube auf diese Weise neu
begründet werden.

Einen weiteren Vorschlag zur Dekonstruktion der religiösen Vorstellung
eines allmächtigen Gottes entwickelt Jean-Luc Nancy.26 Im Rahmen seines

eigenständigen dekonstruktiven Ansatzes, der anders als Derrida stärker auf die

Neuzusammenfügung tradierter Denkformen und Sinngestalten setzt, beschäftigt

sich Nancy im Besonderen mit der christlichen Religion. Das Christentum
deutet er von seinen Ursprüngen her als eine dekonstruktive Bewegung, näm-

24 Vgl. J. Derrida: The Beast and the Sovereign I & II, Chicago 2010 & 2011 ; ders.: Schurken.

Zwei Essays über die Vernunft, Frankfurt a.M. 2003; ders.: Glaube und Wissen. Die beiden

Quellen der «Religion» an den Grenzen der bloßen Vernunft, in: ders./G. Vattimo (Hg.):
Die Religion, Frankfurt a.M. 2001, 9-106; ders.: Politik der Freundschaft, Frankfurt a.M.

2000; ders. : Gesetzeskraft. Der <mystische Grund der Autorität), Frankfurt a.M. 1991 ; ders.:

Wie nicht sprechen. Verneinungen, Wien 1989.

25 Vgl. Derrida: Schurken (Anm. 25), 213.

26 Vgl. J.-L. Nancy: Die Anbetung: Dekonstruktion des Christentums 2, Zürich 2012; ders.:

Dekonstruktion des Christentums, Berlin 2008; ders.: Ex nihilo summum (Über die

Souveränität), in: ders.: Die Erschaffung der Welt oder Die Globalisierung, Zürich 2003, 123-

145; sowie Nancys kritische Betrachtung der Volkssouveränität in: ders.: La communauté
désoeuvrée, Paris 1983, 28; ders.: Le sens du monde, Paris 1993, 125ff.; ders.: Le chant
du départ, in: M.-L. Mallet (Hg.): La démocratie à venir. Autour de Jacques Derrida, Paris

2004, 353. Vgl. auch die Deutung von Nancys Dekonstruktion der Souveränität in O.

Marchart: Minimale Souveränität. Jean-Luc Nancy und der Wink des Souveräns, in: E.

Bippus u.a. (Hg): Mit-Sein. Gemeinschaft - Ontologische und politische Perspektivierun-

gen, Zürich 2010, 97-114; M. Gabriel: Der «Wink» Gottes. Zur Rolle der «Winke Gottes»
in Heideggers «Beiträgen» und bei Jean-Luc Nancy, JbRPh 7 (2008) 145-173.



10 Rebekka A. Klein

lieh als Öffnung und Neukonfiguration der abendländischen Metaphysik, die

Nancy im Anschluss an Heidegger in der griechischen Philosophie grundgelegt
sieht. Den christlichen Gottesgedanken bezeichnet er in diesem Zusammenhang

als <monotheistisch>: Mit seiner These der Einzigkeit Gottes habe er eine

Auflösung des Theismus und seines Glaubens an die Präsenz von Macht
bewirkt.27 Im Anschluss an Heideggers Rede von einem <letzten> Gott, der in der

Geste eines blossen Winks das Ausbleiben seiner Ankunft anzeige, sucht Nancy

darüber hinaus einen Gott zu denken, der <nicht ist>, d.h. dessen Sein nicht

repräsentiert werden kann — nicht einmal durch den Entzug seiner Präsenz.28

Nancy hält jedoch daran fest, dass auch der Wink dieses (letztem Gottes, also

das Zeichen des Ausbleibens und Wartens, als ein Zeichen der Souveränität

gedeutet werden kann. Der Wink sei Ausdruck einer gleichsam minimalisierten

Souveränität, die nicht in glorreichen Statussymbolen, Ritualen oder Prozessionen

zur Darstellung komme, sondern sich im Vorbeigehen en passant zeige

und damit zum kritischen Widerpart imperialer politischer Souveränitätsmächte

und ihrer zeremoniellen Inszenierungen werden könne.

Als Drittes kann auf die von Giorgio Agamben entwickelte Genealogie der

souveränen Macht verwiesen werden.29 Agamben vertritt, im Horizont einer

Analyse der in der modernen Politik verborgen wirksamen theo-politischen
Dispositive der Macht, die These, dass die christliche Gotteslehre bereits in
der Antike ein Paradigma der Macht erfunden habe, das bis heute mit fatalen

Konsequenzen wirksam sei. Die eine Seite dieses Paradigmas beinhalte die

Lehre von der Souveränität und Unteilbarkeit Gottes, seine andere Seite die

Lehre von der innergöttlichen Trinität der drei Personen Gottes. Zusammengeführt

worden seien beide in der christlichen Trinitätslehre, welche die Macht
Gottes als Ökonomie, d.h. als haushälterisches Regieren Gottes über die Welt

konzipiert habe. In diesem theologischen Modell einer trinitarischen Öko-

27 Vgl. Nancy: Dekonstruktion des Monotheismus, in: ders.: Dekonstruktion des Christen¬

tums (Anm. 27), 49-67.
28 Vgl. Nancy: Dekonstruktion des Christentums (Anm. 27), 195.

29 Vgl. G. Agamben: Herrschaft und Herrlichkeit. Zur theologischen Genealogie von Öko¬

nomie und Regierung, Berlin 2010; ders.: Die Zeit, die bleibt. Ein Kommentar zum
Römerbrief, Frankfurt a.M. 2006; vgl. zu Agambens Kritik der politischen Souveränitätsfigur:
ders.: Ausnahmezustand, Frankfurt a.M. 2004; ders.: Was von Auschwitz bleibt. Das
Archiv und der Zeuge, Frankfurt a.M. 2003; ders.: Homo Sacer. Die souveräne Macht und das

nackte Leben, Frankfurt a.M. 2002.



Gott <ohne> Souveränität? 11

nomie der Macht sieht Agamben nun allerdings gerade keine wirkungsvolle

Depotenzierung der souveränen Allmacht Gottes angelegt, sondern vielmehr
deren wirkungsvolle Verschiebung und Verdeckung. Dies zeige sich insbesondere

daran, dass die Säkularisierung dieses theologischen Paradigmas in der

Moderne einen unheilvollen Prozess in Gang gesetzt habe. Agamben sieht

die moderne Poliük dadurch charakterisiert, dass die Souveränität in Gestalt

der Volkssouveränität zu einer Leerformel geworden und das politische Handeln

unter ein ökonomisches Paradigma gestellt worden sei. Das heisst,
Politik wurde zu einer Form des haushälterischen, von zeremoniell-liturgischen
Elementen durchzogenen Regierens gemacht. Damit sei jedoch das

theopolitische Paradigma der Macht nicht überwunden, sondern lediglich unter
anderem Vorzeichen fortgesetzt worden. Agamben schlägt daher stattdessen

vor, die Theologie der Macht nicht zu säkularisieren, sondern zu profanieren.30

Während die Säkularisierung lediglich das himmlische in ein irdisches Register
der Macht verschoben habe und auf diese Weise verdeckt dessen Operativität
fortsetze, könne durch die Profanierung der Macht eine Neutralisierung und

Entkräftung des theo-politischen Registers geleistet werden: Indem das durch
den religiösen Gebrauch Abgesonderte und Geheiligte wieder einem allgemeinen

Gebrauch zugeführt werde, könne es für neue Verwendungen freigegeben
werden. In der Profanierung liege demnach die einzig wahre Depotenzierung
der Souveränität Gottes.

Alle drei Philosophen entwickeln ihre Überlegungen zur Dekonstruktion

beziehungsweise zur Profanierung der religiösen Ideologie eines souveränen

Gottes vor dem Hintergrund einer zeitdiagnostischen Analyse und Kritik der

säkularen Moderne. Ihr Vorschlag zur Revision des christlichen
Gottesverständnisses steht somit im Horizont ihrer Kritik moderner politischer
Souveränitätsmächte, die u.a. auf Grund ihres imperialen, bürokratischen oder

sich gegen Fremdes immunisierenden Charakters verworfen werden. Derrida,
Nancy und Agamben ordnen damit eine Korrelation zu zwischen gegenwärtiger

säkularer Souveränitätspolitik und christlichem Gottesverständnis. Sie

suchen die — ihrer Auffassung nach — aus dem Geist der antiken christlichen

Theologie und ihrem Dispositiv der Macht sich gründende Moderne durch
die Provokation eines Gottes, der sich der Souveränität entzieht, zu irritieren.

30 Vgl. G. Agamben: Profanierungen, Frankfurt a.M. 2005.



12 Rebekka A. Klein

Doch wie überzeugend ist dieses Ansinnen vor dem Hintergrund der

eingangs gestellten Frage nach der Relevanz des Lehrstückes von der Souveränität

für die Theologie? Lässt sich mit Derrida, Nancy oder Agamben die Figur
der Souveränität Gottes, die ursprünglich selbst macht-, idéologie-, bild- und

religionskritische Implikationen hatte, auf neue Weise denken oder wird sie

lediglich verworfen? Auf diese Fragen soll zum Abschluss der Überlegungen
kurz eingegangen werden.

4. Eine selbstkritische, spätmoderne Theologie der Macht

Es wurde gezeigt, dass die Lehre von der Souveränität Gottes für das Selbst-

und Weltverständnis religiöser Lebensformen und insbesondere für die Frage
nach der Schärfung ihres politischen und ideologiekritischen Profils in der
Moderne weiterhin relevant ist. Zugleich konnte herausgestellt werden, dass dieses

Lehrstück ein für das Verhältnis religiöser Lebensformen zur säkularen Gesellschaft

problematisches Argument enthält. So wird mit ihm unterstellt, dass das

ideologische Potenzial säkularer Souveränitätsmacht wirksam entzaubert und
überwunden werden könne, indem die souveräne Macht allein Gott vorbehalten

und vom Ereignis seiner Menschwerdung in Jesus Christus her neu
bestimmt wird. Als <blinder Flecb dieser These wurde ausgewiesen, dass mit ihr
das ideologische Potenzial säkularer Souveränitätsfiguren lediglich theologisch
beerbt, anstatt verabschiedet wird. Denn wo Gottes Macht als befreiende und
subversive Macht der Auflösung herrschender Souveränitätspolitik verstanden

wird, bleibt sie doch unverfügbar und damit nicht kritisch hinterfragbar. Auch
die Neuverortung von Gottes Macht im Scheitern und in der Ohnmacht des

Kreuzes bleibt ein Erweis von Gottes ungeteilter Macht und erfordert damit
einen Glauben an die fiktiv-metaphysische Idee, absolute Macht könne real

existieren und dauerhaft bestehen. Dieser Glaube begründet somit eine neue

Ideologie der Souveränität.

Vor dem Hintergrund dieser Analyse lässt sich nun der philosophische Diskurs

über eine Nicht-Souveränität Gottes einbeziehen. Derrida, Nancy und

Agamben geben dem Theologischen in ihrer Kritik moderner Souveränitätspolitiken

besonderes Gewicht. Im Unterschied zu den Theologen Barth und

Moltmann entwickeln sie ihren Angriff auf die politische Souveränitätslehre

aber im Horizont einer differenzierten Religionstheorie. Ihre Kritik an der

Religion erweitern sie zudem dezidiert zu einer Kritik an der säkularen Moderne.

Ihrer Auffassung nach ist der in der späten Antike entstandene christliche Got-



Gott <ohne> Souveränität? 13

tesgedanke geradezu die Ermöglichungsbedingung der modernen Säkularität.

Um das Projekt der säkularen Moderne kritisch zu durchdringen, ist daher

philosophische Arbeit am Gottesgedanken zu verrichten. Während Derrida
und Nancy an diese These nun einen Vorschlag zur Dekonstruktion, d.h. zum

Studium der Aporien des Gottesgedankens anschliessen, setzt Agamben auf
dessen Profanierung. Er kritisiert die Säkularisierung als eine blosse Verweltlichung

des Sakralen, der es misslungen sei, das religiös Unverfügbare tatsächlich

zu entzaubern und einem neuen Gebrauch zuzuführen.

Alle drei Philosophen lassen sich daher auf den ersten Blick vor allem

als Kritiker von Religion und Theologie lesen. Dennoch können auch

produktive Verknüpfungen ihres Denkens mit dem theologischen Problembe-

wusstsein aufgezeigt werden. So sucht Derrida (ähnlich wie Moltmann), den

leidenden und verletzlichen Gott gegen die Eskalation staatlicher

Souveränitätsansprüche in der Gegenwart zur Sprache zu bringen. Er geht jedoch
in seinem Denken radikaler vor als die sogenannte <Theologie nach Auschwitz)

und suspendiert die Prädikate der Unteilbarkeit und Allwissenheit von
Gottes Macht. Seine Rede von einer Nicht-Souveränität Gottes zielt demnach

nicht auf Negation und Dialektik des Allmachtdenkens, sondern auf
eine Aussetzung der Logik des Gottesgedankens an sich.31 In diesem Sinne

möchte Derrida sogar den Gedanken einer Selbstwidersprüchlichkeit Gottes
zulassen. Anders verhält es sich bei Nancy. Er bezeichnet seine Denkbewegung

als Minimalisierung (und nicht als Aussetzung oder Suspendierung) der

Souveränität Gottes. Deutlicher als Derrida bemüht er sich um eine Kritik
der Souveränität, die in den Archiven des Christentums selbst ihren Ausgang
nimmt. Für ihn bieten vor allem die biblischen Texte den Schlüssel zu einer

kritischen Verarbeitung der Lehre von der Souveränität Gottes an. Dabei fo-
kussiert Nancy allerdings, anders als Moltmann, nicht auf das Symbol des

Gekreuzigten, sondern entwickelt aus den paulinischen Briefen ein Verständnis

des Glaubens, das diesen als «Dekomposition der Religion»32 begreifen
lässt. Für ihn ist der Glaube Empfang der Gabe Gottes und damit Verhältnis

zu einem Unaneigenbaren. Als solcher ist er selbst der Anfang einer Dekonstruktion

der Religion und ihres metaphysischen Gottesgedankens (sogenannte
<Autodekonstruktion> des Glaubens).

31 Vgl. J. Valentin: Atheismus in der Spur Gottes, Mainz 1997.

32 Vgl. Nancy: Dekonstruktion des Christentums (Anm. 27), 95.



14 Rebekka A. Klein

Auch Agamben sieht den Einfluss des antik-christlichen Souveränitätsdenkens

für die Moderne als verhängnisvoll an. Er beschreibt die - für das refor-

miert-theologische Lehrstück ebenfalls konstitutive — Verknüpfung von Gottes
Allmacht und seinem Handeln in der Welt als verdeckte Keimzelle für das

politische Eskalationspotenzial der Souveränität in der Moderne. Um die Ope-
rativität dieser Verknüpfung auszusetzen, sucht er allerdings nicht, die
säkularmodernen Souveränitätslehren zu (re-)theologisieren, wie Derrida und Nancy,
die an deren theologischen Aporien weiterarbeiten wollen. Die verhängnisvolle

Verknüpfung von Heilsökonomie und Souveränität, die das antike Christentum

seiner Auffassung nach hervorgebracht hat, sieht Agamben stattdessen in
einer Bewegung der Profanierung des Heiligen und Unverfügbaren aufgelöst.

Vorgebildet sei diese in der Kultur des Spiels, das religiöse Rituale und Normen
vernachlässigt und ausser Kraft setzt. Die Profanierung des Spiels zerstöre das

Heilige nicht, entziehe es jedoch dem religiösen Ritus der Unterscheidung von
heilig und profan und gebe damit die Absonderung auf, die Grundlage der

Entfaltung seiner Macht ist. Agambens Vorschlag einer Profanierung erweist

sich damit als eine machtvolle Umkehrung der Sakralisierungsrituale der Religion.

Wie eine spielerisch ablaufende Entheiligung und Entweihung des Namens

Gottes jedoch vollzogen werden soll, ohne dass sie mit dem Etikett der

Blasphemie belegt werden muss, bleibt bei ihm unklar. Wahrscheinlich lässt sich

hier im Sinne Agambens nur an eine Kultivierung jener Formen des religiösen
Humors denken, die, ohne Gott der Lächerlichkeit preiszugeben, spielerisch
dessen metaphysischen Anspruch auf Allgegenwart und Allwissenheit
unterlaufen.

Für eine spätmoderne Theologie, die sowohl im Hinblick auf ihr Verhältnis

zur säkularen Moderne als auch im Hinblick auf die religiöse Symbolisierung

von Gott als einer souveränen Macht selbstkritische Nachdenklichkeit üben

will, bieten sich Derrida, Nancy und Agamben als gleichermassen herausfordernde

wie produktive Gesprächspartner an. Dabei ist jedoch immer wieder

neu auszuloten, ob der Vorschlag, von Gottes Rückzug statt von seiner Präsenz

zu sprechen oder den Namen Gottes einem profanen Gebrauch zuzuführen,
mit der frohen Botschaft, die der christliche Glaube sein will, noch vereinbar

ist oder diese preisgibt und aufs Spiel setzt. Dass letzteres, also die christliche

Hoffnung auf das Andere dieser Welt im Gespräch mit Derrida, Nancy und

Agamben nicht aus dem Blick gerät, kann jedoch nur dann deutlich werden,

wenn ihr Fragen nach einem nicht-souveränen Gott als Modus der Öffnung



Gott <ohne> Souveränität? 15

der säkular-modernen Kultur für ihr Anderes einsichtig gemacht wird. Wo die

zeitdiagnostisch-kritischen und prophetisch-utopischen Untertöne ihrer
politischen Theologien unterschlagen oder auf blosse Rhetorik reduziert werden,
kann das innovative Potenzial dieser Philosophien für die theologische Gotteslehre

nur verkannt werden.

Abstract
Die Lehre von der Souveränität Gottes hat für die reformierte theologische Tradition
stets eine besondere Bedeutung innegehabt. Insbesondere im 20. Jahrhundert wurde
ihre ideologiekritische Intention im Horizont politischer Auseinandersetzungen um
das Verhältnis von Kirche und Staat neu herausgearbeitet und zugleich scharf
kritisiert. Der Artikel diskutiert den Anspruch, dass der Glaube an Gottes Souveränität

aus Unfreiheit und Unterwerfung unter politische Ideologien befreien kann, kritisch

am Beispiel von Karl Barth. Zugleich entfaltet er die These, dass auch die vermeintliche

Überwindung der Lehre von der Souveränität in einer Theologie des gekreuzigten
Gottes (Jürgen Moltmann) diese lediglich fortschreibt. Um zu neuen Ansätzen
fortzuschreiten, diskutiert der Artikel abschliessend drei zeitgenössische philosophische
Entwürfe, die Gott <ohne> Souveränität zu denken suchen (Derrida, Nancy, Agamben).

Rebekka Alexandra Klein, Halle/Saale


	Gott"ohne" Souveränität? : Zur zeitgenössischen Kritik und Transformation eines Lehrstückes reformierter Theologie

