
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 71 (2015)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezension

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezension

]an Röhls, Gott, Trinität und Geist. Ideengeschichte des Christentums III. Moht
Siebeck, Tübingen 2014.

1453 S. ISBN 978-3-16-152789-0, 89.00.

Die in zwei Teilbänden erschienene Studie des renommierten Münchener Systematikers

hat das Zeug zu einem Klassiker des theologischen Schulbetriebs und wird
sich vermutlich umgehend diesen Platz auch erobern. Die Studie ist dem deutsch-
amerikanischen Philosophen und Hegelianer Vittorio Hösle gewidmet. Das ist kein

Zufall. Zwar schreibt Röhls einleitend in aller Bescheidenheit, dass er lediglich «para-
phrasierend» (VIII) vorgehen werde, doch in Wahrheit legt Röhls mehr als eine blosse

Paraphrase des trinitarischen Gottesgedankens und seiner Vorgeschichte vor. Natürlich

fordert schon eine solche Paraphrase angesichts ihrer Sache und Komplexität, die
Röhls in der für ihn bekannten Weise souverän und umsichtig bewältigt, höchste Achtung

heraus. Doch mit der genannten Widmung ist auch eine konzise Fluchtlinie der

Darstellung angegeben. So zielt Röhls meines Erachtens im Sinn eines kreativ wie
kritisch gelesenen Hegelianismus auf nichts weniger als auf den Gedanken der
wechselseitigen Anerkennung von Menschen als Erfüllung einer rational einleuchtenden
Trinitätslehre. Dabei spielen neben Vittorio Hösle insbesondere die Entwürfe von
Wolfhart Pannenberg und Falk Wagner eine wichtige Rolle. Doch auch wer diese

theologische Stossrichtung nicht teilt, wird in Röhls Darstellung fündig und durch sie angeregt

werden. Beginnend im alten Ägypten geht Röhls im ersten Teilband der
ideengeschichtlichen Entwicklung des Gottesgedankens in der Antike (3-199), im Mittelalter
(201-322), in Renaissance, Reformation und im Konfessionellen Zeitalter (323-427)
und in der Aufklärung (429-637) nach. Der zweite Teilband bietet eine Darstellung des

(christlichen) Gottesgedankens im 19. Jahrhundert (639-1068) und im 20. Jahrhundert
mit einer pointierten Schlussbetrachtung (1069-1433). Ein detailliertes Personenregister

beschliesst die Studie und erlaubt es, den vielfältigen Bezügen nachzugehen, die sich

auch einer nur lexikalisch-nachschlagenden Lektüre erschliessen. Dass die Studie einen

Schwerpunkt auf der Gegenwart hat, ist aus systematisch-theologischer Sicht sehr gut
verständlich und markiert in gewisser Hinsicht auch eine zusätzliche Abgrenzung
gegenüber einer kirchengeschichtlichen Arbeit. Da es sich um den dritten Band einer von
Röhls gross angelegten Ideengeschichte des Christentums handelt, darf man auf die

weiteren Bände gespannt sein. Denn auch wer theologisch Bedenken gegen ein solches

Werk hegen mag, wie es Röhls vollbracht hat und zu vollbringen im Begriff ist, wird
in der Praxis gern ihm Werk greifen - und sei es auch nur aus Gründen präziser wie

anregender Information.

Malte Dominik Krüger, Halle/Saale



364 Rezension

Thomas Staubli/Silvia Schroer, Menschenbilder der Bibel, Patmos-Verlag, Ostfildern
2014.

689 S., ISBN 978-3-8436-0444-4, 35.00.

Katrin Müller/Andreas Wagner (Hgg.), Synthetische Körperauffassung im Hebräischen

und den Sprachen der Nachbarkulturen, Alter Orient und Altes Testament

416, Ugarit-Verlag, Münster 2014.

267 S, ISBN 978-3-86835-108-8, 93.00.

Andreas Wagner (Hg.), Göttliche Körper - Göttliche Gefühle. Was leisten anthropomorphe

und anthropopathische Götterkonzepte im Alten Orient und im Alten
Testament?, Orbis Biblicus et Orientalis 270, Academic Press, Fribourg 2014.

275 S., ISBN 978-3-7278-1761-8, 79.00.

Forschimg zur Anthropologie Israels und des Alten Orients hat derzeit Konjunktur.
Aus den erfreulichen Früchten seien hier drei Bücher mit Erscheinungsjahr 2014

vorgestellt, die in Bern geschrieben (oder als Kongressbände dort herausgegeben) wurden.

Alle drei fussen auf eigenen früheren Publikationen und bringen weiterführende

Ergebnisse.
Thomas Staubli und Silvia Schroer legen ein weites Spektrum reflektierter

Beobachtungen vor; im Vergleich zur früheren Monographie «Körpersymbolik der Bibel»

ist die Darstellung dreimal so umfangreich, aber beabsichtigt trotzdem keine

enzyklopädische Vollständigkeit. Der Titel «Menschenbilder» schliesst ein anthropologisches
System aus; der pragmatische Ansatz ist mehr existenziell als philosophisch und geht
stark von den Realien und weiteren sichtbaren Phänomenen aus. Die unübersehbare

Komplexität menschlichen Lebens wird ausgebreitet in 90 «Sinnbündeln», was viele

Querverweise zu überlappenden Themen mit sich bringt. Neben klassischen Themen
wie z.B. «Von Empfängnis und Schwangerschaft» oder «Von Arm und Reich» finden
sich auch zahlreiche unerwartete Titel: «Von Staunen und Neugier», «Von Ausscheidungen

und Ekel» usw. Wie es der Schule von Othmar Keel entspricht, erbringt die

altorientalische Ikonographie viel Material (rund 600 Strichzeichnungen!); und ein

befreiungstheologisches Interesse verbindet sich mit einer besonderen Sensibilität für die

gesellschaftlichen Widersprüche der Moderne, deren Wertvorstellungen oft weit von
denjenigen der alten Kulturen entfernt gesehen werden.

Das umfangreiche und sehr preisgünstige Buch bietet eine reiche Fundgrube an

Material und Interpretationen. Trotzdem kann vieles aus Platzgründen und wegen der
Fülle der Aspekte nur kurz angedeutet werden. So werden z.B. für die Vorstellung
eines «Nabels der Welt» griechische und pseudepigraphische Quellen genannt, aber

keine alttestamentlichen (Ri 9,37; Ez 38,12) und altorientalischen Hintergründe. Doch
auch wenn die gebotene Erklärung der Phänomene öfters etwas dünn erscheint, ist

man für die unzähligen fruchtbaren Anregungen dankbar. Zuweilen bleibt man als



Rezension 365

Leser etwas ratlos, z.B. wenn gleichgeschlechtliche Liebe nur beim Vorliegen von
sexueller Gewalt als strafbar bezeichnet wird (S. 47), aber auf S. 268 der Analverkehr als

tabuisiert erscheint (rDVin Lev 18,22). Ausführliche Register helfen zur Erschliessung
der Informationsfülle (Sachen, Lexeme, Textstellen und Autoren; leider stimmen -
vermutlich wegen eines typographischen Versehens - die Angaben der Seitenzahlen in
den Registern nicht immer mit denjenigen im Text überein).

*
Andreas Wagner erarbeitet seit Jahren eine methodologische Anbindung an allgemeine

Körperforschung und Kognitive Linguistik, um H.W Wolffs seinerzeitige These

einer «synthetischen Körperauffassung» kritisch zu erweitern und zu vertiefen. Mit
der altorientalistischen Uberprüfung beschäftigt sich der vorliegende Sammelband, der
auf ein Forschungssymposium 2011 im Rahmen eines DFG-Projekts zurückgeht, das

von Andreas Wagner zusammen mit seiner Assistentin Katrin Müller geleitet wird.
Im Anschluss an den Wiederabdruck von Wagners grundlegendem Aufsatz von 2007

untersuchen die einzelnen Beiträge die Auffassung der Körperteile in der hebräischen

Epigraphik (Katrin Müller / Bern), den reichs- und biblisch-aramäischen Texten (Dirk
Schwiderski / Heidelberg), bei den Hethitern (Susanne Görke / Mainz), in Ugarit
(Evelyne Martin / Bern), Mesopotamien (Ulrike Steinert / Berlin), Aegypten (Daniel

Werning / Berlin), Griechenland (Jan Stenger / Berlin) sowie im Koran (Manfred
Kropp / Mainz). Je nach Charakter der Quellentexte sind die Beiträge unterschiedlich

ergiebig. Darauf folgt eine grundsätzliche Bilanz durch K. Müller und A. Wagner.
Literaturverzeichnis und Stellen-Index bilden den Abschluss des informativen Bandes; ein
zusätzliches Sachregister wäre wünschbar gewesen.

Die Beiträge zeigen deutlich auf, dass die synthetische Körperauffassung nicht eine
semitische (oder gar nur hebräische) Besonderheit ist. Das Kulturspezifische hängt
vielmehr an den jeweils unterschiedlichen Funktionszuordnungen der einzelnen

Körperteile, was zudem auch in unterschiedlichen gestischen Bedeutungen sichtbar wird.
Dazu seien hier zumindest einige wenige Beispiele erwähnt: In Griechenland gelten
die Knie als das Gelenk par excellence; sie weisen auf Beweglichkeit und Vitalität hin.
Im Alten Testament überwiegt hingegen die Gebets-Gestik der gebeugten Knie. Die
Augenbrauen finden bei Homer viel Erwähnung (als Zeichen der Zustimmung und
für weitere gestisch-expressive Funktionen); hingegen das AT erwähnt VPV nàî nur in
Lev 14,9 (zur Restitution des Hautkranken sind alle Haare samt den Augenbrauen zu
scheren). Das Aegyptische nutzt häufiger das Gesicht (hr) als das (semantisch näher

hegende) Auge zur Ansprache des Blicks; und der Schläfenbereich (m3c bezeichnet
zuweilen das Zuhören.

*
Ein weiterer von Wagner herausgegebener verdienstvoller Sammelband erweitert den

Blick auf die Beschreibung von Gottheiten (die Assyriologin Steinert tut das bereits im
zuvor vorgestellten Sammelband ausführlich). Die insgesamt zehn Beiträge gehen z.T.

auf Referate innerhalb des oben erwähnten DFG-Projekts 2008-2013 zurück. In
seinem Einführungskapitel «Menschenkörper — Gotteskörper» stellt Wagner die nachfol-



366 Rezension

genden Beiträge in den Rahmen der kulturanthropologischen Diskussion um Körper
und Emotion. Die thematische Vielfalt zeigt sich bereits an den Titeln der Beiträge:
Die Entstehung der Götter (Ina Wunn / Hannover); Mesopotamische Götter und
ihr Körper in den Bildern (Astrid Nunn / Würzburg); Anthropomorphism in Meso-

potamian Religion (Peter Machinist / Harvard); Entwurf zu einer Handlungstheorie
des altorientalischen Polytheismus (Beate Pongratz-Leisten / New York); Ugaritic

Anthropomorphism, Theomorphism, Theriomorphism (Mark S. Smith / New York);
Körper des Königs und Körper der Götter in Ugarit (Herbert Niehr / Tübingen);
Körperliche und emotionale Aspekte JHWHs aus der Genderperspektive (Chrisd Maier

/ Marburg); Denn ich bin ein eifersüchtiger Gott — Gottes Gefühle im AT (Melanie
Köhlmoos / Frankfurt); Lieben ist nicht gleich Lieben — Zur kognitiven Konzeption
von Liebe im Hebräischen (Katrin Müller / Bern); Bibliographie (S. 230-266) und
Stellenregister (in Auswahl) bilden den Abschluss.

Allen Beiträgen gemeinsam ist das Interesse, den alten Texten gerecht zu werden,
ohne ihnen insgeheim unsere heutigen Auffassungen und Wertvorstellungen überzustülpen.

Hilfe dafür wird von Modellen ausserhalb des Fachgebiets erhofft (vor allem

von der kognitiven Linguistik). Chancen und Problematiken des hier vertretenen
Ansatzes sollen im Folgenden exemplarisch am Beitrag von M. Köhlmoos andiskutiert
werden [Beiträge des Rezensenten sind in Klammem gesetzt]. «Der hebräische Mensch
denkt mit dem Herzen und fühlt mit Augen und Zunge» (192) ist eine faszinierende

Kurz-Formulierung, die aus der Semantik von HS"!, QSU usw. gewonnen wird. Aus

Vorsicht, Gott nicht am Text vorbei zu «emotionalisieren», zeigt Köhlmoos' anschliessende

Auflistung der Belege von JHWHs Empfindungen mit Absicht zahlreiche
Lücken; so fehle z.B. Neugier, Leid/Kummer/Sorge. [Doch könnte solches nicht in nt<*l

eingeschlossen sein?] Im Anschluss an die Berliner Kognitionswissenschaftlerin M.
Schwarz-Friesel (Sprache und Emotion, 2007) differenziert Köhlmoos dann zwischen

drei Begriffen, die nicht immer so konsequent auseinandergehalten werden: Empfindung

(als physisches Phänomen), Emotion (als eher objektiver Sachverhalt) und
Gefühl (als dessen subjektives Erleben); es fehlt liier der (ebenfalls definitionsbedürftige)
Begriff «Affekt». Darauf überträgt Köhlmoos diese Differenzierung auf Aussagen

von bzw. über JHWH: Das AT zeige wenig Empfindungen JHWHs; Gottesreden in
der 1. Person schilderten seine subjektiven Gefühle, wogegen Texte in der 2. oder 3.

Person Aussagen über Emotionen seien. [Wenn man so stark zwischen Gefühl und

Empfindung trennt, wird natürlich der obige Einwand betr. ntCl hinfällig.] Aus Jes

40,28-31 schliesst Köhlmoos auf eine weitgehende Empfindungslosigkeit JHWHs,
der nie ermüde. [Unwillkürlich entsteht unter der Hand der Exegetin eine Lehre von
Gottes Eigenschaften - unter Verkennung der im Alten Testament und Alten Orient
geläufigen Formulierungen von (menschlichem oder göttlichem) Nicht-Ermüden im
Sinne einer rastlosen und zielbewussten Aktivität (z.B. Davids in Ps 132,2-5; analog
schon bei Gudea).]

Die Dynamik anthropologischer Forschung wird weitergehen und solche irritierenden

Divergenzen hoffentlich ausbügeln. Es ist zu wünschen, dass dann auch so miss-



Rezension 367

verständliche Begriffe wie «Körperkonzepte», die eher Intellekt-geleitet sind, durch

Begriffe ersetzt werden, die den Blick stärker auf die Ganzheitlichkeit einer Erfahrung
lenken.

Edgar Kellenberger, Oberwil

Ernst Troeltsch, Briefe II (1894-1904), hg.v. F.W Graf in Zusammenarbeit mit H. Hau-

ry, Walter de Gruyter, Berlin/Boston 2014.

XVIII + 528 S., ISBN 3-11-037887-0, 199.95.

«Es ist klar, daß das eine ziemlich krumme Fakultät ist. Allein ich fühle mich doch

ganz wohl. Rückblicken hat keinen Wert, so mache ich denn aus der Gegenwart, was
ich aus ihr machen kann, u darf hoffen, mit der Zeit mir auch hier meine Stellung
zu schaffen, in der ich wenigstens meinen bestimmten u. sicheren Wirkungskreis
habe.» (61) Mit diesen Worten schildert der am 6. November 1893 an die Universität

Heidelberg berufene Ernst Troeltsch seinem Freund Wilhelm Bousset am 12.

Oktober 1894 seine Lage an der Theologischen Fakultät der badischen Universität.
Die Fakultät sei «höchst kurios zusammengesetzt u durchaus kein Genuß» (60). Der
junge Ordinarius hat sich an seiner neuen Wirkungsstätte zunächst nicht sehr

wohlgefühlt. In mehreren Briefen, die in dem nun vorliegenden Band 19 der Kritischen

Gesamtausgabe (im Folgenden KGA) der Werke Ernst Troeltschs zugänglich sind,
kommt er auf seine Stellung innerhalb der Fakultät und die wenigen Möglichkeiten
des kollegialen Austauschs mit deren Mitgliedern zu sprechen. Wie bereits der erste
Briefband der KGA (vgl. meine Besprechung in ThZ 70 [2014], 264-267) ist der

mustergültig edierte Band von Friedrich Wilhelm Graf in Zusammenarbeit mit Harald

Haury herausgegeben. Er bietet insgesamt 194 Briefe von Troeltsch und 103 an ihn
adressierte Schreiben, die zwischen dem 24. April 1894 und dem 30. Dezember 1904
verfasst wurden. Der Briefwechsel beleuchtet damit die ersten zehn Jahre seiner

Heidelberger Wirksamkeit. Bei der hier veröffentlichten Korrespondenz handelt es sich

freilich lediglich um einen Bruchteil der ausgetauschten Schreiben. Viele Briefe sind,
worauf der Herausgeber in seiner Einleitung (1-32) hinweist, verloren gegangen (vgl.
1-4). Der grösste Teil der zugänglich gemachten Schreiben ist an seinen Freiburger
und späteren Tübinger Verleger Paul Siebeck adressiert. Der Band enthält 63 Briefe,

Postkarten und Telegramme Troeltschs an Siebeck. Hinzu kommen zahlreiche
Schreiben des Verlegers an seinen Autor. 34 Briefe und Karten sind an seinen

Göttinger Freund Wilhelm Bousset gerichtet und acht an dessen Schüler Paul Wernle.
Weitere Korrespondenzpartner sind Adolf Harnack, Hans Delbrück, Wilhelm
Herrmann, Friedrich von Hügel, Adolf Jülicher, Friedrich Loofs, Hugo Münsterberg,
Eberhard Nesde, Rudolf Otto, Martin Rade, Heinrich Rickert, Hans von Schubert,
Nathan Söderblom, Hans Vaihinger, Karl Vossler, Heinrich Weinel, seine Göttinger
Verleger Ruprecht und andere.



368 Rezension

Die Umleitung des Herausgebers führt in Troeltschs Korrespondenz zwischen 1894

und 1904 ein und thematisiert stichpunktartig dessen frühe Heidelberger Zeit (4-11),
seine Forschungsthemen frühes Christentum und moderne Welt (11-17), sowie seinen

Freundeskreis, seine eigene Ehe, die Familie (17-20) und seine Reisen (20-29). Ein
abschliessender Abschnitt informiert über die editorische Konzeption des Bandes (29-

32). Fherzu gehört die Entscheidung der Herausgeber, die amtliche Korrespondenz
von Troeltsch, also fakultätsinteme Rundschreiben, nicht vollständig in den Band
aufzunehmen. «Die Herausgeber der KGA haben sich gegen die Edition solcher

Überlieferungsbestände in den Briefbänden der KGA entschieden — aus pragmatischen
Gründen wie prinzipiellen Erwägungen. In einer Briefedition sind wirklich nur Briefe

zu bieten.» (31) Die an den Heidelberger Ordinarius adressierten Schreiben sind wie
schon in dem ersten Briefband (KGA 18) «in kleinerer Schrift wiedergegeben, um sie

bereits optisch von den Schreiben Troeltschs abzugrenzen» (29). Die Edition der Briefe

wird durch ein chronologisches Korrespondenzverzeichnis (33-47) eingeleitet. Darauf
folgt die gut kommentierte Edition des Briefwechsels (51-447). Der Anhang bietet das

von dem Dekan Heinrich Bassermann verfasste Majoritätsvotum der Theologischen Fakultät

Heidelberg zurNachfolge KarlHolstens vom 11. Februar 1897, ein Thema, welches in mehreren

Briefen traktiert wird (449-452). Biogramme der Korrespondenzpartner (453-462)
geben einen einführenden Überblick über die Autoren der Briefe, das Literaturverzeichnis

informiert über die in den Schreiben genannte Literatur (463-483) sowie die von dem

Herausgeber herangezogene Literatur (483-493). Der Band wird erschlossen durch ein

Korrespondenz- (495-500), ein Personen- (501-509) sowie ein Sachregister (511-525).
Der erste in dem Band abgedruckte Brief ist an Troeltschs Verleger Paul Siebeck

gerichtet 51 f.). Am 24. April 1894 informiert jener diesen, er sei von seiner Griechenlandreise

zurückgekehrt und bitte um die Zusendung der Separatabzüge seines

Aufsatzes Die christliche Weltanschauung und die wissenschaftlichen Gegenströmungen an seine neue

Heidelberger Adresse. Die frühen Briefe des jungen Heidelberger Theologen, vor
allem die an seinen Freund Bousset, erörtern seine Stellung in der neuen Fakultät. Zwar
fand er in dem praktischen Theologen Heinrich Bassermann zunächst einen Kollegen,
der «mir weitaus am nächsten» (60) ist. Nach der Auflösung von Troeltschs Verlobung
mit Bassermanns Tochter Maria kühlte sich allerdings auch das Verhältnis zum Vater

für einige Zeit ab. Für die Aufhebung der Verlobung machte der junge Theologe, wie

er Bousset in einem Brief vom 1. August 1897 wissen lässt, sowohl seine «höchst
tyrannische Schwiegermutter» (182) verantwortlich als auch die bei Gründung eines eigenen

«IIausstandjs]» (186) priorisierte eigene Arbeit. An «männlichen Umgang gewöhnt u
mit Arbeit zugleich überhäuft», konnte er, wie er schreibt, «die Anforderungen an
Zärtlichkeit u Hingabe nicht so erfüllen», «wie das Mädchen wünschte» (183).

In einem Brief vom 5. August 1898 taucht dann sein Heidelberger Kollege Max
Weber in der Korrespondenz auf. «Den meisten Umgang pflege ich außerhalb der

Fakultät, Max Weber, Hensel, Carl Neumann u mehrere andere sind mehr sehr liebe
Freunde. Es läßt sich also schon aushalten.» (207f.) In seinen Briefen kommt Troeltsch
immer wieder auf die Literatur und die Themen zu sprechen, die er bearbeitete. Er



Rezension 369

könne sich «immer noch nicht entschließen, die «dummen Dogmatiken alle durchzulesen»

(213), teilt er am 5. August 1898 seinem Göttinger Freund mit. Fasziniert haben
Troeltsch neutestamentliche Untersuchungen sowie das 18. Jahrhundert. «Viel habe ich
natürlich auch über die von Lietzmann u Wernle angeregten Probleme nachgedacht.»

(212) «Die Vorstellung von Joh. Weiß, daß Jesus sich nicht für den gegenwärtigen,
sondern für den auf den Wolken kommenden Messias gehalten habe», scheint Troeltsch
1895 «psychologisch absurd u geschmacklos» (87). Bei dem ehemaligen Göttinger
Kommilitonen, lässt er Bousset wissen, «wird Jesus ein grauenhafter Schwärmer, was

ja an u für sich möglich wäre, aber zu seinem eigentlichen Wesen gar nicht paßt» (ebd.).
Der religionsgeschichtlichen Deutung der Entstehung des frühen Christentums, der

Einsicht in die historische Unmöglichkeit, das Christusbild des Glaubens an «die Person

Jesu» (203) anzuhängen, steht eine cum grano salis supranaturalistische Deutung
des Gottesbegriffs gegenüber, die er bis in sein Spätwerk durchhalten wird. An Wernle
schreibt er am 22. Juni 1998, «ich glaube an eine reale Wechselwirkung Gottes u der

Seele, aber dieser Glaube kämpft eben in der Welt mit vielen Flindernissen u Gegeninstanzen,

mit einem Meer von Irrtum u Wahn u mit einem anderen Mehr von Ungewißheiten

u Rätseln» (203). Troeltsch, das dokumentieren seine Heidelberger Briefe auf
eine eindringliche Weise, ist auf der Suche nach einer eigenen Position im
debattengeschichtlichen Kontext seiner Zeit. Von den älteren Ritschlianern Kaftan, Herrmann
und Häring grenzt er sich immer wieder ab. «Die Wirkungen der Eisenacher Tage [sc.

die Jahrestagung der Freunde der Christlichen Welt vom 30. September bis 1. Oktober
1895] u meiner letzten Aufsätze sind übrigens nicht so ganz harmlos. Sie sind, wie ich
fühle, ein entschiedener Bruch mit Kaftan, u wohl auch Herrmann. Häring schrieb mir
einen lebhaften Protest in aller Freundschaft, aber mit deutlich durchfühlbarer prinzipieller

Ablehnung.» (115)
Zu den vielen Themen, die der Heidelberger Ordinarius mit seinen Briefpartnern

bespricht, gehören neben Fakultätsangelegenheiten wie der nicht unkomplizierten
Regelung der Nachfolge des am 26. Januar 1897 verstorbenen Neutestamentiers Karl
Holstens auch seine Publikationsprojekte. Dem Göttinger Freund teilt er am 12.

Oktober 1894 zwar mit, er sei «mehr ein Mann für Essays als für Bücher. Große systematische

Bücher sind mir schrecklich.» (63), aber seine in der Zeitschriftfür Theologie und Kirche

publizierten Aufsätze, etwa die Studie Die Selbständigkeit der Religion (KGA 1, 364-534),
erreichen selbst monographische Ausmasse. Vielfach klagt Troeltsch über das «Feg-
feuen> (210) seiner Rezensionstätigkeit, vor allem das «Straflager des Jahresberichtes»
(252), die ihn zu nichts anderem kommen lässt. «Ich bin immer wie gehetzt.» (214)
Unter diesen Umständen nimmt es nicht wunder, dass die grossen Publikationsprojekte,

die Geschichte derprotestantischen Theologie für Mohr Siebeck (KGA 18, 306) sowie die
Geschichte der Aufklärungsbewegung für Oldenbourgs (217. 227) auf der Strecke blieben.
Seine Beiträge für die Realencyklopädie för protestantische Theologie und Kirche, Aufklärung;,
Deismus und Deutscher Idealismus, bilden Vorarbeiten für die Theologiegeschichte.

In dem begrenzten Rahmen einer Besprechung kann die interessante Korrespondenz

des Heidelberger Theologen nicht im Detail vorgestellt werden. Vieles, wie etwa



370 Rezension

der Briefwechsel mit dem Reformkatholiken Friedrich von Hügel, Troeltschs Berichte

von seinen Reisen, seine Bemühungen, Bousset auf den Heidelberger Lehrstuhl für
Neues Testament zu holen, oder die komplizierte Gestaltung der Feiern zum 100.

Geburtstag Richard Rothes, muss unerwähnt bleiben. Die vorhegenden Briefe vermitteln
dem Leser ein eindrückliches Bild von dem jungen Ordinarius, der zielstrebig eine

eigene Position im zeitgenössischen Diskurs aufbaut und behauptet.

Christian Dan% Wien

Claudia Wel%_ (Hg.), Ethics of In-Visibility. Imago Dei, Memory, and Human Dignity
in Jewish and Christian Thought (Religion in Philosophy and Theology 77), Möhr
Siebeck, Tübingen 2015.

289 S. ISBN 978-3-16-153810-0, 69.00.

Der Sammelband geht auf Tagungen und Projekte der in Kopenhagen lehrenden
und besonders dem jüdisch-christlichen Diskurs verpflichteten Systematikerin Claudia

Welz zurück. Dabei knüpft der Band grundsätzlich an die Plausibilität der sich —

nunmehr auch im deutschsprachigen Raum — etablierenden Bildtheorie an, wie sie in
den angloamerikanischen Kulturwissenschaften und im französischen Diskurs schon

länger grosse Beachtung findet. Die Grundidee dieser Bildtheorie und ihres «iconic

turn» (Gottfried Boehm) besagt, dass der «linguistic turn» ergänzungsbedürftig ist. Das
heisst: Zwar ist der «linguistic turn» im Recht, wenn er als letzten Bezugspunkt unseres
Wirklichkeitsverständnisses nicht auf das Sein als solches (Ontologie bzw. Metaphysik)
und nicht auf ein theoretisch abtrennbares Bewusstsein (Transzendentalphilosophie)
setzt. Doch auch die Sprache ist noch zu abstrakt und kognitiv, um als letzter
Einheitspunkt von Sinn und Sinnlichkeit fungieren zu können. So bedarf die Sprache der

Fundierung im menschlichen Bildvermögen, das in gewisser Hinsicht der Ausbildung
der höheren Vermögen von Sprache und Vernunft zugrundeliegt. Allerdings ist das

Bildvermögen selbst wiederum als Grund, über den sich bzw. auf dem sich Sprache
und Vernunft ausbilden, nicht zu verabsolutieren, sondern seinerseits auf dieses höheren

Vermögen verwiesen.

Vor diesem Hintergrund wird klar, dass Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit ein wichtiges

Thema unseres Lebensvollzugs und seiner ethischen Dimensionen sind. Und
ebenso nachvollziehbar erscheint es, dass Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit dialektisch
aufeinander bezogen sind, wenn unsere Blicke nicht von der Sichtbarkeit förmlich
erschlagen werden, sondern den Raum gleichsam durchwandern können, bis sie auf
etwas stossen, das sie sehen und erkennen. Der Erkundung dieser Phänomene und
Sachverhalte widmet sich der Sammelband in vier Teilen, indem er besonders

religiöse und ethische Aspekte dieser intrikaten Beziehungen bedenkt und thematisiert.
Im ersten Teil «Ethics, Media, Monstration» geht es Arne Gron, Daniel Dayan und



Rezension 371

Hannes Langbein basal um alteritätssensible Fundierungsfragen und Dimensionen der

Ethik, auch und gerade in (medien-)politischer und theologisch-ästhetischer Hinsicht.
Dies geschieht auf anregende Weise. Im zweiten Teil «Memory, Forgetting, and the
Misuse of Images» wenden sich Alana M. Vincent, Melissa Raphael und Christina von
Braun dem Bilderverbot im Spiegel gegenwärtiger Kunsttheorien, der prophetischen
Kritik von Repräsentationsmustern und der Wirkmacht sowie dem Missbrauch des

Kreuzzeichens zu. Es geht hier um Fragen der Macht und Ohnmacht. Die Beiträge
des dritten Teils «Religious Heritage in Humanism, Modernity, and Postmodernity»
stammen von Iben Damgaard, Paul Mendes-Flohr und Elliot R. Wolfson. Sie gehen
der Metamorphose der biblischen und christlichen Imago-Dei-Vorstellung in der Neuzeit

und (Spät-)Moderne nach. Dabei rückt die Idee der menschlichen Würde und der
Freiheit unübersehbar in den Fokus. Hier hegen interessante Anknüpfungspunkte für
gegenwärtige Konzepte vor. Der vierte Teil «Jewish Thought after the Shoa» bietet
weiterführende Beiträge von Christian Wiese, Nehama Verbin und Claudia Welz. Sie

widmen sich u.a. der Philosophie von Hans Jonas, der seine instruktive Bild-Phänome-

nologie des Menschen mit der Verarbeitung der Shoa in einem interessanten Gottesbild

gleichsam zusammenbringt, dem Versuch, eine Vergebung Gottes zu denken, und

Anknüpfungsversuchen besonders an Emmanuel Levinas.

Die Beiträge wären es wert, im Einzelnen in ihrem Profil und in ihrer Argumentation

nachgezeichnet zu werden. Für eine Gesamtbewertung drängen sich m.E. zwei
Einsichten auf. Der Sammelband verdeutlicht erstens, dass Ethik mit der Berücksichtigung
der gegenwärtigen Bildtheorie gewinnt, und er macht zweitens klar, dass besonders das

jüdisch-christliche Erbe diesem noch weiter zu verfolgendem Versuch (der Verbindung
von Bildtheorie und Ethik) wesentlich eingeschrieben ist.

Malte Dominik Krüger, Halle/Saale

Sebastian Schtvensfeuer, Natur und Subjekt. Die Grundlegung der schellingschen
Naturphilosophie (Beiträge zur Schelling-Forschung Bd. 3), Verlag Karl Alber, Freiburg
i.Br./München 2012.

304 S., ISBN 978-3-495-48488-3, 39.00.

Die Jahre zwischen 1800 und 1809 gehören zu den produktivsten von Schellings Wirken

an den Universitäten Jena und Würzburg. In dieser Zeit entstanden seine

grundlegenden Entwürfe, wie das System des transzendentalen Idealismus (1800), seine Darstellung

meines Systems der Philosophie (1801), die in Jena 1802 gehaltenen Vorlesungen über

die Methode des akademischen Studiums und viele andere Schriften bis hin zu der 1809 im
ersten Band seiner Philosophischen Schrifien veröffentlichen Abhandlung über das Wesen

der menschlichen Freiheit. Diese Texte übten eine breite Wirkung über die engen
Fachgrenzen der Philosophie hinaus. Sowohl Ferdinand Christian Baur als auch David



372 Rezension

Friedrich Strauß rezipierten intensiv diese Schriften Schellings. Sie bildeten die
methodische Grundlage ihres Programms einer wissenschaftlichen Theologie. Allerdings
ist die Deutung dieser Phase von Schellings Denken in der Forschung immer noch
umstritten. Insbesondere die Übergänge vom System des transzendentalen Idealismus zur
Identitätsphilosophie sowie zur Konzeption der Freiheitsschrift sind alles andere als

deutlich. Das liegt vor allem daran, dass in der bisherigen Forschung die sogenannte
Identitätsphilosophie entweder als blosse Übergangsstufe betrachtet wurde und
demzufolge die Aufbauelemente dieser Philosophie lediglich im Hinblick auf die Anknüpfung

von späteren Gedanken untersucht oder das identitätsphilosophische Denken im
Horizont der systematischen Konzeption Hegels rekonstruiert wurde. Dadurch kamen
das identitätsphilosophische Programm Schellings, seine Motive sowie dessen systematische

Konzeption selbst nicht in den Blick.
Die hier anzuzeigende Studie von Sebastian Schwentfeuer (im Folgenden S.) mit dem

Titel Natur und Subjekt. Die Grundlegung der scbellingschen Naturphilosophie, die im Jahre
2010 als Dissertationsschrift im Fachbereich Philosophie der Universität Freiburg i. Br.

angenommen wurde, widmet sich nun eingehend dieser werkgeschichtlichen Phase des

Philosophen. In den Fokus rückt S. die systematische Grundlegung der Naturphilosophie

und rekonstruiert diese im Horizont der Transzendental-, der Identitäts- sowie

der Freiheitsphilosophie. Dadurch soll die These begründet werden, «dass die

Identitätsphilosophie, wohinein sich das transzendentalphilosophische Denken in seiner
immanenten Durchführung selber aufhebt, nichts anderes als die Naturphilosophie im
Sinne einer selbständigen Grundlagenwissenschaft ist und diese Grundlegung der

Naturphilosophie erst als solche durchfuhrt. Die Identitätsphilosophie ist damit die von
Anfang an intendierte Naturphilosophie.» (7) Entsprechend dieser These ist die

Untersuchung in zwei Hauptabschnitte untergliedert. Der erste Teil behandelt die
Frühphilosophie, insbesondere das System des transzendentalen Idealismus (13-155), und der zweite
das Identitätssystem bis hin zur Freiheitsschrift von 1809 (156-287). Die Umleitung (1-

12) erörtert das Programm sowie die methodischen Grundlagen der Untersuchung. S.

unterscheidet zwischen einem liberativen, einem integrativen sowie einem iterativen
Modell der Systemkonzeption. Während in dem ersten Modell Natur- und
Transzendentalphilosophie nebeneinanderstehen, integriert das Identitätssystem die Naturphilosophie

in den Systemaufbau, und das dritte Modell ordnet die Naturphilosophie
schliesslich in eine geschichtliche Sukzession ein. Die Unterscheidung der drei Modelle
verbindet S. mit der von drei «Formationen des Denkens» (4) bzw. Denkhaltungen.
Während die Transzendentalphilosophie von der Erschlossenheit des <Ich> ausgeht,
tritt dieses in der Identitätsphilosophie zurück und wird durch den Evidenzgedanken
bzw. eine Grundeinsicht ersetzt. In der Freiheitsphilosophie schliesslich wird das Denken

von «einem Zentralwort her organisiert, nämlich dem Begriff der Freiheit» (5).

Mit diesem methodischen Instrumentarium nimmt S. die Texte Schellings zwischen
1800 und 1809 in den Blick und versucht seine These auszuarbeiten, die Identitätsphilosophie

sei die wahre Durchführung der Naturphilosophie. Das geschieht durchweg
in enger Tuchfühlung mit den Texten Schellings sowie dem debattengeschichtlichen



Rezension 373

Kontext, in dem diese entstanden sind. Der erste Teil der Studie arbeitet prägnant
die Probleme der Verbindung von Natur- und Transzendentalphilosophie heraus, die

Schelling zu der identitätsphilosophischen Konzeption motivieren. In dem beschränkten

Rahmen der vorliegenden Besprechung können die Argumente von S. nicht im
Detail dargelegt und diskutiert werden. Ausführlich werden der Stellenwert der

Naturphilosophie in der transzendentalphilosophischen Systemkonzeption besprochen
(13-48), die Naturphilosophie als Teil der Transzendentalphilosophie (49-86) sowie als

selbständige Grundwissenschaft (87-106) und schliesslich die Aporie des liberativen

Konzepts (107-155). Im Resultat erblickt S. das Problem der transzendentalphilosophischen

Konzeption darin, dass sie die Tätigkeit, die das Ich zum Ich macht, nicht
vollends aufzuklären vermag. Die von Schelling im Transzendentalsystem angesetzte
unbewusste Tätigkeit des Ich kann als solche nicht im durch Tätigkeit charakterisierten

Ich vorkommen. Die identitätsphilosophische Konzeption löst dieses Problem
durch eine Ausschaltung des transzendentalen Subjekts. Es ist nicht mehr das Prinzip
des Systems. Damit ist zugleich die Transzendentalphilosophie überwunden und ein

neues Verständnis der Naturphilosophie etabliert. Diese wird zur Grundwissenschaft
schlechthin. «Außerdem ist die Uberwindung der Transzendentalphilosophie zugleich
die Legitimierung der Naturphilosophie, insofern gerade die darin sich auftuende
Unterscheidbarkeit von Ich und Natur es erlaubt, das subjektivitätstheoretische Paradigma

naturphilosophisch zu hintergehen.» (163)
Der Explikation der Identitätsphilosophie ist der zweite Hauptteil gewidmet.

Zunächst wird der identitätsphilosophische Systemgedanke als Durchführung der
Naturphilosophie dargestellt (156-193) und sodann die methodische Grundlegung des

Identitätssystems rekonstruiert (194-217). Der abschliessende dritte Unterabschnitt deutet
die Freiheitsphilosophie von 1809 als Rehabilitierung der Transzendentalphilosophie
(218-287). Die Identitätsphilosophie überwindet die Transzendentalphilosophie. Wie
das geschieht, also wie der Prinzipiengedanke eingeführt wird, erläutert S. durch die

sogenannte intellektuelle Anschauung (194-200). Zwar kommt diese in der von Schelling

für seine Identitätsphilosophie als massgeblich erachteten Schrift Darstellung meines

Systems von 1801 nicht vor, in der in Jena gehaltenen Vorlesung über diese Abhandlung
allerdings schon. S. versteht die Erklärung, mit der das System von 1801 in seinem

ersten Paragraphen einsetzt, als intellektuelle Anschauung. Um die Vernunft absolut
bzw. als Indifferenz des Subjektiven und Objektiven zu denken, müsse vom Subjekt
abstrahiert werden. Diese Konzeption bleibt jedoch in den identitätsphilosophischen
Texten aporetisch. «Offenbar führt aber oben vorgeführte Abstraktionsleistung gar
keine Anschauung herbei, sondern eben eine bloße Reflexion, ist also nur für und
durch den reflektierenden Verstand.» (200) Das identitätsphilosophische Absolute deutet

S. am Leitfaden des Modells des Selbsterkennens. Da es in dieser monistischen

Systemkonzeption weder ein Subjekt als solches noch ein Objekt als solches gibt, ist
das Absolute — von Schelling als absolute Identität bestimmt - als Selbsttransparenz
zu verstehen. «Die Selbsterkenntnis des Ich ist in der identitätsphilosophischen Deutung

nicht die Leistung eines Subjekts, sondern die Selbsttransparenz des Absoluten



374 Rezension

bzw. des Seins.» (215) Die Freiheitsschrift rückt S. zu Recht noch in den Horizont der

identitätsphilosophischen Schriften; allerdings wandle sich hier sowohl das Modell als

auch die Denkform.
Insgesamt hat S. eine prägnante Studie zur systematischen Grundlegung der

Naturphilosophie in Schellings Denken zwischen 1800 und 1809 vorgelegt. Ob jedoch der

sogenannten intellektuellen Anschauung in den identitätsphilosophischen Schriften
Schellings die Stellung zukommt, die ihr der Vf. einräumt, wird man fragen können.
Die für die Identitätsphilosophie insgesamt grundlegende Methode der Konstruktion
wird von S. nicht behandelt. Dadurch kommt auch nicht in den Blick, dass die
Konstruktion an die Stelle der intellektuellen Anschauung der frühen transzendentalphilosophischen

Schriften tritt. Das hat sowohl Konsequenzen für den Begriff des Absoluten
als auch für die Systemkonzeption. Nichtsdestotrotz hat S. eine gedanklich schlüssige
und gut nachvollziehbare Untersuchung zu Schellings Werdegang im ersten Jahrzehnt
des 19. Jahrhunderts vorgelegt, die neue Anstösse zur Debatte um Status und Bedeutung

seiner Naturphilosophie geben wird.

Christian Dam5 Wien

Grant Macaskill, Union with Christ in the New Testament. Oxford University Press,
Oxford 2013.

368 S, ISBN 9780199684298, £ 75.00.

Die Studie von Macaskill beschäftigt sich mit einem umstrittenen Konzept: dem
Gedanken der «Teilhabe» an Christus, bzw. an Gott in den neutestamentlichen Schriften
(sie ist ebenfalls umstritten in anderen frühchristlichen, bzw frühjüdischen Schriften,
aber die kanonische Einschränkung ist im Falle dieser Studie sinnvoll, wenn auch

nur aus Platzgründen). Dieser Gedanke und ihr Verständnis hat alle mögliche
theologische Folgen, zum Beispiel im zentralen Bereich der Soteriologie, aber gleicher-
massen in Bereichen wie der Ekklesiologie und der Sakramentstheologie. Die Studie
Macaskills kennt, neben einer Einführung (1-13) und einer Bibliographie mit Indices
(309-343), zwei Haupteile. Der erste Teil ist ein Durchgang durch das bisherige
Verständnis von «Teilhabe» (oder auch «Partizipation») in der neutestamentlichen
Wissenschaft (17-41), der patristischen Forschung und der neueren orthodoxen Theologie

(42-76), der reformierten und lutherischen Theologie (77-99 — diesen Traditionen
scheint der Autor sich auch verpflichtet zu wissen), sowie möglichen Hintergründen
des Konzeptes der Teilhabe an Christus (bzw: Gemeinschaft mit Christus) in den
neutestamentlichen Schriften (100-127), wobei Macaskill dem möglichen «adamischen»

Hintergrund des Konzeptes ein eigenes Unterkapitel widmet (128-147). Dieser

erste Teil der Studie ist vor allem hilfreich und bereicherend, weil er die Frage, wie
«Teilhabe an» oder auch «Gemeinschaft mit» Christus konzeptuell verstanden wird,



Rezension 375

thematisiert, und auf die Hilfe patristischer Autoren hinweist, die diesbezüglich sehr

genau vorgingen, wie auch auf die Bedeutung des jeweiligen Hintergrundes (z.B.

Gnostizismus, Mystik, oder auch Adam-Christologie), aufgrund dessen Aussagen
über Gemeinschaft mit/Teilhabe an Christus in den neutestamentlichen Schriften
verstanden werden. Macaskill mahnt dabei zur Vorsicht, Genauigkeit und einem klaren

Bewusstsein der Bedeutung von theologischen Vorverständnissen bei der Exegese.

Diese Mahnung sollten Exeget_innen tatsächlich zu Herzen nehmen.

In dem zweiten Teil seiner Studie geht Macaskill genauer ein auf «Participation
and Union in the New Testament», und somit kommen die neutestamentlichen Schriften

selber an die Reihe. Dies beinhaltet hauptsächlich eine konzentrierte Exegese der

paulinischen Schriften (authentisch und pseudepigraphisch), der weiteren Briefliteratur

und der Johanneischen Literatur — den synoptischen Evangelien werden etwa 5,5
Seiten gewidmet. Zuerst handelt es sich dabei um das Thema «The Temple and the

Body of the Messiah» (147-171), dann betrifft es «Other Images of the Temple in
the NewTestament» (172-191), und danach «The Sacraments and Union with Christ»

(192-218). Anschliessend bespricht Macaskill «Other Partipicipatory Elements in the
Pauline Corpus» (219-250), «Further Participatory Elements in the Johannine
Literature» (251-270) und «Grammars and Narratives of Participation in the Rest of
the New Testament» (271-296). Anschliessend formuliert er seine Schlussfolgerungen

Macaskill betont dabei die Bedeutung von Themen wie «Bund» (auch in
Beziehung zum Herrenmahl) und «Herrlichkeit» für das Verständnis der Rede von
«Gemeinschaft mit Christus» in den neutestamentlichen Schriften sowie die (z.T.
daraus resultierenden) Themen von «Solidarity and Exchange» (299-300), die die

Verwirklichung dieser Gemeinschaft göttlicherseits mitbestimmen, wobei Themen wie

«Spirit and Faith», «Sacrament and Presence» (300-301; 301-302) und «Apocalyptic
Union and Revealed Wisdom» (304-305) unter Gewährung der göttlichen Initiative
auch mit der menschlichen Erfahrung von und Mitwirkung an der Gemeinschaft mit
Chrisms zu tun haben, was auch für das Thema «Communal Purity, Ethics, and the

Love Command» (307-308) zutrifft, wobei Themen wie «Ontology, Incarnation, and

Trinity» und «Platonic Participation, Theosis, and Christian Theology» (320-304; 305-

307) eher mit begrifflichen Hintergründen und Konzeptualität zu tun haben.

Alles in allem ist die Studie Macaskills ein gelungener «Essay». Wer sich besonders

mit der einen oder anderen neutestamentlichen Schrift, einem Thema neutesta-
mentlicher Theologie (ich hätte z.B. gerne mehr zu Mahlzeiten gelesen!), oder auch

gerade mit der Umwelt des Neuen Testamentes beschäftigt, wird bestimmt das Eine
oder Andere daran auszusetzen haben. Das grosse Verdienst Macaskills ist aber, dass

er sich zum einen für eine begriffliche Genauigkeit einsetzt: Nicht jede Rede von
«Gemeinschaft» oder «Partizipation» meint das Gleiche, und auch einen Begriff wie
Theosis gilt es präzise zu verwenden. Man muss sich auch über theologische Empfindungen

im klaren sein, die sich auf die Exegese auswirken. Weiter versucht Macaskill
verschiedene Arten der Rede über Gemeinschaft mit oder Teilhabe an Christus im
Neuen Testament systematisch und historisch verantwortet darzulegen. Wer sich in



376 Rezension

der Zukunft mit diesem Thema beschäftigen will, kann es sich kaum erlauben, diese

Studie nicht zur Kenntnis zu nehmen und sich an ihr zu reiben und durch sie

inspirieren zu lassen.

Peter-Ben Smit, Amsterdam

Raimo Hakola, Nina Nikki, Ulla Tervahauta (Hg.), Others and the Construction of
Early Christian Identity (Publications of the Finnish Exegetical Society 106),
Helsinki 2013.

344 S., ISBN 978-951-9217-61-1, 30.00.

Der vorliegende Band befasst sich mit einem Thema, das im Rahmen des Studiums
des frühen «Christentums» (etwa vom 1. bis zum 3. Jh.) zentral ist; d.h. dem Prozess

seiner Gruppenbildung in Abgrenzung vom «Judentum» und in interner
Auseinandersetzung mit anderen «christlichen» Gruppen. Im Rahmen des Forschungsprojektes
«Enemies in the Making: Others and the Construction of Early Christian Identities»

(2010-2013, geleitet von Raimo Hakola), wird ein Ansatz aus der Sozialpsychologie, die

sogenannte «Social Identity Theory» (Henri Tajfel, et al.) angewendet auf (kanonische
und nicht kanonische) frühchristliche Schriften, sowie auf paganes Schrifttum, das sich

mit Christen beschäftigt. Das zentrale Interesse sämtlicher Aufsätze ist dabei, wie
Prozesse von Abgrenzung stattfanden und, vor allem, wie welche Unterschiede zwischen

Gruppen als identitätsbestimmende und -stiftende Grenze hervorgehoben wurden.
Laut der «Social Identity Theory» sind Prozesse von Abgrenzung dabei sowohl von
Bedeutung für die Beschreibung der eigenen Gruppenidentität wie für die Förderung der
Solidarität innerhalb der Gruppe. Grössere wie kleinere Unterschiede können dabei

«aufgeladen» werden zu «grundsätzlichen» Unterschieden — auf der Ebene der

Gruppenpraxis wie auch des Glaubens einer Gruppe. Solche Einsichten werden auch in der

Einführung des Bandes beschrieben, welche von seinen Herausgebern verantwortet
wird (9-30). Der Band ist in drei Teile aufgeteilt. Der erste Teil beschäftigt sich mit
Abgrenzungsprozessen zwichen «jüdischen» und «christlichen» Gruppen (die
Terminologie «jüdisch» und «christlich» wird m.E. etwas zu undifferenziert verwendet, da es

sich doch um Prozesse innerhalb eines sich in verschiedene Richtungen entwickelnden

Frühjudentums handelt); folgende Autoren behandeln diese Thematik: Raimo Hakola

(«Pharisees as Others in the New Testament» [33-73]), Nina Nikki («The Flexible

Apostle: Paul's Varied Social Identifications in 1 Corinthians 9 and Philippians 3» [75-

101]), und Mika Hynninen («Creating the Murderers of God: The Case of the Gospelof
Peter» [139-162]). Der zweite Teil beschäftigt sich mit Abgrenzungsprozessen zwischen
frühchristlichen Gruppen und bietet die folgenden Beiträge: Outi Lehtipuu («How to
Expose a Deviant? Resurrection Belief and Boundary Creation in Early Christianity»
[165-194]), Ulla Tervahauta («Ignorant People, the Fool and the Pagans: Intra-Christian



Rezension 377

Polemic and the Portrayal of the Other in the Authentikos Logos» [195-216]), und Päivi

Vähäkangas («Christian Identity and Intra-Christian Polemics in the Pseudo-Clementines»

[217-235]). Der dritte und letzte Teil des Bandes (Indices und eine Gesamtbibliographie

sind nicht vorhanden) beschäftigt sich mit Abgrenzungsprozessen zwischen

paganen und christlichen Gruppen, bzw. ihren literarischen Vertretern. Zu diesem Teil

tragen bei: Niko Huttunen («In the Category of Philosophy? Christians in Early Pagan
Accounts» [239-312]), Marika Rauhala («Danger and Delusion: Ancient Literary Images

of Religious Prejudices» [283-312]) und Maijastina Kahlos («Nocturnal Rituals as

an Othering Device: The Long Life of Fears and Labels in Ancient Polemic and
Legislation» [313-344]). Zusammen bieten die Aufsätze einen interessanten und anregenden
Blick auf Abgrenzungsprozesse im frühen «Christentum» und auf die Bildung von
Gruppenidentität durch Abgrenzung der einen Gruppe von einer anderen Gruppe.
Wer den Band ganz durcharbeitet, erhält zudem etliche Einblicke in die sozialpsychologische

Theorie, die das Rückgrat des Bandes bildet (auch wenn die in jedem Aufsatz

erfolgende Darstellung dieser Theorie manchmal etwas ermüdet). Für Wissenschaftler,

die sich mit der Entwicklung von frühchristlicher Identität beschäftigen, ist ein

Blick in diesen Band fast unerlässlich. Allerdings ist es ebenso unerlässlich, dabei auf
etwas zu achten, was von den Autoren dieses Bandes kaum Aufmerksamkeit erhält:
die «zentripetale» Prozesse im frühen Christentum, ob es nun die Kanonbildung ist,
oder Versuche gegenseitigen Verständnisses (z.B. auf dem «Apostelkonzil» oder auch

sonst wo), denn nur wenn die Prozesse von Abgrenzung wie von Annäherung
zusammengenommen werden, entsteht ein vollständiges Bild davon, wie sich frühchristliche

Gruppenidentität ausbildet.

Peter-Ben Smit, Amsterdam

Sabine Schmidtke, Schleiermachers Lehre von Wiedergeburt und Heiligung.
(Lebendige Empfänglichkeit) als soteriologische Schlüsselfigur der (Glaubenslehre) (Dog-
matik in der Moderne, Bd. 11), Mohr Siebeck, Tübingen 2015.

VI + 374 S., ISBN 978-3-16-153780-6, 69.00.

G. Ebeling wies 1991 auf die soteriologische Relevanz von Schleiermachers anthropologischer

Kategorie der (lebendigen Empfänglichkeit) hin (G. Ebeling, Interpretatori-
sche Bemerkungen zu Schleiermachers Christologie, in: G. Meckenstock/J. Ringleben
[Hg.], Schleiermacher und die wissenschaftliche Kultur des Christentums, TBT 51,

Berlin 1991, 125-146 [136f.]). Die von F. Nüssel betreute Heidelberger Dissertation
(2012/13) der Vfn. versucht, diese Kategorie als Generalschlüssel für Schleiermachers

dogmatisches Gesamtwerk auszuarbeiten.
1. Vfn. bietet eine - mit Ausnahme der sehr selbstbewussten forschungsgeschichtlichen

Verortung (in Kap. I) - weitgehend werkimmanente Rekonstruktion der Haupt-



378 Rezension

kapitel der «Glaubenslehre» (Kap. II-V) bis einschliesslich zur Lehre von Wiedergeburt

und Heiligung (§§ 106-112, 1830/31). Dass diese Lehre am meisten Aufmerksamkeit
erfährt (Kap. VI), erklärt sich daher, dass die Begriffe der Wiedergeburt und Heiligung

laut Vfn. die «eigene Genese» bzw. die «wirksame Existenz» (191) des individuellen

Christseins bezeichnen und die Kategorie der Empfänglichkeit - als ein «geliehenes

aus der Seelenlehre» (134 mit Schleiermacher-Zitat) - ihre Bedeutung besonders auf
dem Gebiet der Individualität entfaltet. Die (überindividuelle) Wiedergeburtslehre aus

der Ekklesiologie der «Glaubenslehre» (§§ 115-125,1830/31) kommt bei Vfn. fast nur
in Fussnoten vor. Statt dessen schliesst sie ihrer kursorischen Teillektüre der
«Glaubenslehre» ein Kap. VII zu Schleiermachers Rezeption der melanchthonischen Lehre

von den drei Ursachen der Bekehrung sowie ein knappes Fazit (Kap. VIII) an.

Vfn. versteht (lebendige Empfänglichkeit) in Analogie zu <schlechthinniger Abhängigkeit).

Wie diese - nach § 4,4 der «Glaubenslehre» (1830/31) — ein göttliches «Woher»

impliziere, setze auch jene die «einwirkende Tätigkeit» Gottes voraus (142). Empfänglichkeit

sei «Geöffnetsein des Sinnes» für Gott (143 mit Schleiermacher-Zitat) und als

solches das menschliche <Organ> für die Aufnahme der Gnade Gottes in der Bekehrung
als «Sinnesänderung» (231f£), die Vfn. vom Glauben unterschieden wissen will (246,
292 u.ö.). Diese Unterscheidung veranlasst sie, die <Selbstthätigkeit> des Glaubens mit
Nachdruck zu unterstreichen (v.a. in Kap. III und IV) und zugleich jeden Synergismusverdacht

zurückzuweisen (85 und Kap. VII in toto). Vielmehr wird (mit Rückgriff auf
Schleiermachers Unterscheidung von Entstehen und Bestehen des christlich frommen
Selbstbewusstseins) für den Anfang des individuellen Christseins (Wiedergeburt) jede
menschliche Mitwirkung genauso entschieden ausgeschlossen, wie sie für den Verlauf
des christlichen Lebens (Heiligung) betont wird. Im Zentrum ihrer Darstellung (v.a.

Kap. V) behauptet Vfn. darum die Analogie der Wiedergeburtslehre mit der Chris-

tologie (z.B. 183; 195), da der bekannte Lehrsatz der (Glaubenslehre) (§ 97, 1830/31)
die Beteiligung von göttlichem und menschlichem Wesen am Personleben Christi in
derselben Weise als rein göttliche Initiative der Vereinig»«!» vom späteren gemeinschaftlichen

Vereinte» beider unterscheide.
2. Dogmatischer Kern der vorliegenden Dissertation ist die «prinzipielle

Möglichkeit einer gleichmäßigen Entwicklung» (96) menschlicher Frömmigkeit, die Vfn.
aufgrund der behaupteten Analogie von Christologie und Wiedergeburtslehre bejaht.
Der Grundsatzeinwand gegen diese Analogie (der unter dem Einfluss Barths lange die

Sicht auf Schleiermacher bestimmt hat), lautet, dass Christus zwar der menschlichen
Natur in allem gleich sei, «doch ohne Sünde» (Hebr 4,15). Wenn Vfn. diesen Einwand
gering gewichtet und z.B. ((keinen (absolutem Bruch» zwischen «altem und neue[m]
Menschen» anerkennt (103), dann deshalb, weil sie - m.E. ein Symptom gegenwärtiger

Schleiermacherinterpretation - die begrifflichen Oppositionen, die Schleiermachers

Denken strukturieren (vgl. 232), als bloss relative Gegensätze versteht. Das wird
nicht nur für die (Schlüsselfigur) der Empfänglichkeit reklamiert, die immer auch ein
«(Minimum) der Selbsttätigkeit» enthalte (136), sondern auch für den Gegensatz von
«Freiheits- und Abhängigkeitsgefühl» (141), wo es angesichts des Gefühls schlechthin-



Rezension 379

niger Abhängigkeit schon schwieriger nachzuvollziehen ist. Dass aber sogar «Sünden-

und Gnadenbewusstsein» einen «nur relativen Gegensatz» bilden sollen (86), dürfte mit
dem die gesamte «Glaubenslehre» strukturierenden Gegensatz von altem und neuem
Gesamdeben ganz unvereinbar sein. Die anderslautende Einschätzung ist wohl nur so

zu erklären, dass Vfn. hier Schleiermachers Entwicklungsgedanken einseitig zugunsten
der Analogie von Christologie und individueller Wiedergeburtslehre strapaziert und
dabei das Gesamtleben als Theorierahmen vernachlässigt.

Das ist deshalb auffallend, weil Ebeling in dem erwähnten Aufsatz neben der sote-

riologischen Bedeutung der (lebendigen Empfänglichkeit) zugleich unterstreicht, dass

das «Gesamtleben» den «Ort der Christologie bei Schleiermacher» bildet (a.a.O., 125-

133). Ein Blick in die überindividuelle Wiedergeburtslehre der «Glaubenslehre» (z.B. §

123, 1830/31) zeigt zudem, dass deren Analogie mit der Christologie ihre Schranke

am Problem des individuellen Geistbesitzes findet, der für Christus selbstverständlich

vorausgesetzt, für die Wiedergeborenen aber nur in überindividueller Vermittlung
durch den Gemeingeist möglich ist. Da Vfn. aus ihrer insularen Anerkenntnis dieses

fundamentalen Zusammenhangs (208f.) keine Konsequenzen für das Stereotyp
protestantischer Vorordnung des Einzelnen vor die Kirche (z.B. 129f.) zieht, konzentriert
sich der Erkenntnisfortschritt ihrer Arbeit z.B. gegenüber Ebeling auf die
theologiegeschichtlichen Ableitungen einzelner dogmatischer Termini Schleiermachers (214ff.,
218ff., 258ff.).

Henning Theißen, Greifswald




	Rezension

