Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 71 (2015)

Heft: 3

Artikel: Schuld und Geschichte : schriftprophetische Identitatsdiskurse im
Ezechielbuch

Autor: Pietsch, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877709

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877709
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schuld und Geschichte

Schriftprophetische Identititsdiskurse im Ezechielbuch

Die Erfahrung, dass nachgeborene Generationen unter den Folgen der Ent-
scheidungen und Taten ihrer Vorfahren zu leiden haben, gehort, wie es Juli-
us Wellhausen einst formuliert hat, zu den «sicherste(n) aller geschichtlichen
Erfahrungen»'. Sie stellt die Betroffenen vor die Herausforderung einer Selbst-
vergewisserung ihrer gemeinschaftlichen Identitit angesichts der eigenen Ge-
schichte. Ein Interpretationsmodell, das zu diesem Zweck entwickelt wurde
und das seit der Antike belegt ist, greift auf das Konzept der «Kollektivschuld»?,
oder besser gesagt: einer generationeniibergreifenden Schuldhaftung zuriick.
Die Generation der Eltern (bzw. der Vorfahren) hat mit threm Verhalten eine
Schuld auf sich geladen, deren Folgen ihre Kinder (und spiitere Generationen)
zu tragen haben. Ein prominentes Beispiel einer solchen Geschichtshermeneu-
tik im Alten Testament bietet die sog, Gnadenformel in Ex 34,6f.

«Jhwh, Jhwh’, ein barmherziger und gniadiger Gott, langmiitig und von grosser Giite
und Treue, der Giite bewahrt den Tausenden, der Schuld, Verbrechen und Siinde ver-
gibt — aber er erklart nicht fir schuldlos, der heimsucht Schuld von 1Vdtern an Séhnen und
Enkeln, am dritten und vierten (Glied)»

Das Gewicht der Aussage liegt hier zweifelsfrei auf der Barmherzigkeit Jhwhs,
die im Akt der Sundenvergebung ihren Ausdruck findet. Jhwh erweist seine
Solidatitit (hesced) an tausend Generationen, wobei an seine unbegrenzte
Gite gegentiber seinem Volk gedacht sein dirfte, die an keinerlei Bedingung
gekntipft ist. Dieser Gedanke wird durch die Fortsetzung des Generationen-
schemas weitergefithrt. Jhwh hebt zwar die Schuld auf (nasa’), er spricht den
Schuldigen jedoch nicht frei, sondern dessen Schuld wirkt bis in die dritte und

1 J. Wellhausen: Prolegomena zur Geschichte Israels, Berlin ©1905 (Neudruck 1927), 305.

2 Zu den rechtsgeschichtlichen und moralphilosophischen Problemen des Begriffs vgl. K.
Schmid: Kollektivschuld? Der Gedanke iibergreifender Schuldzusammenhinge im Alten
Testament und im Alten Orient, ZAR 5 (1999) 193-222 (193-195).

3  Die doppelte Anrede ist nicht textkritisch zu eliminieren, sondern kann als hymnische
Akklamation verstanden werden. Thre Deutung als identifizierender Nominalsatz (vgl. C.
Dohmen: Exodus 19—40, [HThKAT], Freiburg u.a. 2004, 321) ist kaum plausibel.

ThZ 3/71 (2015) S. 308-325



Schuld und Geschichte 309

vierte Generation hinein nach. Im Unterschied zu Jhwhs Giite findet sein Zorn
jedoch eine Grenze. Die Schuld der Vorfahren hat zur politischen Katastro-
phe gefiihrt, unter der Kinder und Kindeskinder leiden, deren Dauer jedoch
bis in die vierte Generation begrenzt ist. Dahinter diirfte die Wende von der
exilischen zur nachexilischen Zeit stehen, die unter Rickgriff auf die Gnaden-
formel und mit Hilfe des Generationenschemas geschichtstheologisch inter-
pretiert wird.*

Entgegen einer verbreiteten Auffassung ist das Konzept einer Kollektiv-
oder Sippenhaft kein altes, auf die vorstaatliche Zeit zuriickgehendes Prinzip
des israelitischen Strafrechts gewesen, das spiter durch die Idee der individu-
ellen Vergeltung abgelost worden ist, die erstmals im Buch Ezechiel begegnet
(vgl. Ez 14,12-23; 18,1-32; 33,10-20). In den alttestamentlichen Strafrechtsbe-
stimmungen findet sich nirgends ein eindeutiger Beleg fiir ein kollektives Haf-
tungsptinzip.’ Im Gegenteil, ein solches wird in Dt 24,16 sogar ausdriicklich
zuriickgewlesen:

«Viter sollen nicht wegen Sohnen getotet werden und Sohne sollen nicht wegen Vi-
tern getotet werden, jeder soll fir seine Stinde (het’) getotet werden.»®

4 Vgl. H. Spieckermann: «Barmherzig und gnadig ist der Herr ...», ZAW 102 (1990) 1-18
(9f). Im Dekalog wird das Generationenschema durch die pripositionale Naherbestim-
mung [FSon'dj («fir die, dic mich hassen») bzw. [*’oh°baj ilSomré miswotdj («fur die,
die mich lieben und meine Gebote halten») modifiziert (vgl. Ex 20,5f; Dt 5,9f) und der
Gedanke der Kollektivhaftung aufgehoben (vgl. Schmid: Kollektivschuld [Anm. 2], 32f).
Dagegen liest E. Otto: Deuteronomium 1-11. Zweiter Teilband: 4,44-11,32 (HThKAT),
Freiburg u.a. 2012, 728-731, das Generationenschema in Dt 5,9f. vor dem Hintergrund des
neuassyrischen Vertragsrechts und versteht die Angabe von der Semantik der Wurzel pgd
her als Aufschub. «Vielmehr wird die Strafe maximal bis zur vierten Generation sistiert und
erst wenn dann die Verfehlung weiter besteht, wird sie gottlich geahndet (...)» (731).

5 Vgl C. Levin: Die VerheiBung des neuen Bundes in ihrem theologiegeschichtlichen Zu-
sammenhang ausgelegt (FRILANT 137), Gottingen 1985, 40-46. Dies schliesst das Institut
der Blutrache ein, das lediglich den Totschliger zur Rechenschaft zicht, nicht aber dessen
Sippe. Bleibt der Titer unbekannt, wird ein Ersatzritual durchgefiihrt (vgl. Dt 21,1-9). Im
Schuldrecht ist das Prinzip der Sippenhaft dagegen vorausgesetzt.

6 Vgl E. Otto: Von der Programmschrift einer Rechtsreform zum Verfassungsentwurf des
Neuen Israel. Die Stellung des Deuteronomiums in der Rechtsgeschichte Israels, in: G.
Braulik (Hg.): Bundesdokument und Gesetz. Studien zum Deuteronomium (HBS 4), Frei-
burg u.a. 1995, 93-104 (94-96). In die gleiche Richtung deutet Ex 21,31, wo im Falle eines
stossigen Rindes die Haftung fiir den entstandenen Schaden auf den Besitzer des Tieres
beschrinkt bleibt, selbst fiir den Fall, dass ein Angehériger zu Schaden kommt. Eine ne-
gative Zalio, wie sie in den altorientalischen Rechtssammlungen bisweilen vorkommt, wird



310 Michael Pietsch

Der gleiche Befund ergibt sich bei einer Durchsicht der altorientalischen
Rechtskorpora. Zwar gibt es vereinzelte Rechtsbestimmungen, die eine negati-
ve falio vorsehen, bei der die Familienangehérigen fiir die Tat des Vaters (oder
Ehemanns) bestraft werden. Doch steht hinter diesen Regelungen weniger die
Haftungsgemeinschaft der Familie als ein negativer Ausgleich zwischen dem
Straftatbestand und der Rechtsfolge, wie ein Beispiel aus dem Codex Ham-
murapi illustriert.

«§ 229 Wenn ein Baumeister einem Biirger ein Haus baut, aber seine Arbeit nicht auf
solide Weise ausfiihrt, so dass das Haus, das er gebaut hat, einstirzt und er den Tod
des Eigentiimers des Hauses herbeifithrt, so wird dieser Baumeister getotet.

§ 230 Wenn er den Tod eines Sobnes des Eigentiimers des Hauses herbeifiibrt, so soll man einen
Sobn dieses Baumeisters toten»’

Die Totung des Sohnes des Baumeisters entspricht dem Schaden, der dem
Hauseigentiimer durch die Fahrlissigkeit des Baumeisters entstanden ist und
der nicht durch eine Ersatzleistung kompensiert werden kann. Solche Bestim-
mungen, die im Grundsatz auf die Bestrafung des Titers abzielen, stehen nicht
im Widerspruch zum individuellen Haftungsprinzip, das dem altorientalischen
Strafrecht nicht erst zu einem spiteren Zeitpunkt zugewachsen ist, sondern seit
alters dessen Voraussetzung gebildet hat.

Die Urspriinge des Konzepts einer generationentibergreifenden Schuldhaf-
tung liegen also nicht im Rechtswesen, sondern im Bereich der theologischen
Reflexion kollektiver Krisenerfahrungen. In den sog, Pestgebeten des hethiti-
schen Konigs Mursilis I1. (14. Jh. v.Chr.) tritt dieser Gedanke deutlich hervor.?
Angesichts der Pest, die seit mehr als 20 Jahren im hethitischen Reich wiitet,
holt der Konig mehrere Orakel ein, um die Ursache dieser Katastrophe zu
ergriinden und Mittel zu ithrer Bewiltigung bei den Géttern zu erfragen. Das
Orakel teilt ihm mit, dass der Grund fiir die Pest in der expansionistischen
Politik seines Vaters und Vorgingers auf dem Thron, éuppiluliuma L., liege,
der bei seinen Feldziigen im stidlichen Syrien Gebiete der dgyptischen Provinz
Kanaan erobert hatte, obwohl es zu der Zeit einen Friedensvertrag zwischen
den beiden Grossmichten gab. Die Pest hitten die Gotter, vor denen der Ver-

hier gerade ausgeschlossen (vgl. Schmid: Kollektivschuld [Anm. 2], 203-205).
7 CH §§ 229-230 (Ubersetzung nach TUAT I, 70).
8 Vgl Schmid: Kollektivschuld (Anm. 2), 211-214.



Schuld und Geschichte 311

trag eidlich beschworen worden war, als Strafe fiir den Vertragsbruch tiber den
hethitischen Konig gebracht. Im zweiten Pestgebet anerkennt Mursilis II. die
kollektive Schuldhaftung und bittet die Gotter, die er zuvor durch verschiedene
Opfergaben und Rituale besinftigt hat, die Strafe zurlickzunehmen.

«Hattischer Wettergott, mein Herr, und ihr Goétter, meine Herren! Es ist wahr: der
Mensch stindigt. Und auch mein Vater siindigte, und er tibertrat das Wort des hatti-
schen Wettergottes, meines Herrn. Ich aber habe in nichts gesiindigt. Es st aber auch:
die Stinde des Vaters kommt iiber den Sohn. Auch diber mich kam die Siinde meines Vaters. Ich
habe aber nun vor dem hattischen Wettergott, meinem Herrn, und den Gottern, mei-
nen Herren, gestanden: es ist wabr, wir haben es getan. Und weil ich nun meines Vaters
Stinde gestanden habe, besinftige sich dem hattischen Wettergott, meinem Herrn,
und den Gottern, meinen Herren, der Sinn wieder. Seid mir wieder freundlich gesinnt
und jagt die Pest wieder aus dem Land Hatti hinaus.»’

Der Gedanke einer kollektiven Schuldhaftung tritt hier als geschichtsherme-
neutisches Konstrukt auf, um eine nationale Katastrophenerfahrung — wie
Seuchen, Hungersnoéte, Zerstérungen und Deportationen, die stets eine gene-
rationentibergtreifende Wirkung haben —, zu interpretieren und zu beatbeiten."
Er findet sein Gegenstiick in altorientalischen Vertragsdokumenten, in denen
fur den Fall des Vertragsbruchs die Bestrafung durch die Gotter, bei denen der
Vertrag beschworen wurde, in Aussicht gestellt wird, in die neben dem jeweili-
gen Herrscher auch dessen Familie und das Volk eingeschlossen ist."

«Die Schuld der Viter gehort im Alten Orient und im Alten Testament (...) in den
Vorgang gedanklicher Bewiltigung von kollektivem Leiden, das als géttlich verhingte
Strafe fiir Schuld gedeutet worden ist, und zwar fiir Schuld gegeniiber Gott oder den
Gottern, wie sie namentlich aus Vertragsbriichen resultiert.»'?

9  Ubersetzung nach H. Cancik: Grundziige der hethitischen und alttestamentlichen Ge-
schichtsschreibung (ADPV), Wiesbaden 1976, 45.

10 Der gleiche Grundgedanke kehrt in der Gibeonitererzihlung in I1 Sam 21,1-9 wieder. Dort
wird von einer dreijahrigen Hungersnot unter Konig David berichtet. Ein Gottesbescheid
identifiziert eine Blutschuld Sauls als Ursache der kollektiven Notlage. Dieser hatte die Gi-
beoniten bekampft, obwohl diese vertraglich Frieden mit den Israeliten geschlossen hatten
(vgl. V.2). Der Ausgleich der Schuld wird in der kurzen Erzihlung mittels einer negativen
talio bewirkt, der sicben Saulnachkommen zum Opfer fallen. Der Text ist zwar spit und
literarisch konstruiert (vgl. den Riickbezug auf Jos 9), nutzt jedoch das gleiche Haftungs-
prinzip wie die hethitischen Pestgebete.

11 Vgl. Schmid: Kollektivschuld (Anm. 2), 217.

12 Aa.0.,220.



312 Michael Pietsch

Vor dem Hintergrund einer solchen politischen Theologie soll hier erneut nach
den schriftprophetischen Identititskonstrukten im FEzechielbuch gefragt wer-
den. Der Fokus soll dabei auf den diskursiven Argumentationsstrategien in
Ez 18 liegen. Das Kapitel ist in der dlteren Forschung hiufig mit der Idee ei-
nes religiosen, sittlichen Individualismus resp. dem Dogma einer individuellen
Vergeltungslehre in Verbindung gebracht worden."”” Diese Einschitzung geht
jedoch an der Pragmatik des Textes vorbei und trigt Kategorien in ihn hinein,
die dessen Eigenbegrifflichkeit und Intention kaum gerecht werden. Stattdes-
sen soll im Folgenden der Versuch unternommen werden, der geschichtsher-
meneutischen Konzeption des Kapitels genauer nachzugehen und deren Be-
zug zu den zeitgenossischen Identititsdiskursen herauszuarbeiten. Dazu wird
in einem ersten Schritt die Kompositionsstruktur des Textes analysiert sowie
dessen Stellung im literarischen Kontext des Ezechielbuches knapp skizziert
(L), bevor die vorausgesetzte Kommunikationssituation rekonstruiert und der
Prozess der Transformation kollektiver Identititskonzepte im Medium der
Schriftprophetie nachgezeichnet werden kann (IL.). Den Abschluss bilden ei-
nige Uberlegungen zu den geschichtstheologischen Implikationen des Textes

(IIL.).

L. Ez 18 im Kontext des Eechielbuches
Das Kapitel unterbricht in der vorliegenden Buchgestalt den literarischen Zu-
sammenhang zwischen der Bildrede tiber den Untergang des Konigshauses
(vgl. Ez 17) und der ihm korrespondierenden Totenklage in Ez 19 und liefert
bei synchroner Ablauflesung die Begriindung fiir die Unheilsverkiindigung des
Propheten. Das Geschick des Konigshauses ist die Folge der Verbrechen seiner
Reprisentanten und ihrer Weigerung zur Umbkehr. Die sprachliche Gestalt und
das literarische Geprige des Textes geben jedoch Anlass zu der Vermutung,
dass das Kapitel erst redaktionell mit den umliegenden Stiicken zusammenge-
stellt wurde." Es bietet eine in sich geschlossene Reflexion tiber die Identitit

13 Vgl R. Smend: Der Prophet Ezechiel (KeH 8), Leipzig 21880, 116£.; . Herrmann: Ezechiel
(KAT XI), Leipzig 1924, 114; G.A. Cooke: A Critical and Exegetical Commentary on the
Book of Ezekiel (ICC), Edinburgh 1936 (Neudruck 1951), 196; H. Gunkel: Art. Indivi-
dualismus II. Individualismus und Sozialismus im AT, RGG? 3 (Ttibingen 1929), 234-239
(238).

14 Vgl T. Kriger: Geschichtskonzepte im Ezechielbuch (BZAW 180), Berlin/New York
1989, 355-357.



Schuld und Geschichte 313

des «Hauses Israel» nach der politischen Katastrophe der Eroberung und Zer-
storung Jerusalems durch die neubabylonischen Truppen im Jahr 586 v.Chr."

Formal trigt der Text die Kennzeichen eines Disputationswortes, dessen
Ausgangspunkt das Diktum der Adressaten in V.2 bildet, deren wiederkeh-
rende Einwinde (vgl. V.19.25-29) die Argumentation des Verfassers struktu-
rieren.'® Der diskursive Stil des Kapitels verleiht ihm einen stirker lehrhaften
Charakter, der durch das auffillige Zuriicktreten des prophetischen Sprechers
noch verstirkt wird.'"” Die Gliederung des Stiickes ist einigermassen durch-
sichtig, selbst wenn im Einzelnen verschiedene Abgrenzungen moglich sind.
Das Kapitel setzt mit der fiir das Ezechielbuch typischen Wortereignisformel
ein (vgl. V.1), an die sich eine lange Gottesrede anschliesst (vgl. V.2-32). Mit
dem «Zitat» im Munde der Adressaten in V.2 wird das Disputationswort form-
gerecht eroffnet und der Standpunkt der Gegner eingefiihrt, dessen Geltung
jedoch in V.3 mittels eines Schwursatzes im Munde Jhwhs sogleich nachdriick-
lich bestritten wird. Der folgende Vers formuliert die Gegenthese, die den ers-
ten Hauptteil programmatisch eroffnet und beschliesst (vgl. V.4.20). Sie wird
mit Hilfe des dreiteiligen Generationenschemas in V.5-18 entfaltet. Der zweite
Hauptteil nimmt das Ergebnis des ersten Argumentationsgangs auf (vgl. die
Stichworte rasa‘ und saddig in V.20). Er ist in sich wiederum dreigeteilt (V.21-
24.25-29.30-32) und erweitert das Konzept der individuellen Schuldhaftung
um die Moglichkeit zur Umkehr. Mit der Umkehrforderung ist das eigentliche
Ziel der Textkomposition erreicht, sie bildet den Abschluss und Héhepunkt
des Disputationswortes (vgl. V.30-32).

15 Vgl W Zimmerli: Ezechiel. 1. Teilband: Ezechiel 1-24 (BKAT XIIL,1), Neukirchen-Vluyn
21979, 400f. Bei einer kanonischen Lektiire des Buches kime das Kapitel zwischen die
beiden Belagerungen Jerusalems in den Jahren 597 resp. 586 v.Chr. zu stehen. Dieser Ein-
ordnung folgt (fiir V.1-20) G. Fohrer: Ezechiel (HAT 1/13), Ttbingen 1955, 97f. (vgl. auch
Kriiger: Geschichtskonzepte [Anm. 14], 362f.).

16  Das fingierte Zitat der Volksweisheit im Mund der Gegner des Propheten in V.2 und ihre
behartliche Riickfrage (vgl. V.19) rahmen den ersten Hauptteil des Textes. Der doppelte
Einwand in V.25 und 29 leitet zur finalen Umkehrforderung tber (vgl. V.30-32).

17 Zimmerli: Ezechiel (Anm. 15), 396, spricht von einer «Schulerérterungy. Das prophetische
«Ich» begegnet nur in der einleitenden Wortereignisformel (vgl. V.1).



314 Michael Pietsch

V.1 Wortereignisformel

V.2 Diktum der Adressaten (koll. Schuldhaftung)
V.3-4 Schwurformel (indiv. Schuldhaftung)
V.5-18 Generationenschema

V.5-9 1. Generation (Gerechtigkeit — Leben)

V.10-13 2. Generation (Schuld — Tod)

V.14-18 3. Generation (Gerechtigkeit — Leben)
V.19 Einwand der Adressaten
V.20 Grundsatz indiv. Schuldhaftung (Gerechter/Frevler)

V.21-24  Umkehr des Frevlers/Gerechten (Leben/Tod)
V.25 Einwand der Adressaten
V.26-28  Umkehr zum Tod/Leben (Gerechter/Frevler)
V.29 Einwand der Adressaten
V.30-32 Aufforderung an die Adressaten zur Umkehr/zum Leben

Galt der Abschnitt der ilteren Forschung als weitgehend einheitlich'®, ist seine
literarische Kohirenz jiingst nachhaltig infrage gestellt worden."” Doch selbst
wenn einzelne redaktionelle Erweiterungen im Textgeflige von Ez 18 nicht
ausgeschlossen werden konnen”, spricht die Pragmatik des Gesamttextes
fur seine grundsitzliche Einheitlichkeit.” Die Umkehrforderung des zweiten
Hauptteils trigt keinen wesenhaft fremden Gedanken in die logische Struktur
des Kapitels ein, sondern nimmt das Identititskonzept des ersten Argumen-
tationsgangs auf und fihrt es fort. Nicht viel anders ist es um die Kohirenz
des ersten Hauptteils bestellt. Der bisweilen behauptete Widerspruch zwischen
den beiden Fremdzitaten in V.2 und 19 16st sich auf, wenn anerkannt wird, dass
der eingangs «zitierte» Standpunkt der Adressaten nicht von einer spottischen
Infragestellung der Gerechtigkeit Jhwhs bestimmt ist, sondern als affirmati-
ve Selbstverstindigung tiber die eigene geschichtliche Identitit des «Hauses

18  Lediglich V.26-29 sind gelegentlich als Dublette zu V.21-25 beurteilt worden (vgl. C. Steu-
ernagel: Lehrbuch der Einleitung in das Alte Testament. Mit einem Anhang iiber die Apo-
kryphen und Pseudepigraphen, Tibingen 1912, 584); zwingende Griinde fiir ihre literar-
kritische Ausscheidung gibt es allerdings nicht (vgl. Cooke: Ezekiel [Anm. 13], 202).

19 Vgl. K.-E Pohlmann: Das Buch des Propheten Hesekiel (Ezechiel). Kapitel 1-19 (ATD
22,1), Gottingen 1996, 260f.

20  Dies gilt vor allem fiir die drei Tatbestandskataloge in V.5-18, die weder formal noch kom-
positorisch einheitlich zu sein scheinen (vgl. Kriiger: Geschichtskonzepte [Anm. 14], 365-
367).

21 Vgl Zimmerli: Ezechiel (Anm. 15), 396; Kriiger: Geschichtskonzepte (Anm. 14), 373-380.



Schuld und Geschichte 315

Israel» gelesen werden soll. Im Einwand der Gegner von V.19 spricht sich
dann die gleiche Uberzeugung aus, die bereits der Redensart aus V.2 zugrunde
lag.** Schliesslich verdankt sich auch das Dreierschema der Generationenkette
in V.5-18, das iiber die zweiteilige Generationenfolge in V.2 hinausgeht, der
diskursiven Strategie des Textes. Weder der erste noch der dritte Abschnitt
konnen literarkritisch herausgelost werden, ohne dass die Textkomposition
zerstort wird. Die erste Generation dient als Vorlage, an der sich die beiden
folgenden sprachlich wie konzeptionell orientieren. Der Ubergang von der
zweiten zur dritten Generation wiederum markiert die eigentliche Kontroverse
zwischen den Adressaten und dem prophetischen Sprecher. Uber die ersten
beiden Generationen und ithr Geschick herrscht zwischen beiden Parteien Ein-
verstindnis, der Dissens bricht erst im letzten Glied der Reihe auf, weshalb hier
die Gegenrede der Adressaten angeschlossen wird, die zur Hauptthese des Ab-
schnitts zurticklenkt (vgl. V.19f). Schliesslich rahmen die beiden Schilderungen
des Gerechten (vgl. V.5-9.14-17) das Mittelstiick und heben den unléslichen
Zusammenhang von Gerechtigkeit und Leben hervor, der fir die Pragmatik
des Textes konstitutiv 1st. Eine tiefer gehende literarkritische Dekomposition
des Kapitels empfiehlt sich daher nicht.

IL. Schuld und Geschichte in Eg 18
Um die diskursive Struktur des Textes praziser bestimmen zu konnen, ist zu-
erst das Verstindnis des Sprichwortes zu kliren, das den Adressaten der Got-
tesrede zugeschrieben wird:

«Was (ist) mit euch, dass ihr dieses Sprichwort auf dem Ackerland Israels habt: Viter
essen saure Trauben, aber die Zihne der S6hne werden stumpfo?» (V.2)

Formal handelt es sich hierbei um einen masal, die klassische Sprachform der
Weisheit, in der sich ein sapientiales Ordnungsdenken ausspricht.” Die Weisen

22 Vgl. A. Schenker: Saure Trauben ohne stumpfe Zihne. Bedeutung und Tragweite von Ez
18 und 33,10-20 oder ein Kapitel alttestamentlicher Moraltheologie, in: ders.: Text und
Sinn im Alten Testament. Textgeschichtliche und bibeltheologische Studien (OBO 103),
Fribourg/Géttingen 1991, 97-118 (104£).

23 In Ps 109,14 bittet der Beter, dass Jhwh der Schuld der Vorfahren derer gedenkt (zkr),
die ihn bedriicken, so dass Gottes Zorn sie vernichtet. Im Unterschied zum vorliegenden
Weisheitsspruch ist hier jedoch die Bosheit der Gegner der Ausgangspunkt der Argumen-
tation: ithr Verhalten setzt die Schuld der fritheren Generation(en) fort. Der Gedanke der



316 Michael Pietsch

Israels beobachten den Lauf der Welt und leiten aus ihrem Erfahrungswissen
lebensweltliche Ordnungskonzepte und normative Verhaltensregeln fiir ein ge-
lingendes Leben ab. Auch dem Sprichwort in V.2 liegt ein empirischer Befund
zugrunde, jedoch in einer gebrochenen Form, die der Sentenz ihr eigentimli-
ches Geprige verletht. In thr werden zwei Wirklichkeitsbereiche auf eine Weise
korreliert, dass eine scheinbar absurde Aussage entsteht, in der jedoch das ge-
schichtliche Selbstverstindnis der Adressaten seinen angemessenen Ausdruck
findet.

Die Sprachform der Aporie, die hier zugrunde liegt, begegnet noch andern-
orts in der alttestamentlichen Weisheitsliteratur und markiert dort Grengaussa-
gen sapientialen Denkens, die in einer gewissen Nihe zur scheinbar «widersinnigen
Wirklichkeitserfahrung» des vorliegenden masal stehen.

«Es kommt vor, dass ein Weg gerade vor jemandem ist, aber sein Ende sind Todeswe-
gex (Prov 14,12, vgl. 16,25)

Die Aussage zielt weniger auf eine Kritik an der triigerischen Selbstwahrneh-
mung des Frevlers ab, dessen Vermessenheit in der Riickschau zutage tritt*, als
dass sie ein Wissen um die Grenzen weisheitlicher Weltdeutung zum Ausdruck
bringt.” Dieses Verstindnis legt sich nicht nur von V.13 her nahe, der von der
Widerspriichlichkeit der Emotionalitit des Menschen spricht und durch das
Stichwort 'ah?rit mit V.12 verbunden ist, sondern fiigt sich zudem gut in das
argumentative Gefiige des Abschnitts Prov 14,10-14 ein.

«Der individualistische V.10 und die stark problemorientierten Verse 12 und 13 wer-
den mit dem typisch weisheitlichen Weltverstindnis von V.11 und 14 konfrontiert.
(...) Das unerschiitterliche Vertrauen des Weisen auf eine sinnvolle Ordnung der
Welt, auf eine angemessene Korrespondenz von menschlichem Tun und Ergehen
(V.11 und 14) darf nicht in eine wirklichkeitsfremde, starre Dogmatik> ausarten. Es
gibt auch Widersinniges in der Welt (V.12 und 13) und Phanomene, die sich nicht
erkliren lassen. Es gibt defizitire Wirklichkeitserfahrungen, die auch der Weise nicht

kollektiven Schuldhaftung erscheint lediglich als ein steigerndes Moment des unwiderruf-
lichen Strafgerichts.

24 Vgl. A. Meinhold: Die Spriiche. Teil 1: Spriiche Kapitel 1-15 (ZBK.AT 16,1), Ziirich 1991,
235; B.K. Waltke: The Book of Proverbs. Chapters 1-15 (NICOT), Grand Rapids/Cam-
bridge 2004, 591f.

25  Vgl. J. Hausmann: Studien zum Menschenbild der ilteren Weisheit (Spr 10ff.) (FAT 7),
Tibingen 1995, 311f.



Schuld und Geschichte 317

immer vorhersehen und umgehen kann.»*

Im Unterschied zu der Sentenz in Ez 18 ist die Grenzaussage im Proverbien-
buch jedoch in ein Kompositionsgefiige eingebunden, das an der prinzipiellen
Geltung der weisheitlichen Wirklichkeitsdeutung festhalt.

Die erste, bildgebende Ebene des Sprichwortes in V.2 beschreibt den na-
turlichen Vorgang, dass vom Genuss saurer, gemeint ist: unreifer Trauben die
Zihne «stumpf» werden, d.h., es bildet sich fiir kurze Zeit ein unangenehmer
Belag auf dem Zahnschmelz.”” In weisheitliche Rede umgesetzt wire ein syn-
thetischet parallelismus membrorum za erwarten, der Tat und Tatfolge in einen
unaufloslichen Kausalnexus stellt: «Wer saure Trauben isst, dessen Zihne wer-
den stumpf.» Das zitierte Sprichwort besitzt jedoch eine antithetische Struktur,
die das Ergebnis einer Verknipfung sweier gegenlinfiger Wirklichkeitserfahrungen ist.
Als Nachkommen der Generation, die fiir die politische Katastrophe des Un-
tergangs Judas und Jerusalems verantwortlich zeichnete, tragen die Adressaten
die verheerenden sozialen und 6konomischen Folgen, die thre «Viter» ithnen
hinterlassen haben. Diese Erfahrung einer kollektiven, die Generationen tiber-
greifenden Tat-Folge-Korrelation bestimmt die geschichtliche Identititskonst-
ruktion dieses «Israel». Die literarische Form des Spruchs ist daher keineswegs
«absurd»®®, sondern Ausdruck einer Transformation eines weisheitlichen Identitatskon-
zepts, mit deren Hilfe die eigene geschichtliche Erfahrung gedeutet wird. Nir-
gends im Text ist eine zynische Auflehnung gegen Jhwhs Gerechtigkeit oder
das Gefiihl totaler Irritation zu erkennen®; die Sentenz erschliesst vielmehr die
Wirklichkeitserfahrung der Adressaten, wie sie mit anderen Worten im Buch
Threni beschrieben wird.

«Unsere Viter (odet: Vorfahren) haben sich verfehlt (b¢’, vgl. V.4!) — sie sind nicht
(meht) vothanden (= sie leben nicht mehr), wir haben ihre Schuld (‘wn PL, vgl
V.17.19) getragen (sbl = auf uns geladen).» (Thr 5,7)*

26 A. Scherer: Das weise Wort und seine Wirkung, Eine Untersuchung zur Komposition und
Redaktion von Proverbia 10,1-22,16 (WMANT 83), Neukirchen-Vluyn 1999, 149.

27 Vgl G. Dalman: Arbeit und Sitte in Paldstina. Bd. 4: Brot, Ol und Wein (BFChTh 11/33),
Gitersloh 1935 (Neudruck Hildesheim 1964), 349.

28 Vgl Pohlmann: Hesckiel (Anm. 19), 262 mit Anm. 359.

29 Vgl Herrmann: Ezechiel (Anm. 13), 110f.; Zimmerli: Ezechiel (Anm. 15), 401f.

30 Die Sentenz hat tiberdies eine wortliche Parallele in Jer 31,29f. Wie in Ez 18,2 begeg-
net sie dort als Zitat eines umlaufenden Sprichworts, mit dem die Folgen der politischen
Katastrophe des Jahres 586 v.Chr. interpretiert werden. Seine Geltung wird jedoch nicht



318 Michael Pietsch

Die Geltung des Sprichworts und mit ithm des sich darin ausdriickenden
Selbstverstindnisses der Adressaten wird vom prophetischen Sprecher kate-
gorisch bestritten. Dazu beruft er sich auf einen Schwur Jhwhs, in dem dieser
die hermeneutischen Voraussetzungen, die der Identititskonstruktion der An-
gesprochenen zugrunde liegen, negiert: nur wer siindigt, wird bestraft. Das Selbst-
verstindnis der Gegner und seine sapientiale Codierung, die es als reflexives
Erfahrungswissen kennzeichnet, werden mittels der Autoritit des — schriftpro-
phetisch vermittelten — unmittelbaren Gotteswortes korrigiert. Weisheit und
Prophetie als zwei Sprach- und Symbolwelten religioser Identitit, empirische
Wirklichkeitsdeutung und prophetische Selbsterschliessung Jhwhs treten ein-
ander gegenuber.”!

Im Namen des Gottes Israels erfolgt wiederum eine Transformation tiber-
lieferter Identititskonzepte® mit dem Ziel, ein neues handlungsorientierendes
Selbstverstindnis des «Hauses Israel» zu konstituieren. Jeder Mensch, jede
neepees muss sich vor Jhwh verantworten. Er zieht den «Vater» wie den «Sohn»
zur Rechenschaft — aber nur derjenige, der Unrecht tut, wird sterben, nur des-
sen nepees wird thre Existenz einbiissen (vgl. V.4). Dabei macht der partizipiale
Ausdruck hanncepees hahotet klar, dass hier nicht eine einzelne Tat, sondern
eine Haltung 1m Blick ist, eine Totalitit, wie sie das Generationenschema pa-
radigmatisch entfaltet (vgl. V.10-13). Die Wurzel 4’ bezeichnet in diesem Zu-
sammenhang ein Fehlverhalten, das eine bestehende kosmische oder soziale
Ordnung verletzt und den Tod zur Folge hat, sofern die Ordnung nicht ander-
weitig wiederhergestellt wird (z.B. durch Kompensationsriten). Entscheidend
fur die Argumentation in Ez 18 ist hierbei die Feststellung, dass die Tat nur fiir

prinzipiell in Abrede gestellt, vielmehr ist sie zeitlich befristet, bis Jhwh sich seinem Volk
wieder segnend zuwenden wird (vgl. V.27f). In jener Zeit wird «jeder um seiner Schuld
willen sterben» (V.30) und das synthetische Ordnungsgefiige weisheitlicher Weltdeutung
wird wiederhergestellt sein. Ob Ez 18 bereits auf das Jeremiabuch zurtickgreift, ist strittig
(vgl. Levin: VerheiBung [Anm. 5], 38 Anm. 13).

31  Der Gegensatz ist rhetorischer Natur, insofern die Argumentation des Textes zunichst
auf eine Restitution des herkdmmlichen weisheitlichen Wirklichkeitsverstindnisses abzielt
(vgl. V.19b-20). Der Verfasser bedient sich dazu jedoch prophetischer Redeformen, um die
Autoritit seiner Position zu unterstreichen.

32 Dies gilt mindestens insofern, als der masal ein geschichtshermeneutisches Konzept ver-
tritt, das dem prophetischen Sprecher vorgegeben war, selbst wenn es seinerseits auf eine
Transformation ilterer sapientialer Denkmuster zuriickgeht und kaum vor die Exilszeit
zurtickreicht.



Schuld und Geschichte 319

den Téter Folgen habe (was nicht bei jeder hartat der Fall ist”). Gott selbst zieht
den Titer zur Verantwortung, denn die gestorte Ordnung betrifft einzig dessen
Verhiltnis zu thm. Eine kollektive Schuldhaftung, wie sie die Adressaten vor-
aussetzen, ist somit ausgeschlossen.

Dieser hermeneutische Grundsatz, der als «individuelle Vergeltungslehre»
bezeichnet worden ist, wird in der Folge im Portrait dreier idealtypischer Ge-
nerationen semantisch prazisiert (vgl. V.5-18). Der kasuistische Stil der Reihe
und die generalisierende Topik der aufgefithrten kultischen und sozialen Ver-
haltensnormen sperren sich dabei gegen den Versuch einer historischen Glei-
chung der drei Generationen, etwa mit einzelnen Vertretern des davidischen
Konigshauses (vgl. Ez 17 und 19).*

1. allgemeine Qualifikation (V.5, vgl. V.10.14)
2. kasuistische Reihe einzelner Rechtssitze (V.6-9a, vgl. V.11b-132a.15-17a)
3. deklaratorisches Utteil (V.9b, vgl. V.13b.17b).

Zwar liesse sich die Auflistung in kanonischer Perspektive als «Herrscherspie-
gel» lesen, doch sprechen die plurale Anrede an das «Haus Israel» (V.25.29-
31, vgl. V.2f)) sowte die Textpragmatik eher dafiir, die «Viter» und «Sohne» in

der stark typisierten Darstellung weniger als Einzelne denn als #berindividuelle

33 Vgl 1. Willi-Plein: Opfer und Kult im alttestamentlichen Israel. Textbefragungen und Zwi-
schenergebnisse (SBS 153), Stuttgart 1993, 96-107.

34 Vgl Zimmerli: Ezechiel (Anm. 15), 400f. Jingst hat Pohlmann: Hesekiel (Anm. 19), 268-
271, die Vermutung erneuert, die urspringliche Gestalt der Aufzihlung, die lediglich so-
ziale Vergehen des Konigshauses bzw. der Oberschicht enthalten habe, habe die Funktion
besessen, den Untergang des Konigtums zu begriinden (vgl. Jer 21,11-23,6). Die syntak-
tische Struktur der Rethen und ihre variable Anordnung sprechen jedoch gegen die lite-
rarkritische Rekonstruktion eines dlteren, auf Vergehen im sozialen Bereich beschrinkten
Katalogs (vgl. Ez 22,6-12).

35 Das Schema, das Zimmerli: Ezechiel (Anm. 15), 398-400, aus der priesterlichen Tor-Li-
turgie herleitet (vgl. Ps 24,3-6), ist nur im ersten Fall (V.5-9) streng durchgefithrt worden.
Die variable Hinleitung der beiden nachfolgenden Abschnitte erklirt sich aus der genea-
logischen Verkniipfung der typisierten Verhaltensmuster, die der argumentativen Struktur
des Textes geschuldet ist. Gleiches gilt fiir die Schlussformel, die im letzten Beispiel um
den Aspekt der generationentibergreifenden Schuldhaftung erweitert ist (vel. V.18), der zur
Ausgangsthese zuriicklenkt (vgl. V.19£). Zur Komposition der drei Listen vgl. M. Green-
berg: Ezekiel 1-20. A new Translation with Introduction and Commentary (AncB 22),
New York u.a. 1983, 342f.



320 Michael Pietsch

Repriisentanten einer Generation zu verstehen.” Von daher ist es fraglich, ob der
Sinn des Generationenschemas mit den Kategorien einer «ndividuellen Vergel-
tungslehre» angemessen erfasst werden kann. Der Gedanke einer individuellen
Vergeltung liegt zwar in der Fluchtlinie des Textes”, konstituiert jedoch nicht
dessen Pragmatik. Letztere zielt vielmehr auf die gemeinschaftliche Identitit
des «Hauses Israel» ab, das von den aufgefiihrten Generationen reprisentiert
wird und dem die Zusage von Leben und Tod gilt.*®

Im Unterschied zum Selbstverstindnis der Adressaten stellt der propheti-
sche Sprecher fest, dass keine Generation an der Schuld ihrer Viter zu tragen
hat (n$’b’wn, V.20). Daraus folgt jedoch unweigerlich, dass die gegenwiirtige,
angesprochene Generation fiir ihre eigenen Taten zur Verantwortung gezogen
wird, oder mit den Worten des masal: «Weil ihr saure Trauben gegessen habt,
sind exre Zihne stumpf geworden.» In der Sache wird damit die traditionelle
Tat-Folge-Relation wiederhergestellt und die widerspriichliche Wirklichkeits-
erfahrung der Adressaten korrigiert. Der fiir das Kapitel hiufig reklamierte
Durchbruch zum Prinzip individueller Verantwortlichkeit besitzt seine eigent-
liche Pointe im Schuldaufiers geseniiber dem «Haus Israel» und dient zuerst der
Legitimation der ezechielischen Unbetlsprophetie, was noch in der auffalligen Stellung
des Kapitels inmitten der prophetischen Gerichtsworte nachklingt.” Die im-
plizite Anklage, die hier horbar wird, bietet den Anlass fiir den Einwand der
Adressaten in V.19: «Warum hat der Sohn nicht an der Schuld des Vaters (mit)

36 Vgl a.a.O, 341f.

37  Sie tritt starker in Fz 14,12-23 hervor. Dort werden Noah, Daniel und Hiob als Gerechte
der Menge des Volkes gegentibergestellt, die im Gericht Jhwhs tiber Jerusalem einzig ihr
eigenes Leben retten konnten, das Unheil jedoch nicht aufzuhalten, ja nicht einmal ihre
Familie davon auszunchmen vermégen. Daraus folgert der prophetische Sprecher, dass
die Uberlebenden des Gerichts iiber Jerusalem mittels ihres Verhaltens den Adressaten
Trost spenden konnen, indem sie an ihnen erkennen, dass Jhwh Jerusalem nicht grundlos
geschlagen hat und dass Gerechtigkeit der Weg zum Leben ist. Im Unterschied zu Kapitel
18 wird hier das Schicksal des Einzelnen und der Volksgemeinschaft getrennt betrachtet,
genauer: das Volk kommt nur als Summe der Individuen in den Blick.

38  Darin entspricht das Geschichtskonzept demjenigen der Geschichtsriickblicke in Kapitel
16 und 23 (vgl. Kriiger: Geschichtskonzepte [Anm. 14], passim).

39 Die Konzeption wird bei der Beauftragung des Propheten in Ez 3,16-21 eingefiihrt und
kehrt zum Abschluss der Gerichtsworte in 33,1-20 wieder. Gemeinsam mit dem Motiv des
Verstummens des Propheten (vgl. 3,22-27; 33,21f) bildet es eine literarische Klammer um
die Unheilsansagen im Ezechielbuch, an deren Ende die Nachricht Gber den Untergang
Jerusalems steht.



Schuld und Geschichte 321

getragenr» Die Frage steht nicht im Widerspruch zur eingangs geiusserten
Identititskonzeption (vgl. V.2), sondern reklamiert deren Gultigkeit gegentiber
dem Anspruch des prophetischen Wortes.

«Schwierig und erklirungsbedirftig ist nicht die Bestrafung der Nachfahren mit der
Schuld ihrer Vorviter, sondern umgekehrt: schwierig und der Erkldrung bediirftig ist die
Straflosigkeit der Sobne schuldiger Viter»™

Wie tief der Diskurs Gber die autoritative Selbstdeutung des «Hauses Israel»
von dessen inhiarenten Machtstrukturen bestimmt ist, illustriert die Reaktion
auf den Einwand der Gegner (vgl. V.19b-20). Der Sprecher wiederholt lediglich
die zuvor eingefiihrte und entfaltete Konzeption und unterstreicht damit deren
Deutungsanspruch: der Gerechte, er wird leben, der Frevler stirbt. Damit kehrt
der Text nicht nur zum Ausgangspunkt des Diskussionswortes zurtick und
stellt die beiden Optionen noch einmal antagonistisch nebeneinander, sondern
bereitet mit dem weisheitlichen Gegensatzpaar «Gerechter/Frevler zugleich
den nachfolgenden Argumentationsgang vor, der im Umkehrruf gipfelt, auf
dem das Achtergewicht der Komposition liegt (vgl. V.30-32).

Der Aufweis der personalen Tat-Folge-Relation bietet nur die notwendige
Voraussetzung fiir ein neues Selbstverstindnis Israels. Erst wenn die Einsicht
in die eigene Schuld und Verantwortung gewonnen ist, besteht die Moglichkeit
zu einer Verhaltensinderung und mit thr zur Riickgewinnung des Lebens. Der
Ruf zur Umbkehr an das «Haus Israel», der den zweiten Hauptteil leitwortartig
durchzieht, ist die Klimax des Kapitels.*” Dazu greift der Sprecher den Anta-
gonismus «Gerechter/Frevlem auf, den er in V.20 eingefiihrt hat, und figt dem
statischen Schema des ersten Argumentationsgangs ein dynamisches Moment
hinzu: die Kategorien «Gerechter/Frevlem beschreiben keine unverinderli-

40  Schenker: Saure Trauben (Anm. 22), 105. Das Fragewort maddu“ " in Verbindung mit einer
Negation leitet haufig einen Finwand gegen eine Infragestellung einer vom Sprecher ge-
teilten, gingigen Uberzeugung ein (vgl. Pohlmann: Hesekiel [Anm. 19], 272).

41 Die Wurzel §iib begegnet in diesem Abschnitt 9 Mal (vgl. V.21.23£.26-28.30([2x].32), davon
stechen sieben Belege in Verbindung mit der Umkehr des Frevlers, damit er lebe.

42 Die Argumentation des Abschnitts wird in 33,10-20 aufgenommen und als letzter Um-
kehrruf des Propheten vor dem Fall Jerusalems stilisiert (vgl. V.21£), in dem dessen Wich-
teramt paradigmatisch realisiert wird (vgl. V.1-9). Die Kompositionsstruktur des Textes
deutet darauf hin, dass der Verfasser 18,21-32 kennt und gezielt aufnimmt (vgl. Kriiger:
Geschichtskonzepte [Anm. 14|, 368-373).



322 Michael Pietsch

che Qualitit, sondern stets neu zu realisierende Handlungsalternativen. Der
Mensch — hier: das «Haus Israel» — ist nicht auf seine Vergangenheit (oder:
Gegenwart) festgelegt, ihm eroffnet sich vielmehr der Raum zur Umkehr, d.h.
zur Riickkehr an seinen Ausgangsort (§wb), um die «Richtungy resp. sein Ver-
halten zu dndern. Weder ist der Frevler auf seine Bosheit festgelegt, noch ist
die Gerechtigkeit ein unvetlierbarer Besitz des Gerechten — beiden bietet sich
die Moglichkeit (oder: die Gefaht!) der Umkeht, der Gewinnung oder des Ver-
lustes von Leben.* Die Gerechtigkeit des Menschen besteht nicht in einem
Ubergewicht gerechter Taten — so sehr er zu einem gerechten Handeln aufge-
fordert ist. Die Kategotien von Gerechtigkeit und Schuld kénnen nicht quanti-
fiziert werden, sondern es handelt sich bei thnen um relationale Konzepte, die das
Verhiltnis des Menschen zu Gott bzw. zum Mitmenschen beschreiben. Darum
konstituiert sich in ihnen Leben und Tod des «Hauses Israel».* Der Fokus der
Darstellung liegt dabei gemiss der Pragmatik des Textes auf der Moglichkeit
des Frevlers zur Umkehr von seiner Bosheit und auf der Zusage des Lebens.
Dies macht schon die abschliessende Aufforderung an das «Haus Israel» zur
Umbkehr von seinen Verbrechen deutlich, auf die der Text insgesamt zulauft.

Wie wenig sich die Umkehrforderung von selbst versteht, stellt der zweima-
lige Einspruch der Adressaten heraus, der wortgleich wiederholt wird und den
mittleren Abschnitt rahmt: «Der Weg (hier: Ordnung) Jhwhs ist nicht richtig
(oder: einsichtig)» (V.25, vgl. V.29). In diesem Einwand spricht sich das gleiche

43 Das Lexem §ib bezeichnet eine radikale Abkehr vom bisherigen Verhalten in beide Rich-
tungen, von der Siinde zur Gerechtigkeit und umgekehrt. Der Ton liegt hier zweifelsfrei
auf der Umkehr des Frevlers zum Leben, mit der sich den Adressaten neues Leben er-
schliesst. Indem der gegenteilige Fall mitbedacht wird, ahmt der zweite Hauptteil die bei-
den Uberginge des Generationenschemas des ersten nach (vgl. Schenker: Saure Trauben
[Anm. 22], 108-112).

44 Es ist bisweilen reklamiert worden, dass die Verknipfung von Gerechtigkeit/Leben und
Vergehen/Tod in Fz 18 der Alltagserfahrung widerspreche und «eschatologisch» interpre-
tiert werden miusse (vgl. A. Bertholet: Das Buch Hesekiel [KHC 12], Freiburg u.a. 1897,
96.100; R. Kraetzschmar: Das Buch Ezechiel [HK 111/3,1], Géttingen 1900, 162). Dieser
Einwand verkennt jedoch das «kollektive Individuump, das «Haus Isracly, als Adressat des
Textes, dem die Lebenszusage gilt.

45  Diese Gewichtung legt sich weiterhin von der Kompositionsstruktur des Textes her nahe,
in der die Abschnitte iber die Umkehr des Frevlers zum Leben (V.21-23.27f.) als Rahmen
um die Moglichkeit der Umkehr des Gerechten zum Tod (V.24.26) gelegt sind und diese an
Umfang deutlich iiberragen. Das gleiche Strukturprinzip liegt schon dem Generationen-
schema in V.5-18 zugrunde.



Schuld und Geschichte 323

Ordnungs- und Deutungskonzept aus wie in den vorigen Fremdzitaten (vgl.
V.2.19). Das Leitwort derek bezeichnet hier das kosmische und soziale Ord-
nungsgefiige, das Jhwh garantieren soll, das sich aber einer «(iiber)priifenden
Nachsicht» seitens der Adressaten entzieht (tkn Nif.). Tat und Folge, die einan-
der im sapientialen Denken entsprechen sollten, fallen in der geschichtlichen
Erfahrung der Angesprochenen auseinander; das Ordnungskonzept des Spre-
chers, das dem klassischen Weisheitsdenken verpflichtet ist, steht im Gegensatz
zu ihrer Selbstwahrnehmung, Die Korrelation von Gerechtigkeit und Leben
steht infrage, sie ist undurchschaubar geworden.

Hier tritt der Konflikt um die Identitit «Israels» noch einmal in aller Schirfe
hervor. Dies spiegelt nicht nur die vorwurfsvolle Rickfrage Jhwhs wider, der
den Adressaten vorhilt, dass ihre eigenen «Wege», d.h. thr Handeln (und da-
mit ihr Ordnungskonzept), nicht «richtigy seien, d.h. einer Priifung seitens des
Gottes Israels nicht standhielten. Der Gegensatz wird noch verstirkt, indem
der Sprecher auf den Einwand hin lediglich das bereits Gesagte — verkiirzt
und in chiastischer Reithenfolge (mit betonter Endstellung des Frevlers) — wie-
derholt (vgl. V.19f). Weitere Argumente werden von keiner der beiden Seiten
vorgebracht, wie die Wiederaufnahme von Frage und Gegenfrage in V.29 un-
terstreicht. Der Diskurs endet mit dem Anspruch des schriftprophetisch ver-
mittelten Gotteswortes auf dessen autoritative Deutungsmacht.

In Folge dessen schliesst der Text mit der nachdriicklichen Aufforderung
an das «Haus Israel», von seinen Verbrechen (ps ‘) umzukehren, damit es lebe.
Jhwh, der Gott Israels, hat kein Interesse am Tod des Sterbenden (##é1 ham-
mel), wie V.32a in Aufnahme von V.21-23 betont: Er will, dass das «Haus Israel»
lebt. Das ist das letzte Wort des Textes.** Der Weg zum Leben fihrt fir die
Adressaten jedoch nur tber die Anerkennung der eigenen Schuld, tber ein
neues Selbstverstindnis, das eine Erneuerung des Verhaltens ermoglicht. Auf
letztere zielt die Gedankenfithrung des Textes ab. Er gliedert sich damit in die
Reihe der schriftprophetischen Umkehrrufe ein, denen er trotz seiner weisheit-

46 Der Appellcharakter der Passage erhellt aus den fiinf Imperativformen, die sie struktu-
rieren und die Adressaten zu einer Anderung ihres Verhaltens — nicht threr Gesinnung —
auffordern. Der doppelte Ruf zur Umkehr rahmt den Abschnitt (vgl. V.30b.32b) und stellt
die Zusage des Lebens betont an den Abschluss. Daher ist eine textkritische Ausscheidung
des Versteils, der in einigen griechischen Handschriften fehlt (vgl. Cooke: Ezekiel [Anm.
13], 204), unnotig,



324 Michael Pietsch

lichen Firbung niher steht als einer lehrhaften Abhandlung tGber das Prinzip
der individuellen Vergeltung,

II1. Schriftprophetie und Geschichtstheologie

Der schriftprophetische Diskurs in Ez 18 wire missverstanden, wenn man da-
tin ein «Dogma von der individuellen Vergeltung'’ zu finden meinte, wie es H. Gun-
kel formuliert hat. Weder ist der moderne Begriff der Individualitit der vot-
ausgesetzten Kommunikationssituation des Textes angemessen, noch eignet
dem Kapitel insgesamt eine lehrhaft-dogmatische Disposition. Seine diskursive
Struktur bildet vielmehr eine kontroverse Diskussion um religitse und politi-
sche Identititskonzepte in Juda und Jerusalem in spitexilischer (oder frithnach-
exilischer) Zeit ab. In hermeneutischer Perspektive ist dieser Diskurs in mehr-
facher Hinsicht aufschlussreich: Das Konzept einer kollektiven Schuldhaftung
als religioses Interpretament gemeinschaftlicher geschichtlicher Erfahrungen,
das nicht nur im Alten Testament verbreitet ist, wird in Ez 18 problematisiert,
insofern ihm eine fatalistische, sich selbst distanzierende Haltung inhirent ist.
Das weisheitliche Ordnungsdenken und sein Symbolsystem, das von den Ad-
ressaten des Textes threrseits modifiziert und geschichtshermeneutisch appli-
ziert worden ist, wird im Riickgriff auf iltere sapientiale und prophetische
Interpretationsmuster bestritten und ersetzt. Die Negation einer generationen-
ubergreifenden, kollektiven Schuldhaftung stellt das gemeinschaftliche Identi-
titskonzept der Adressaten, das in Auseinandersetzung mit den tiefgreifenden
politischen und sozio-6konomischen Umbriichen der Exilszeit entwickelt wor-
den ist, radikal infrage und konfrontiert das angesprochene «Haus Israel» mit
seiner Higenverantwortlichkeit, mit der es zugleich seine Handlungsfihigkeit
zurlick erlangt. Geschichtshermeneutik und Ethik greifen hier ineinander: die
Identitit Israels ist nicht allein von seiner Vergangenheit bestimmt, sondern
wird in der Gegenwart stets neu realisiert.

Auf einer anderen Ebene spiegelt sich in der Argumentation des Textes
eine religionsinterne Kontroverse um die Deutungshoheit mit Blick auf die
Identititsbestimmung des «Hauses Israel» wider. Indem der Sprecher seine
Konzeption in das Gewand der Schriftprophetie kleidet, bedient er sich der un-

47 Vgl Gunkel: Individualismus (Anm. 13), 238. «kEis ist des Propheten Ezechiel Tat (...),
dal} er diese Lehre (se. der individuellen Vergeltung) in die Prophetie ibernommen und in
seiner juristisch-priesterlichen Weise mit dogmatischer Genauigkeit ausgepragt hat (...).»



Schuld und Geschichte 325

mittelbaren Autoritit des Gotteswortes. Im Unterschied zur abgeleiteten, weis-
heitlichen Wirklichkeitsdeutung fordert die im Medium der Schriftprophetie
ergehende Selbsterschliessung Jhwhs die Adressaten zur riickhaltlosen Preisga-
be ihres Selbstverstindnisses auf. Dies betont nicht zuletzt die abschliessende
Imperativreihe, die das «Haus Israel» vor die Entscheidung zwischen Leben
und Tod stellt. Damit reklamiert die Simme der Schriftprophetie fiir sich die
uneingeschrinkte Deutungsmacht in diesem Konflikt — und das Medium des
Prophetenbuches hat diesem Anspruch in der religiésen Ubetlieferung des al-
ten Israel einen bleibenden Ort verschafft.

Abstract

Das Kapitel Ez 18 ist in der Forschung hiufig mit der Ausbildung einer individuellen
Verantwortungsethik in Verbindung gebracht worden, die mit der ilteren Vorstellung
einer kollektiven Schuldhaftung im altisraelitischen Rechtswesen breche und als Vor-
stufe einer moralisch-sittlichen Religionsauffassung verstanden werden konne. Neuere
Untersuchungen haben jedoch gezeigt, dass der Gedanke einer generationeniibergrei-
fenden Schuldhaftung seinen Ursprung nicht im israelitischen Strafrecht besitzt, son-
dern in der geschichtshermeneutischen Reflexion nationaler Krisenerfahrungen. Vor
diesem Hintergrund rekonstruiert der Artikel die argumentative Kompositionsstruktur
des Kapitels neu und interpretiert den Text als schriftprophetischen Beitrag zu den
geschichtstheologischen Identititsdiskursen der exilisch-nachexilischen Zeit.

Michael Pietsch, Neuendettelsau



	Schuld und Geschichte : schriftprophetische Identitätsdiskurse im Ezechielbuch

