
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 71 (2015)

Heft: 3

Artikel: Schuld und Geschichte : schriftprophetische Identitätsdiskurse im
Ezechielbuch

Autor: Pietsch, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877709

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877709
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schuld und Geschichte

Schriftprophetische Identitätsdiskurse im Ezechielbuch

Die Erfahrung, dass nachgeborene Generationen unter den Folgen der

Entscheidungen und Taten ihrer Vorfahren zu leiden haben, gehört, wie es Julius

Wellhausen einst formuliert hat, zu den «sicherste(n) aller geschichtlichen

Erfahrungen»1. Sie stellt die Betroffenen vor die Herausforderung einer Selbst-

vergewisserung ihrer gemeinschaftlichen Identität angesichts der eigenen
Geschichte. Ein Interpretationsmodell, das zu diesem Zweck entwickelt wurde

und das seit der Antike belegt ist, greift auf das Konzept der «Kollektivschuld»2,

oder besser gesagt: einer generationenübergreifenden Schuldhaftung zurück.

Die Generation der Eltern (bzw. der Vorfahren) hat mit ihrem Verhalten eine

Schuld auf sich geladen, deren Folgen ihre Kinder (und spätere Generationen)

zu tragen haben. Ein prominentes Beispiel einer solchen Geschichtshermeneutik

im Alten Testament bietet die sog. Gnadenformel in Ex 34,6f.

«Jhwh, Jhwh3, ein barmherziger und gnädiger Gott, langmütig und von grosser Güte
und Treue, der Güte bewahrt den Tausenden, der Schuld, Verbrechen und Sünde

vergibt - aber er erklärt nicht für schuldlos, der heimsucht Schuld von Vätern an Söhnen und

Enkeln, am dritten und vierten (Glied).»

Das Gewicht der Aussage liegt hier zweifelsfrei auf der Barmherzigkeit Jhwhs,
die im Akt der Sündenvergebung ihren Ausdruck findet. Jhwh erweist seine

Solidarität (hœsœd) an tausend Generationen, wobei an seine unbegrenzte
Güte gegenüber seinem Volk gedacht sein dürfte, die an keinerlei Bedingung

geknüpft ist. Dieser Gedanke wird durch die Fortsetzung des Generationenschemas

weitergeführt. Jhwh hebt zwar die Schuld auf (näsä er spricht den

Schuldigen jedoch nicht frei, sondern dessen Schuld wirkt bis in die dritte und

1 J. Wellhausen: Prolegomena zur Geschichte Israels, Berlin 61905 (Neudruck 1927), 305.

2 Zu den rechtsgeschichtlichen und moralphilosophischen Problemen des Begriffs vgl. K.
Schmid: Kollektivschuld? Der Gedanke übergreifender Schuldzusammenhänge im Alten
Testament und im Alten Orient, ZAR 5 (1999) 193-222 (193-195).

3 Die doppelte Anrede ist nicht textkritisch zu eliminieren, sondern kann als hymnische
Akklamation verstanden werden. Ihre Deutung als identifizierender Nominalsatz (vgl. C.

Dohmen: Exodus 19-40, [HThKAT), Freiburg u.a. 2004, 321) ist kaum plausibel.

ThZ 3/71 (2015) S. 308-325



Schuld und Geschichte 309

vierte Generation hinein nach. Im Unterschied zuJhwhs Güte findet sein Zorn
jedoch eine Grenze. Die Schuld der Vorfahren hat zur politischen Katastrophe

geführt, unter der Kinder und Kindeskinder leiden, deren Dauer jedoch
bis in die vierte Generation begrenzt ist. Dahinter dürfte die Wende von der

exilischen zur nachexilischen Zeit stehen, die unter Rückgriff auf die Gnadenformel

und mit Hilfe des Generationenschemas geschichtstheologisch
interpretiert wird.4

Entgegen einer verbreiteten Auffassung ist das Konzept einer Kollektivoder

Sippenhaft kein altes, auf die vorstaatliche Zeit zurückgehendes Prinzip
des israelitischen Strafiechts gewesen, das später durch die Idee der individuellen

Vergeltung abgelöst worden ist, die erstmals im Buch Ezechiel begegnet

(vgl. Ez 14,12-23; 18,1-32; 33,10-20). In den alttestamentlichen Strafrechtsbestimmungen

findet sich nirgends ein eindeutiger Beleg für ein kollektives

Haftungsprinzip.5 Im Gegenteil, ein solches wird in Dt 24,16 sogar ausdrücklich

zurückgewiesen:

«Väter sollen nicht wegen Söhnen getötet werden und Söhne sollen nicht wegen
Vätern getötet werden, jeder soll für seine Sünde (het getötet werden.»6

4 Vgl. H. Spieckermann: «Barmherzig und gnädig ist der Herr ...», ZAW 102 (1990) 1-18

(9f.). Im Dekalog wird das Generationenschema durch die präpositionale Näherbestimmung

l'son 'äj («für die, die mich hassen») bzw. Ie 'ohfbaj ûl'somrê mi$wotäj («für die,
die mich lieben und meine Gebote halten») modifiziert (vgl. Ex 20,5f.; Dt 5,9f.) und der
Gedanke der Kollektivhaftung aufgehoben (vgl. Schmid: Kollektivschuld [Anm. 2], 32fi).

Dagegen Best E. Otto: Dcuteronomium 1—11. Zweiter Teilband: 4,44—11,32 (HThKAT),
Freiburg u.a. 2012,728-731, das Generationenschema in Dt 5,9f. vor dem Hintergrund des

neuassyrischen Vertragsrechts und versteht die Angabe von der Semantik der Wurzel pqd
her als Aufschub. «Vielmehr wird die Strafe maximal bis zur vierten Generation sistiert und
erst wenn dann die Verfehlung weiter besteht, wird sie göttlich geahndet (...)» (731).

5 Vgl. C. Levin: Die Verheißung des neuen Bundes in ihrem theologiegeschichtlichen Zu¬

sammenhang ausgelegt (FRLANT 137), Göttingen 1985,40-46. Dies schliesst das Institut
der Blutrache ein, das lediglich den Totschläger zur Rechenschaft zieht, nicht aber dessen

Sippe. Bleibt der Täter unbekannt, wird ein Ersatzritual durchgeführt (vgl. Dt 21,1-9). Im
Schuldrecht ist das Prinzip der Sippenhaft dagegen vorausgesetzt.

6 Vgl. E. Otto: Von der Programmschrift einer Rechtsreform zum Verfassungsentwurf des

Neuen Israel. Die Stellung des Deuteronomiums in der Rechtsgeschichte Israels, in: G.

Braulik (Hg.): Bundesdokument und Gesetz. Studien zum Deuteronomium (HBS 4), Freiburg

u.a. 1995, 93-104 (94-96). In die gleiche Richtung deutet Ex 21,31, wo im Falle eines

stössigen Rindes die Haftung für den entstandenen Schaden auf den Besitzer des Tieres
beschränkt bleibt, selbst für den Fall, dass ein Angehöriger zu Schaden kommt. Eine
negative taüo, wie sie in den altorientalischen Rechtssammlungen bisweilen vorkommt, wird



310 Michael Pietsch

Der gleiche Befund ergibt sich bei einer Durchsicht der altorientalischen

Rechtskorpora. Zwar gibt es vereinzelte Rechtsbestimmungen, die eine negative

talio vorsehen, bei der die Familienangehörigen für die Tat des Vaters (oder

Ehemanns) bestraft werden. Doch steht hinter diesen Regelungen weniger die

Flaftungsgemeinschaft der Familie als ein negativer Ausgleich zwischen dem
Straftatbestand und der Rechtsfolge, wie ein Beispiel aus dem Codex Ham-

murapi illustriert.

«§ 229 Wenn ein Baumeister einem Bürger ein Haus baut, aber seine Arbeit nicht auf
solide Weise ausführt, so dass das Haus, das er gebaut hat, einstürzt und er den Tod
des Eigentümers des Hauses herbeiführt, so wird dieser Baumeister getötet.
§ 230 Wenn er den Tod eines Sohnes des Eigentümers des Hauses herbeiführt, so soll man einen

Sohn dieses Baumeisters töten.»7

Die Tötung des Sohnes des Baumeisters entspricht dem Schaden, der dem

Flauseigentümer durch die Fahrlässigkeit des Baumeisters entstanden ist und
der nicht durch eine Ersatzleistung kompensiert werden kann. Solche

Bestimmungen, die im Grundsatz auf die Bestrafung des Täters abzielen, stehen nicht
im Widerspruch zum individuellen Haftungsprinzip, das dem altorientalischen

Strafrecht nicht erst zu einem späteren Zeitpunkt zugewachsen ist, sondern seit

alters dessen Voraussetzung gebildet hat.

Die Ursprünge des Konzepts einer generationenübergreifenden Schuldhaftung

liegen also nicht im Rechtswesen, sondern im Bereich der theologischen
Reflexion kollektiver Krisenerfahrungen. In den sog. Pestgebeten des hethiti-
schen Königs Mursiiis II. (14. Jh. v.Chr.) tritt dieser Gedanke deutlich hervor.8

Angesichts der Pest, die seit mehr als 20 Jahren im hethitischen Reich wütet,
holt der König mehrere Orakel ein, um die Ursache dieser Katastrophe zu

ergründen und Mittel zu ihrer Bewältigung bei den Göttern zu erfragen. Das

Orakel teilt ihm mit, dass der Grund für die Pest in der expansionistischen
Politik seines Vaters und Vorgängers auf dem Thron, Suppiluliuma I., liege,
der bei seinen Feldzügen im südlichen Syrien Gebiete der ägyptischen Provinz
Kanaan erobert hatte, obwohl es zu der Zeit einen Friedensvertrag zwischen

den beiden Grossmächten gab. Die Pest hätten die Götter, vor denen der Ver-

hier gerade ausgeschlossen (vgl. Schmid: Kollektivschuld [Anm. 2], 203-205).
7 CH §§ 229-230 (Übersetzung nach TUAT I, 70).
8 Vgl. Schmid: Kollektivschuld (Anm. 2), 211-214.



Schuld und Geschichte 311

trag eidlich beschworen worden war, als Strafe für den Vertragsbruch über den

hethitischen König gebracht. Im zweiten Pestgebet anerkennt Mursiiis II. die

kollektive Schuldhaftung und bittet die Götter, die er zuvor durch verschiedene

Opfergaben und Rituale besänftigt hat, die Strafe zurückzunehmen.

«Hattischer Wettergott, mein Herr, und ihr Götter, meine Herren! Es ist wahr: der

Mensch sündigt. Und auch mein Vater sündigte, und er übertrat das Wort des hatti-
schen Wettergottes, meines Herrn. Ich aber habe in nichts gesündigt. Es ist aber auch:

die Sünde des Vaters kommt über den Sohn. Auch über mich kam die Sünde meines Vaters. Ich
habe aber nun vor dem hattischen Wettergott, meinem Herrn, und den Göttern, meinen

Herren, gestanden: es ist wahr, wir haben es getan. Und weil ich nun meines Vaters
Sünde gestanden habe, besänftige sich dem hattischen Wettergott, meinem Herrn,
und den Göttern, meinen Herren, der Sinn wieder. Seid mir wieder freundlich gesinnt
und jagt die Pest wieder aus dem Land Hatti hinaus.»9

Der Gedanke einer kollektiven Schuldhaftung tritt hier als geschichtsherme-
neutisches Konstrukt auf, um eine nationale Katastrophenerfahrung — wie

Seuchen, Hungersnöte, Zerstörungen und Deportationen, die stets eine

generationenübergreifende Wirkung haben —, zu interpretieren und zu bearbeiten.10

Er findet sein Gegenstück in altorientalischen Vertragsdokumenten, in denen

für den Fall des Vertragsbruchs die Bestrafung durch die Götter, bei denen der

Vertrag beschworen wurde, in Aussicht gestellt wird, in die neben dem jeweiligen

Herrscher auch dessen Familie und das Volk eingeschlossen ist.11

«Die <Schuld der Väter> gehört im Alten Orient und im Alten Testament in den

Vorgang gedanklicher Bewältigung von kollektivem Leiden, das als göttlich verhängte
Strafe für Schuld gedeutet worden ist, und zwar für Schuld gegenüber Gott oder den

Göttern, wie sie namentlich aus Vertragsbrüchen resultiert.»12

9 Ubersetzung nach H. Cançik: Grundzüge der hethitischen und alttestamentlichen Ge¬

schichtsschreibung (ADPV), Wiesbaden 1976,45.
10 Der gleiche Grundgedanke kehrt in der Gibeonitererzählung in II Sam 21,1-9 wieder. Dort

wird von einer dreijährigen Hungersnot unter König David berichtet. Ein Gottesbescheid
identifiziert eine Blutschuld Sauls als Ursache der kollektiven Notlage. Dieser hatte die Gi-
beoniten bekämpft, obwohl diese vertraglich Frieden mit den Israeliten geschlossen hatten

(vgl. V.2). Der Ausgleich der Schuld wird in der kurzen Erzählung mittels einer negativen
talio bewirkt, der sieben Saulnachkommen zum Opfer fallen. Der Text ist zwar spät und
literarisch konstruiert (vgl. den Rückbezug auf Jos 9), nutzt jedoch das gleiche Haftungsprinzip

wie die hethitischen Pestgebete.
11 Vgl. Schmid: Kollektivschuld (Anm. 2), 217.

12 A.a.O., 220.



312 Michael Pietsch

Vor dem Hintergrund einer solchen politischen Theologie soll hier erneut nach

den schriftprophetischen Identitätskonstrukten im Ezechielbuch gefragt werden.

Der Fokus soll dabei auf den diskursiven Argumentationsstrategien in
Ez 18 liegen. Das Kapitel ist in der älteren Forschung häufig mit der Idee

eines religiösen, sittlichen Individualismus resp. dem Dogma einer individuellen

Vergeltungslehre in Verbindung gebracht worden.13 Diese Einschätzung geht

jedoch an der Pragmatik des Textes vorbei und trägt Kategorien in ihn hinein,
die dessen Eigenbegrifflichkeit und Intention kaum gerecht werden. Stattdessen

soll im Folgenden der Versuch unternommen werden, der geschichtsher-
meneutischen Konzeption des Kapitels genauer nachzugehen und deren

Bezug zu den zeitgenössischen Identitätsdiskursen herauszuarbeiten. Dazu wird
in einem ersten Schritt die Kompositionsstruktur des Textes analysiert sowie

dessen Stellung im literarischen Kontext des Ezechielbuches knapp skizziert

(I.), bevor die vorausgesetzte Kommunikationssituation rekonstruiert und der

Prozess der Transformation kollektiver Identitätskonzepte im Medium der

Schriftprophetie nachgezeichnet werden kann (II.). Den Abschluss bilden

einige Überlegungen zu den geschichtstheologischen Implikationen des Textes

(III.).

I. E% 18 im Kontext des E^echielbuches

Das Kapitel unterbricht in der vorliegenden Buchgestalt den literarischen

Zusammenhang zwischen der Bildrede über den Untergang des Königshauses

(vgl. Ez 17) und der ihm korrespondierenden Totenklage in Ez 19 und liefert
bei synchroner Ablauflesung die Begründung für die Unheilsverkündigung des

Propheten. Das Geschick des Königshauses ist die Folge der Verbrechen seiner

Repräsentanten und ihrer Weigerung zur Umkehr. Die sprachliche Gestalt und
das literarische Gepräge des Textes geben jedoch Anlass zu der Vermutung,
dass das Kapitel erst redaktionell mit den umliegenden Stücken zusammengestellt

wurde.14 Es bietet eine in sich geschlossene Reflexion über die Identität

13 Vgl. R. Smend: Der Prophet Ezechiel (KeH 8), Leipzig 21880,116f.; J. Herrmann: Ezechiel

(KAT XI), Leipzig 1924, 114; G.A. Cooke: A Critical and Exegetical Commentary on the

Book of Ezekiel (ICC), Edinburgh 1936 (Neudruck 1951), 196; H. Gunkel: Art.
Individualismus II. Individualismus und Sozialismus im AT, RGG2 3 (Tübingen 1929), 234-239

(238).
14 Vgl. T. Krüger: Geschichtskonzepte im Ezechielbuch (BZAW 180), Berlin/New York

1989,355-357.



Schuld und Geschichte 313

des «Hauses Israel» nach der politischen Katastrophe der Eroberung und

Zerstörung Jerusalems durch die neubabylonischen Truppen im Jahr 586 v.Chr.13

Formal trägt der Text die Kennzeichen eines Disputationswortes, dessen

Ausgangspunkt das Diktum der Adressaten in V.2 bildet, deren wiederkehrende

Einwände (vgl. V. 19.25-29) die Argumentation des Verfassers strukturieren.16

Der diskursive Stil des Kapitels verleiht ihm einen stärker lehrhaften

Charakter, der durch das auffällige Zurücktreten des prophetischen Sprechers

noch verstärkt wird.17 Die Gliederung des Stückes ist einigermassen
durchsichtig, selbst wenn im Einzelnen verschiedene Abgrenzungen möglich sind.

Das Kapitel setzt mit der für das Ezechielbuch typischen Wortereignis formel
ein (vgl. V.l), an die sich eine lange Gottesrede anschliesst (vgl. V.2-32). Mit
dem «Zitat» im Munde der Adressaten in V.2 wird das Disputationswort
formgerecht eröffnet und der Standpunkt der Gegner eingeführt, dessen Geltung
jedoch in V.3 mittels eines Schwursatzes im Munde Jhwhs sogleich nachdrücklich

bestritten wird. Der folgende Vers formuliert die Gegenthese, die den ersten

Hauptteil programmatisch eröffnet und beschliesst (vgl. V.4.20). Sie wird
mit Hilfe des dreiteiligen Generationenschemas in V.5-18 entfaltet. Der zweite

Hauptteil nimmt das Ergebnis des ersten Argumentationsgangs auf (vgl. die

Stichworte râsâ' und saddiq in V.20). Er ist in sich wiederum dreigeteilt (V.21-

24.25-29.30-32) und erweitert das Konzept der individuellen Schuldhaftung
um die Möglichkeit zur Umkehr. Mit der Umkehrforderung ist das eigentliche
Ziel der Textkomposition erreicht, sie bildet den Abschluss und Höhepunkt
des Disputationswortes (vgl. V30-32).

15 Vgl. W Zimmerü: Ezechiel. 1. Teilband: Ezechiel 1-24 (BKAT XIII,1), Neukirchen-Vluyn
21979, 400f. Bei einer kanonischen Lektüre des Buches käme das Kapitel zwischen die

beiden Belagerungen Jerusalems in den Jahren 597 resp. 586 v.Chr. zu stehen. Dieser
Einordnung folgt (für V.l-20) G. Fohrer: Ezechiel (HAT 1/13),Tübingen 1955,97f. (vgl. auch

Krüger: Geschichtskonzepte [Anm. 14], 362£).
16 Das fingierte Zitat der Volksweisheit im Mund der Gegner des Propheten in V.2 und ihre

beharrliche Rückfrage (vgl. V.l9) rahmen den ersten Hauptteil des Textes. Der doppelte
Einwand in V.25 und 29 leitet zur finalen Umkehrforderung über (vgl. V.30-32).

17 Zimmerli: Ezechiel (Anm. 15), 396, spricht von einer «Schulerörterung». Das prophetische
«Ich» begegnet nur in der einleitenden Wortereignisformel (vgl. V.l).



314 Michael Pietsch

V.l Wortereignisformel
V.2 Diktum derAdressaten (koll. Schuldhaftung)
V.3-4 Schwurformel (indiv. Schuldhaftung)
V.5-18 Generationenschema

V.5-9 1. Generation (Gerechtigkeit —» Leben)
V.10-13 2. Generation (Schuld —* Tod)
V.l4-18 3. Generation (Gerechtigkeit —* Leben)

V.l 9 Einwand derAdressaten

V.20 Grundsatz indiv. Schuldhaftung (Gerechter/Frevler)

V.21-24 Umkehr des Frevlers/Gerechten (Leben/Tod)
V.25 Einwand derAdressaten

V.26-28 Umkehr zum Tod/Leben (Gerechter/Frevler)
V.29 Einwand derAdressaten

V. 30-32 Aufforderung an die Adressaten zur Umkehr/zum Leben

Galt der Abschnitt der älteren Forschung als weitgehend einheitlich18, ist seine

literarische Kohärenz jüngst nachhaltig infrage gestellt worden.19 Doch selbst

wenn einzelne redaktionelle Erweiterungen im Textgefüge von Ez 18 nicht

ausgeschlossen werden können20, spricht die Pragmatik des Gesamttextes

für seine grundsätzliche Einheitlichkeit.21 Die Umkehrforderung des zweiten

Hauptteils trägt keinen wesenhaft fremden Gedanken in die logische Struktur
des Kapitels ein, sondern nimmt das Identitätskonzept des ersten
Argumentationsgangs auf und führt es fort. Nicht viel anders ist es um die Kohärenz
des ersten Hauptteils bestellt. Der bisweilen behauptete Widerspruch zwischen

den beiden Fremdzitaten in V.2 und 19 löst sich auf, wenn anerkannt wird, dass

der eingangs «zitierte» Standpunkt der Adressaten nicht von einer spöttischen

Infragestellung der Gerechtigkeit Jhwhs bestimmt ist, sondern als affirmative

Selbstverständigung über die eigene geschichtliche Identität des «Hauses

18 Lediglich V.26-29 sind gelegentlich als Dublette zu V.21-25 beurteilt worden (vgl. C. Steu¬

ernagel: Lehrbuch der Einleitung in das Alte Testament. Mit einem Anhang über die

Apokryphen und Pseudepigraphen, Tübingen 1912, 584); zwingende Gründe für ihre literar-
kritische Ausscheidung gibt es allerdings nicht (vgl. Cooke: Ezekiel [Anm. 13], 202).

19 Vgl. K.-F. Pohlmann: Das Buch des Propheten flesekiel (Ezechiel). Kapitel 1-19 (AID
22,1), Göttingen 1996, 260f.

20 Dies gilt vor allem für die drei Tatbestandskataloge in V.5-18, die weder formal noch kom¬

positorisch einheitlich zu sein scheinen (vgl. Krüger: Geschichtskonzepte [Anm. 14], 365-

367).
21 Vgl. Zimmerli: Ezechiel (Anm. 15), 396; Krüger: Geschichtskonzepte (Anm. 14), 373-380.



Schuld und Geschichte 315

Israel» gelesen werden soll. Im Einwand der Gegner von V.19 spricht sich

dann die gleiche Uberzeugung aus, die bereits der Redensart aus V.2 zugrunde
lag.22 Schliesslich verdankt sich auch das Dreierschema der Generationenkette

in V.5-18, das über die zweiteilige Generationenfolge in V.2 hinausgeht, der

diskursiven Strategie des Textes. Weder der erste noch der dritte Abschnitt
können literarkritisch herausgelöst werden, ohne dass die Textkomposition
zerstört wird. Die erste Generation dient als Vorlage, an der sich die beiden

folgenden sprachlich wie konzeptionell orientieren. Der Übergang von der

zweiten zur dritten Generation wiederum markiert die eigentliche Kontroverse
zwischen den Adressaten und dem prophetischen Sprecher. Über die ersten

beiden Generationen und ihr Geschick herrscht zwischen beiden Parteien

Einverständnis, der Dissens bricht erst im letzten Glied der Reihe auf, weshalb hier
die Gegenrede der Adressaten angeschlossen wird, die zur Hauptthese des

Abschnitts zurücklenkt (vgl. V.19f.). Schliesslich rahmen die beiden Schilderungen
des Gerechten (vgl. V.5-9.14-17) das Mittelstück und heben den unlöslichen

Zusammenhang von Gerechtigkeit und Leben hervor, der für die Pragmatik
des Textes konstitutiv ist. Eine tiefer gehende literarkritische Dekomposition
des Kapitels empfiehlt sich daher nicht.

II. Schuld und Geschichte in 18

Um die diskursive Struktur des Textes präziser bestimmen zu können, ist
zuerst das Verständnis des Sprichwortes zu klären, das den Adressaten der
Gottesrede zugeschrieben wird:

«Was (ist) mit euch, dass ihr dieses Sprichwort auf dem Ackerland Israels habt: Väter
essen saure Trauben, aber die Zähne der Söhne werden stumpf.)?» (V.2)

Formal handelt es sich hierbei um einen mäsäl, die klassische Sprachform der

Weisheit, in der sich ein sapientiales Ordnungsdenken ausspricht.23 Die Weisen

22 Vgl. A. Schenker: Saure Trauben ohne stumpfe Zähne. Bedeutung und Tragweite von Ez
18 und 33,10-20 oder ein Kapitel alttestamentlicher Moraltheologie, in: ders.: Text und
Sinn im Alten Testament. Textgeschichtliche und bibcltheologische Studien (OBO 103),

Fribourg/Göttingen 1991, 97-118 (104£).
23 In Ps 109,14 bittet der Beter, dass Jhwh der Schuld der Vorfahren derer gedenkt (zkr),

die ihn bedrücken, so dass Gottes Zorn sie vernichtet. Im Unterschied zum vorliegenden
Weisheitsspruch ist hier jedoch die Bosheit der Gegner der Ausgangspunkt der Argumentation:

ihr Verhalten setzt die Schuld der früheren Generationen) fort. Der Gedanke der



316 Michael Pietsch

Israels beobachten den Lauf der Welt und leiten aus ihrem Erfahrungswissen
lebensweltliche Ordnungskonzepte und normative Verhaltensregeln für ein

gelingendes Leben ab. Auch dem Sprichwort in V.2 hegt ein empirischer Befund

zugrunde, jedoch in einer gebrochenen Form, die der Sentenz ihr eigentümliches

Gepräge verleiht. In ihr werden zwei Wirklichkeitsbereiche auf eine Weise

korreliert, dass eine scheinbar absurde Aussage entsteht, in der jedoch das

geschichtliche Selbstverständnis der Adressaten seinen angemessenen Ausdruck
findet.

Die Sprachform der Aporie, die hier zugrunde hegt, begegnet noch andernorts

in der alttestamentlichen Weisheitsliteratur und markiert dort Gren^aussa-

gen sapientialen Denkens, die in einer gewissen Nähe zur scheinbar «widersinnigen

Wirkhchkeitserfahrung» des vorhegenden mäsäl stehen.

«Es kommt vor, dass ein Weg gerade vor jemandem ist, aber sein Ende sind Todeswege.»

(Prov 14,12, vgl. 16,25)

Die Aussage zielt weniger auf eine Kritik an der trügerischen Selbstwahrnehmung

des Frevlers ab, dessen Vermessenheit in der Rückschau zutage tritt24, als

dass sie ein Wissen um die Grenzen weisheithcher Weltdeutung zum Ausdruck

bringt.25 Dieses Verständnis legt sich nicht nur von V.l 3 her nahe, der von der

Widersprüchhchkeit der Emotionalität des Menschen spricht und durch das

Stichwort 'aharit mit V.l2 verbunden ist, sondern fügt sich zudem gut in das

argumentative Gefüge des Abschnitts Prov 14,10-14 ein.

«Der individualistische V.10 und die stark problemorientierten Verse 12 und 13 werden

mit dem typisch weisheitlichen Weltverständnis von V.ll und 14 konfrontiert.
Das unerschütterliche Vertrauen des Weisen auf eine sinnvolle Ordnung der

Welt, auf eine angemessene Korrespondenz von menschlichem Tun und Ergehen

(V.ll und 14) darf nicht in eine wirklichkeitsfremde, starre <Dogmatik> ausarten. Es

gibt auch Widersinniges in der Welt (V.l2 und 13) und Phänomene, die sich nicht
erklären lassen. Es gibt defizitäre Wirkhchkeitserfahrungen, die auch der Weise nicht

kollektiven Schuldhaftung erscheint lediglich als ein steigerndes Moment des unwiderruflichen

Strafgerichts.
24 Vgl. A. Meinhold: Die Sprüche. Teil 1: Sprüche Kapitel 1-15 (ZBK.AT 16,1), Zürich 1991,

235; B.K. Waltke: The Book of Proverbs. Chapters 1-15 (NICO!), Grand Rapids/Cam-
bridgc 2004, 591 f.

25 Vgl. J. Hausmann: Studien zum Menschenbild der älteren Weisheit (Spr lOff.) (FAT 7),

Tübingen 1995, 311 f.



Schuld und Geschichte 317

immer vorhersehen und umgehen kann.»26

Im Unterschied zu der Sentenz in Ez 18 ist die Grenzaussage im Proverbien-

buch jedoch in ein Kompositionsgefuge eingebunden, das an der prinzipiellen

Geltung der weisheitlichen Wirklichkeitsdeutung festhält.

Die erste, bildgebende Ebene des Sprichwortes in V.2 beschreibt den

natürlichen Vorgang, dass vom Genuss saurer, gemeint ist: unreifer Trauben die

Zähne «stumpf» werden, d.h., es bildet sich für kurze Zeit ein unangenehmer

Belag auf dem Zahnschmelz.27 In weisheitliche Rede umgesetzt wäre ein

synthetischer parallelismus membrorum zu erwarten, der Tat und Tatfolge in einen

unauflöslichen Kausalnexus stellt: «Wer saure Trauben isst, dessen Zähne werden

stumpf.» Das zitierte Sprichwort besitzt jedoch eine antithetische Struktur,
die das Ergebnis einer Verknüpfung zweiergegenläufiger Wirklichkeitserfahrungen ist.

Als Nachkommen der Generation, die für die politische Katastrophe des

Untergangs Judas und Jerusalems verantwortlich zeichnete, tragen die Adressaten

die verheerenden sozialen und ökonomischen Folgen, die ihre «Väter» ihnen

hinterlassen haben. Diese Erfahrung einer kollektiven, die Generationen

übergreifenden Tat-Folge-Korrelation bestimmt die geschichtliche Identitätskonstruktion

dieses «Israel». Die literarische Form des Spruchs ist daher keineswegs

«absurd»28, sondern Ausdruck einer Transformation eines weisheitlichen Identitätskon-

gepts, mit deren Hilfe die eigene geschichtliche Erfahrung gedeutet wird.

Nirgends im Text ist eine zynische Auflehnung gegen Jhwhs Gerechtigkeit oder

das Gefühl totaler Irritation zu erkennen29; die Sentenz erschliesst vielmehr die

Wirklichkeitserfahrung der Adressaten, wie sie mit anderen Worten im Buch

Threni beschrieben wird.

«Unsere Väter (oder: Vorfahren) haben sich verfehlt (ht \ vgl. V.4!) — sie sind nicht
(mehr) vorhanden sie leben nicht mehr), wir haben ihre Schuld ('wn Pl., vgl.
V.17.19) getragen (sbl auf uns geladen).» (Thr 5,7)30

26 A. Scherer: Das weise Wort und seine Wirkung. Eine Untersuchung zur Komposition und
Redaktion von Proverbia 10,1-22,16 (WMANT 83), Neukirchen-Vluyn 1999, 149.

27 Vgl. G. Dalman: Arbeit und Sitte in Palästina. Bd. 4: Brot, Öl und Wein (BFChTh 11/33),
Gütersloh 1935 (Neudruck Hildesheim 1964), 349.

28 Vgl. Pohlmann: Hesekiel (Anm. 19), 262 mit Anm. 359.

29 Vgl. Herrmann: Ezechiel (Anm. 13), llOf.; Zimmerli: Ezechiel (Anm. 15), 401f.

30 Die Sentenz hat überdies eine wörtliche Parallele in Jer 31,29f. Wie in Ez 18,2 begeg¬

net sie dort als Zitat eines umlaufenden Sprichworts, mit dem die Folgen der politischen
Katastrophe des Jahres 586 v.Chr. interpretiert werden. Seine Geltung wird jedoch nicht



318 Michael Pietsch

Die Geltung des Sprichworts und mit ihm des sich darin ausdrückenden

Selbstverständnisses der Adressaten wird vom prophetischen Sprecher
kategorisch bestritten. Dazu beruft er sich auf einen Schwur Jhwhs, in dem dieser

die hermeneutischen Voraussetzungen, die der Identitätskonstruktion der

Angesprochenen zugrunde liegen, negiert: nur wer sündigt, wird bestraft. Das
Selbstverständnis der Gegner und seine sapientiale Codierung, die es als reflexives

Erfahrungswissen kennzeichnet, werden mittels der Autorität des — schriftprophetisch

vermittelten — unmittelbaren Gotteswortes korrigiert. Weisheit und

Prophétie als zwei Sprach- und Symbolwelten religiöser Identität, empirische

Wirklichkeitsdeutung und prophetische Selbsterschliessung Jhwhs treten
einander gegenüber."

Im Namen des Gottes Israels erfolgt wiederum eine Transformation
überlieferter Identitätskonzepte32 mit dem Ziel, ein neues handlungsorientierendes
Selbstverständnis des «Hauses Israel» zu konstituieren. Jeder Mensch, jede

ncepces muss sich vor Jhwh verantworten. Er zieht den «Vater» wie den «Sohn»

zur Rechenschaft — aber nur derjenige, der Unrecht tut, wird sterben, nur dessen

nœpœs wird ihre Existenz einbüssen (vgl. V.4). Dabei macht der partizipiale
Ausdruck hannœpœs hahote't klar, dass hier nicht eine einzelne Tat, sondern
eine Haltung im Blick ist, eine Totalität, wie sie das Generationenschema

paradigmatisch entfaltet (vgl. V.10-13). Die Wurzel ht' bezeichnet in diesem

Zusammenhang ein Fehlverhalten, das eine bestehende kosmische oder soziale

Ordnung verletzt und den Tod zur Folge hat, sofern die Ordnung nicht anderweitig

wiederhergestellt wird (z.B. durch Kompensationsriten). Entscheidend

für die Argumentation in Ez 18 ist hierbei die Feststellung, dass die Tat nurfür

prinzipiell in Abrede gestellt, vielmehr ist sie zeitlich befristet, bis Jhwh sich seinem Volk
wieder segnend zuwenden wird (vgl. V.27f.). In jener Zeit wird «jeder um seiner Schuld
willen sterben» (V.30) und das synthetische Ordnungsgefüge weisheitlicher Weltdeutung
wird wiederhergestellt sein. Ob Ez 18 bereits auf das Jeremiabuch zurückgreift, ist strittig
(vgl. Levin: Verheißung [Anm. 5], 38 Anm. 13).

31 Der Gegensatz ist rhetorischer Natur, insofern die Argumentation des Textes zunächst

auf eine Restitution des herkömmlichen weisheitlichen Wirklichkeitsverständnisses abzielt

(vgl. V.19b-20). Der Verfasser bedient sich dazu jedoch prophetischer Redeformen, um die

Autorität seiner Position zu unterstreichen.
32 Dies gilt mindestens insofern, als der mäsäl ein geschichtshermeneutisches Konzept ver¬

tritt, das dem prophetischen Sprecher vorgegeben war, selbst wenn es seinerseits auf eine

Transformation älterer sapientialer Denkmuster zurückgeht und kaum vor die Exilszeit
zurückreicht.



Schuld und Geschichte 319

den Täter Folgen habe (was nicht bei jeder hattä't der Fall ist33). Gott selbst zieht

den Täter zur Verantwortung, denn die gestörte Ordnung betrifft einzig dessen

Verhältnis zu ihm. Eine kollektive Schuldhaftung, wie sie die Adressaten

voraussetzen, ist somit ausgeschlossen.

Dieser hermeneutische Grundsatz, der als «individuelle Vergeltungslehre»
bezeichnet worden ist, wird in der Folge im Portrait dreier idealtypischer
Generationen semanüsch präzisiert (vgl. V.5-18). Der kasuistische Stil der Reihe

und die generalisierende Topik der aufgeführten kultischen und sozialen

Verhaltensnormen sperren sich dabei gegen den Versuch einer historischen

Gleichung der drei Generationen, etwa mit einzelnen Vertretern des davidischen

Königshauses (vgl. Ez 17 und 19).34

1. allgemeine Qualifikation (V.5, vgl. V.10.14)
2. kasuistische Reihe einzelner Rechtssätze (V.6-9a, vgl. V.llb-13a.l5-17a)
3. deklaratorisches Urteil (V.9b, vgl. V.13b.l7b).35

Zwar Hesse sich die Auflistung in kanonischer Perspektive als «Herrscherspiegel»

lesen, doch sprechen die plurale Anrede an das «Haus Israel» (V.25.29-

31, vgl. V.2f.) sowie die Textpragmatik eher dafür, die «Väter» und «Söhne» in
der stark typisierten Darstellung weniger als Einzelne denn als überindividuelle

33 Vgl. I. Willi-Plein: Opfer und Kult im alttestamentlichen Israel. Textbefragungen und Zwi¬

schenergebnisse (SBS 153), Stuttgart 1993, 96-107.

34 Vgl. Zimmerli: Ezechiel (Anm. 15), 400f. Jüngst hat Pohlmann: Hesekiel (Anm. 19), 268-

271, die Vermutung erneuert, die ursprüngliche Gestalt der Aufzählung, die lediglich
soziale Vergehen des Königshauses bzw. der Oberschicht enthalten habe, habe die Funktion
besessen, den Untergang des Königtums zu begründen (vgl. Jer 21,11-23,6). Die syntaktische

Struktur der Reihen und ihre variable Anordnung sprechen jedoch gegen die lite-
rarkritische Rekonstruktion eines älteren, auf Vergehen im sozialen Bereich beschränkten

Katalogs (vgl. Ez 22,6-12).
35 Das Schema, das Zimmerli: Ezechiel (Anm. 15), 398-400, aus der priesterlichen Tor-Li¬

turgie herleitet (vgl. Ps 24,3-6), ist nur im ersten Fall (V5-9) streng durchgeführt worden.
Die variable Einleitung der beiden nachfolgenden Abschnitte erklärt sich aus der
genealogischen Verknüpfung der typisierten Verhaltensmuster, die der argumentativen Struktur
des Textes geschuldet ist. Gleiches gilt für die Schlussformel, die im letzten Beispiel um
den Aspekt der generationenübergreifenden Schuldhaftung erweitert ist (vgl. V.l 8), der zur
Ausgangsthese zurücklenkt (vgl. V.19f.). Zur Komposition der drei Listen vgl. M. Green-

berg Ezekiel 1-20. A new Translation with Introduction and Commentary (AncB 22),
New York u.a. 1983, 342f.



320 Michael Pietsch

Repräsentanten einer Generation zu verstehen.36 Von daher ist es fraglich, ob der

Sinn des Generationenschemas mit den Kategorien einer «individuellen

Vergeltungslehre» angemessen erfasst werden kann. Der Gedanke einer individuellen

Vergeltung liegt zwar in der Fluchtlinie des Textes37, konstituiert jedoch nicht
dessen Pragmatik. Letztere zielt vielmehr auf die gemeinschaftliche Identität
des «Hauses Israel» ab, das von den aufgeführten Generationen repräsentiert
wird und dem die Zusage von Leben und Tod gilt.38

Im Unterschied zum Selbstverständnis der Adressaten stellt der prophetische

Sprecher fest, dass keine Generation an der Schuld ihrer Väter zu tragen
hat (ns' b'wn, V.20). Daraus folgt jedoch unweigerlich, dass die gegenwärtige,

angesprochene Generation für ihre eigenen Taten zur Verantwortung gezogen
wird, oder mit den Worten des mäsäl: «Weil ihr saure Trauben gegessen habt,

sind eure Zähne stumpf geworden.» In der Sache wird damit die traditionelle

Tat-Folge-Relation wiederhergestellt und die widersprüchliche Wirklichkeitserfahrung

der Adressaten korrigiert. Der für das Kapitel häufig reklamierte

Durchbruch zum Prinzip individueller Verantwortlichkeit besitzt seine eigentliche

Pointe im Schuldaufiveis gegenüber dem «Haus Israel» und dient zuerst der

"Legitimation der e^echielischen Unheilsprophetie, was noch in der auffälligen Stellung
des Kapitels inmitten der prophetischen Gerichtsworte nachklingt.39 Die

implizite Anklage, die hier hörbar wird, bietet den Anlass für den Einwand der

Adressaten in V.19: «Warum hat der Sohn nicht an der Schuld des Vaters (mit)

36 Vgl. a.a.O., 341 f.

37 Sie tritt stärker in Ez 14,12-23 hervor. Dort werden Noah, Daniel und Hiob als Gerechte

der Menge des Volkes gegenübergestellt, die im Gericht Jhwhs über Jerusalem einzig ihr
eigenes Leben retten könnten, das Unheil jedoch nicht aufzuhalten, ja nicht einmal ihre
Familie davon auszunehmen vermögen. Daraus folgert der prophetische Sprecher, dass

die Überlebenden des Gerichts über Jerusalem mittels ihres Verhaltens den Adressaten

Trost spenden können, indem sie an ihnen erkennen, dass |hwh Jerusalem nicht grundlos
geschlagen hat und dass Gerechtigkeit der Weg zum Leben ist. Im Unterschied zu Kapitel
18 wird hier das Schicksal des Einzelnen und der Volksgemeinschaft getrennt betrachtet,

genauer: das Volk kommt nur als Summe der Individuen in den Bück.

38 Darin entspricht das Geschichtskonzept demjenigen der Geschichtsrückblicke in Kapitel
16 und 23 (vgl. Krüger: Geschichtskonzepte [Anm. 14], passim).

39 Die Konzeption wird bei der Beauftragung des Propheten in Ez 3,16-21 eingeführt und
kehrt zum Abschluss der Gerichtsworte in 33,1-20 wieder. Gemeinsam mit dem Motiv des

Verstummens des Propheten (vgl. 3,22-27; 33,21 f.) bildet es eine literarische Klammer um
die Unheilsansagen im Ezechielbuch, an deren Ende die Nachricht über den Untergang
(erusalems steht.



Schuld und Geschichte 321

getragen?» Die Frage steht nicht im Widerspruch zur eingangs geäusserten

Idendtätskonzeption (vgl. V.2), sondern reklamiert deren Gültigkeit gegenüber
dem Anspruch des prophetischen Wortes.

«Schwierig und erklärungsbedürftig ist nicht die Bestrafung der Nachfahren mit der
Schuld ihrer Vorväter, sondern umgekehrt: schmerig und der Erklärung bedürftig ist die

Straflosigkeit der Söhne schuldiger Väter;»40

Wie tief der Diskurs über die autoritative Selbstdeutung des «Hauses Israel»

von dessen inhärenten Machtstrukturen bestimmt ist, illustriert die Reaktion

auf den Einwand der Gegner (vgl. V. 19b-20). Der Sprecher wiederholt lediglich
die zuvor eingeführte und entfaltete Konzeption und unterstreicht damit deren

Deutungsanspruch: der Gerechte, er wird leben, der Frevler stirbt. Damit kehrt
der Text nicht nur zum Ausgangspunkt des Diskussionswortes zurück und
stellt die beiden Optionen noch einmal antagonistisch nebeneinander, sondern

bereitet mit dem weisheitlichen Gegensatzpaar «Gerechter/Frevler» zugleich
den nachfolgenden Argumentationsgang vor, der im Umkehrruf gipfelt, auf
dem das Achtergewicht der Komposition liegt (vgl. V.30-32).

Der Aufweis der personalen Tat-Folge-Relation bietet nur die notwendige

Voraussetzung für ein neues Selbstverständnis Israels. Erst wenn die Einsicht
in die eigene Schuld und Verantwortung gewonnen ist, besteht die Möglichkeit
zu einer Verhaltensänderung und mit ihr zur Rückgewinnung des Lebens. Der
Ruf %ur Umkehr an das «Haus Israel», der den zweiten Hauptteil leitwortartig
durchzieht41, ist die Klimax des Kapitels.42 Dazu greift der Sprecher den

Antagonismus «Gerechter/Frevlet» auf, den er in V20 eingeführt hat, und fügt dem

statischen Schema des ersten Argumentationsgangs ein dynamisches Moment
hinzu: die Kategorien «Gerechter/Frevler» beschreiben keine unveränderli-

40 Schenker: Saure Trauben (Anm. 22), 105. Das Fragewort maddu" ' in Verbindung mit einer

Negation leitet häufig einen Einwand gegen eine Infragestellung einer vom Sprecher
geteilten, gängigen Überzeugung ein (vgl. Pohlmann: Hesekiel [Anm. 19], 272).

41 Die Wurzel sûb begegnet in diesem Abschnitt 9 Mal (vgl. V.21.23f.26-28.30[2x].32), davon
stehen sieben Belege in Verbindung mit der Umkehr des Frevlers, damit er lebe.

42 Die Argumentation des Abschnitts wird in 33,10-20 aufgenommen und als letzter Um¬

kehrruf des Propheten vor dem Fall Jerusalems stilisiert (vgl. V.21f.),in dem dessen Wächteramt

paradigmatisch realisiert wird (vgl. V.l-9). Die Kompositionsstruktur des Textes

deutet darauf hin, dass der Verfasser 18,21-32 kennt und gezielt aufnimmt (vgl. Krüger:
Geschichtskonzepte [Anm. 14], 368-373).



322 Michael Pietsch

che Qualität, sondern stets neu zu realisierende Handlungsalternativen. Der
Mensch — hier: das «Haus Israel» — ist nicht auf seine Vergangenheit (oder:

Gegenwart) festgelegt, ihm eröffnet sich vielmehr der Raum zur Umkehr, d.h.

zur Rückkehr an seinen Ausgangsort (swb), um die «Richtung» resp. sein

Verhalten zu ändern. Weder ist der Frevler auf seine Bosheit festgelegt, noch ist
die Gerechtigkeit ein unverlierbarer Besitz des Gerechten — beiden bietet sich

die Möglichkeit (oder: die Gefahr!) der Umkehr, der Gewinnung oder des

Verlustes von Leben.43 Die Gerechtigkeit des Menschen besteht nicht in einem

Übergewicht gerechter Taten — so sehr er zu einem gerechten Handeln
aufgefordert ist. Die Kategorien von Gerechtigkeit und Schuld können nicht quantifiziert

werden, sondern es handelt sich bei ihnen um relationale Konzepte, die das

Verhältnis des Menschen zu Gott bzw. zum Mitmenschen beschreiben. Darum
konstituiert sich in ihnen Leben und Tod des «Hauses Israel».44 Der Fokus der

Darstellung liegt dabei gemäss der Pragmatik des Textes auf der Möglichkeit
des Frevlers zur Umkehr von seiner Bosheit und auf der Zusage des Lebens.

Dies macht schon die abschliessende Aufforderung an das «Haus Israel» zur
Umkehr von seinen Verbrechen deutlich, auf die der Text insgesamt zuläuft.45

Wie wenig sich die Umkehrforderung von selbst versteht, stellt der zweimalige

Einspruch der Adressaten heraus, der wortgleich wiederholt wird und den

mittleren Abschnitt rahmt: «Der Weg (hier: Ordnung) Jhwhs ist nicht richtig
(oder: einsichtig)» (V.25, vgl. V.29). In diesem Einwand spricht sich das gleiche

43 Das Lexem sûb bezeichnet eine radikale Abkehr vom bisherigen Verhalten in beide Rich¬

tungen, von der Sünde zur Gerechtigkeit und umgekehrt. Der Ton liegt hier zweifelsfrei

auf der Umkehr des Frevlers zum Leben, mit der sich den Adressaten neues Leben er-
schliesst. Indem der gegenteilige Fall mitbedacht wird, ahmt der zweite Hauptteil die beiden

Übergänge des Generationenschemas des ersten nach (vgl. Schenker: Saure Trauben

[Anm. 22], 108-112).
44 Es ist bisweilen reklamiert worden, dass die Verknüpfung von Gerechtigkeit/Leben und

Vergehen/Tod in Ez 18 der Alltagserfahrung widerspreche und «eschatologisch» interpretiert

werden müsse (vgl. A. Bertholet: Das Buch Hesekiel [KHC 12], Freiburg u.a. 1897,

96.100; R. Kraetzschmar: Das Buch Ezechiel |HK 111/3,1], Göttingen 1900, 162). Dieser
Einwand verkennt jedoch das «kollektive Individuum», das «Haus Israel», als Adressat des

Textes, dem die Lebenszusage gilt.
45 Diese Gewichtung legt sich weiterhin von der Kompositionsstruktur des Textes her nahe,

in der die Abschnitte über die Umkehr des Frevlers zum Leben (V21-23.27f.) als Rahmen

um die Möglichkeit der Umkehr des Gerechten zum Tod (V.24.26) gelegt sind und diese an

Umfang deutlich überragen. Das gleiche Strukturprinzip liegt schon dem Generationenschema

in V5-18 zugrunde.



Schuld und Geschichte 323

Ordnungs- und Deutungskonzept aus wie in den vorigen Fremdzitaten (vgl.

V.2.19). Das Leitwort dcercek bezeichnet hier das kosmische und soziale

Ordnungsgefüge, das Jhwh garantieren soll, das sich aber einer «(überprüfenden
Nachsicht» seitens der Adressaten entzieht (tkn Nif.). Tat und Folge, die einander

im sapientialen Denken entsprechen sollten, fallen in der geschichtlichen

Erfahrung der Angesprochenen auseinander; das Ordnungskonzept des

Sprechers, das dem klassischen Weisheitsdenken verpflichtet ist, steht im Gegensatz

zu ihrer Selbstwahrnehmung. Die Korrelation von Gerechtigkeit und Leben

steht infrage, sie ist undurchschaubar geworden.
Flier tritt der Konflikt um die Identität «Israels» noch einmal in aller Schärfe

hervor. Dies spiegelt nicht nur die vorwurfsvolle Rückfrage Jhwhs wider, der

den Adressaten vorhält, dass ihre eigenen «Wege», d.h. ihr Handeln (und
damit ihr Ordnungskonzept), nicht «richtig» seien, d.h. einer Prüfung seitens des

Gottes Israels nicht standhielten. Der Gegensatz wird noch verstärkt, indem

der Sprecher auf den Einwand hin lediglich das bereits Gesagte — verkürzt

und in chiastischer Reihenfolge (mit betonter Endstellung des Frevlers) -
wiederholt (vgl. V.19£). Weitere Argumente werden von keiner der beiden Seiten

vorgebracht, wie die Wiederaufnahme von Frage und Gegenfrage in V.29

unterstreicht. Der Diskurs endet mit dem Anspruch des schriftprophetisch
vermittelten Gotteswortes auf dessen autoritative Deutungsmacht.

In Folge dessen schliesst der Text mit der nachdrücklichen Aufforderung
an das «Haus Israel», von seinen Verbrechen (ps J umzukehren, damit es lebe.

Jhwh, der Gott Israels, hat kein Interesse am Tod des Sterbenden (Ifmot ham-

met), wie V.32a in Aufnahme von V.21-23 betont: Er will, dass das «Haus Israel»

lebt. Das ist das letzte Wort des Textes.46 Der Weg zum Leben führt für die

Adressaten jedoch nur über die Anerkennung der eigenen Schuld, über ein

neues Selbstverständnis, das eine Erneuerung des Verhaltens ermöglicht. Auf
letztere zielt die Gedankenführung des Textes ab. Er gliedert sich damit in die

Reihe der schriftprophetischen Umkehrrufe ein, denen er trotz seiner weisheit-

46 Der Appellcharakter der Passage erhellt aus den fünf Imperativformen, die sie struktu¬

rieren und die Adressaten zu einer Änderung ihres Verhaltens — nicht ihrer Gesinnung —

auffordern. Der doppelte Ruf zur Umkehr rahmt den Abschnitt (vgl. V30b.32b) und stellt
die Zusage des Lebens betont an den Abschluss. Daher ist eine textkritische Ausscheidung
des Versteils, der in einigen griechischen Handschriften fehlt (vgl. Cooke: Ezekiel [Anm.
13], 204), unnötig.



324 Michael Pietsch

liehen Färbung näher steht als einer lehrhaften Abhandlung über das Prinzip
der individuellen Vergeltung.

III. Schriftprophetie und Geschichtstheologie

Der schriftprophetische Diskurs in Ez 18 wäre missverstanden, wenn man darin

ein «Dogma von der individuellen Vergeltung>>47 zu finden meinte, wie es H. Gun-
kel formuliert hat. Weder ist der moderne Begriff der Individualität der

vorausgesetzten Kommunikationssituation des Textes angemessen, noch eignet
dem Kapitel insgesamt eine lehrhaft-dogmatische Disposition. Seine diskursive

Struktur bildet vielmehr eine kontroverse Diskussion um religiöse und politische

Identitätskonzepte in Juda und Jerusalem in spätexilischer (oder frühnach-

exilischer) Zeit ab. In hermeneutischer Perspektive ist dieser Diskurs in
mehrfacher Hinsicht aufschlussreich: Das Konzept einer kollektiven Schuldhaftung
als religiöses Interpretament gemeinschaftlicher geschichtlicher Erfahrungen,
das nicht nur im Alten Testament verbreitet ist, wird in Ez 18 problematisiert,
insofern ihm eine fatalistische, sich selbst distanzierende Haltung inhärent ist.

Das weisheitliche Ordnungsdenken und sein Symbolsystem, das von den

Adressaten des Textes ihrerseits modifiziert und geschichtshermeneutisch appliziert

worden ist, wird im Rückgriff auf ältere sapientiale und prophetische

Interpretationsmuster bestritten und ersetzt. Die Negation einer

generationenübergreifenden, kollektiven Schuldhaftung stellt das gemeinschaftliche
Identitätskonzept der Adressaten, das in Auseinandersetzung mit den tiefgreifenden

politischen und sozio-ökonomischen Umbrüchen der Exilszeit entwickelt worden

ist, radikal infrage und konfrontiert das angesprochene «Haus Israel» mit
seiner Eigenverantwortlichkeit, mit der es zugleich seine Handlungsfähigkeit
zurück erlangt. Geschichtshermeneutik und Ethik greifen hier ineinander: die

Identität Israels ist nicht allein von seiner Vergangenheit bestimmt, sondern

wird in der Gegenwart stets neu realisiert.

Auf einer anderen Ebene spiegelt sich in der Argumentation des Textes

eine religionsinterne Kontroverse um die Deutungshoheit mit Blick auf die

Identitätsbestimmung des «Hauses Israel» wider. Indem der Sprecher seine

Konzeption in das Gewand der Schriftprophetie kleidet, bedient er sich der un-

47 Vgl. Gunkel: Individualismus (Anm. 13), 238. «Es ist des Propheten Ezechiel Tat
daß er diese Lehre (sc. der individuellen Vergeltung) in die Prophetic übernommen und in
seiner juristisch-priesterlichen Weise mit dogmatischer Genauigkeit ausgeprägt hat (...).»



Schuld und Geschichte 325

mittelbaren Autorität des Gotteswortes. Im Unterschied zur abgeleiteten,
weisheitlichen Wirklichkeitsdeutung fordert die im Medium der Schriftprophetie
ergehende SelbsterschliessungJhwhs die Adressaten zur rückhaldosen Preisgabe

ihres Selbstverständnisses auf. Dies betont nicht zuletzt die abschliessende

Imperativreihe, die das «Haus Israel» vor die Entscheidung zwischen Leben

und Tod stellt. Damit reklamiert die Stimme der Schriftprophetie für sich die

uneingeschränkte Deutungsmacht in diesem Konflikt — und das Medium des

Prophetenbuches hat diesem Anspruch in der religiösen Uberlieferung des

alten Israel einen bleibenden Ort verschafft.

Abstract
Das Kapitel Ez 18 ist in der Forschung häufig mit der Ausbildung einer individuellen

Verantwortungsethik in Verbindung gebracht worden, die mit der älteren Vorstellung
einer kollektiven Schuldhaftung im altisraelitischen Rechtswesen breche und als

Vorstufe einer moralisch-sittlichen Religionsauffassung verstanden werden könne. Neuere

Untersuchungen haben jedoch gezeigt, dass der Gedanke einer generationenübergreifenden

Schuldhaftung seinen Ursprung nicht im israelitischen Strafrecht besitzt,
sondern in der geschichtshermeneutischen Reflexion nationaler Krisenerfahrungen. Vor
diesem Hintergrund rekonstruiert der Artikel die argumentative Kompositionsstruktur
des Kapitels neu und interpretiert den Text als schriftprophetischen Beitrag zu den

geschichtstheologischen Identitätsdiskursen der exilisch-nachexilischen Zeit.

Michael Ketsch, Neuendettelsau


	Schuld und Geschichte : schriftprophetische Identitätsdiskurse im Ezechielbuch

