Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 71 (2015)

Heft: 3

Artikel: Welche Kircheneinheit wollen wir? : Podiumsgesprach mit Kurt Cardinal
Koch [...].

Autor: Koch, Kurt / Pfleiderer, Georg / Kundert, Lukas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877708

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877708
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Welche Kircheneinheit wollen wit?

Podiumsgesprich mit Kurt Cardinal Koch
im Anschluss an seinen Vortrag am 13. November 2015
in der Aula der Universitit Basel; hg.v. Georg Pfleiderer’

Podiumsteiinehmerin und -teilnebmer: Kardinal Kurt Koch, Prof. Dr. theol., Prisi-
dent des Papstlichen Rates zur Forderung der Einheit der Christen; Prof. Dr.
Christine Axt-Piscalar, Professorin fiir Systematische Theologie an der Georg-
August-Universitit Gottingen; Pfr. Dr. Lukas Kundert, Kirchenratsprisident
der Evangelisch-reformierten Kirche Basel-Stadt, Titularprofessor fiir Neues
Testament an der Universitit Basel; Prof. Dr. Wolfgang Miiller, Professor fiir
Dogmatik und Leiter des Oekumenischen Instituts an der Universitit Luzern.
Aus dem Publikum: Pfr. Dr. Gottfried Locher, Ratsprisident des Schweizerischen
Evangelischen Kirchenbundes; Mgr. DDr. Felix Gmiir, Bischof von Basel.
Gesprichsleitung: Prof. Dr. Georg Pfleiderer, Professor fiir Systematische
Theologie/Ethik Universitit Basel.

Georg Pfleiderer: In seinem Vortrag hat Kardinal Koch die These aufgestellt, dass
grundsitzlich zwei unterschiedliche Vorstellungen vom Ziel der 6kumenischen
Bewegung, zwei unterschiedliche Typen kirchlicher Einheit also, voneinander
zu unterscheiden seien. Den einen Typus hat er mit der rémisch-katholischen
und der orthodoxen Tradition in Verbindung gebracht und thn den Typus einer
wsichtbaren Einheit» im Glauben und in den kirchlichen Vollziigen genannt;
den anderen Typus, den er von vielen protestantischen Kirchen favorisiert
sieht, hat er als das Programm der wechselseitigen Anerkennung der verschie-
denen christlichen Kirchen bzw. Glaubensgemeinschaften bezeichnet. Darf
ich zuerst Frau Axt-Piscalar bitten, sich dazu zu dussern.

1 Fiir die freundliche Uberlassung der Tonaufzeichnung der Veranstaltung danken wir Frau
Regula Pfeifer, Katholisches Medienzentrum Ziirich, fir die Transkription Frau stud.
theol. Julia Vitelli. Allen Beitragenden danken wir fiir die Bereitschaft, ihre Beitrige innert
kurzer Frist selbst zu redigieren — was iibrigens in allen Fillen sehr schonend geschah —
und uns diese zum Abdruck zu iberlassen. — Mit Ausnahme von Anm. 6 (Wolfgang Miil-
ler) stammen alle Anmerkungen vom Hg.

ThZ 3/71 (2015) S. 292-307



Welche Kircheneinheit wollen wit? 293

Christine Axt-Piscalar: Lassen Ste mich zunichst auf die deutliche Kritik des
Kardinals an der Kirchengemeinschaft, wie sie in der Gemeinschaft Evangelischer
Kirchen in Eurgpa (GEKE) getibt wird, eingehen, die der Kardinal — mit mei-
nen Worten formuliert — dahingehend charakterisiert, dass es im Grunde eine
beliebige Pluralitit sei, die sich hier in der Kirchengemeinschaft der GEKE zu-
sammentue.” Demgegentber sei doch festgehalten, dass die Kirchen, die sich
in der Gemeinschaft Evangelischer Kirchen in Eunropa zusammengefunden haben und
Kirchengemeinschaft pflegen, Kirchen sind, die sich dariiber verstindigt ha-
ben, dass sie einig sind im Verstindnis des Evangeliums und einig sind in der
Verwaltung der Sakramente; dass sie sich aufgrund dessen wechselseitig als
wahre Kirchen — legitime Gestalten der einen Kirche Jesu Christi auf Erden
— begreifen und sich darauthin Kirchengemeinschaft erklirt haben und Kit-
chengemeinschaft praktizieren. Es ist, glaube ich, auch wichtig zu erwihnen,
dass die Leuenberger Kirchengemeinschaft die altkirchlichen Bekenntnisse
affirmiert — wie im ibrigen alle reformatorischen Kirchen die altkirchlichen
Bekenntnisse affirmieren — und dass die Leuenberger Kirchengemeinschaft
unterdessen auch in einen Prozess eingestiegen ist, die Frage des geordneten
kirchlichen Amtes zu kliren, und hier zu Aussagen gekommen ist, von denen
ich meine, dass die rémische Theologie und Kirche sie eigentlich ganz gerne
horen konnen. Dies ist in der Tat ein Verstindnis von Einheit von Kirche,
in der, die, wie ich gerne sage, «gestaltete Vielfalt» anerkannt wird. Und dies
mochte ich nun zuspitzen in einer Frage an den Kardinal: Wie viel Vielfalt darf
im romisch-katholischen Konzept von Einheit der Kirchen sein? Denn auch
die katholische Kirche hat es ja damit zu tun, Vielfalt anzuerkennen, und sie
steht faktisch in einem Prozess, Vielfalt anzuerkennen. Darum mochte ich Sie
bitten, dass Sie nochmals die Grenzen der Vielfalt bestimmen.

Kurt Koch: Zunichst mochte ich richtig stellen, dass ich die Leuenberger Kon-
kordie nicht als unverbindlich beurteilt habe. Ich unterscheide vielmehr zwi-
schen ihrer Bedeutung innerhalb des Protestantismus und ihrer 6kumenischen
Rolle. Ich nehme ihre Bedeutung innerhalb des Protestantismus wahr, da ich
jedes Bestreben nach mehr Einheit unter den Protestanten fiir sehr positiv
halte und darin auch einen weiteren Schritt bei der 6kumenischen Verstin-

2 Der Text der Leuenberger Konkordie findet sich z.B. unter: http://www.kirchenbund.ch/
sites/default/files/Leuenberger-Konkordie-de.pdf



294 Georg Pfleiderer (Hg,)

digung sehe. Wenn dieses Modell der Kirchengemeinschaft, das mir auf der
Grundlage der protestantischen Theologie als plausibel erscheint, aber als
okumenefihiges Modell auch fiir uns Katholiken angeboten wird, kann ich
dem nicht zustimmen, weil die Katholische Kirche ein anderes Verstandnis
von der Einheit hat. Ich bin Thnen aber dankbar fiir den Hinweis, dass auch
bei der Leuenberger Konkordie die altkirchlichen Glaubensbekenntnisse ein-
bezogen sind. Damit ist ein gemeinsamer Boden gegeben ist, auf dem wir uns
bewegen konnen.

Es versteht sich auch fir die Katholische Kirche von selbst, dass es Einheit
nur in Vielfalt geben kann, freilich auch Vielfalt nur in Einheit. Das Problem
besteht im Grunde nur darin, wie Einheit und Vielfalt zusammengesehen wer-
den. Gewiss kann unter der Einheit nicht Einheitlichkeit verstanden werden.
Eine militirische Kompanie, bei der alle dieselbe Uniform tragen und beim
Exerzieren sogar noch dasselbe Gesicht, nimlich die Gasmaske, kann unmog-
lich das Modell der Einheit der Kirche sein. Es geht um eine Vielfalt, aber um
eine Vielfalt im gemeinsamen Glaubensbekenntnis, wie bei der Leuenberger
Konkordie, worauf Sie hingewiesen haben, worin die gemeinsame Anerken-
nung des Evangeliums und der altkirchlichen Bekenntnisse vorausgesetzt ist.
Der springende Punkt scheint mir darin zu bestehen, dass in der Leuenberger
Kirchengemeinschaft aufgrund dieser Voraussetzungen bereits Kanzel- und
Abendmahlsgemeinschaft gewihrt wird und die Verstindigung tber die strit-
tigen Glaubensfragen erst nachher kommt. Demgegentiber setzt fiir die Ka-
tholische Kirche die Abendmahlsgemeinschaft die Gemeinschaft im Glauben
voraus und wird deshalb eher am Ende des 6kumenischen Weges gesehen.
Dies sind meines Erachtens die Fragen, die wir weiter diskutieren sollten. Aber
ich danke Thnen fiir Thre klirenden Hinweise.

Lukas Kundert: Besten Dank, Herr Kardinal, fir Thr Referat auch von meiner
Seite. Es verbindet uns, dass wir beide an der Trennung der Kirchen leiden; das
horte man aus Threm Vortrag stark heraus. Was uns weiter verbindet, méchte
ich von meiner, der evangelisch-reformierten Seite in ein dreifaches Ja kleiden:
Ja, Kirche muss sichtbar sein; eine nicht sichtbare Kirche ist nicht Leib Christi,
ist etwas rein platonisch Ideales. Ja, Kirche muss sich eine Organisation geben,
dass sie nicht nur ein charismatischer Haufen ist, sondern auch Welt gestalten
kann. Und ja, wir wollen sichtbare Einheit erreichen. Ich glaube wirklich, der
Punkt ist, dass wir die sichtbare Einheit alleine im Herrenmahl, im Gemein-



Welche Kircheneinheit wollen wit? 295

schaftsmahl, sehen konnen. Von daher ist uns der Begriff der Verschnung der
zentrale auf evangelischer Seite, so dass wir sagen: wir lassen uns von Christus
versOhnen.

Wir versuchen diese Vielfalt, die wir haben, aus einem Amtsbegriff her-
aus, der im 16./17. Jahrhundert geprigt ist, der als solcher nicht im Epheser-
brief steht; es gibt vielfiltige Vorstellungen von Amt und wir haben gesagt,
im Artikel 39 der Leuenberger Kirchengemeinschaft, in der GEKE, dass die
Lehrunterschiede, die wir zum Amt haben, nicht kirchentrennend sein dirfen
— und auch nicht kirchentrennend sind, weil wir uns verschnt wissen durch
Christus und seinen Tisch. Und insofern hat es mir ein bisschen weh getan, als
ich den Eindruck gewonnen habe, dass die Frage der Verschnung von Thnen
fast ein wenig abschitzig beurteilt wurde. Vielleicht, wahrscheinlich war das
ein Missverstindnis — deswegen mochte ich Sie nochmals fragen: Was ist das
Schwierige, wenn man sich versohnen lisst? Und warum ist es schwierig zu
sagen: Wir haben ganz viele unterschiedliche Punkte, aber wir konnen einander
anerkennen, denn «Du bist aus Christus geboren, ich bin aus Christus geboren,
wir stehen miteinander fiir thn ein»?

Kurt Koch: Vielen Dank, Herr Kirchenratspriasident, auch fir viel Zustimmung,
Denn es kann auch dort Einheit bestehen, wo zunichst Differenzen wahrge-
nommen wetrden. Im Blick darauf, wie Sie meine Aussagen tiber Verschnung
entgegen genommen haben, handelt es sich in der Tat um ein Missverstind-
nis. Ich wende mich tiberhaupt nicht gegen Versohnung, wohl aber gegen eine
vorschnelle und oberflichliche Versohnung Ich glaube, dass wir zunichst
vollkommen tibereinstimmen, dass der Begriff der «versdhnten Verschieden-
heit» ein 6kumenisches Leitmodell sein kann. Dabei handelt es sich um eine
Zielvorstellung, die stark von Oscar Cullmann geprigt worden ist, der heute
auch von Papst Franziskus ofter zitiert wird.’ Das Problem besteht meines Et-

3 O. Cullmann: Einheit durch Vielfalt. Grundlegung und Beitrag zur Diskussion iiber die
Moglichkeiten ihrer Verwirklichung, 2. Aufl., verindert und um ein Kapitel tiber die Reak-
tionen stark vermehrte Auflage, Tiibingen 1990; vgl. dazu J. Bergoglio (Papst Franziskus),
A. Skorka: Uber Himmel und Erde. Jorge Bergoglio im Gesprich mit dem Rabbiner Abra-
ham Skorka, hg.v. D.F. Rosemberg. Aus dem Spanischen von S. Kleemann und S. Strobel,
Miinchen 2013, 223f.: «Ein deutscher lutherischer Theologe, Oscar Cullmann, hat einmal
etwas dazu gesagt, wie man es anstellen kann, die verschiedenen christlichen Denomina-
tionen zur Einheit zu fithren. Thm zufolge sollen wir nicht danach streben, dass alle von



296 Geotg Pfleiderer (Hg,)

achtens darin, was man unter «verséhnter Verschiedenheit» genauer versteht.
Ich habe immer wieder den Eindruck, dass man auf protestantischer Seite mit
dem Begriff der «verséhnten Verschiedenheit» in erster Linie den heutigen
Zustand der zwischenkirchlichen Beziehungen und nicht eine Aufgabe, die uns
bei der 6kumenischen Verstindigung noch bevorsteht, bezeichnet. Die Formel
der «versohnten Verschiedenheit» beschreibt in meinen Augen vor allem die
Aufgabe, iiberall dort, wo noch Trennungen bestehen, Versohnung zu suchen,
da die Okumene mit der Verséhnung steht oder fillt und Okumene nur ge-
lingt, wenn wir uns alle in Christus versohnen lassen. Ich meine also, dass die
Differenz nur darin liegt, wie wir die Formel der «verséhnten Verschiedenheit»
verstehen. Wenn sie bereits als Beschreibung der gegenwirtigen dkumenischen
Situation verstanden wird, dann wire sie fiir mich zuwenig geftllt. Wird mit ihr
hingegen die Aufgabe, die wir gemeinsam angehen miissen, bezeichnet, dann
vermag ich keinen Dissens zu sehen.

Der zweite Punkt beriihrt die sehr schwierige Frage, ob das Amt in der
Kirche fiir thre Einheit konstitutiv ist oder nicht. In der Confessio Augustana
heisst es bekanntlich, dass die reine Verkiindigung des Evangeliums und die
evangeliumsgemisse Verwaltung der Sakramente fiir die Einheit der Kirche
konstitutiv sind und dass dies gentigt: «satis est».* Ich erinnere mich aber dank-
bar daran, dass der reformierte Theologe Lukas Vischer, der lange Zeit im
Okumenischen Weltrat der Kirchen engagiert gewesen ist, in einem Aufsatz
den Kommentar dazu abgegeben hat: «satis est non satis est», dass letztlich
auch in der Evangelischen Kirche das Amt einen einheitsstiftenden Faktor dar-
stellt.” Damit bertihten wit freilich eine schwierige Crux in den 6kumenischen

Anfang an dasselbe bekriftigen, und er schligt vor, in einer versdhnten Verschiedenheit
gemeinsam zu gehen. Er 16st den religiosen Konflikt der vielfiltigen christlichen Konfes-
sionen durch den gemeinsamen Weg dadurch, gemeinsame Dinge zu machen, gemeinsam
zu beten.»

4 Vgl «lit ad veram unitatem ecclesiae satis est consentire de doctrina evangelii et de admi-
nistratione sacramentorum.» (dt: «Dann dies ist genug zu wahrer Einigkeit der christlichen
Kirchen, dass da eintrichtiglich nach reinem Verstand das Evangelium gepredigt und die
Sakramente dem gottlichen Wort gemiss gereicht werden.» Augsburgische Konfession,
Art. VII De Ecclesia/Von der Kirche. In: Die Bekenntnissschriften der evangelisch-lu-
therischen Kirche. Hrsg im Gedenkjahr der Augsburgischen Konfession 1930, Gottingen
#1979, 61.

5 Vgl L. Vischer: ...satis est? Gemeinschaft in Christus und Einheit der Kirche. In: K.
Herbert (Hg): Christliche Freiheit im Dienst am Menschen. Deutungen der kirchlichen



Welche Kircheneinheit wollen wir? 297

Auseinandersetzungen, wobei das Problem im Kern darin besteht, ob wir das
Amt allein in pastoralpragmatischer Hinsicht oder als kirchenkonstitutiv be-
trachten. Uber diese wichtige Differenz miissen wir in Zukunft noch viel in-
tensiver ins Gesprich kommen.

Ich danke Thnen, Herr Kirchenratsprisident, fiir Ihre Hinweise und vor
allem auch fiir die erste Bemerkung, Auch ich leide in der Okumene heute am
meisten darunter, dass viele Christen an der Zerspaltenheit der Kirchen gar
nicht mehr leiden. Ich bin Gberzeugt, dass es das gemeinsame Leiden an der
nach wie vor noch nicht bestehenden Einheit ist, das uns 6kumenisch weiter-
bringen wird.

Wolfgang Miiller: Ich mochte meine Frage mit dem Aspekt der Einheit verbin-
den. Dabei kann man wahrscheinlich auch an die Entwicklungen der bilate-
ralen Kommissionen und an die Erfolge, die wir damit in der 6kumenischen
Theologie hatten, ankniipfen. Zugleich mochte ich aber auch darauf hinweisen
— das hat Kardinal Koch uns in seinem Vortrag gezeigt —, dass es nicht nur
die akademische Reflexion ist, sondern ebenso das Leben der Kirchen, und
zwar in der heutigen Zeit, das es zu bedenken und zu reflektieren gilt. Das
heisst also eben auch in den neuen Fragen, die durch die Ethik aufkommen
oder auch durch die pfingstkirchlichen Bewegungen in anderen Kontinenten
(in Afrika oder Stidamerika), Fragen fiir die 6kumenische Situation zu sehen.
Etwas, wovon im Ubrigen auch Papst Franziskus stark geprigt ist. Das zeigt
sich bei dem Dokument von Aparecida / Brasilien.® Meine Frage beziiglich
der Einheit mochte ich an der Entwicklung aufzeigen, wie die gemeinsame
Erklirung im Hinblick auf die Rechtfertigung entstanden ist. Da hatten wir
ja die hermeneutische Figur eines differenzierten Grundkonsenses gefunden,

Aufgabe heute. Zum 80. Geburtstag von Martin Niemoller, Frankfurt a.M. 1972, 243-254.
Das Zitat lautet insgesamt (253f.): «Die Schwiiche der Confessio Augustana liegt darin, daB3
sie den Willen dazu [sc. zu einer «Strategie, die auf das Ziel der Finheit und des gemeinsa-
men Zeugnisses ausgerichtet ist| cher lihmt als fordert; und die Kirchen, die sich in threm
Kampf um die Einheit allein von dieser Formel leiten lassen, sind darum ungentigend
ausgeristet. Formula satis est non satis est. Sie missen an der 6kumenischen Bewegung
vielmehr mit der Erwartung teilnehmen, in eine Gemeinschaft einzutreten, in der die Auf-
rechterhaltung ihrer besonderen Identitit tberfliissig werden kann [...].»

6 Vgl Aparecida 2007. Schlussdokument der 5. Generalversammlung des Episkopats von
Lateinamerika und der Karibik. 13. - 31. Mai 2007, hg:v. der Deutschen Bischofskonferenz,
Bonn 2007 (= Stimmen der Weltkirche Nr. 41).



298 Georg Pfleiderer (Hg,)

und meine Frage wire: Wenn man davon ausgeht, dass wir von katholischer
Seite sehen, dass man von zwei Typen beziiglich der Finheit und damit auch
der Kirche sprechen kann, sprechen muss, wire es mit Blick auf die Frage nach
dem Verstindnis der Einheit moglich, dass man so etwas wie einen differen-
zierten Grundkonsens in dieser Frage der Einheit annimmt und darin auf die
Verwirklichung in den jeweiligen Kirchen schaut und vielleicht da einen Weg
sieht, den man gehen koénnte. Fiir mich war bei dem Vortrag ebenso bedeut-
sam in diesem Zusammenhang zu sehen, dass es wichtig ist, das gemeinsame
Zeugnis der Mirtyrer in der neueren Zeit zu betrachten und zu reflektieren. Ich
denke, ein wunderschones Beispiel in unseren Breitengraden ist dafiir Dietrich
Bonhoeffer, der ein Mirtyrer wahrend der NS-Zeit in Deutschland gewesen
ist und fir die Theologie, fir die christliche Theologie der modernen Welt,
sowohl in Furopa wie in Nordamerika, sowohl fiir die evangelische wie fiir die
katholische Tradition, doch auch sehr bestimmend geworden ist.

Kurt Koch: Danke vielmals, ich habe da gar nicht viel zu antworten oder hin-
zuzufiigen. Ich stimme natiirlich iiberein, dass die 6kumenische Formel des
differenzierten Konsenses bedeutet, dass wir bei strittigen Fragen, jedenfalls
bei solchen, die bisher als strittig betrachtet worden sind, ein gemeinsames
Verstindnis finden, bei dem durchaus Unterschiede bleiben kénnen, die aber
nicht mehr als kirchentrennend zu beurteilen sind. Auf dieser Uberzeugung
beruht mein Vorschlag, dass wir nach der gemeinsamen Erklirung tber die
Rechtfertigungslehre’ vor allem im Dialog mit den Lutheranern nun einen dif-
ferenzierten Konsens tber die Fragen von Kirche, Eucharistie und Amt an-
streben sollten. Ich stelle dabei dankbar fest, dass mein Vorschlag bereits in
verschiedenen nationalen oder kontinentalen Dialogen aufgenommen worden
ist. Der Dialog zwischen Lutheranern und Katholiken in Finnland widmet sich
beispielsweise dieser Frage. Und vor einigen Wochen habe ich ein neues Do-
kument des Lutherisch-Katholischen Dialogs in den USA erhalten, in dem
diese Fragen intensiv besprochen werden. Ich bin tiberzeugt, dass bei diesen
wichtigen 6kumenischen Fragen das Erreichen eines differenzierten Konsen-
ses, der nicht ein voller Konsens sein muss, bei dem aber die strittigen Fragen
nicht mehr als kirchentrennend betrachtet werden, ein wichtiger Schritt auf die
Einheit hin wire.

7 Gemeinsame Frklarung zur Rechtfertigungslehre des Lutherischen Weltbundes und der
Katholischen Kirche; der Text findet sich z.B. unter: http://www.evlks.de/doc/ge_rfl.pdf



Welche Kircheneinheit wollen wir? 299

Georg Pfleiderer: Herr Kardinal, ich wiirde gerne der Anregung von Wolfgang
Miiller folgend auf den Gedanken aus dem Schlussteil Thres Vortrags zurtick-
kommen, dass im christlichen Martyrertum, der Geschichte wie der Gegen-
wart, eine gemeinsame 6kumenische Dimension der Kirche verborgen liege.
Mit der Blutzeugenschaft im Besonderen ist dann ja vielleicht auch der Zeu-
genschaft im Allgemeinen, dem gelebten Glauben, dem «laienapostolat», ein
zentraler Stellenwert flir das — gemeinsame — Kirchesein zugesprochen. Die-
sen Gedanken hat jedenfalls, wenn ich recht sehe, Karl Barth in seiner Aus-
einandersetzung mit dem Vatikanum II sehr wichtig gefunden.® Koénnte sich
nicht, wenn man Thren Hinweis so versteht, darin in der Tat eine gemeinsame
okumenische Perspektive abzeichnen?

Kurt Koch: Dankeschon. Ja, ich bin zutiefst iiberzeugt, dass die Okumene der
Zeugen und die Okumene der Mirtyrer die wichtigste dkumenische Her-
ausforderung heute darstellt und im Grunde die iiberzeugendste Gestalt der
Okumene ist. Sie haben mit Recht Karl Barth erwihnt, dem die gemeinsame
Zeugenschaft ein wichtiges Anliegen gewesen ist. Ich mochte als katholischen
Zeugen Papst Johannes Paul II. nennen. Ich erinnere mich an seine erste Be-
gegnung mit Reprisentanten verschiedener Kirchen wihrend seiner Aposto-
lischen Reise nach Deutschland, als er davon berichtet hat, dass er in seinem
Leben zwei Diktaturen, die braune und die rote, etlebt und dabei erfahren
habe, dass die Diktatoren iiberhaupt keinen Unterschied zwischen Katholi-
ken, Orthodoxen und Protestanten gemacht haben, und dass er damals gelernt
habe, dass wir Christen alle zusammengehoren. In dieser Erfahrung sehe ich
die tiefste Quelle des grossen 6kumenischen Engagements von Johannes Paul
I1. Dieselbe Uberzeugung wird heute von Papst Franziskus weiter gefiihrt. Er
spricht von der Okumene des Blutes, weil das Blut, das die Mirtyrer aus ver-
schiedenen Kirchen vergiessen, nicht trennt, sondern eint. Ich denke, dass wir
auf dieser Spur weitergehen und uns herausfordern lassen sollten, um zu mehr
Einheit unter uns zu kommen.

Georg Pfleiderer: Nach diesen perspektivenreichen Uberlegungen wiirde ich ger-
ne an dieser Stelle unsere Gesprichsrunde erweitern und den Ratsprisidenten

8 Vgl K. Barth: Ad Limina Apostolorum, Berlin 1967, 23 (Liturgie als Bezeugung); 33 (zum
Laienapostolat).



300 Georg Pfleiderer (Hg,)

des Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes, Pfr. Dr. Gottfried Locher,
um eine Frage bitten.

Gottfried Locher: Kardinal Kurt, es stehen gewissermassen zwei Spuren im Raum
angesichts der Christenverfolgungen: dieses Okumenebild des gemeinsam ver-
gossenen Blutes, aber auch eine halbe Stunde Deines Vortrags tiber die klassi-
schen dogmatischen Fragen, die ja nicht gelost werden dadurch. Und mir stellt
sich die Frage: Wie gehoren die beiden Dinge denn zusammen? Also, wir Men-
schen werden auf Erden weiterhin christliches Blut vergiessen, und ebenfalls
wird sich nichts daran dndern, dass unsere Fragen ja nicht nur kirchentrennend
sind, sondern von Kirche zu Nicht-Kirche gedussert werden — aus Sicht Roms.
Wie gehoren die beiden Dinge zusammen?

Kurt Koch: Dankeschén. Ich glaube, dass die Okumene der Mirtyrer uns die
ganze Dringlichkeit vor Augen fiihrt, die klassischen dogmatischen und bis
anhin zwischen den Kirchen strittigen Fragen mit noch grosserer Leidenschaft
zu besprechen und zu bereinigen, so dass Dein Eindruck von zwei Spuren
tiberwunden werden konnte.

Dem zweiten Teil in Deiner Aussage, lieber Gottfried, dass es bei der Be-
sprechung der strittigen Fragen aus der Sicht Roms um einen Dialog von Kir-
che zu Nicht-Kirche geht, kann ich nicht zustimmen. Du beziehst Dich dabet
wohl auf die schwierige Aussage in der Erklirung der Glaubenskongregation
«Dominus lesus» aus dem Jahre 2000, dass die aus der Reformation hervorge-
gangenen Kirchen nicht Kirchen «im eigentlichen Sinn» seien.” Dies ist gewiss
eine schwer verstindliche Formulierung vor allem in der deutschen Sprache,
weil das Wort «eigentlich» eigentlich ein schwieriges Wort ist und sehr oft das

9  Kongregation fiir die Glaubenslehre: Frklirung DOMINUS IESUS. Uber die Einzigkeit
und die Heilsuniversalitit Jesu Christi und der Kirche. 6. August 2000 (Verlautbarungen des
Apostolischen Stuhls 148), hg. vom Sckretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn.
Die zitierte Formulierung steht in Abschnitt 17, S. 23: «Die kirchlichen Gemeinschaften
hingegen, die den giiltigen Episkopat und die urspriingliche und vollstindige Wirklichkeit
des eucharistischen Mysteriums nicht bewahrt haben, sind nicht Kirchen im eigentlichen
Sinn; die in diesen Gemeinschaften Getauften sind aber durch die Taufe Christus einge-
gliedert und stehen deshalb in einer gewissen, wenn auch nicht vollkommenen Gemein-
schaft mit der Kirche. Die Taufe zielt namlich hin auf die volle Entfaltung des Lebens in
Christus durch das vollstindige Bekenntnis des Glaubens, die Fucharistie und die volle
Gemeinschaft in der Kircher



Welche Kircheneinheit wollen wir? 301

Gegenteil von dem meint, was man sagen will. Wenn beispielsweise Kinder vor
dem Fernsehapparat sitzen und die Mutter sagt, «eigentlich solltet ithr die Haus-
aufgaben machen», impliziert diese Aussage gerade die Erlaubnis der Mutter,
weiterhin Fernsehen zu schauen. Im Lateinischen heisst es viel priziser: «sensu
proprio», dies bedeutet, dass die aus der Reformation hervorgegangenen Kir-
chen nicht in dem Sinne Kirche sind, wie die Katholische Kirche sich versteht.
Darin werden die protestantischen Kirchen gewiss zustimmen; denn sie wollen
nicht im katholischen Sinn Kirche sein — jedenfalls nicht im konfessionellen
Verstindnis. Im urspringlichen Sinn hingegen, wenn wir im Apostolischen
Glaubensbekenntnis die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche be-
kennen, sollten wir alle «katholisch» sein wollen, genauso wie auch wir Ka-
tholiken im urspriinglichen Sinn «evangelisch» sein wollen, da auch wir kein
anderes Fundament als das Evangelium haben. Diese Hinweise zeigen, wie
notwendig es ist, dass wir in einen Dialog dariiber eintreten, was wir genauer
unter «Kirche» verstehen. Ich wire deshalb dankbar, wenn man auf protestan-
tischer Seite nicht weiterhin iiber die ungeschickte Aussage in «Dominus Iesus»
in der deutschen Ubersetzung trautig bleibt, sondern sie als Herausforderung
annimmt, miteinander ins Gesprich zu kommen, wie wir gegenseitig die Kir-
che verstehen, um zu einem gemeinsamen Verstindnis von Kirche zu gelangen
und uns gegenseitig als Kirche anerkennen zu kénnen. Darin besteht fiir mich
die vordringliche Frage im Dialog mit den evangelischen und reformierten
Mitchristen. In dieser Sinnrichtung hat Papst Benedikt XVI. in seinem grossen
Interview-Buch mit Peter Seewald die problematische Formulierung in «Do-
minus Jesus» mit der Aussage interpretiert, dass mit der Reformation eine neue
Gestalt des Kirche-Seins entstanden ist.!” Dabei versteht es sich von selbst,

10 Gemeint diirfte folgende Passage sein: [Benedikt XVI:] «DDas Wort kirchliche Gemein-
schaft ist eine Terminologie des Zweiten Vatikanums. Das Konzil hat hier eine sehr ein-
fache Regel angewandt: Kirche im eigentlichen Sinn ist nach unserem Verstindnis da, wo
das Bischofsamt in der sakramentalen Nachfolge der Apostel gegeben ist — und damit die
Eucharistie als Sakrament vorliegt, das der Bischof und der Priester spenden. [...] Wo dies
nicht der Fall ist, ist ein anderer Typus aufgebrochen, eine neue Art, Kirche zu verstehen,
die wir im Vatikanum Il mit dem Wort <kirchliche Gemeinschaft bezeichnet haben. Es
sollte zeigen, dass sie auf andere Weise Kirche sind. Eben nicht, wie sie das ja selbst er-
klaren, auf die gleiche Art, wie es die Kirchen der grossen Tradition des Alterntums sind,
sondern aus einem neuen Verstindnis heraus, wonach Kirche nicht in der Institution liegt,
sondern in der Dynamik des Wortes, das die Menschen versammelt und zur Gemeinde
macht. Insofern ist diese Terminologie ein Versuch, das/ Besondere der protestantischen



302 Georg Pfleiderer (Hg.)

dass es nicht unsere Aufgabe als Katholiken sein kann, diese neue Gestalt von
Kirche zu beschreiben, dass darin aber die Einladung enthalten ist, mit den
protestantischen Mitchristen in einen tieferen Dialog dartiber einzutreten, was
unter «Kirche» zu verstehen ist, um von daher zu einem differenzierten Kon-
sens Uber das Kirche-Sein zu gelangen.

Christine Axt-Piscalar: Herr Kardinal, ich méchte gerne das, was sie jetzt zum
Schluss im Blick auf die Frage von Herrn Ratsprisident Locher zum Kirche-
Sein — zum Kirche-Sein der evangelischen Kirchen — gesagt haben, nochmals
bekriftigen. Ich meine, ich hatte Sie noch nie in dieser Weise und so deutlich
eine Tur 6ffnen gehort, was diese «ungeschickte Formulierungy, von der Sie
sprachen, angeht, im Blick namlich auf das Kirche-Sein der evangelischen
Kirchen. Das mochte ich doch gerne festhalten. Und dann haben Sie auch
im Blick auf das kirchliche Amt angedeutet, hier konne ein differenzierter
Konsens angestrebt werden. Wenige Sitze davor sprachen Sie davon, fiir die
katholische Kitche sei das kirchliche Amt kirchenkonstitutiv, wohingegen die
Evangelischen einen eher, das war Thre Formulierung, bloss pragmatischen
Zugang zum Amt hatten. Das wirde ich doch bestreiten wollen; das evan-
gelische Amt ist nicht bloss pragmatisch, sondern hingerichtet auf die reine
Evangeliumsverkindigung und die rechte Sakramentsverwaltung, und es ist
gerade auf diese Weise auch ein Amt des Dienstes an der Finheit der Kir-
che. Wenn man die theologischen Aussagen der evangelischen Kirchen zum
Amtverstandnis nimmt, glaube ich, dass man da einen guten Weg fiir einen
differenzierten Konsens eingespurt sehen kann. Sehen nicht auch Sie darin
einen guten Weg eingespurt, so dass auch das evangelische Verstindnis des

Christenheit zu erfassen und es positiv auszudriicken. Da kann man immer noch nach bes-
seren Worten suchen, aber die Grundunterscheidung ist berechtigt; sie ist ja schon rein his-
torisch gegeben. |...] Im Ubrigen ist noch einmal zu betonen, dass die kirchliche Situation
der einzelnen protestantischen Gemeinschaften sehr unterschiedlich ist, so dass man nicht
von der protestantischen Kirche sprechen kann. Es geht einfach darum, zu sehen, dass das
Christentum im Protestantismus sozusagen eine Akzentverschiebung vorgenommen hat,
und dass wir versuchen, das zu verstehen; dass wir uns gegenseitig als Christen anerkennen
und miteinander einen Dienst als Christen tun. [Peter Seewald:] Und tiber die Definition,
was Kirche ist, kann auch ein Papst nichts anderes sagen? [Benedikt XV1.:] Nein. Dariiber
kann er nicht verfiigen. Er ist an das Zweite Vatikanum gebunden.» Benedikt XVI. Licht
der Welt. Der Papst, die Kirche und die Zeichen der Zeit. Ein Gesprich mit Peter Seewald,
Freiburg 1.B., Basel, Wien. *2010, 120f.



Welche Kircheneinheit wollen wir? 303

Amtes nicht mehr als ein rein pragmatisches aus katholischer Perspektive zu
kritisieren ist?

Kurt Koch: Wenn Sie den Eindruck haben, dass ich zum ersten Mal so deutlich
zur 6kumenischen Frage des Kirchenverstindnisses gesprochen hitte, mochte
ich meinerseits festhalten, dass ich dies sehr oft in aller Klarheit gesagt, aber
nicht den Eindruck erhalten habe, gehort worden zu sein. Wenn dies heute
aber gelungen ist, freue ich mich und bin dafiir dankbar. Denn das grosse
Missverstandnis besteht eben darin, dass man aus der Formel «nicht Kirche im
eigentlichen Sinn» den falschen Schluss: «eigentlich keine Kirche» gezogen hat.

Was die Frage des Amtes betrifft, meine ich schon davon ausgehen zu
dirfen, dass zwischen Lutheranern und Reformierten ein nicht kleiner Unter-
schied besteht, beispielsweise was die Bedeutung des Bischofsamtes angeht,
jedenfalls in der schweizerischen Gestalt der reformierten Kirchen, in denen
vor einiger Zeit eine Diskussion dariiber gefiihrt worden ist, ob nicht auch
die reformierten Kirchen in der Schweiz das Bischofsamt wieder einfithren
sollten, und zwar nicht nur als Dienst in der eigenen Kirche, sondern auch als
Beitrag in der Okumene. Diesbeziiglich nehme ich eine nicht unbetrichtliche
Differenz zu den Lutherischen Kirchen wahr. Was Sie iiber das Amt ausgeftihrt
haben, nehme ich dankbar zur Kenntnis. Wahrscheinlich ist meine Bezeich-
nung des evangelischen Amtsverstindnisses als «pragmatisch» nicht adiquat.
Mir ging es aber um die zentrale Frage, ob das Amt auch in evangelischer
Sicht kirchenkonstitutiv ist oder nicht. Diesbeziiglich habe ich in der jlinge-
ren Vergangenheit aus Evangelischen Kirchen in Deutschland nicht wenige
irritierende Ausserungen wahrgenommen. Und wenn mein Gedichtnis mich
nicht im Stich lasst, haben Sie, Frau Professor, das Amtspapier der VELKD
heftig kritisiert; und ich will nicht verschweigen, das ich mich iiber Thre klare
Stellungnahme gefreut habe.

Lukas Kundert: Datf ich zur Gestalt der Kirchenleitung noch etwas sagen? Wir
haben in der GEKE vor zwei Jahren einen Konsens gefunden darin, dass wir
uns einig sind, dass Kirche auf allen Ebenen dreigliedrig geleitet werden muss.
Nimlich synodal, also Kirchgemeindeversammlung, eine Synode. Dann kolle-
gial, in einem Kirchenvorstand, in einem Kirchenrat oder einem Rat wie dem
Schweizetischen Evangelischen Kirchenbund, und personal. Das ist glaube ich
schon ein Durchbruch gewesen fiir uns Reformierte, dass wir gesagt haben,



304 Georg Pfleiderer (Hg,)

auf allen Ebenen gibt es auch ein personales Amt. Und da ist in der Schweiz
die Schwierigkeit, dass wir bislang keine Bischofe gekannt haben, weil unser
Bischof ja da im Auditorium sitzt — der Bischof von Basel. Er sitzt ja da und
wir Reformierte haben den Bischof nie abgeschafft, er war einfach nicht mehr
in Basel. Der Rat von Basel-Stadt hat auch die Kirche verstaatlicht, und hier
sind Christen zurtickgeblieben, die dann halt das Beste daraus gemacht haben
aus der Situation. Und insofern haben wir jetzt aber gemerkt, dass es vollig
illusorisch ist zu denken, dass Du Felix unser evangelischer Bischof sein konn-
test, denn dann dirftest du nicht mehr romisch-katholisch sein oder wir nicht
mehr evangelisch im konfessionellen Sinn, und insofern haben wir gemerkt,
wir miissen eine neue Nomenklatur jetzt auch bei uns finden. Weshalb sollten
wit also nicht statt von einem Prisidenten wieder von einem Bischof spre-
chen, was er eigentlich in Wirklichkeit ist? Also insofern haben wir uns da
angenihert. Was mehr noch die Frage ist, ist wie auf all diesen Ebenen der
Kirchenleitung im synodalen und kollegialen Bereich auch Nicht-Theologen
oder Nicht-Ordinierte vertreten sein mussen. Ich glaube, das ist im Moment
ein Unterschied, bet dem ich nicht weiss, wie wir da Briicken bauen kénnten.

Georg Pfleiderer: Ein Unterschied wire ja auch, dass der Bischof bei uns auch
eine Bischofin sein konnte. Aber der Bischof, nimlich der angesprochene Bi-
schof von Basel, hat sich gerade mit einer Frage gemeldet; bitte, Herr Bischof
Gmuir!

Felisc Gmiir: Ich weiss nicht, ob es eine Frage ist. Es ist eher eine Feststellung
und eine Sorge und ein Nicht-Wissen. Ich stelle fest, dass die notae ecclesiae sa-
gen, die Kirche sei eins und allumfassend, und sie sei heilig und apostolisch.
Aber bei sehr vielen Leuten wird die Kirche wahrgenommen als eine Instituti-
on. Und das Kennzeichnende ist nicht, dass sie eins, allumfassend, heilig und
apostolisch 1st, sondern dass es eine Institution ist. Ob lutheranisch, romisch-
katholisch, ob es ein Bistum oder eine Kirchgemeinde ist — das ist vollig egal.
Und jetzt stelle ich fest, dass bei den jungeren Christinnen und Christen die
Institution in Frage gestellt wird. Und wir kennen ja das Migrieren von Kir-
che zu Kirche. Das bedeutet, dass Kirche eher zur Gemeinde wird — mit dem
Christus, den man bekennen will, in diesem oder in einem anderen Modus.
Und ich meine festzustellen, dass bei den schnell wachsenden Kirchen, den
pentekostalen Kirchen, ein sehr volatiler Kirchenbegriff verwendet wird. Das



Welche Kircheneinheit wollen wir? 305

Institutionelle tritt extrem in den Hintergrund und wandelt sich stindig, Das
gibt fiir mich dann ein Problem des Amtes und ein Problem der Sichtbarkeit
und ein Problem der Verbindlichkeit. Aber Zeugnis i1st moglich. Gibt es viel-
leicht eine Grundspannung zwischen einer Kirche der zusammengerufenen
Glaubigen, der ecvlesia, und einer Kirche, die einfach mal ist, das Kreuz versteht,
das da einfach steht, fiir immer und ewig? Und ist die Kirchentrennung viel-
leicht ein Ausdruck dieser Grundspannung? Ich weiss es nicht.

Kurt Koch: In dieser Spannung besteht in der Tat eine Grundschwierigkeit. Na-
turlich ist die Kirche eine Institution; sie ist aber zugleich ein Geheimnis. Und
die Herausforderung besteht darin, wie beide Dimensionen miteinander ver-
mittelt werden kénnen. Wenn die Kirche nur als Institution wahrgenommen
wird, dann bertuhren alle Probleme, die die Menschen heute mit Institutionen
uberhaupt haben, auch die Kirche. Dies zeigt sich beispielsweise auch daran,
dass diejenigen, die gerne aus dem Staat austreten mochten, wahrscheinlicher
nicht weniger sind als diejenigen, die aus der Kirche ausgetreten sind. Der Un-
terschied besteht ja nur darin, dass man das eine sehr leicht und das andere
tiberhaupt nicht kann. Aber die Kirche muss mehr sein als allein eine Instituti-
on, sie muss als glaubwiirdige Glaubensgemeinschaft erkennbar sein. Die notae
ecclesiae werden beispielsweise erst deutlicher sichtbar, wenn die Glaubensge-
meinschaft geeint ist und ein gemeinsames Zeugnis abgeben kann. Dann wiir-
de auch erfahrbar, was unter Einheit und Katholizitit zu verstehen ist. Denn
«katholischy» ist nicht einfach eine Sonderbezeichnung einer bestimmten kon-
fessionellen Gemeinschaft, sondern eine Grundeigenschaft aller Christen und
Kitchen. Ich wire deshalb dankbar, wenn auch die Protestanten das Wort «ka-
tholisch» verwenden wiirden. Es war fiir mich ein sehr schones Erlebnis, als bei
der Schlussveranstaltung der Okumenischen Europiischen Versammlung hier
in Basel im Jahre 1989 ein evangelischer Christ das Apostolische Glaubensbe-
kenntnis vorgetragen und von der einen und katholischen Kirche gesprochen
hat. In dieser Redeweise liegt ein notwendiger Nachhilfeunterricht fir uns Ka-
tholiken. Denn wenn auch Protestanten die eine katholische Kirche bekennen,
muss jeder Katholik zur Kenntnis nehmen, dass die Rémisch-katholische Kir-
che noch nicht ganz katholisch ist, da es Katholizitit offenbar auch ausserhalb
der Romisch-katholischen Kirche gibt. Umgekehrt sollten wir Katholiken das
schone Wort «evangelisch» auch nicht einfach den Protestanten tberlassen,
weil wir selbst auch «evangelisch» sind und es auch sein wollen.



306 Georg Pfleiderer (Hg.)

Eflauben Sie mir noch ein kurzes Wort zu Thnen, Herr Kirchenratspra-
sident Kundert. Wenn Sie die drei Ebenen — synodal, kollegial und personal
— ins Spiel bringen, ist in meinen Augen eine gute Basis gelegt, auf der wir
bei der Amtstheologie weiter diskutieren konnten. Denn was die Synodalitit
betrifft, haben wir in der Katholischen Kirche einigen Nachholbedarf. So weit
ich es wahrnehme und mir das Urteil zusteht, besteht der Nachholbedarf in
den protestantischen Kirchen eher auf der personalen Ebene. Da konnten wir
uns gegenseitig helfen im Sinne des 6kumenischen «Austausches der Gaben».

Auf der Ebene der Synodalitit wire es in meiner Sicht nicht schwierig, das
Laienelement auch in der Katholischen Kirche zu vertiefen. Auf der persona-
len Ebene der Kirchenleitung kann ich dies allerdings nicht sehen. In 6kumeni-
scher Hinsicht nehme ich dankbar zur Kenntnis, dass sowohl der Kirchenrats-
prasident von Basel-Stadt als auch der Prisident des Rates des Schweizerischen
Evangelischen Kirchenbundes ordiniert sind, da es sich dabei um geistliche
Amter handelt. Damit sind wichtige Ansatzpunkte fiir die weitere 6kumeni-
sche Diskussion tiber das Amt in der Kirche gegeben.

Georg Pfleiderer: Eine letzte Frage kommt von dem angesprochenen Ratsprisi-
denten, Herrn Locher.

Gottfried Locher: Kardinal Kurt, das ist nun keine Frage, sondern eine Einla-
dung: Uns verbindet manch Katholisches, seit heute Abend weiss ich: auch das
Protestantisch-Sein — das ist gut zu wissen! In zwei Jahren feiert der SEK das
Reformationsgedenken, wie Thr es nennt, das -jubilium, wie wir es nennen,
und es ist uns ein Anliegen, damit das Protestantische und das Katholische
miteinander zu verbinden. Und ich bitte Dich, die Einladung des SEK an Papst
Franziskus zu tibermitteln, uns doch zu besuchen in dem Jahr, mit uns das Ju-
bilium zu feiern. Auf eine Art und Weise, dass daraus nicht ein dogmatisches
Symposium oder eine ¢kumenische Diskursveranstaltung wird, sondern ein
Christusfest, ein gemeinsames Christusfest. Ich wiirde mich freuen, wenn Du
diese Einladung iibermitteln kénntest. Und wenn Franziskus sie noch person-
lich horen will; dann lade mich nach Rom ein!

Kurt Koch: Ich danke Dir herzlich fiir diese liebenswiirdige Einladung, Ich wer-
de sie gerne an den Heiligen Vater weiter vermitteln. Ich kann zwar eine posi-
tive Antwort nicht garantieren, aber den Wunsch des Schweizerischen Evan-



Welche Kircheneinheit wollen wit? 307

gelischen Kirchenbunds Papst Franziskus ans Herz legen und ithn ermutigen.

Georg Pfleiderer: Ich habe Thren Vortrag als eine Ermutigung verstanden, die
Einheit vor uns zu sehen. Ich mochte ithn eigentlich auch so verstehen, dass
Sie uns empfehlen, das wahre Kirche-Sein als noch ausstehendes, gemeinsam
vor uns stehendes Ziel zu sehen. Das wiirde allerdings auch den Gedanken ein-
schliessen, dass keiner sich schon bei diesem Ziel angekommen weiss, sondern
dass wir gemeinsam in unterschiedlicher Weise auf ein solches Kirche-Sein, das
in seiner wahren Erfiillung noch aussteht, zugehen. Ich weiss nicht, ob Sie sich
dieser Interpretation anschliessen wiirden.

Kurt Koch: Wir haben die Einheit nicht nur vor uns; wir haben sie bereits im
Riicken. Wir haben in Christus bereits eine fundamentale Einheit im Glauben
und in der gemeinsamen Taufe. Die 6kumenische Verantwortung besteht da-
rin, die in Christus bereits gegebene Einheit sichtbarer zu machen und glaub-
wiirdig zu leben. Okumene heisst gemeinsame Umkehr zu Christus und nicht
Riickkehr der einen zu den anderen. Ich finde von daher die Entscheidung sehr
schon, die die Deutsche Bischofskonferenz und die Evangelische Kirche in
Deutschland (EKD) getroffen haben, anlisslich des Reformationsgedenkens
nicht nach Rom oder Wittenberg zu gehen, sondern gemeinsam nach Jerusa-
lem zu pilgern, um im Zuriickgehen zu den gemeinsamen Wurzeln die Einheit
untereinander zu finden und zu vertiefen. Denn je naher wir Christus kommen,
desto niher kommen wir auch zueinander. Die Okumene kann deshalb nur
gedeihen, wenn wir uns gemeinsam im Glauben vertiefen und, wenn ich es so
sagen darf, die Protestanten protestantischer und die Katholiken katholischer
werden, und zwar im Sinne eines «Receptive Ecumenism», dass wir uns gegen-
seitig beschenken und bereichern. Denn jede Kirche hat eine besondere Gna-
dengabe, die sie einbringen kann ins grossere Ganze der einen Kirche, damit
die Schonheit und Fille des christlichen Glaubens in der heutigen Welt noch
klarer erstrahlen kann.

Georg Pfleiderer: Ich darf Thnen, Herr Kardinal, herzlich in unser aller Namen
danken fiir dieses Gesprich und fiir Thren Vortrag; und ich danke auch den
Podiumsteilnehmern und den aus dem Publikum Dazugestossenen fiir Thre
Beitrige und Thnen allen hier im Saal, dass sie in so einer engagierten und
aufmerksamen Weise dabei waren.



	Welche Kircheneinheit wollen wir? : Podiumsgespräch mit Kurt Cardinal Koch [...].

