
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 71 (2015)

Heft: 3

Artikel: Welche Kircheneinheit wollen wir? : Podiumsgespräch mit Kurt Cardinal
Koch [...].

Autor: Koch, Kurt / Pfleiderer, Georg / Kundert, Lukas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877708

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877708
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Welche Kircheneinheit wollen wir?

Podiumsgespräch mit Kurt Cardinal Koch
im Anschluss an seinen Vortrag am 13. November 2015
in der Aula der Universität Basel; hg.v. Georg Pfleiderer1

Podiumsteilnehmerin und -teilnehmer: Kardinal Kurt Koch, Prof. Dr. theol., Präsident

des Päpstlichen Rates zur Förderung der Einheit der Christen; Prof. Dr.
Christine Axt-Piscalar, Professorin für Systematische Theologie an der Georg-

August-Universität Göttingen; Pfr. Dr. Lukas Kundert, Kirchenratspräsident
der Evangelisch-reformierten Kirche Basel-Stadt, Titularprofessor für Neues

Testament an der Universität Basel; Prof. Dr. Wolfgang Müller, Professor für

Dogmatik und Leiter des Oekumenischen Instituts an der Universität Luzern.

Aus dem Publikum: Pfr. Dr. Gottfried Locher, Ratspräsident des Schweizerischen

Evangelischen Kirchenbundes; Mgr. DDr. Felix Gmür, Bischof von Basel.

Gesprächsleitung: Prof. Dr. Georg Pfleiderer, Professor für Systematische

Theologie/Ethik Universität Basel.

GeorgPfleiderer: In seinem Vortrag hat Kardinal Koch die These aufgestellt, dass

grundsätzlich zwei unterschiedliche Vorstellungen vom Ziel der ökumenischen

Bewegung, zwei unterschiedliche Typen kirchlicher Einheit also, voneinander

zu unterscheiden seien. Den einen Typus hat er mit der römisch-katholischen

und der orthodoxen Tradition in Verbindung gebracht und ihn den Typus einer

«sichtbaren Einheit» im Glauben und in den kirchlichen Vollzügen genannt;
den anderen Typus, den er von vielen protestantischen Kirchen favorisiert

sieht, hat er als das Programm der wechselseitigen Anerkennung der verschiedenen

christlichen Kirchen bzw. Glaubensgemeinschaften bezeichnet. Darf
ich zuerst Frau Axt-Piscalar bitten, sich dazu zu äussern.

1 Für die freundliche Überlassung der Tonaufzeichnung der Veranstaltung danken wir Frau

Regula Pfeifer, Katholisches Medienzentrum Zürich, für die Transkription Frau stud,

theol. Julia Vitelli. Allen Beitragenden danken wir für die Bereitschaft, ihre Beiträge innert
kurzer Frist selbst zu redigieren - was übrigens in allen Fällen sehr schonend geschah -
und uns diese zum Abdruck zu überlassen. - Mit Ausnahme von Anm. 6 (Wolfgang Müller)

stammen alle Anmerkungen vom Hg.

ThZ 3/71 (2015) S. 292-307



Welche Kircheneinheit wollen wir? 293

Christine Axt-Piscalar: Lassen Sie mich zunächst auf die deutliche Kritik des

Kardinals an der Kirchengemeinschaft, wie sie in der Gemeinschaft Evangelischer

Kirchen in Europa (GEKE) geübt wird, eingehen, die der Kardinal — mit meinen

Worten formuliert — dahingehend charakterisiert, dass es im Grunde eine

beliebige Pluralität sei, die sich hier in der Kirchengemeinschaft der GEKE
zusammentue.2 Demgegenüber sei doch festgehalten, dass die Kirchen, die sich

in der Gemeinschaft EvangelischerKirchen in Europa zusammengefunden haben und

Kirchengemeinschaft pflegen, Kirchen sind, die sich darüber verständigt
haben, dass sie einig sind im Verständnis des Evangeliums und einig sind in der

Verwaltung der Sakramente; dass sie sich aufgrund dessen wechselseitig als

wahre Kirchen — legitime Gestalten der einen Kirche Jesu Christi auf Erden
— begreifen und sich daraufhin Kirchengemeinschaft erklärt haben und

Kirchengemeinschaft praktizieren. Es ist, glaube ich, auch wichtig zu erwähnen,
dass die Leuenberger Kirchengemeinschaft die altkirchlichen Bekenntnisse

affirmiert — wie im übrigen alle reformatorischen Kirchen die altkirchlichen
Bekenntnisse affirmieren — und dass die Leuenberger Kirchengemeinschaft
unterdessen auch in einen Prozess eingestiegen ist, die Frage des geordneten
kirchlichen Amtes zu klären, und hier zu Aussagen gekommen ist, von denen

ich meine, dass die römische Theologie und Kirche sie eigentlich ganz gerne
hören können. Dies ist in der Tat ein Verständnis von Einheit von Kirche,
in der, die, wie ich gerne sage, «gestaltete Vielfalt» anerkannt wird. Und dies

möchte ich nun zuspitzen in einer Frage an den Kardinal: Wie viel Vielfalt darf
im römisch-katholischen Konzept von Einheit der Kirchen sein? Denn auch

die katholische Kirche hat es ja damit zu tun, Vielfalt anzuerkennen, und sie

steht faktisch in einem Prozess, Vielfalt anzuerkennen. Darum möchte ich Sie

bitten, dass Sie nochmals die Grenzen der Vielfalt bestimmen.

Kurt Koch: Zunächst möchte ich richtig stellen, dass ich die Leuenberger Kon-
kordie nicht als unverbindlich beurteilt habe. Ich unterscheide vielmehr
zwischen ihrer Bedeutung innerhalb des Protestantismus und ihrer ökumenischen
Rolle. Ich nehme ihre Bedeutung innerhalb des Protestantismus wahr, da ich

jedes Bestreben nach mehr Einheit unter den Protestanten für sehr positiv
halte und darin auch einen weiteren Schritt bei der ökumenischen Verstän-

2 Der Text der Leuenberger Konkordie findet sich z.B. unter: http://www.kirchenbund.ch/
sites/default/files/Leuenberger-Konkordie-de.pdf



294 Georg Pfleiderer (Hg.)

digung sehe. Wenn dieses Modell der Kirchengemeinschaft, das mir auf der

Grundlage der protestantischen Theologie als plausibel erscheint, aber als

ökumenefähiges Modell auch für uns Katholiken angeboten wird, kann ich

dem nicht zustimmen, weil die Katholische Kirche ein anderes Verständnis

von der Einheit hat. Ich bin Ihnen aber dankbar für den Hinweis, dass auch

bei der Leuenberger Konkordie die altkirchlichen Glaubensbekenntnisse

einbezogen sind. Damit ist ein gemeinsamer Boden gegeben ist, auf dem wir uns

bewegen können.

Es versteht sich auch für die Katholische Kirche von selbst, dass es Einheit

nur in Vielfalt geben kann, freilich auch Vielfalt nur in Einheit. Das Problem
besteht im Grunde nur darin, wie Einheit und Vielfalt zusammengesehen werden.

Gewiss kann unter der Einheit nicht Einheitlichkeit verstanden werden.

Eine militärische Kompanie, bei der alle dieselbe Uniform tragen und beim

Exerzieren sogar noch dasselbe Gesicht, nämlich die Gasmaske, kann unmöglich

das Modell der Einheit der Kirche sein. Es geht um eine Vielfalt, aber um
eine Vielfalt im gemeinsamen Glaubensbekenntnis, wie bei der Leuenberger

Konkordie, worauf Sie hingewiesen haben, worin die gemeinsame Anerkennung

des Evangeliums und der altkirchlichen Bekenntnisse vorausgesetzt ist.

Der springende Punkt scheint mir darin zu bestehen, dass in der Leuenberger

Kirchengemeinschaft aufgrund dieser Voraussetzungen bereits Kanzel- und

Abendmahlsgemeinschaft gewährt wird und die Verständigung über die

strittigen Glaubensfragen erst nachher kommt. Demgegenüber setzt für die

Katholische Kirche die Abendmahlsgemeinschaft die Gemeinschaft im Glauben

voraus und wird deshalb eher am Ende des ökumenischen Weges gesehen.

Dies sind meines Erachtens die Fragen, die wir weiter diskutieren sollten. Aber
ich danke Ihnen für Ihre klärenden Hinweise.

Lukas Kundert: Besten Dank, Herr Kardinal, für Ihr Referat auch von meiner
Seite. Es verbindet uns, dass wir beide an der Trennung der Kirchen leiden; das

hörte man aus Ihrem Vortrag stark heraus. Was uns weiter verbindet, möchte

ich von meiner, der evangelisch-reformierten Seite in ein dreifaches Ja kleiden:

Ja, Kirche muss sichtbar sein; eine nicht sichtbare Kirche ist nicht Leib Christi,
ist etwas rein platonisch Ideales. Ja, Kirche muss sich eine Organisation geben,
dass sie nicht nur ein charismatischer Haufen ist, sondern auch Welt gestalten
kann. Und ja, wir wollen sichtbare Einheit erreichen. Ich glaube wirklich, der

Punkt ist, dass wir die sichtbare Einheit alleine im Herrenmahl, im Gemein-



Welche Kircheneinheit wollen wir? 295

schaftsmahl, sehen können. Von daher ist uns der Begriff der Versöhnung der

zentrale auf evangelischer Seite, so dass wir sagen: wir lassen uns von Christus

versöhnen.

Wir versuchen diese Vielfalt, die wir haben, aus einem Amtsbegriff heraus,

der im 16./17. Jahrhundert geprägt ist, der als solcher nicht im Epheser-
brief steht; es gibt vielfältige Vorstellungen von Amt und wir haben gesagt,
im Artikel 39 der Leuenberger Kirchengemeinschaft, in der GEKE, dass die

Lehrunterschiede, die wir zum Amt haben, nicht kirchentrennend sein dürfen
— und auch nicht kirchentrennend sind, weil wir uns versöhnt wissen durch

Christus und seinen Tisch. Und insofern hat es mir ein bisschen weh getan, als

ich den Eindruck gewonnen habe, dass die Frage der Versöhnung von Ihnen
fast ein wenig abschätzig beurteilt wurde. Vielleicht, wahrscheinlich war das

ein Missverständnis — deswegen möchte ich Sie nochmals fragen: Was ist das

Schwierige, wenn man sich versöhnen lässt? Und warum ist es schwierig zu

sagen: Wir haben ganz viele unterschiedliche Punkte, aber wir können einander

anerkennen, denn «Du bist aus Christus geboren, ich bin aus Christus geboren,
wir stehen miteinander für ihn ein»?

Kurt Koch: Vielen Dank, Herr Kirchenratspräsident, auch für viel Zustimmung.
Denn es kann auch dort Einheit bestehen, wo zunächst Differenzen
wahrgenommen werden. Im Blick darauf, wie Sie meine Aussagen über Versöhnung

entgegen genommen haben, handelt es sich in der Tat um ein Missverständnis.

Ich wende mich überhaupt nicht gegen Versöhnung, wohl aber gegen eine

vorschnelle und oberflächliche Versöhnung. Ich glaube, dass wir zunächst

vollkommen übereinstimmen, dass der Begriff der «versöhnten Verschiedenheit»

ein ökumenisches Leitmodell sein kann. Dabei handelt es sich um eine

Zielvorstellung, die stark von Oscar Cullmann geprägt worden ist, der heute

auch von Papst Franziskus öfter zitiert wird.3 Das Problem besteht meines Er-

3 O. Cullmann: Einheit durch Vielfalt. Grundlegung und Beitrag zur Diskussion über die

Möglichkeiten ihrer Verwirklichung, 2. Aufl., verändert und um ein Kapitel über die
Reaktionen stark vermehrte Auflage, Tübingen 1990; vgl. dazu J. Bergoglio (Papst Franziskus),
A. Skorka: Über Himmel und Erde. Jorge Bergoglio im Gespräch mit dem Rabbiner Abraham

Skorka, hg.v. D.E Rosemberg. Aus dem Spanischen von S. Kleemann und S. Strobel,
München 2013, 223f.: «Ein deutscher lutherischer Theologe, Oscar Cullmann, hat einmal

etwas dazu gesagt, wie man es anstellen kann, die verschiedenen christlichen Denominationen

zur Einheit zu führen. Ihm zufolge sollen wir nicht danach streben, dass alle von



296 Georg Pfleiderer (Hg.)

achtens darin, was man unter «versöhnter Verschiedenheit» genauer versteht.

Ich habe immer wieder den Eindruck, dass man auf protestantischer Seite mit
dem Begriff der «versöhnten Verschiedenheit» in erster Linie den heutigen
Zustand der zwischenkirchlichen Beziehungen und nicht eine Aufgabe, die uns

bei der ökumenischen Verständigung noch bevorsteht, bezeichnet. Die Formel
der «versöhnten Verschiedenheit» beschreibt in meinen Augen vor allem die

Aufgabe, überall dort, wo noch Trennungen bestehen, Versöhnung zu suchen,

da die Ökumene mit der Versöhnung steht oder fällt und Ökumene nur
gelingt, wenn wir uns alle in Christus versöhnen lassen. Ich meine also, dass die

Differenz nur darin liegt, wie wir die Formel der «versöhnten Verschiedenheit»

verstehen. Wenn sie bereits als Beschreibung der gegenwärtigen ökumenischen

Situation verstanden wird, dann wäre sie für mich zuwenig gefüllt. Wird mit ihr
hingegen die Aufgabe, die wir gemeinsam angehen müssen, bezeichnet, dann

vermag ich keinen Dissens zu sehen.

Der zweite Punkt berührt die sehr schwierige Frage, ob das Amt in der

Kirche für ihre Einheit konstitutiv ist oder nicht. In der Confessio Augustana
heisst es bekanntlich, dass die reine Verkündigung des Evangeliums und die

evangeliumsgemässe Verwaltung der Sakramente für die Einheit der Kirche
konstitutiv sind und dass dies genügt: «satis est».4 Ich erinnere mich aber dankbar

daran, dass der reformierte Theologe Lukas Vischer, der lange Zeit im
Ökumenischen Weltrat der Kirchen engagiert gewesen ist, in einem Aufsatz

den Kommentar dazu abgegeben hat: «satis est non satis est», dass letztlich
auch in der Evangelischen Kirche das Amt einen einheitsstiftenden Faktor
darstellt.3 Damit berühren wir freilich eine schwierige Crux in den ökumenischen

Anfang an dasselbe bekräftigen, und er schlägt vor, in einer versöhnten Verschiedenheit

gemeinsam zu gehen. Er löst den religiösen Konflikt der vielfältigen christlichen Konfessionen

durch den gemeinsamen Weg dadurch, gemeinsame Dinge zu machen, gemeinsam

zu beten.»

4 Vgl. «Et ad veram unitatem ecclesiae satis est consentire de doctrina evangelii et de admi-
nistratione sacramentorum.» (dt: «Dann dies ist genug zu wahrer Einigkeit der christlichen

Kirchen, dass da einträchtiglich nach reinem Verstand das Evangelium gepredigt und die

Sakramente dem göttlichen Wort gemäss gereicht werden.» Augsburgische Konfession,
Art. VII De Ecclesia/Von der Kirche. In: Die Bekenntnissschriften der evangelisch-lutherischen

Kirche. Hrsg. im Gedenkjahr der Augsburgischen Konfession 1930, Göttingen
81979, 61.

5 Vgl. L. Vischer: ...satis est? Gemeinschaft in Christus und Einheit der Kirche. In: K.
Herbert (Hg.): Christliche Freiheit im Dienst am Menschen. Deutungen der kirchlichen



Welche Kircheneinheit wollen wir? 297

Auseinandersetzungen, wobei das Problem im Kern darin besteht, ob wir das

Amt allein in pastoralpragmatischer Hinsicht oder als kirchenkonstitutiv
betrachten. Über diese wichtige Differenz müssen wir in Zukunft noch viel
intensiver ins Gespräch kommen.

Ich danke Ihnen, Herr Kirchenratspräsident, für Ihre Hinweise und vor
allem auch für die erste Bemerkung. Auch ich leide in der Ökumene heute am
meisten darunter, dass viele Christen an der Zerspaltenheit der Kirchen gar
nicht mehr leiden. Ich bin überzeugt, dass es das gemeinsame Leiden an der

nach wie vor noch nicht bestehenden Einheit ist, das uns ökumenisch

weiterbringen wird.

Wolfgang Müller: Ich möchte meine Frage mit dem Aspekt der Einheit verbinden.

Dabei kann man wahrscheinlich auch an die Entwicklungen der bilateralen

Kommissionen und an die Erfolge, die wir damit in der ökumenischen

Theologie hatten, anknüpfen. Zugleich möchte ich aber auch darauf hinweisen

— das hat Kardinal Koch uns in seinem Vortrag gezeigt -, dass es nicht nur
die akademische Reflexion ist, sondern ebenso das Leben der Kirchen, und

zwar in der heutigen Zeit, das es zu bedenken und zu reflektieren gilt. Das

heisst also eben auch in den neuen Fragen, die durch die Ethik aufkommen
oder auch durch die pfingstkirchlichen Bewegungen in anderen Kontinenten

(in Afrika oder Südamerika), Fragen für die ökumenische Situation zu sehen.

Etwas, wovon im Übrigen auch Papst Franziskus stark geprägt ist. Das zeigt
sich bei dem Dokument von Aparecida / Brasilien/' Meine Frage bezüglich
der Einheit möchte ich an der Entwicklung aufzeigen, wie die gemeinsame

Erklärung im Hinblick auf die Rechtfertigung entstanden ist. Da hatten wir
ja die hermeneutische Figur eines differenzierten Grundkonsenses gefunden,

Aufgabe heute. Zum 80. Geburtstag von Martin Niemöller, Frankfurt a.M. 1972, 243-254.

Das Zitat lautet insgesamt (253f.): «Die Schwäche der Confessio Augustana liegt darin, daß

sie den Willen dazu [sc. zu einer «Strategie, die auf das Ziel der Einheit und des gemeinsamen

Zeugnisses ausgerichtet ist»] eher lähmt als fördert; und die Kirchen, die sich in ihrem

Kampf um die Einheit allein von dieser Formel leiten lassen, sind darum ungenügend
ausgerüstet. Formula satis est non satis est. Sie müssen an der ökumenischen Bewegung
vielmehr mit der Erwartung teilnehmen, in eine Gemeinschaft einzutreten, in der die

Aufrechterhaltung ihrer besonderen Identität überflüssig werden kann [...].»
6 Vgl. Aparecida 2007. Schlussdokument der 5. Generalversammlung des Episkopats von

Lateinamerika und der Karibik. 13. -31. Mai 2007, hg.v. der Deutschen Bischofskonferenz,
Bonn 2007 Stimmen der Weltkirche Nr. 41).



298 Georg Pfleiderer (Hg.)

und meine Frage wäre: Wenn man davon ausgeht, dass wir von katholischer
Seite sehen, dass man von zwei Typen bezüglich der Einheit und damit auch

der Kirche sprechen kann, sprechen muss, wäre es mit Blick auf die Frage nach

dem Verständnis der Einheit möglich, dass man so etwas wie einen differenzierten

Grundkonsens in dieser Frage der Einheit annimmt und darin auf die

Verwirklichung in den jeweiligen Kirchen schaut und vielleicht da einen Weg

sieht, den man gehen könnte. Für mich war bei dem Vortrag ebenso bedeutsam

in diesem Zusammenhang zu sehen, dass es wichtig ist, das gemeinsame

Zeugnis der Märtyrer in der neueren Zeit zu betrachten und zu reflektieren. Ich

denke, ein wunderschönes Beispiel in unseren Breitengraden ist dafür Dietrich

Bonhoeffer, der ein Märtyrer während der NS-Zeit in Deutschland gewesen
ist und für die Theologie, für die christliche Theologie der modernen Welt,
sowohl in Europa wie in Nordamerika, sowohl für die evangelische wie für die

katholische Tradition, doch auch sehr bestimmend geworden ist.

Kurt Koch: Danke vielmals, ich habe da gar nicht viel zu antworten oder

hinzuzufügen. Ich stimme natürlich überein, dass die ökumenische Formel des

differenzierten Konsenses bedeutet, dass wir bei strittigen Fragen, jedenfalls
bei solchen, die bisher als strittig betrachtet worden sind, ein gemeinsames
Verständnis finden, bei dem durchaus Unterschiede bleiben können, die aber

nicht mehr als kirchentrennend zu beurteilen sind. Auf dieser Uberzeugung
beruht mein Vorschlag, dass wir nach der gemeinsamen Erklärung über die

Rechtfertigungslehre' vor allem im Dialog mit den Lutheranern nun einen

differenzierten Konsens über die Fragen von Kirche, Eucharistie und Amt
anstreben sollten. Ich stelle dabei dankbar fest, dass mein Vorschlag bereits in
verschiedenen nationalen oder kontinentalen Dialogen aufgenommen worden
ist. Der Dialog zwischen Lutheranern und Katholiken in Finnland widmet sich

beispielsweise dieser Frage. Und vor einigen Wochen habe ich ein neues
Dokument des Lutherisch-Katholischen Dialogs in den USA erhalten, in dem

diese Fragen intensiv besprochen werden. Ich bin überzeugt, dass bei diesen

wichtigen ökumenischen Fragen das Erreichen eines differenzierten Konsenses,

der nicht ein voller Konsens sein muss, bei dem aber die strittigen Fragen
nicht mehr als kirchentrennend betrachtet werden, ein wichtiger Schritt auf die

Einheit hin wäre.

7 Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre des Lutherischen Weltbundes und der
Katholischen Kirche; der Text findet sich z.B. unter: http://www.evlks.de/doc/ge_rfl.pdf



Welche Kircheneinheit wollen wir? 299

Georg Pfleiderer: Herr Kardinal, ich würde gerne der Anregung von Wolfgang
Müller folgend auf den Gedanken aus dem Schlussteil Ihres Vortrags
zurückkommen, dass im christlichen Märtyrertum, der Geschichte wie der Gegenwart,

eine gemeinsame ökumenische Dimension der Kirche verborgen liege.

Mit der Blutzeugenschaft im Besonderen ist dann ja vielleicht auch der

Zeugenschaft im Allgemeinen, dem gelebten Glauben, dem «Laienapostolat», ein

zentraler Stellenwert für das — gemeinsame — Kirchesein zugesprochen. Diesen

Gedanken hat jedenfalls, wenn ich recht sehe, Karl Barth in seiner

Auseinandersetzung mit dem Vatikanum II sehr wichtig gefunden.8 Könnte sich

nicht, wenn man Ihren Hinweis so versteht, darin in der Tat eine gemeinsame
ökumenische Perspektive abzeichnen?

Kurt Koch: Dankeschön. Ja, ich bin zutiefst überzeugt, dass die Ökumene der

Zeugen und die Ökumene der Märtyrer die wichtigste ökumenische

Herausforderung heute darstellt und im Grunde die überzeugendste Gestalt der
Ökumene ist. Sie haben mit Recht Karl Barth erwähnt, dem die gemeinsame

Zeugenschaft ein wichtiges Anliegen gewesen ist. Ich möchte als katholischen

Zeugen Papst Johannes Paul II. nennen. Ich erinnere mich an seine erste

Begegnung mit Repräsentanten verschiedener Kirchen während seiner Apostolischen

Reise nach Deutschland, als er davon berichtet hat, dass er in seinem

Leben zwei Diktaturen, die braune und die rote, erlebt und dabei erfahren

habe, dass die Diktatoren überhaupt keinen Unterschied zwischen Katholiken,

Orthodoxen und Protestanten gemacht haben, und dass er damals gelernt
habe, dass wir Christen alle zusammengehören. In dieser Erfahrung sehe ich

die tiefste Quelle des grossen ökumenischen Engagements von Johannes Paul

II. Dieselbe Überzeugung wird heute von Papst Franziskus weiter geführt. Er
spricht von der Ökumene des Blutes, weil das Blut, das die Märtyrer aus
verschiedenen Kirchen vergiessen, nicht trennt, sondern eint. Ich denke, dass wir
auf dieser Spur weitergehen und uns herausfordern lassen sollten, um zu mehr
Einheit unter uns zu kommen.

Georg Pfleiderer: Nach diesen perspektivenreichen Überlegungen würde ich gerne

an dieser Stelle unsere Gesprächsrunde erweitern und den Ratspräsidenten

8 Vgl. K. Barth: Ad Limina Apostolorum, Berlin 1967, 23 (liturgie als Bezeugung); 33 (zum
Laienapostolat).



300 Georg Pfleiderer (Hg.)

des Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes, Pfr. Dr. Gottfried Locher,

um eine Frage bitten.

Gottfriedhocher: Kardinal Kurt, es stehen gewissermassen zwei Spuren im Raum

angesichts der Christenverfolgungen: dieses Ökumenebild des gemeinsam

vergossenen Blutes, aber auch eine halbe Stunde Deines Vortrags über die klassischen

dogmatischen Fragen, die ja nicht gelöst werden dadurch. Und mir stellt

sich die Frage: Wie gehören die beiden Dinge denn zusammen? Also, wir
Menschen werden auf Erden weiterhin christliches Blut vergiessen, und ebenfalls

wird sich nichts daran ändern, dass unsere Fragen ja nicht nur kirchentrennend

sind, sondern von Kirche zu Nicht-Kirche geäussert werden — aus Sicht Roms.

Wie gehören die beiden Dinge zusammen?

Kurt Koch: Dankeschön. Ich glaube, dass die Ökumene der Märtyrer uns die

ganze Dringlichkeit vor Augen führt, die klassischen dogmatischen und bis

anhin zwischen den Kirchen strittigen Fragen mit noch grösserer Leidenschaft

zu besprechen und zu bereinigen, so dass Dein Eindruck von zwei Spuren
überwunden werden könnte.

Dem zweiten Teil in Deiner Aussage, lieber Gottfried, dass es bei der

Besprechung der strittigen Fragen aus der Sicht Roms um einen Dialog von Kirche

zu Nicht-Kirche geht, kann ich nicht zustimmen. Du beziehst Dich dabei

wohl auf die schwierige Aussage in der Erklärung der Glaubenskongregation
«Dominus Iesus» aus dem Jahre 2000, dass die aus der Reformation hervorgegangenen

Kirchen nicht Kirchen «im eigentlichen Sinn» seien.9 Dies ist gewiss

eine schwer verständliche Formulierung vor allem in der deutschen Sprache,
weil das Wort «eigentlich» eigentlich ein schwieriges Wort ist und sehr oft das

9 Kongregation für die Glaubenslehre: Erklärung DOMINUS IESUS. Über die Einzigkeit
und die HeilsuniversalitätJesu Christi und der Kirche. 6. August 2000 (Verlautbarungen des

Apostolischen Stuhls 148), hg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn.
Die zitierte Formulierung steht in Abschnitt 17, S. 23: «Die kirchlichen Gemeinschaften

hingegen, die den gültigen Episkopat und die ursprüngliche und vollständige Wirklichkeit
des eucharistischen Mysteriums nicht bewahrt haben, sind nicht Kirchen im eigentlichen
Sinn; die in diesen Gemeinschaften Getauften sind aber durch die Taufe Christus
eingegliedert und stehen deshalb in einer gewissen, wenn auch nicht vollkommenen Gemeinschaft

mit der Kirche. Die Taufe zielt nämlich hin auf die volle Entfaltung des Lebens in
Christus durch das vollständige Bekenntnis des Glaubens, die Eucharistie und die volle
Gemeinschaft in der Kirche.»



Welche Kircheneinheit wollen wir? 301

Gegenteil von dem meint, was man sagen will. Wenn beispielsweise Kinder vor
dem Fernsehapparat sitzen und die Mutter sagt, «eigentlich solltet ihr die Haus-

aufgaben machen», impliziert diese Aussage gerade die Erlaubnis der Mutter,
weiterhin Fernsehen zu schauen. Im Lateinischen heisst es viel präziser: «sensu

proprio», dies bedeutet, dass die aus der Reformation hervorgegangenen
Kirchen nicht in dem Sinne Kirche sind, wie die Katholische Kirche sich versteht.

Darin werden die protestantischen Kirchen gewiss zustimmen; denn sie wollen
nicht im katholischen Sinn Kirche sein - jedenfalls nicht im konfessionellen

Verständnis. Im ursprünglichen Sinn hingegen, wenn wir im Apostolischen
Glaubensbekenntnis die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche
bekennen, sollten wir alle «katholisch» sein wollen, genauso wie auch wir
Katholiken im ursprünglichen Sinn «evangelisch» sein wollen, da auch wir kein

anderes Fundament als das Evangelium haben. Diese Hinweise zeigen, wie

notwendig es ist, dass wir in einen Dialog darüber eintreten, was wir genauer
unter «Kirche» verstehen. Ich wäre deshalb dankbar, wenn man auf protestantischer

Seite nicht weiterhin über die ungeschickte Aussage in «Dominus Iesus»

in der deutschen Übersetzung traurig bleibt, sondern sie als Herausforderung
annimmt, miteinander ins Gespräch zu kommen, wie wir gegenseitig die Kirche

verstehen, um zu einem gemeinsamen Verständnis von Kirche zu gelangen
und uns gegenseitig als Kirche anerkennen zu können. Darin besteht für mich
die vordringliche Frage im Dialog mit den evangelischen und reformierten
Mitchristen. In dieser Sinnrichtung hat Papst Benedikt XVI. in seinem grossen
Interview-Buch mit Peter Seewald die problematische Formulierung in
«Dominus Jesus» mit der Aussage interpretiert, dass mit der Reformation eine neue
Gestalt des Kirche-Seins entstanden ist.10 Dabei versteht es sich von selbst,

10 Gemeint dürfte folgende Passage sein: [Benedikt XVI:] «Das Wort (kirchliche Gemein¬
schaft) ist eine Terminologie des Zweiten Vatikanums. Das Konzil hat hier eine sehr
einfache Regel angewandt: Kirche im eigentlichen Sinn ist nach unserem Verständnis da, wo
das Bischofsamt in der sakramentalen Nachfolge der Apostel gegeben ist - und damit die

Eucharistie als Sakrament vorliegt, das der Bischof und der Priester spenden. [...] Wo dies

nicht der Fall ist, ist ein anderer Typus aufgebrochen, eine neue Art, Kirche zu verstehen,
die wir im Vatikanum II mit dem Wort (kirchliche Gemeinschaft) bezeichnet haben. Es
sollte zeigen, dass sie auf andere Weise Kirche sind. Eben nicht, wie sie das ja selbst

erklären, auf die gleiche Art, wie es die Kirchen der grossen Tradition des Alterntums sind,
sondern aus einem neuen Verständnis heraus, wonach Kirche nicht in der Institution liegt,
sondern in der Dynamik des Wortes, das die Menschen versammelt und zur Gemeinde
macht. Insofern ist diese Terminologie ein Versuch, das/ Besondere der protestantischen



302 Georg Pfleiderer (Hg.)

dass es nicht unsere Aufgabe als Katholiken sein kann, diese neue Gestalt von
Kirche zu beschreiben, dass darin aber die Einladung enthalten ist, mit den

protestantischen Mitchristen in einen tieferen Dialog darüber einzutreten, was

unter «Kirche» zu verstehen ist, um von daher zu einem differenzierten Konsens

über das Kirche-Sein zu gelangen.

Christine Axt-Piscalar: Herr Kardinal, ich möchte gerne das, was sie jetzt zum
Schluss im Blick auf die Frage von Herrn Ratspräsident Locher zum Kirche-
Sein — zum Kirche-Sein der evangelischen Kirchen — gesagt haben, nochmals

bekräftigen. Ich meine, ich hätte Sie noch nie in dieser Weise und so deutlich

eine Tür öffnen gehört, was diese «ungeschickte Formulierung», von der Sie

sprachen, angeht, im Blick nämlich auf das Kirche-Sein der evangelischen
Kirchen. Das möchte ich doch gerne festhalten. Und dann haben Sie auch

im Blick auf das kirchliche Amt angedeutet, hier könne ein differenzierter
Konsens angestrebt werden. Wenige Sätze davor sprachen Sie davon, für die

katholische Kirche sei das kirchliche Amt kirchenkonstimtiv, wohingegen die

Evangelischen einen eher, das war Ihre Formulierung, bloss pragmatischen

Zugang zum Amt hätten. Das würde ich doch bestreiten wollen; das

evangelische Amt ist nicht bloss pragmatisch, sondern hingerichtet auf die reine

Evangeliumsverkündigung und die rechte Sakramentsverwaltung, und es ist

gerade auf diese Weise auch ein Amt des Dienstes an der Einheit der Kirche.

Wenn man die theologischen Aussagen der evangelischen Kirchen zum
Amtverständnis nimmt, glaube ich, dass man da einen guten Weg für einen

differenzierten Konsens eingespurt sehen kann. Sehen nicht auch Sie darin

einen guten Weg eingespurt, so dass auch das evangelische Verständnis des

Christenheit zu erfassen und es positiv auszudrücken. Da kann man immer noch nach

besseren Worten suchen, aber die Grundunterscheidung ist berechtigt; sie ist ja schon rein
historisch gegeben. [...] Im Übrigen ist noch einmal zu betonen, dass die kirchliche Situation
der einzelnen protestantischen Gemeinschaften sehr unterschiedlich ist, so dass man nicht

von der protestantischen Kirche sprechen kann. Es geht einfach darum, zu sehen, dass das

Christentum im Protestantismus sozusagen eine Akzentverschiebung vorgenommen hat,

und dass wir versuchen, das zu verstehen; dass wir uns gegenseitig als Christen anerkennen

und miteinander einen Dienst als Christen tun. (Peter Seewald:] Und über die Definition,
was Kirche ist, kann auch ein Papst nichts anderes sagen? [Benedikt XVI.:] Nein. Darüber
kann er nicht verfügen. Er ist an das Zweite Vatikanum gebunden.» Benedikt XVI. lacht
der Welt. Der Papst, die Kirche und die Zeichen der Zeit. Ein Gespräch mit Peter Seewald,

Freiburg i.B., Basel, Wien. 32010, 120f.



Welche Kircheneinheit wollen wir? 303

Amtes nicht mehr als ein rein pragmatisches aus katholischer Perspektive zu

kritisieren ist?

Kurt Koch: Wenn Sie den Eindruck haben, dass ich zum ersten Mal so deutlich

zur ökumenischen Frage des Kirchenverständnisses gesprochen hätte, möchte

ich meinerseits festhalten, dass ich dies sehr oft in aller Klarheit gesagt, aber

nicht den Eindruck erhalten habe, gehört worden zu sein. Wenn dies heute

aber gelungen ist, freue ich mich und bin dafür dankbar. Denn das grosse
Missverständnis besteht eben darin, dass man aus der Formel «nicht Kirche im

eigentlichen Sinn» den falschen Schluss: «eigentlich keine Kirche» gezogen hat.

Was die Frage des Amtes betrifft, meine ich schon davon ausgehen zu

dürfen, dass zwischen Lutheranern und Reformierten ein nicht kleiner Unterschied

besteht, beispielsweise was die Bedeutung des Bischofsamtes angeht,

jedenfalls in der schweizerischen Gestalt der reformierten Kirchen, in denen

vor einiger Zeit eine Diskussion darüber geführt worden ist, ob nicht auch

die reformierten Kirchen in der Schweiz das Bischofsamt wieder einführen

sollten, und zwar nicht nur als Dienst in der eigenen Kirche, sondern auch als

Beitrag in der Ökumene. Diesbezüglich nehme ich eine nicht unbeträchtliche

Differenz zu den Lutherischen Kirchen wahr. Was Sie über das Amt ausgeführt
haben, nehme ich dankbar zur Kenntnis. Wahrscheinlich ist meine Bezeichnung

des evangelischen Amtsverständnisses als «pragmatisch» nicht adäquat.

Mir ging es aber um die zentrale Frage, ob das Amt auch in evangelischer

Sicht kirchenkonstitutiv ist oder nicht. Diesbezüglich habe ich in der jüngeren

Vergangenheit aus Evangelischen Kirchen in Deutschland nicht wenige
irritierende Äusserungen wahrgenommen. Und wenn mein Gedächtnis mich

nicht im Stich lässt, haben Sie, Frau Professor, das Amtspapier der VELKD
heftig kritisiert; und ich will nicht verschweigen, das ich mich über Ihre klare

Stellungnahme gefreut habe.

Lukas Kundert: Darf ich zur Gestalt der Kirchenleitung noch etwas sagen? Wir
haben in der GEKE vor zwei Jahren einen Konsens gefunden darin, dass wir
uns einig sind, dass Kirche auf allen Ebenen dreigliedrig geleitet werden muss.

Nämlich synodal, also Kirchgemeindeversammlung, eine Synode. Dann kollegial,

in einem Kirchenvorstand, in einem Kirchenrat oder einem Rat wie dem

Schweizerischen Evangelischen Kirchenbund, und personal. Das ist glaube ich
schon ein Durchbruch gewesen für uns Reformierte, dass wir gesagt haben,



304 Georg Pfleiderer (Hg.)

auf allen Ebenen gibt es auch ein personales Amt. Und da ist in der Schweiz

die Schwierigkeit, dass wir bislang keine Bischöfe gekannt haben, weil unser
Bischof ja da im Auditorium sitzt — der Bischof von Basel. Er sitzt ja da und
wir Reformierte haben den Bischof nie abgeschafft, er war einfach nicht mehr
in Basel. Der Rat von Basel-Stadt hat auch die Kirche verstaatlicht, und hier
sind Christen zurückgeblieben, die dann halt das Beste daraus gemacht haben

aus der Situation. Und insofern haben wir jetzt aber gemerkt, dass es völlig
illusorisch ist zu denken, dass Du Felix unser evangelischer Bischof sein könntest,

denn dann dürftest du nicht mehr römisch-katholisch sein oder wir nicht
mehr evangelisch im konfessionellen Sinn, und insofern haben wir gemerkt,
wir müssen eine neue Nomenklatur jetzt auch bei uns finden. Weshalb sollten

wir also nicht statt von einem Präsidenten wieder von einem Bischof
sprechen, was er eigentlich in Wirklichkeit ist? Also insofern haben wir uns da

angenähert. Was mehr noch die Frage ist, ist wie auf all diesen Ebenen der

Kirchenleitung im synodalen und kollegialen Bereich auch Nicht-Theologen
oder Nicht-Ordinierte vertreten sein müssen. Ich glaube, das ist im Moment
ein Unterschied, bei dem ich nicht weiss, wie wir da Brücken bauen könnten.

Georg Pfleiderer: Ein Unterschied wäre ja auch, dass der Bischof bei uns auch

eine Bischöfin sein könnte. Aber der Bischof, nämlich der angesprochene
Bischof von Basel, hat sich gerade mit einer Frage gemeldet; bitte, Herr Bischof
Gmür!

Felix Gmür: Ich weiss nicht, ob es eine Frage ist. Es ist eher eine Feststellung
und eine Sorge und ein Nicht-Wissen. Ich stelle fest, dass die notae ecclesiae

sagen, die Kirche sei eins und allumfassend, und sie sei heilig und apostolisch.
Aber bei sehr vielen Leuten wird die Kirche wahrgenommen als eine Institution.

Und das Kennzeichnende ist nicht, dass sie eins, allumfassend, heilig und

apostolisch ist, sondern dass es eine Institution ist. Ob lutheranisch,
römischkatholisch, ob es ein Bistum oder eine Kirchgemeinde ist — das ist völlig egal.

Und jetzt stelle ich fest, dass bei den jüngeren Christinnen und Christen die

Institution in Frage gestellt wird. Und wir kennen ja das Migrieren von Kirche

zu Kirche. Das bedeutet, dass Kirche eher zur Gemeinde wird — mit dem

Chrisms, den man bekennen will, in diesem oder in einem anderen Modus.

Und ich meine festzustellen, dass bei den schnell wachsenden Kirchen, den

pentekostalen Kirchen, ein sehr volatiler Kirchenbegriff verwendet wird. Das



Welche Kircheneinheit wollen wir? 305

Institutionelle tritt extrem in den Hintergrund und wandelt sich ständig. Das

gibt für mich dann ein Problem des Amtes und ein Problem der Sichtbarkeit

und ein Problem der Verbindlichkeit. Aber Zeugnis ist möglich. Gibt es

vielleicht eine Grundspannung zwischen einer Kirche der zusammengerufenen

Gläubigen, der ecclesia, und einer Kirche, die einfach mal ist, das Kreuz versteht,
das da einfach steht, für immer und ewig? Und ist die Kirchentrennung
vielleicht ein Ausdruck dieser Grundspannung? Ich weiss es nicht.

Kurt Koch: In dieser Spannung besteht in der Tat eine Grundschwierigkeit.
Natürlich ist die Kirche eine Institution; sie ist aber zugleich ein Geheimnis. Und
die Herausforderung besteht darin, wie beide Dimensionen miteinander
vermittelt werden können. Wenn die Kirche nur als Institution wahrgenommen
wird, dann berühren alle Probleme, die die Menschen heute mit Institutionen

überhaupt haben, auch die Kirche. Dies zeigt sich beispielsweise auch daran,
dass diejenigen, die gerne aus dem Staat austreten möchten, wahrscheinlicher

nicht weniger sind als diejenigen, die aus der Kirche ausgetreten sind. Der
Unterschied besteht ja nur darin, dass man das eine sehr leicht und das andere

überhaupt nicht kann. Aber die Kirche muss mehr sein als allein eine Institution,

sie muss als glaubwürdige Glaubensgemeinschaft erkennbar sein. Die notae

ecclesiae werden beispielsweise erst deutlicher sichtbar, wenn die Glaubensgemeinschaft

geeint ist und ein gemeinsames Zeugnis abgeben kann. Dann würde

auch erfahrbar, was unter Einheit und Kathoüzität zu verstehen ist. Denn
«katholisch» ist nicht einfach eine Sonderbezeichnung einer bestimmten
konfessionellen Gemeinschaft, sondern eine Grundeigenschaft aller Christen und
Kirchen. Ich wäre deshalb dankbar, wenn auch die Protestanten das Wort
«katholisch» verwenden würden. Es war für mich ein sehr schönes Erlebnis, als bei

der Schlussveranstaltung der Ökumenischen Europäischen Versammlung hier

in Basel im jähre 1989 ein evangelischer Christ das Apostolische Glaubensbekenntnis

vorgetragen und von der einen und katholischen Kirche gesprochen
hat. In dieser Redeweise liegt ein notwendiger Nachhilfeunterricht für uns
Katholiken. Denn wenn auch Protestanten die eine katholische Kirche bekennen,

muss jeder Katholik zur Kenntnis nehmen, dass die Römisch-katholische Kirche

noch nicht ganz katholisch ist, da es Katholizität offenbar auch ausserhalb

der Römisch-katholischen Kirche gibt. Umgekehrt sollten wir Katholiken das

schöne Wort «evangelisch» auch nicht einfach den Protestanten überlassen,

weil wir selbst auch «evangelisch» sind und es auch sein wollen.



306 Georg Pfleiderer (Hg.)

Erlauben Sie mir noch ein kurzes Wort zu Ihnen, Herr Kirchenratspräsident

Kundert. Wenn Sie die drei Ebenen — synodal, kollegial und personal
— ins Spiel bringen, ist in meinen Augen eine gute Basis gelegt, auf der wir
bei der Amtstheologie weiter diskutieren könnten. Denn was die Synodalität

betrifft, haben wir in der Katholischen Kirche einigen Nachholbedarf. So weit
ich es wahrnehme und mir das Urteil zusteht, besteht der Nachholbedarf in
den protestantischen Kirchen eher auf der personalen Ebene. Da könnten wir

uns gegenseitig helfen im Sinne des ökumenischen (Austausches der Gaben».

Auf der Ebene der Synodalität wäre es in meiner Sicht nicht schwierig, das

Laienelement auch in der Katholischen Kirche zu vertiefen. Auf der personalen

Ebene der Kirchenleitung kann ich dies allerdings nicht sehen. In ökumenischer

Hinsicht nehme ich dankbar zur Kenntnis, dass sowohl der Kirchenratspräsident

von Basel-Stadt als auch der Präsident des Rates des Schweizerischen

Evangelischen Kirchenbundes ordiniert sind, da es sich dabei um geistliche
Amter handelt. Damit sind wichtige Ansatzpunkte für die weitere ökumenische

Diskussion über das Amt in der Kirche gegeben.

Georg Pfleiderer: Eine letzte Frage kommt von dem angesprochenen Ratspräsidenten,

Herrn Locher.

Gottfried "Locher: Kardinal Kurt, das ist nun keine Frage, sondern eine Einladung:

Uns verbindet manch Katholisches, seit heute Abend weiss ich: auch das

Protestantisch-Sein — das ist gut zu wissen! In zwei Jahren feiert der SEK das

Reformationsgedenken, wie Ihr es nennt, das -jubiläum, wie wir es nennen,
und es ist uns ein Anliegen, damit das Protestantische und das Katholische

miteinander zu verbinden. Und ich bitte Dich, die Einladung des SEK an Papst
Franziskus zu übermitteln, uns doch zu besuchen in dem Jahr, mit uns das

Jubiläum zu feiern. Auf eine Art und Weise, dass daraus nicht ein dogmatisches

Symposium oder eine ökumenische Diskursveranstaltung wird, sondern ein

Christusfest, ein gemeinsames Christusfest. Ich würde mich freuen, wenn Du
diese Einladung übermitteln könntest. Und wenn Franziskus sie noch persönlich

hören will, dann lade mich nach Rom ein!

Kurt Koch: Ich danke Dir herzlich für diese liebenswürdige Einladung. Ich werde

sie gerne an den Heiligen Vater weiter vermitteln. Ich kann zwar eine positive

Antwort nicht garantieren, aber den Wunsch des Schweizerischen Evan-



Welche Kircheneinheit wollen wir? 307

gelischen Kirchenbunds Papst Franziskus ans Herz legen und ihn ermutigen.

Georg Pfleiderer: Ich habe Ihren Vortrag als eine Ermutigung verstanden, die

Einheit vor uns zu sehen. Ich möchte ihn eigentlich auch so verstehen, dass

Sie uns empfehlen, das wahre Kirche-Sein als noch ausstehendes, gemeinsam

vor uns stehendes Ziel zu sehen. Das würde allerdings auch den Gedanken ein-

schliessen, dass keiner sich schon bei diesem Ziel angekommen weiss, sondern
dass wir gemeinsam in unterschiedlicher Weise auf ein solches Kirche-Sein, das

in seiner wahren Erfüllung noch aussteht, zugehen. Ich weiss nicht, ob Sie sich

dieser Interpretation anschliessen würden.

Kurt Koch: Wir haben die Einheit nicht nur vor uns; wir haben sie bereits im
Rücken. Wir haben in Christus bereits eine fundamentale Einheit im Glauben

und in der gemeinsamen Taufe. Die ökumenische Verantwortung besteht
darin, die in Christus bereits gegebene Einheit sichtbarer zu machen und
glaubwürdig zu leben. Ökumene heisst gemeinsame Umkehr zu Christus und nicht
Rückkehr der einen zu den anderen. Ich finde von daher die Entscheidung sehr

schön, die die Deutsche Bischofskonferenz und die Evangelische Kirche in
Deutschland (EKD) getroffen haben, anlässlich des Reformationsgedenkens
nicht nach Rom oder Wittenberg zu gehen, sondern gemeinsam nach Jerusalem

zu pilgern, um im Zurückgehen zu den gemeinsamen Wurzeln die Einheit
untereinander zu finden und zu vertiefen. Denn je näher wir Christus kommen,
desto näher kommen wir auch zueinander. Die Ökumene kann deshalb nur
gedeihen, wenn wir uns gemeinsam im Glauben vertiefen und, wenn ich es so

sagen darf, die Protestanten protestantischer und die Katholiken katholischer

werden, und zwar im Sinne eines «Receptive Ecumenism», dass wir uns gegenseitig

beschenken und bereichern. Denn jede Kirche hat eine besondere

Gnadengabe, die sie einbringen kann ins grössere Ganze der einen Kirche, damit
die Schönheit und Fülle des christlichen Glaubens in der heutigen Welt noch

klarer erstrahlen kann.

Georg Pfleiderer: Ich darf Ihnen, Herr Kardinal, herzlich in unser aller Namen
danken für dieses Gespräch und für Ihren Vortrag; und ich danke auch den

Podiumsteilnehmern und den aus dem Publikum Dazugestossenen für Ihre

Beiträge und Ihnen allen hier im Saal, dass sie in so einer engagierten und
aufmerksamen Weise dabei waren.


	Welche Kircheneinheit wollen wir? : Podiumsgespräch mit Kurt Cardinal Koch [...].

