
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 71 (2015)

Heft: 3

Artikel: Wohin geht die weltweite Ökumene? : Entwicklung seit dem Zweiten
Vatikanischen Konzil

Autor: Koch, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877707

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877707
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wohin geht die weltweite Ökumene?

Entwicklungen seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil1

1. Ökumenischer Neuaußruch mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil
Wo steht die Ökumene heute? Hinter dieser auf den ersten Blick unverfänglichen

Frage verbirgt sich zumeist der wenn auch unausgesprochene Verdacht,
dass die Ökumene heute eben steht und nicht geht. Es ist deshalb heute viel

vom Stillstand oder gar vom Winter in der Ökumene die Rede. Ich teile diese

Diagnose nicht, sondern bin überzeugt, dass die Ökumene geht, weil sie lebt.

Dies gilt zumal, wenn man auf die weltweite Ökumene blickt. Dabei handelt

es sich freilich um einen Pleonasmus. Denn «Ökumene» heisst dem ursprünglichen

Wortsinn nach den ganzen Erdkreis umfassend. Gewiss findet die

Ökumene in erster Linie am konkreten Lebensort der Christen statt und vollzieht
sich als Gespräch mit den jeweiligen ökumenischen Partnern. Die konkrete
Ökumene am Ort kann aber nur gewinnen, wenn sie ihre Aufmerksamkeit
auch den umfassenderen ökumenischen Prozessen zuwendet. Denn die

Ökumene ist seit ihrem Beginn eine weltweite Bewegung.

Dies trifft jedenfalls auf die Katholische Kirche zu, die sich vor einem
halben Jahrhundert die Grundanliegen der Ökumenischen Bewegung zu eigen

gemacht hat und in sie in offizieller und endgültiger Weise eingetreten ist, nachdem

beim Zweiten Vatikanischen Konzil am 21. November 1964 das Dekret
über den Ökumenismus «Unitatis redintegratio» mit 2137 Ja-Stimmen gegen

nur 11 Nein-Stimmen von den Konzilsvätern angenommen und vom seligen

Papst Paul VI. promulgiert worden ist. Zu den wichtigsten Früchten dieser

Entscheidung darf man mit dem heiligen Papst Johannes Paul II. zweifellos die

unter den Christen und christlichen Gemeinschaften «wiederentdeckte
Brüderlichkeit» zählen2. Die zahlreichen Begegnungen, die verschiedenen Gespräche
und die wechselseitigen Besuche haben ein Netz von geschwisterlichen und

freundschaftlichen Beziehungen entstehen lassen, das das tragfähige Fundament

für die ökumenischen Dialoge bildet. Solche Dialoge hat die Katholische

Kirche in der Zwischenzeit mit beinahe allen christlichen Kirchen und

1 Vortrag an der Evangelisch-Theologischen Fakultät Basel am 13. November 2015.

2 Johannes Paul II.: Ut unum sint, Nr. 41 und 42.

ThZ 3/71 (2015) S. 274-291



Wohin geht die weltweite Ökumene? 275

Gemeinschaften geführt und führt sie weiter, angefangen bei der Assyrischen
Kirche des Ostens und den Orientalisch-Orthodoxen Kirchen wie beispielsweise

den Kopten, Armeniern und Syrern, über die Orthodoxen Kirchen der

byzantinischen und slawischen Tradition über die aus der Reformation

hervorgegangenen Kirchen und Gemeinschaften wie den Lutheranern und
Reformierten und der Anglikanischen Weltgemeinschaft über die Altkatholiken und
die verschiedenen Freikirchen bis hin zu den evangelikalen und pentekostali-
schen Gemeinschaften, die vor allem im 20. und beginnenden 21. Jahrhundert

enorm gewachsen sind. Aus diesen Dialogen konnten viele positive Früchte

geerntet werden, wie sie Kardinal Walter Kasper in seinem Buch «Harvesting
the Fruits» vorgelegt hat.3

Bei all diesen positiven Ergebnissen darf aber nicht verschwiegen werden,
dass das eigentliche Ziel der Ökumenischen Bewegung, nämlich die Wiedergewinnung

der Einheit der Kirche, beziehungsweise der vollen kirchlichen

Gemeinschaft, noch nicht erreicht werden konnte. Darin erblickt das Okumenis-

musdekret aber das Ziel allen ökumenischen Bemühens und begründet es mit
der theologischen Fundamentalüberzeugung, dass Christus «eine einige und

einzige Kirche» gewollt hat.4 Diese Glaubensüberzeugung wird sodann mit der

geschichtlichen und auch heute empirisch greifbaren Tatsache konfrontiert,
dass es de facto eine Vielzahl von Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften

gibt, die zudem alle vor den Menschen den Anspruch erheben, «das wahre

Erbe Jesu Christi darzustellen». Weil damit der fatale Eindruck entstehen kann,
«als ob Christus selbst geteilt wäre», drängt sich dem Konzil das Urteil auf,

dass die Spaltung der Kirche «ganz offenbar dem Willen Christi» widerspricht,
ein (Ärgernis für die Welt» darstellt und ein «Schaden für die heilige Sache der

Verkündigung des Evangeliums vor allen Geschöpfen» ist.

2. Überwindung der ^wei grossen Kirchenspaltungen

Mit diesem Urteil nimmt das Konzil die zutiefst anormale Situation der
Christenheit sensibel wahr, dass Christen, die in den einen Leib Christi hinein getauft
sind, weiterhin in voneinander getrennten Kirchen leben, und es identifiziert
die Kirchenspaltungen als Zertrennung dessen, was wesenhaft unzertrennbar

3 Cardinal W Kasper: Harvesting the Fruits. Basic Aspects of Christian Faith in Ecumenical

Dialogue, London/New York 2009.

4 Unitatis redintegratio, Nr. 1.



276 Kurt Cardinal Koch

ist, nämlich die Einheit des Leibes Christi. Die leidenschaftliche Arbeit an der

Überwindung der Spaltungen muss deshalb weitergehen, zumal im Laufe der

zweitausendjährigen Geschichte deren viele geworden sind. Es legt sich freilich

nahe, zwei verschiedene Grundtypen von Spaltungen zu unterscheiden.

In diesem Sinn fasst das Okumenismusdekret zwei «besondere Kategorien
von Spaltungen» näher ins Auge, «durch die der nahtlose Leibrock Christi»

getroffen wurde»3, nämlich das Schisma in der Kirche zwischen Ost und West

im 11. Jahrhundert und die Spaltung in der Westkirche im 16. Jahrhundert.
Dabei handelt es sich um grundverschiedene Spaltungen, deren Aufarbeitung
in verschiedenen ökumenischen Dialogen geschehen muss. Deren gesonderte

Betrachtung kann dabei der Rechenschaft darüber dienen, wieweit die

ökumenische Verständigung voran gekommen ist und welches die verbleibenden

Probleme sind.

a. Überwindung der Kirchenspaltung gwischen Ost und West

Was zunächst die Überwindung des Schismas in der Kirche zwischen West und
Ost betrifft, ist an erster Stelle daran zu erinnern, dass bereits vor der grossen
Kirchenspaltung im 11. Jahrhundert die ersten Spaltungen in der Geschichte

der Christenheit im Orient im vierten und fünften Jahrhundert geschehen sind,

weil einzelne kirchliche Gemeinschaften die Lehrentscheidungen der Konzilien

von Ephesus und Chalkedon im Jahre 451 nicht angenommen und sich

deshalb von der Reichskirche getrennt haben. Man unterscheidet deshalb
zwischen den chalkedonischen und den nicht-chalkedonischen Kirchen, die heute

als Orientalisch-Orthodoxe Kirchen bezeichnet werden, zu denen die Armenier,

die Äthiopier, die Kopten und die Syrer gehören und die heute wegen ihrer
weiteren Verbreitung auch in der westlichen Welt und vor allem wegen der

konfliktuösen Entwicklungen in der arabischen Welt vermehrt im öffentlichen
Bewusstsein präsent sind.

Der theologische Grund für die Spaltung ist vor allem der Streit um eine

adäquate Formulierung des Christusbekenntnisses gewesen. Weil es dabei um
den Kern des christlichen Glaubens gegangen ist, versteht es sich von selbst,

dass im ökumenischen Dialog mit den Orientalisch-Orthodoxen Kirchen in

erster Linie christologische Fragen zu behandeln gewesen sind. Die ökumeni-

5 Unitatis redintegratio, Nr. 13.



Wohin geht die weltweite Ökumene? 277

sehen Dialoge haben dabei zu dem erfreulichen Ergebnis geführt, dass es sich

bei diesem Streit im Wesentlichen um ein Sprachproblem gehandelt hat, insofern

man auf beiden Seiten denselben Christusglauben bezeugen wollte, ihn
aber in einer unterschiedlichen theologischen Sprache zum Ausdruck gebracht
hat. Diese Erkenntnis hat beispielsweise im Jahre 1984 zu einer gemeinsamen

Erklärung zwischen dem Syrisch-Orthodoxen Patriarchen Ignatius Zakk I.

Iwas und dem heiligen Papst Johannes Paul II. geführt, in der dieser grundlegende

christologische Konsens einmütig festgestellt und darauf aufbauend ein

pastorales Abkommen hinsichtlich der Sakramentenspendung an Gläubige der

anderen Kirchen in besonderen Situationen unterzeichnet worden ist.6

Mit dieser gemeinsamen Erklärung konnte freilich noch keineswegs die

eucharistische Gemeinschaft ermöglicht werden. Auf dem Hintergrund dieser

erfreulichen Entwicklungen konnte im Jahre 2003 aber eine theologische
Kommission zwischen der Katholischen Kirche und den Orientalisch-Orthodoxen

Kirchen ihre Arbeit aufnehmen, die bereits im Jahre 2009 ein gemeinsames

Dokument mit dem Titel «Wesen, Verfassung und Sendung der Kirche»

vorgelegt hat7. Nachdem sich die Kommission in den folgenden Jahren der

Thematik der Kirche als Communio und der Communicatio der Kirchen in
den ersten fünf Jahrhunderten der Kirchengeschichte gewidmet hat, wird sie

sich in der in diesem Jahr begonnenen neuen Phase den Fragen der Sakramentenlehre

und dabei besonders der Initiationssakramente zuwenden. Dies wird
keine leichte Aufgabe sein, da in verschiedenen Orientalischen Kirchen noch
immer die Praxis der Wiedertaufe geübt wird.

Die genannten ökumenischen Entwicklungen sind auch deshalb möglich
geworden, weil in beiden Kirchengemeinschaften das ekklesiologische Grund-

gefüge, das sich seit dem zweiten Jahrhundert herausgebildet hat und als suc-

cessio apostolica bezeichnet wird, erhalten geblieben ist, nämlich die sakramen-

tal-eucharistische und die episkopale Grundstruktur der Kirche in dem Sinne,

dass in beiden Kirchen die Einheit in der Eucharistie und das Bischofsamt als

6 Vgl. J. Oeldemann (Hg.): Gemeinsamer Glaube und pastorale Zusammenarbeit. 25 Jah¬

re Weggemeinschaft zwischen der Syrisch-Orthodoxen Kirche und der Römisch-katholischen

Kirche, Freiburg i.Ue. 2011.

7 Dokumentiert in: J. Oeldemann/F. Nüssel/U. Swarat/A. Vletsis (Hg.): Dokumente wach¬

sender Übereinstimmung. Sämtliche Berichte und Konsenstexte Interkonfessioneller
Gespräche auf Weltebene. Band 4: 2001-2010, Paderborn/Leipzig 2012, 849-868.



278 Kurt Cardinal Koch

für das Kirchesein konstitutiv betrachtet werden.8 Eine analoge Feststellung
kann auch im Blick auf die Spaltung zwischen West- und Ostkirche im 11.

Jahrhundert getroffen werden, insofern in beiden Kirchen eine grundlegende
Gemeinsamkeit im Glauben, in den Sakramenten und in der bischöflichen

Verfassung der Kirche erhalten geblieben ist.

Was die Uberwindung dieser Spaltung betrifft, darf man als ersten grossen

Schritt der Versöhnung die geschichtsträchtige Begegnung zwischen dem

Ökumenischen Patriarchen Athenagoras von Konstantinopel und dem seligen

Papst Paul VI. am 5. und 6. Januar 1964 in Jerusalem würdigen. Mit dieser

Begegnung ist das historische Ereignis des 7. Dezember 1965 vorbereitet worden,
als in der Kathedrale des Phanar in Konstantinopel und in der Petersbasilika

in Rom die gemeinsame Erklärung der höchsten Repräsentanten der beiden

Kirchen verlesen wurde, mit der die beiderseitigen Anathemata von 1054 «aus

dem Gedächtnis und der Mitte der Kirche entfernt» worden sind, «damit sie für
die Wiederannäherung in der Liebe kein Hindernis mehr darstellen können»9.

Mit diesem Akt ist das Gift der Exkommunikation aus dem Organismus der

Kirche gezogen und das «Symbol der Spaltung» durch das «Symbol der Liebe»

ersetzt worden10; und er ist zum Ausgangspunkt für den ökumenischen Dialog
der Liebe und der Wahrheit geworden.

Da die Katholische Kirche mit den Orthodoxen Kirchen eine grosse gemeinsame

Basis an Glaubensüberzeugungen teilt, versteht es sich leicht, dass sich der

ökumenische Dialog zunächst auf die Konsolidierung des gemeinsamen Glau-

bensfündamentes konzentrieren konnte11. Dies gilt zumal von der ersten Dekade

in den Jahren 1980 bis 1990, in der weitgehende Konvergenzen zwischen der

orthodoxen und der römisch-katholischen Theologie hinsichtlich der Themen

8 Vgl. K. Koch: Die apostolische Dimension der Kirche im ökumenischen Gespräch, Com-
munio. Internationale katholische Zeitschrift 40 (2011) 234-252.

9 Tomos Agapis, Nr. 127.

10 J. Kardinal Ratzinger: Rom und die Kirchen des Ostens nach der Aufhebung der Exkom¬
munikationen von 1054, in: ders.: Theologische Prinzipienlehre. Bausteine zur
Fundamentaltheologie, München 1982, 214-230 (229).

11 Vgl. G. Martzelos: Der theologische Dialog zwischen der Orthodoxen und der Römisch¬

katholischen Kirche: Chronik - Bewertung - Aussichten, in: K. Nikolakopoulos (Hg.):
Benedikt XVI. und die Orthodoxe Kirche. Bestandsaufnahmen, Erwartungen, Perspektiven,
St. Ottilien 2008, 289-327; J. Marte (Hg.): Herausforderung sichtbare Einheit. Beiträge zu
den Dokumenten des katholisch-orthodoxen Dialogs Das Östliche Christentum. Neue

Folge Bd. 60, Würzburg 2014.



Wohin geht die weltweite Ökumene? 279

der Sakramente, des Geheimnisses der Kirche und besonders der Eucharistie,
des Verhältnisses von Glaube, Sakrament und Kirche und des Sakramentes des

Priesteramtes festgestellt werden konnten. In der zweiten Dekade in den Jahren
1990 bis 2000 sind die ökumenischen Gespräche immer schwieriger geworden.
Ein wesentlicher Grund dafür lag in der neuen Situation, die nach der grossen
Wende im Jahre 1989 eingetreten ist. Denn die politischen Veränderungen in

Osteuropa haben dazu geführt, dass vor allem in der Ukraine, in Siebenbürgen
und in Rumänien die katholischen Ostkirchen, die während der Diktatur unter
Stalin in brutaler Weise verfolgt und zwangsweise der Orthodoxen Kirche
zugeschlagen worden waren, wieder aus den Katakomben in das öffentliche Leben

zurückgekehrt sind. Diese Entwicklung hat auf orthodoxer Seite die alten

Polemiken hinsichtlich von Uniatismus und Proselytismus wieder aufflammen lassen,

was zu einer dramatischen Verschlechterung der Dialogatmosphäre geführt hat.

Der ökumenische Dialog hat sich deshalb immer stärker auf diese Probleme

fokussiert, was schliesslich zur Folge gehabt hat, dass im Jahre 2000 die

Kommissionsarbeit beendet worden ist.

Es gehört zu den grossen ökumenischen Verdiensten von Papst Benedikt

XVI., dass kurz nach Beginn seines Pontifikats die Internationale Gemischte

Kommission für den theologischen Dialog zwischen der Katholischen Kirche
und den Orthodoxen Kirchen ihre Arbeit wieder aufnehmen und auf der

Vollversammlung in Ravenna im Jahre 2007 das Dokument «Ekklesiologische und

kanonische Konsequenzen der sakramentalen Natur der Kirche. Kirchliche

Communio, Konziliarität und Autorität» verabschieden konnte12. In ihm wird
mit einer theologischen Klärung der Begriffe «Konziliarität», beziehungsweise

«Synodalität» und «Autorität» dargelegt, dass Synodalität und Primat auf allen

Ebenen des Lebens der Kirche in dem Sinne wechselseitig voneinander abhängig

sind, dass der Primat immer im Kontext der Konziliarität und die Konziliarität
im Kontext des Primates betrachtet werden müssen. Seither steht die Frage nach

dem Verhältnis zwischen Synodalität und Primat und in diesem Kontext die Frage

nach der Bedeutung und Sendung des Primats des Bischofs von Rom für eine

künftige Kirchengemeinschaft im Mittelpunkt der ökumenischen Dialoge.

Gegenwärtig ist es zwar noch unabsehbar, wann bei dieser Frage ein

weiterführender Konsens erreicht werden kann. Da Orthodoxe und Katholiken

12 Dokumentiert in: Oeldemann et al.: Dokumente wachsender Ubereinstimmung (Anm. 7),
833-848.



280 Kurt Cardinal Koch

unter allen christlichen Kirchen einander am nächsten stehen, sind sie aber in
besonderer Weise verpflichtet, die eine und ungeteilte Kirche in Ost und West

wieder herzustellen und sie in der eucharistischen Gemeinschaft zu bekräftigen.

Denn die wieder erwachte kirchliche Liebe muss in die eucharistische Agape

münden, wie dies vor fünfzig Jahren der Ökumenische Patriarch Athena-

goras mit von Leidenschaft geprägten Worten ausgesprochen hat: «Die Stunde

des christlichen Mutes ist gekommen. Wir lieben einander; wir bekennen den

gleichen gemeinsamen Glauben; machen wir uns zusammen auf den Weg vor
die Herrlichkeit des gemeinsamen heiligen Altars.»13

b. Überwindung der westlichen Kirchenspaltung

Was die Überwindung der Spaltung in der Westkirche im 16. Jahrhundert
betrifft, stehen wir vor anderen Ausgangsbedingungen, da in der Reformation

ein anderer Typ des Kircheseins hervorgebracht worden ist, der sich nicht
unwesentlich von der ekklesialen Grundstruktur der Alten Kirche unterscheidet.

Dies hat zur Konsequenz, dass sich der ökumenische Dialog mit diesen

Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften nicht einfach auf einzelne Lehrunterschiede

wie beispielsweise den Primat des Bischofs von Rom beziehen kann,

sondern sich auch mit einer anderen ekklesialen Grundstruktur auseinandersetzen

muss. Erschwerend kommt hinzu, dass sich seit dem 16. Jahrhundert
die protestantische Welt noch weiter ausdifferenziert hat und bei dieser grossen
Vielfalt und dem kaum mehr überblickbaren Pluriversum von Kirchen und

kirchlichen Gemeinschaften auf Weltebene — mit Ausnahme beispielsweise der

«Gemeinschaft Evangelischer Kirchen in Europa» — nur marginale Bestrebungen

zu mehr Einheit untereinander festgestellt werden können. Im Gegenteil
müssen innerhalb des Weltprotestantismus zunehmende und vielfältige
Fragmentierungen konstatiert werden, die man auch als unmittelbare Folgen
sowohl eines relativ lockeren Verständnisses der Einheit der Kirche als auch des

grossen Wachstums von neueren evangelikalen und charismatischen Gruppierungen

identifizieren kann.

In den verschiedenen Dialogen der Katholischen Kirche mit den aus der

Reformation hervor gegangenen Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften

konnte vor allem im Dialog mit den Lutheranern mit der «Gemeinsamen Er-

13 Tomos Agapis, Nr. 277.



Wohin geht die weltweite Ökumene? 281

klärung zur Rechtfertigungslehre» vom 31. Oktober 1999 in Augsburg14 ein

wichtiger Schritt auf mehr Gemeinschaft hin vollzogen werden, dem sich in
der Zwischenzeit auch die Methodisten angeschlossen haben und diesbezüglich

die Reformierten noch im Gespräch sind. Mit dieser wichtigen Gemeinsamen

Erklärung konnte ein weitgehender Konsens bei der wohl zentralsten Frage

erzielt werden, die im 16. Jahrhundert zur Reformation und anschliessend

zur Kirchenspaltung geführt hat. Die Erklärung hält freilich selbst fest, dass

damit die ekklesiologischen Konsequenzen dieses «differenzierten Konsenses»

noch keineswegs geklärt sind, wie der evangelische Okumeniker Wolfhart
Pannenberg mit Recht festgestellt hat: «Kein einigermassen Informierter kann

erwarten, daß damit nun sofort die volle Kirchengemeinschaft hergestellt werden

kann, die ihren Ausdruck in der Abendmahlsgemeinschaft findet. Dazu sind

weitere Vereinbarungen nötig, vor allem über die Abendmahlslehre und über

das geistliche Amt, aber auch über die übrigen Sakramente und andere Themen

wie die Mariendogmen der römischen Kirche und die Stellung des römischen

Bischofs in der Gesamtchristenheit.»15 Diese Situation bedeutet, dass nun die

Klärung des Kirchenverständnisses zu den Haupttraktanden des ökumenischen

Dialogs mit den aus der Reformation hervor gegangenen Kirchen und
kirchlichen Gemeinschaften gehören muss. Diese Klärung könnte und sollte

eine künftige — zur Gemeinsamen Erklärung über die Rechtfertigungslehre

analoge — Gemeinsame Erklärung über Kirche, Eucharistie und Amt vorbereiten.

Eine solche Erklärung wäre gewiss ein entscheidender Schritt auf dem

Weg auf die sichtbare Kirchengemeinschaft hin.

Eine ökumenische Klärung des Kirchenverständnisses drängt sich auch im
Blick auf das im Jahre 2017 bevorstehende Reformationsgedenken auf. Wenn

es in ökumenischer Gemeinschaft in ehrlicher Weise begangen werden soll,

müssen sich Protestanten und Katholiken die Frage stellen, wie sie, die

ökumenischen Partner für sich und gemeinsam, die Reformation heute betrachten:

nach wie vor, wie in der Vergangenheit üblich, als Bruch mit der bisherigen

14 Dokumentiert in: H. Meyer/D. Papandreou/H. J. Urban/L. Vischer (Hg.): Dokumente
wachsender Übereinstimmung. Sämtliche Berichte und Konsenstexte Interkonfessioneller

Gespräche auf Weltebene. Band 3: 1990-2001, Paderborn/Frankfurt a. M. 2003, 419-441.

15 W Pannenberg Die Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre aus evangelischer
Sicht, in: BJ. Hilberath/W Pannenberg (Hg.): Zur Zukunft der Ökumene. Die «Gemeinsame

Erklärung zur Rechtfertigungslehre», Regensburg 1999, 70-78 (78).



282 Kurt Cardinal Koch

Tradition der Christenheit, mit dem etwas Neues begonnen hat, oder in einer

bleibenden Kontinuität mit der gesamten Tradition der universalen Kirche. Es

handelt sich dabei um jene Frage, die bereits vor Jahren mein Vorgänger als

Präsident des Päpstlichen Rates zur Förderung der Einheit der Christen, Walter

Kardinal Kasper, im Blick auf das Reformationsgedenken an die aus der

Reformation hervorgegangenen kirchlichen Gemeinschaften gestellt hat, ob sie

die Reformation als «ein neues Paradigma» wahrnehmen, «das sich durch eine

bleibende Grunddifferenz <protestantisch> vom Katholischen abgrenzt», oder

ob sie die Reformation im ökumenischen Sinn als «Reform und Erneuerung
der einen universalen Kirche» verstehen.16 Von der Beantwortung dieser Frage

dürfte die Art und Weise abhängen, in der wir uns am Reformationsgedenken
beteiligen können, und wie der ökumenische Dialog mit den aus der Reformation

hervorgegangenen Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften weitergehen
kann.

Diese Rückfrage entspricht auch dem eigentlichen Anliegen der Reformation

vor allem von Martin Luther, dem es um eine durchgreifende und umfassende

Reform im Sinne der Erneuerung der ganzen Kirche und gerade nicht

um eine Reformation im Sinne der mit ihr schliesslich zerbrochenen Einheit
der Kirche und des Entstehens von neuen reformatorischen Kirchen gegangen
ist, wie der evangelische Okumeniker Wolfhart Pannenberg pointiert festgestellt

hat: «Luther wollte eine Reformation der Gesamtchristenheit; sein Ziel

war alles andere als eine lutherische Sonderkirche.»17 Dies bedeutet, dass es bei

der ökumenischen Suche nach der Einheit der Kirche um die Vollendung des

zentralen Anliegens der Reformation selbst geht.

Von daher ist zu hoffen, dass das Reformationsgedenken als willkommene

Gelegenheit verstanden und wahrgenommen wird, mutige Schritte auf dem

Weg zur Einheit zu wagen. Das Reformationsgedenken wird vor allem dann

eine ökumenische Chance sein, wenn wir jene drei Schwerpunkte realisieren,

die im Mittelpunkt des Dokumentes stehen, das von der Lutherisch / Römisch-

Katholischen Kommission für die Einheit im Blick auf das Reformationsge-

16 Kardinal W Kasper: Ökumenisch von Gott sprechen? in: I.U. Dalferth/J. Fischer/H. -
P. Grosshans (Hg.): Denkwürdiges Geheimnis. Beiträge zur Gotteslehre. Festschrift für
Eberhard Jüngel zum 70. Geburtstag, Tübingen 2004, 291-302 (302).

17 W Pannenberg Problemgeschichte der neueren evangelischen Theologie in Deutschland,

Göttingen 1997, 25.



Wohin geht die weltweite Ökumene? 283

denken erarbeitet worden ist, aber auch für das Gespräch mit den Reformierten

gültig ist und den signifikanten Titel trägt: «From Conflict to Communion».

Der Titel verpflichtet erstens dazu, nicht zu schnell zur «Gemeinschaft»

zu kommen, sondern auch den «Konflikt» auszuhalten. Dazu haben wir allen

Grund, wenn wir bedenken, dass es nach der Reformation zur Kirchenspaltung

und im 16. und 17. Jahrhundert zu blutigen Konfessionskriegen gekommen

ist, vor allem zum Dreissigjährigen Krieg, der das damalige Europa in ein

rotes Meer verwandelt hat, und dass als Fernwirkung dieses schwerwiegenden
Konflikts die Ausbildung von säkularen Nationalstaaten mit starken konfessionellen

Abgrenzungen als eine grosse Bürde beurteilt werden muss, die aus der

Reformationszeit geblieben ist. Katholiken und Protestanten haben gemeinsam

Grund, Klage zu erheben und Busse für die Missverständnisse, Böswilligkeiten

und Verletzungen zu tun, die wir uns in den vergangenen fünfhundert

Jahren angetan haben. Ein solcher öffentlicher Bussakt muss jedenfalls — auch

und gerade in katholischer Sicht — der erste Schritt bei einem gemeinsamen

Reformationsgedenken sein.

Ein wesentlicher Weg zur Überwindung einer derart schmerzvollen

Trennungsgeschichte besteht darin, dass sie gemeinsam geschrieben wird. Dies ist

im Dokument «From Conflict to Communion» geschehen und darf als

Ergebnis des auf katholischer Seite erfolgten Ringens um ein historisch adäquateres

und theologisch angemesseneres Bild der Reformatoren und des auf

protestantischer Seite intensivierten Bemühens um ein gerechteres Bild des

Mittelalters und der Katholischen Kirche in dieser Zeit betrachtet werden. Diese

differenzierte geschichtliche Sicht muss man ihrerseits als reife Frucht der

ökumenischen Dialoge in den vergangenen Jahrzehnten würdigen. Von daher

gehören zu einem gemeinsamen Reformationsgedenken zweitens Dankbarkeit
und Freude über die gegenseitige Annäherung im Glauben und im Leben, die

in den vergangenen fünfzig Jahren auch im Rückblick auf die lange und
gemeinsame Geschichte vor Reformation und Kirchenspaltung geschehen ist.

Aus Busse angesichts des geschichtlichen Leidens und aus Freude über die

bisher erreichte ökumenische Gemeinschaft folgt drittens die Hoffnung, dass

das gemeinsame Reformationsgedenken uns die Möglichkeit schenkt, weitere

Schritte auf die ersehnte und erhoffte Einheit zu tun und nicht bloss beim
Erreichten stehen zu bleiben. Dafür erbringt das ökumenische Dokument «From
Conflict to Communion» einen wichtigen Beitrag, weil es sich auf jene Aspekte
des christlichen Glaubens konzentriert, die uns gemeinsam sind, und weil es



284 Kurt Cardinal Koch

die sichtbare Einheit der Kirche als Ziel unserer ökumenischen Bemühungen
in Erinnerung ruft. Das Jahr 2017 wird deshalb dann eine ökumenische Chance

sein, wenn es nicht der Abschluss, sondern ein Neubeginn des ökumenischen

Ringens um die volle Gemeinschaft zwischen den aus der Reformation

hervorgegangenen kirchlichen Gemeinschaften und der Katholischen Kirche
sein wird, und zwar mit dem Dreiklang von Busse, Dankbarkeit und Hoffnung,
von dem keiner ausfallen darf, wenn er als symphonischer Dreiklang vernehmbar

sein soll.

3. Neuere Entwicklungen in der ökumenischen Situation

Das Reformationsgedenken bietet sich als Zwischenhalt an, bei dem wir uns

darüber zu vergewissern haben, wie die bisherigen ökumenischen Dialoge für
die Zukunft fruchtbar gemacht werden können. Denn weitere Schritte auf die

Einheit hin sind nur möglich, wenn wir bedenken, was bisher erreicht worden

ist und wo wir heute stehen. Eine solche Rechenschaft setzt voraus, dass wir
unseren Blick auch auf jene gravierenden Veränderungen richten, die sich in
den vergangenen Jahren und Jahrzehnten in der ökumenischen Situation

eingestellt haben.

a. Strittigkeit des ökumenischen Ziels

An erster Stelle drängt sich das Urteil auf, dass das Ziel der Ökumenischen

Bewegung im Laufe der Zeit immer undeutlicher geworden ist und kaum mehr
ein Konsens darüber besteht, was unter der wiederzugewinnenden Einheit der

Kirche zu verstehen ist. Im Grunde stehen sich verschiedene Konzeptionen
der kirchlichen Einheit noch immer unversöhnt einander gegenüber: Die
Katholische Kirche wie auch die Orthodoxie verstehen die Einheit der Kirche als

sichtbare Einheit im Glauben, im sakramentalen Leben und in den kirchlichen

Amtern. Demgegenüber haben nicht wenige der aus der Reformation

hervorgegangenen Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften diese ursprünglich
gemeinsame Einheitsvorstellung weitgehend zugunsten des Postulats der

gegenseitigen Anerkennung der verschiedenen kirchlichen Realitäten als Kirchen
und damit als Teile der einen Kirche Jesu Christi aufgegeben.

Diese protestantische Einheitsvorstellung hat ihren deutlichsten Ausdruck

gefunden in der im Jahre 1973 abgeschlossenen Leuenberger Konkordie, die

sich bewusst als Gemeinschaft von bekenntnisverschiedenen Kirchen
versteht und darin auch das Modell für die ökumenischen Beziehungen mit den



Wohin geht die weltweite Ökumene? 285

anderen christlichen Kirchen sieht18. Diese Sicht der ökumenischen Einheit
ist nochmals zugespitzt worden im ökumenischen Positionspapier der

Evangelischen Kirche in Deutschland mit dem Titel «Kirchengemeinschaft nach

evangelischem Verständnis», in dem ausdrücklich festgehalten ist, dieses

Einheitsmodell sei mit der katholischen Vorstellung von der sichtbaren und vollen
Einheit «nicht kompatibel»19. Noch weitergehend versteht der Rat der Evangelischen

Kirche in Deutschland in seinem Grundlagentext zum Reformationsgedenken

im Jahre 2017 «Rechtfertigung und Freiheit» die aus der Reformation

hervor gegangenen Kirchen als «Teil der legitimen, weil schrift-konformen

Pluralisierung der christlichen Kirchen», die als willkommene Fernwirkung der

Reformation im 16. Jahrhundert gerühmt wird20.

Dass über das Ziel der Ökumenischen Bewegung keine wirklich tragfähige

Verständigung besteht und dass frühere diesbezügliche Teilkonsense teilweise

wieder in Frage gestellt werden, hat seinen wesentlichen Grund darin, dass die

recht unterschiedlichen konfessionellen Konzeptionen der Kirche und ihrer
Einheit nach wie vor unversöhnt nebeneinander stehen. Es gibt im Grunde

so viele ökumenische Zielvorstellungen wie es konfessionelle Ekklesiologien
gibt.21 Da somit die mangelnde Verständigung über das Ziel der Ökumenischen

Bewegung wesentlich in der fehlenden ökumenischen Verständigung
über das Wesen der Kirche und ihrer Einheit begründet ist, ergibt sich daraus

wiederum die Konsequenz, dass die ökumenische Klärung des Kirchen- und
Einheitsverständnisses zentrales Thema des ökumenischen Gesprächs mit den

aus der Reformation hervor gegangenen Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften

sein muss.

Das Grundproblem und die cruziale Paradoxic in der ökumenischen Situation

heute muss man somit in dem doppelten Sachverhalt diagnostizieren, dass

18 Vgl. U.H.J. Körtner: Die Leuenberger Konkordie als ökumenisches Modell, in: M.
Bünker/B. Jaeger (Hg.): 40 Jahre Leuenberger Konkordie. Dokumentationsband zum
Jubiläumsjahr 2013 der Gemeinschaft Evangelischer Kirchen in Europa, Wien 2014,203-226.

19 Kirchengemeinschaft nach evangelischem Verständnis. Ein Votum zum geordneten Mitei¬

nander bekenntnisverschiedener Kirchen. Ein Beitrag des Rates der Evangelischen Kirche
in Deutschland EKD Texte 69, Hannover 2001.

20 Rechtfertigung und Ereiheit. 500 Jahre Reformation 2017. Ein Grundlagentext des Rates

der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD), Gütersloh 2014.

21 Vgl. F.W Graf/D. Korsch (Hg.): Jenseits der Einheit Protestantische Einsichten der Öku¬

mene, Hannover 2001; G. Hintzen/W Thönissen: Kirchengemeinschaft möglich?
Einheitsverständnis und Einheitskonzepte in der Diskussion, Paderborn 2001.



286 Kurt Cardinal Koch

auf der einen Seite in den bisherigen Phasen der Ökumenischen Bewegung

weitgehende und erfreuliche Konvergenzen und Konsense über viele

Einzelfragen des Glaubensverständnisses erzielt werden konnten, dass sich aber

auf der anderen Seite alle noch bestehenden Differenzpunkte im nach wie

vor recht unterschiedlich profilierten und konfessionell geprägten Verständnis

der ökumenischen Einheit der Kirche selbst bündeln. Dieses wohl
schwerwiegendste Desiderat in der heutigen Situation muss dringend aufgearbeitet
werden. Denn es besteht die Gefahr, dass die verschiedenen Kirchen in
unterschiedlicher Richtung voran schreiten und dann entdecken müssen, dass sie

sich noch weiter als bisher voneinander entfernt haben. Von daher legt sich

eine gemeinsame Rückbesinnung darauf nahe, wohin denn die ökumenische
Reise gehen soll.

b. Postmoderne Infragestellung des Einheitsgedankens

Hinzu kommt die weitere Schwierigkeit, dass die ökumenische Suche nach der

Einheit der Kirche im heute weithin selbstverständlich gewordenen pluralistischen

und relativistischen Zeitgeist einem starken Gegenwind ausgesetzt ist.

Dessen Grundannahme besagt, dass man hinter die Pluralität der Wirklichkeit
denkerisch nicht zurück gehen könne und auch nicht dürfe, wenn man sich

nicht dem Verdacht eines totalitären Denkens aussetzen wolle, dass vielmehr
die Pluralität die einzige Weise sei, in der uns das Ganze, wenn überhaupt,
gegeben sei.22 Die prinzipielle Verabschiedung des Einheitsgedankens ist
deshalb charakteristisch für den Postmodernismus, der «nicht nur die Akzeptanz
und Toleranz von Pluralität, sondern eine grundlegende Option für den

Pluralismus» ist23.

Die postmoderne Mentalität ist heute auch in der ökumenischen Situation

in einem weithin plausibel gewordenen ekklesiologischen Pluralismus wirksam,

demgemäss jede Suche nach Einheit als verdächtig erscheint. Einheit
wird höchstens noch als tolerante Anerkennung von Vielheit und Vielfalt
gesehen, mit der eine versöhnte Verschiedenheit als bereits realisiert betrachtet

wird. Wenn demgemäss die Suche nach der Einheit nicht nur als unrealistisch,

22 Vgl. W Welsch: Unsere postmoderne Moderne, Weinheim 1987.

23 Vgl. W Kasper: Die Kirche angesichts der Herausforderungen der Postmoderne, in: ders.:

Theologie und Kirche. Bd. 2, Mainz 1999, 249-264, bes. 252-255: Absage an das Einheitspostulat:

Der pluralistische Grundzug der Postmoderne (253).



Wohin geht die weltweite Ökumene? 287

sondern auch als nicht wünschenswert erscheint, erweist sich der Verzicht auf
die Suche nach der Einheit als eine besondere Versuchung in der ökumenischen

Situation heute.

Dieser elementaren Herausforderung kann christliche Ökumene nur
dadurch standhalten, dass sie sich nicht selbst dem postmodernen Paradigma

anpasst, sondern in liebenswürdiger Hartnäckigkeit die Frage nach der Einheit
auch heute wach hält. Denn ohne Suche nach Einheit würde sich der christliche

Glaube selbst aufgeben, wie dies der Brief an die Epheser mit wünschenswerter

Klarheit zum Ausdruck bringt: «Ein Leib und ein Geist, wie euch durch

eure Berufung auch eine gemeinsame Hoffnung gegeben ist; ein Herr, ein

Glaube, eine Taufe, ein Gott und Vater aller, der über allem und durch alle und

in allem ist» (Eph 4, 4-6). Weil Einheit eine Grundkategorie des christlichen

Glaubens ist und bleibt, müssen Christen den Mut und die Demut haben,

dem noch immer bestehenden Ärgernis einer gespaltenen Christenheit in die

Augen zu schauen. Denn dort, wo die Spaltung des einen Leibes Christi nicht
mehr als Ärgernis empfunden wird und keinen Schmerz mehr auslöst, macht

sich die Ökumene letztlich selbst überflüssig.

c. Ökumenische Kontroversen in der Ethik
Eine dritte gravierende Veränderung in der ökumenischen Situation besteht

darin, dass in den vergangenen Jahrzehnten massive Spannungen und

Divergenzen im Bereich der Ethik aufgetreten sind, und zwar vor allem bei
bioethischen und sozialethischen Fragestellungen und bei den Fragen von Ehe,

Familie und Sexualität mit dem Vorzeichen des Gender-Mainstream. Während

in einer früheren Phase der Ökumenischen Bewegung das Losungswort
geheissen hat: «Glaube trennt — Handeln eint», trifft heute weithin das

Gegenteil zu, dass vor allem die Ethik trennt. Während es in der Vergangenheit
teilweise gelungen ist, alte konfessionelle Glaubensgegensätze zu überwinden

oder zumindest Annäherungen entgegenzuführen, treten heute grosse
Unterschiede vor allem bei ethischen Fragen an den Tag. In dieser Entwicklung
liegt eine grosse Herausforderung an die christliche Ökumene heute. Denn

wenn die christlichen Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften zu den grossen

ethischen Fragen der heutigen Zeit nicht mit einer Stimme sprechen können,

wird die christliche Stimme in den säkularisierten Gesellschaften heute

immer schwächer und schadet dies der Glaubwürdigkeit des ökumenischen

Anliegens.



288 Kurt Cardinal Koch

In der heutigen ökumenischen Situation gilt es an jene elementare Erkenntnis

zu erinnern, die vor mehr als hundert Jahren bei der ersten Weltmissionskonferenz

im schottischen Edinburgh gemacht worden ist. Den Teilnehmern

hat damals das Ärgernis vor Augen gestanden, dass sich die verschiedenen

christlichen Kirchen und Gemeinschaften in der Missionsarbeit konkurrenziert

und damit der glaubwürdigen Verkündigung des Evangeliums Jesu vor
allem in fernen Kulturen geschadet haben. Die Spaltung der Christenheit hat

sich als das stärkste Hindernis für die Weltmission herausgestellt; und dies trifft
auch heute zu, wie Papst Franziskus in seinem Apostolischen Schreiben «Evan-

gelii gaudium» mit deutlichen Worten in Erinnerung gerufen hat: «Angesichts
der Gewichtigkeit, die das Negativ-Zeugnis der Spaltung unter den Christen
besonders in Asien und Afrika hat, wird die Suche nach Wegen zur Einheit

dringend. Die Missionare in jenen Kontinenten sprechen immer wieder von
Kritiken, Klagen und dem Spott, der ihnen aufgrund des Skandals der

Spaltungen unter den Christen begegnet.» Von daher ist in den Augen von Papst
Franziskus der «Einsatz für eine Einheit, die die Annahme Jesu Christi erleichtert,

nicht länger blosse Diplomatie oder eine erzwungene Pflichterfüllung und
verwandelt sich in einen unumgänglichen Weg der Evangelisierung»24. Dieser

ökumenische Ernstfall impliziert, dass eine redliche Verkündigung des

Evangeliums in der heutigen Welt nur möglich ist, wenn die christlichen Kirchen
ihre Trennungen in der Lehre des Glaubens und der Ethik überwinden können

und wenn sich Mission und ökumenische Suche nach der Einheit gegenseitig
fordern und fördern.

d. Neue ökumenische Partner

Eine vierte und wahrscheinlich die wesentlichste Veränderung der ökumenischen

Landschaft besteht im Auftreten von neuen Dialogpartnern. Die
ökumenischen Begegnungen finden heute nicht mehr nur zwischen den historischen

Grosskirchen statt, sondern auch mit den zahlreichen Freikirchen. Von
besonderer Bedeutung sind das rapide und zahlenmässig starke Anwachsen

von evangelikalen und charismatischen Gruppierungen und vor allem das

atemberaubende Wachstum von Pfingstkirchen und pentekostalen Bewegungen

in der südlichen Hemisphäre, in der Zwischenzeit aber auch in den ande-

24 Franziskus, Evangelii gaudium, Nr. 246.



Wohin geht die weltweite Ökumene? 289

ren Kontinenten. Sie bilden heute zahlenmässig die zweitgrösste christliche

Gemeinschaft nach der Römisch-katholischen Kirche.25 Es handelt sich dabei

um ein derart expandierendes Phänomen, dass man von einer derzeitigen

Pentekostalisierung des Christentums reden muss oder geneigt sein kann, in
ihm eine vierte Gestalt des Christseins wahrzunehmen, nämlich neben den

Orthodoxen und Orientalisch-Orthodoxen Kirchen, der Katholischen Kirche
und den aus der Reformation hervor gegangenen Kirchen und kirchlichen
Gemeinschaften26. Es versteht sich dabei leicht, dass in den ökumenischen

Dialogen mit diesen neueren Bewegungen andere Traktanden als in den Dialogen
mit den historischen Grosskirchen im Vordergrund stehen.

Nicht zuletzt das Phänomen des Pentekostalismus bringt es an den Tag,
dass man im Rückblick auf fünfzig Jahre der Ökumenischen Bewegung in der

Katholischen Kirche feststellen muss, dass sich in der Zwischenzeit die

weltweite Geographie der Christenheit tiefgreifend verändert hat und die ökumenische

Situation unübersichtlicher und keineswegs leichter geworden ist.

Ehrlicherweise muss auch eingestanden werden, dass das Ziel der Ökumenischen

Bewegung, nämlich die Wiederherstellung der Einheit der Kirche, nicht
erreicht worden ist und offensichtlich sehr viel mehr Zeit in Anspruch nehmen

wird, als in der Zeit des Zweiten Vatikanischen Konzils angenommen worden
ist. Dieser gravierende Wandel kann aber kein Grund zur Resignation sein.

Denn es gibt zur Ökumene schlechterdings keine Alternative: Sie entspringt
dem Willen des Herrn, sie entspricht seinem Hohepriesterlichen Gebet um die

Einheit, und sie ist um der Glaubwürdigkeit des christlichen Glaubens in der

heutigen Welt willen dringend Not-wendend.

4. Ökumene der Märtyrer als existentieller Ernstfall
Dies gilt zumal, da die christliche Ökumene eine besondere existenzielle
Dringlichkeit in der heutigen Welt erhalten hat, in der mehr Christenverfolgungen als

in den ersten Jahrhunderten stattfinden und die Christenheit erneut Märtyrer-

25 Vgl. J. Müller/K. Gabriel (Hg.): Evangelicals, Pentecostal Churches, Charismatics. New
religious mouvements as a challenge for the Catholic Church, Quezon 2015.

26 Vgl. M. Eckholt: Pentekostalismus: Eine neue «Grundform» des Christseins. Eine theolo¬

gische Orientierung zum Verhältnis von Spiritualität und Gesellschaft, in: T. Kessler/A.-P.
Rethmann (Hg.): Pentekostalismus. Die Pfingstbewegung als Anfrage an Theologie und
Kirche Weltkirche und Mission. Bd. 1, Regensburg 2012,202-225 (202).



290 Kurt Cardinal Koch

kirche geworden ist. Denn achtzig Prozent aller Menschen, die heute wegen
ihres Glaubens verfolgt werden, sind Christen. Der christliche Glaube ist in
der heutigen Welt die am meisten verfolgte Religion. Dabei haben heute alle

christlichen Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften ihre Märtyrer. Christen
werden heute nicht verfolgt, weil sie katholisch oder orthodox, protestantisch
oder pentekostalisch sind, sondern weil sie Christen sind. Das Martyrium ist
heute ökumenisch, und man muss von einer eigentlichen Ökumene der Märtyrer

sprechen.
Bei aller Tragik enthält die Ökumene der Märtyrer auch eine schöne Ver-

heissung in sich. Denn die standfesten Glaubenszeugen in allen christlichen

Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften haben gezeigt, wie Gott selbst bei

den Glaubenden unter dem höchsten Anspruch des mit dem Opfer des eigenen

Lebens bezeugten Glaubens die Gemeinschaft auf einer tieferen Ebene

aufrecht erhält. Während wir Christen und Kirchen auf dieser Erde noch in
einer unvollkommenen Gemeinschaft zu- und miteinander stehen, leben die

Märtyrer in der himmlischen Herrlichkeit bereits jetzt in voller und vollendeter
Gemeinschaft. Die Märtyrer sind, wie der heilige Papst Johannes Paul II. in
eindrücklicher Weise hervorgehoben hat, «der bedeutendste Beweis dafür, dass

in der Ganzhingabe seiner selbst an die Sache des Evangeliums jedes Element
der Spaltung bewältigt und überwunden werden kann»27. Bei der Ökumene

der Märtyrer oder, wie Papst Franziskus zu sagen pflegt, bei der Ökumene des

Blutes, bestätigt sich die Uberzeugung der Alten Kirche erneut, die der

Kirchenschriftsteller Tertullian mit den Worten ausgesprochen hat, das Blut der

Märtyrer sei der Same von neuen Christen. So dürfen wir auch heute hoffen,
dass sich das Blut von so vielen Märtyrern unserer Zeit einmal als Same der

vollen ökumenischen Einheit des Leibes Christi erweisen wird.
In der Ökumene der Märtyrer dürfen wir den innersten Kern allen

ökumenischen Bemühens um die Einheit der Kirche wahrnehmen, wie ihn Papst
Franziskus mit dem einprägsamen Satz zum Ausdruck gebracht hat: «Wenn

uns der Feind im Tod vereint, wie kommen wir dann dazu, uns im Leben zu
trennen?»28 Darin besteht die kairologisch vordringliche ökumenische

Verantwortung der Christen heute, die wir in ökumenischer Geistesgegenwart
wahrzunehmen haben. Wenn nämlich in der Ökumenischen Bewegung der Heilige

27 Johannes Paul IL: Ut unum sint, Nr. 1.

28 Franziskus: Ansprache an die Bewegung der Charismatischen Erneuerung am 3. Juli 2015.



Wohin geht die weltweite Ökumene? 291

Geist am Werk ist, wäre es Kleinglaube, würden wir diesem Geist nicht zutrauen,

dass er das, was er verheissungsvoll begonnen hat, auch zu Ende fuhren

wird — freilich so und zu jener Zeit, wie er will.

Abstract
Bei der Betrachtung der ökumenischen Situation heute werden zunächst die Bemühungen

um die Uberwindung der beiden grossen Kirchenspaltungen, nämlich zwischen
Ost und West im 11. und im Westen im 16. Jahrhundert besprochen. In einem zweiten

Durchgang werden die gravierenden Veränderungen, die sich in den vergangenen
Jahrzehnten in der Ökumene eingestellt haben, und die mit ihnen verbundenen

Herausforderungen in den Blick genommen, um neue Wege in die Zukunft zu erkunden.
Schliesslich werden die weltweiten Christenverfolgungen als existenzieller Ernstfall
einer Ökumene der Märtyrer thematisiert.

Kurt Cardinal Koch, Rom


	Wohin geht die weltweite Ökumene? : Entwicklung seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil

