Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 71 (2015)

Heft: 3

Artikel: Wohin geht die weltweite Okumene? : Entwicklung seit dem Zweiten
Vatikanischen Konzil

Autor: Koch, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877707

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877707
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wohin geht die weltweite Okumene?

Entwicklungen seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil'

1. Okumenischer Neuaufbruch mit dem Zweiten Vatikanischen Konil

Wo steht die Okumene heute? Hinter dieser auf den ersten Blick unverfingli-
chen Frage verbirgt sich zumeist der wenn auch unausgesprochene Verdacht,
dass die Okumene heute eben steht und nicht geht. Es ist deshalb heute viel
vom Stillstand oder gar vom Winter in der Okumene die Rede. Ich teile diese
Diagnose nicht, sondern bin iiberzeugt, dass die Okumene geht, weil sie lebt.
Dies gilt zumal, wenn man auf die weltweite Okumene blickt. Dabei handelt
es sich freilich um einen Pleonasmus. Denn «Okumene» heisst dem urspriing-
lichen Wortsinn nach den ganzen Erdkreis umfassend. Gewiss findet die Oku-
mene in erster Linie am konkreten Lebensort der Christen statt und vollzieht
sich als Gesprich mit den jeweiligen 6kumenischen Partnern. Die konkrete
Okumene am Ort kann aber nur gewinnen, wenn sie ihre Aufmerksamkeit
auch den umfassenderen 6kumenischen Prozessen zuwendet. Denn die Oku-
mene ist seit ihrem Beginn eine weltweite Bewegung,

Dies trifft jedenfalls auf die Katholische Kirche zu, die sich vor einem hal-
ben Jahrhundert die Grundanliegen der Okumenischen Bewegung zu eigen
gemacht hat und in sie in offizieller und endgiiltiger Weise eingetreten ist, nach-
dem beim Zweiten Vatikanischen Konzil am 21. November 1964 das Dekret
tiber den Okumenismus «Unitatis redintegratio» mit 2137 Ja-Stimmen gegen
nur 11 Nein-Stimmen von den Konzilsvitern angenommen und vom seligen
Papst Paul VI. promulgiert worden ist. Zu den wichtigsten Friichten dieser
Entscheidung darf man mit dem heiligen Papst Johannes Paul II. zweifellos die
unter den Christen und christlichen Gemeinschaften «wiederentdeckte Brider-
lichkeit» zahlen®. Die zahlreichen Begegnungen, die verschiedenen Gespriche
und die wechselseitigen Besuche haben ein Netz von geschwisterlichen und
freundschaftlichen Beziehungen entstehen lassen, das das tragfihige Funda-
ment fiir die 6kumenischen Dialoge bildet. Solche Dialoge hat die Katholi-
sche Kirche in der Zwischenzeit mit beinahe allen christlichen Kirchen und

1 Vortrag an der Evangelisch-Theologischen Fakultit Basel am 13. November 2015.
2 Johannes Paul IL: Ut unum sint, Nr. 41 und 42.

ThZ 3/71 (2015) S. 274-291



Wohin geht die weltweite Okumene? 275

Gemeinschaften gefiihrt und fiihrt sie weiter, angefangen bet der Assyrischen
Kirche des Ostens und den Orientalisch-Orthodoxen Kirchen wie beispiels-
weise den Kopten, Armeniern und Syrern, tiber die Orthodoxen Kirchen der
byzantinischen und slawischen Tradition {iber die aus der Reformation hervor-
gegangenen Kirchen und Gemeinschaften wie den Lutheranern und Refor-
mierten und der Anglikanischen Weltgemeinschaft tiber die Altkatholiken und
die verschiedenen Freikirchen bis hin zu den evangelikalen und pentekostali-
schen Gemeinschaften, die vor allem im 20. und beginnenden 21. Jahrhundert
enorm gewachsen sind. Aus diesen Dialogen konnten viele positive Friichte
geerntet werden, wie sie Kardinal Walter Kasper in seinem Buch «Harvesting
the Fruits» vorgelegt hat.’

Bei all diesen positiven Ergebnissen darf aber nicht verschwiegen werden,
dass das eigentliche Ziel der Okumenischen Bewegung, nimlich die Wiederge-
winnung der Einheit der Kirche, beziehungsweise der vollen kirchlichen Ge-
meinschaft, noch nicht etreicht werden konnte. Darin erblickt das Okumenis-
musdekret aber das Ziel allen 6kumenischen Bemiihens und begriindet es mit
der theologischen Fundamentaliiberzeugung, dass Christus «eine einige und
einzige Kirche» gewollt hat.* Diese Glaubenstiberzeugung wird sodann mit der
geschichtlichen und auch heute empirisch greifbaren Tatsache konfrontiert,
dass es de facto eine Vielzahl von Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften
gibt, die zudem alle vor den Menschen den Anspruch erheben, «das wahre
Erbe Jesu Christi darzustellen». Weil damit der fatale Eindruck entstehen kann,
«als ob Christus selbst geteilt wire», dringt sich dem Konzil das Urteil auf,
dass die Spaltung der Kirche «ganz offenbar dem Willen Christi» widerspricht,
ein «Argernis fiir die Welt» darstellt und ein «Schaden fiir die heilige Sache der
Verkiindigung des Evangeliums vor allen Geschopfen» ist.

2. Uberwindung der swei grossen Kirchenspaltungen
Mit diesem Urteil nimmt das Konzil die zutiefst anormale Situation der Chris-
tenheit sensibel wahr, dass Christen, die in den einen Leib Christi hinein getauft
sind, weiterhin in voneinander getrennten Kirchen leben, und es identifiziert
die Kirchenspaltungen als Zertrennung dessen, was wesenhaft unzertrennbar

3 Cardinal W, Kasper: Harvesting the Fruits. Basic Aspects of Christian Faith in Ecumenical
Dialogue, London/New York 2009.
4 Unitatis redintegratio, Nr. 1.



276 Kurt Cardinal Koch

ist, namlich die Einheit des Leibes Christi. Die leidenschaftliche Arbeit an der
Uberwindung der Spaltungen muss deshalb weitergehen, zumal im Laufe der
zweitausendjahrigen Geschichte deren viele geworden sind. Es legt sich frei-
lich nahe, zwei verschiedene Grundtypen von Spaltungen zu unterscheiden.
In diesem Sinn fasst das Okumenismusdekret zwei «besondere Kategorien
von Spaltungen» niher ins Auge, «durch die der nahtlose Leibrock Christi»
getroffen wurde» >, nimlich das Schisma in der Kirche zwischen Ost und West
im 11. Jahrhundert und die Spaltung in der Westkirche im 16. Jahrhundert.
Dabei handelt es sich um grundverschiedene Spaltungen, deren Aufarbeitung
in verschiedenen ckumenischen Dialogen geschehen muss. Deren gesonderte
Betrachtung kann dabei der Rechenschaft dartiber dienen, wieweit die Oku-
menische Verstindigung voran gekommen ist und welches die verbleibenden
Probleme sind.

a. Uberwindung der Kirchenspaltung savischen Ost und West

Wias zunichst die Uberwindung des Schismas in der Kirche zwischen West und
Ost betrifft, ist an erster Stelle daran zu erinnern, dass bereits vor der grossen
Kirchenspaltung im 11. Jahrhundert die ersten Spaltungen in der Geschichte
der Christenheit im Orient im vierten und fiinften Jahrhundert geschehen sind,
weil einzelne kirchliche Gemeinschaften die Lehrentscheidungen der Konzi-
lien von Ephesus und Chalkedon im Jahre 451 nicht angenommen und sich
deshalb von der Reichskirche getrennt haben. Man unterscheidet deshalb zwi-
schen den chalkedonischen und den nicht-chalkedonischen Kirchen, die heute
als Orientalisch-Orthodoxe Kirchen bezeichnet werden, zu denen die Armeni-
er, die Athiopier, die Kopten und die Syrer gehéren und die heute wegen ihrer
weiteren Verbreitung auch in der westlichen Welt und vor allem wegen der
konfliktubsen Entwicklungen in der arabischen Welt vermehrt im 6ffentlichen
Bewusstsein prasent sind.

Der theologische Grund fiir die Spaltung ist vor allem der Streit um eine
adiquate Formulierung des Christusbekenntnisses gewesen. Weil es dabei um
den Kern des christlichen Glaubens gegangen ist, versteht es sich von selbst,
dass im 6kumenischen Dialog mit den Orientalisch-Orthodoxen Kirchen in
erster Linte christologische Fragen zu behandeln gewesen sind. Die 6kumeni-

5 Unitatis redintegratio, Nr. 13.



Wohin geht die weltweite Okumene? 277

schen Dialoge haben dabei zu dem erfreulichen Ergebnis gefiihrt, dass es sich
bei diesem Streit im Wesentlichen um ein Sprachproblem gehandelt hat, inso-
fern man auf beiden Seiten denselben Christusglauben bezeugen wollte, thn
aber in einer unterschiedlichen theologischen Sprache zum Ausdruck gebracht
hat. Diese Erkenntnis hat beispielsweise im Jahre 1984 zu einer gemeinsamen
Erklarung zwischen dem Syrisch-Orthodoxen Patriarchen Ignatius Zakk I.
Iwas und dem heiligen Papst Johannes Paul II. gefiihrt, in der dieser grundle-
gende christologische Konsens einmiitig festgestellt und darauf aufbauend ein
pastorales Abkommen hinsichtlich der Sakramentenspendung an Glaubige det
anderen Kirchen in besonderen Situationen unterzeichnet worden ist.®

Mit dieser gemeinsamen Erklirung konnte freilich noch keineswegs die
eucharistische Gemeinschaft ermdéglicht werden. Auf dem Hintergrund die-
ser etfreulichen Entwicklungen konnte im Jahre 2003 aber eine theologische
Kommission zwischen der Katholischen Kirche und den Orientalisch-Ortho-
doxen Kirchen ihre Arbeit aufnehmen, die bereits im Jahre 2009 ein gemein-
sames Dokument mit dem Titel «Wesen, Verfassung und Sendung der Kirche»
vorgelegt hat’. Nachdem sich die Kommission in den folgenden Jahren der
Thematik der Kirche als Communio und der Communicatio der Kirchen in
den ersten funf Jahrhunderten der Kirchengeschichte gewidmet hat, wird sie
sich in der in diesem Jahr begonnenen neuen Phase den Fragen der Sakramen-
tenlehre und dabei besonders der Initiationssakramente zuwenden. Dies wird
keine leichte Aufgabe sein, da in verschiedenen Orientalischen Kirchen noch
immer die Praxis der Wiedertaufe getibt wird.

Die genannten ckumenischen Entwicklungen sind auch deshalb méglich
geworden, weil in beiden Kirchengemeinschaften das ekklesiologische Grund-
geflige, das sich seit dem zweiten Jahrhundert herausgebildet hat und als suc-
cessio apostolica bezeichnet wird, erhalten geblieben ist, naimlich die sakramen-
tal-eucharistische und die episkopale Grundstruktur der Kirche in dem Sinne,
dass in beiden Kirchen die Einheit in der Eucharistie und das Bischofsamt als

6 Vgl ]. Ocldemann (Hg): Gemeinsamer Glaube und pastorale Zusammenarbeit. 25 Jah-
re Weggemeinschaft zwischen der Syrisch-Orthodoxen Kirche und der Rémisch-katholi-
schen Kirche, Freiburg 1.Ue. 2011.

7 Dokumentiert in: ]. Oeldemann/F Nussel/U. Swarat/A. Vletsis (Hg): Dokumente wach-
sender Ubereinstimmung, Simtliche Berichte und Konsenstexte Interkonfessioneller Ge-
spriche auf Weltebene. Band 4: 2001-2010, Paderborn/Leipzig 2012, 849-868.



278 Kurt Cardinal Koch

fur das Kirchesein konstitutiv betrachtet werden.® Eine analoge Feststellung
kann auch im Blick auf die Spaltung zwischen West- und Ostkirche im 11.
Jahrhundert getroffen werden, insofern in beiden Kirchen eine grundlegende
Gemeinsamkeit im Glauben, in den Sakramenten und in der bischoflichen Ver-
fassung der Kirche erhalten geblieben ist.

Was die Uberwindung dieser Spaltung betrifft, darf man als ersten gros-
sen Schritt der Versohnung die geschichtstrichtige Begegnung zwischen dem
Okumenischen Patriarchen Athenagoras von Konstantinopel und dem seligen
Papst Paul VI. am 5. und 6. Januar 1964 in Jerusalem wiirdigen. Mit dieser Be-
gegnung ist das historische Ereignis des 7. Dezember 1965 vorbereitet worden,
als in der Kathedrale des Phanar in Konstantinopel und in der Petersbasilika
in Rom die gemeinsame Erklirung der hochsten Reprisentanten der beiden
Kirchen verlesen wurde, mit der die beiderseitigen Anathemata von 1054 «aus
dem Gedachtnis und der Mitte der Kirche entfernt» worden sind, «damit ste fiir
die Wiederanniherung in der Liebe kein Hindernis mehr darstellen konnen»’.
Mit diesem Akt ist das Gift der Exkommunikation aus dem Organismus der
Kirche gezogen und das «Symbol der Spaltungy» durch das «Symbol der Liebe»
ersetzt worden'’; und er ist zum Ausgangspunkt fiir den 6kumenischen Dialog
der Liebe und der Wahrheit geworden.

Da die Katholische Kirche mit den Orthodoxen Kirchen eine grosse gemein-
same Basis an Glaubensiiberzeugungen teilt, versteht es sich leicht, dass sich der
o6kumenische Dialog zunichst auf die Konsolidierung des gemeinsamen Glau-
bensfundamentes konzentrieren konnte''. Dies gilt zumal von der ersten Dekade
in den Jahren 1980 bis 1990, in der weitgehende Konvergenzen zwischen der
orthodoxen und der rémisch-katholischen Theologie hinsichtlich der Themen

8 Vgl K. Koch: Die apostolische Dimension der Kirche im 6kumenischen Gesprich, Com-
munio. Internationale katholische Zeitschrift 40 (2011) 234-252.

Tomos Agapis, Nr. 127.

10  J. Kardinal Ratzinger: Rom und die Kirchen des Ostens nach der Aufhebung der Exkom-
munikationen von 1054, in: ders.: Theologische Prinzipienlehre. Bausteine zur Fundamen-
taltheologie, Miinchen 1982, 214-230 (229).

11 Vgl G. Martzelos: Der theologische Dialog zwischen der Orthodoxen und der Rémisch-
katholischen Kirche: Chronik — Bewertung — Aussichten, in: K. Nikolakopoulos (Hg,): Be-
nedikt XVI. und die Orthodoxe Kirche. Bestandsaufnahmen, Erwartungen, Perspektiven,
St. Ottilien 2008, 289-327; J. Marte (Hg.): Herausforderung sichtbare Einheit. Beitrige zu
den Dokumenten des katholisch-orthodoxen Dialogs = Das Ostliche Christentum. Neue
Folge Bd. 60, Wiirzburg 2014.



Wohin geht die weltweite Okumene? 279

der Sakramente, des Geheimnisses der Kirche und besonders der Eucharistie,
des Verhiltnisses von Glaube, Sakrament und Kirche und des Sakramentes des
Priesteramtes festgestellt werden konnten. In der zweiten Dekade in den Jahren
1990 bis 2000 sind die 6kumenischen Gespriche immer schwieriger geworden.
Ein wesentlicher Grund dafiir lag in der neuen Situation, die nach der grossen
Wende im Jahre 1989 eingetreten ist. Denn die politischen Verinderungen in
Osteuropa haben dazu geftihrt, dass vor allem in der Ukraine, in Siebenbtirgen
und in Ruminien die katholischen Ostkirchen, die wihrend der Diktatur unter
Stalin in brutaler Weise verfolgt und zwangsweise der Orthodoxen Kirche zuge-
schlagen worden waren, wieder aus den Katakomben in das 6ffentliche Leben
zuriickgekehrt sind. Diese Entwicklung hat auf orthodoxer Seite die alten Pole-
miken hinsichtlich von Uniatismus und Proselytismus wieder aufflammen lassen,
was zu einer dramatischen Verschlechterung der Dialogatmosphire gefiihrt hat.
Der 6kumenische Dialog hat sich deshalb immer stirker auf diese Probleme
fokussiert, was schliesslich zur Folge gehabt hat, dass im Jahre 2000 die Kom-
missionsarbeit beendet worden ist.

Es gehort zu den grossen 6kumenischen Verdiensten von Papst Benedikt
XVI.,, dass kurz nach Beginn seines Pontifikats die Internationale Gemischte
Kommission fiir den theologischen Dialog zwischen der Katholischen Kirche
und den Orthodoxen Kirchen ihre Arbeit wieder aufnehmen und auf der Voll-
versammlung in Ravenna im Jahre 2007 das Dokument «Ekklesiologische und
kanonische Konsequenzen der sakramentalen Natur der Kirche. Kirchliche
Communio, Konziliaritit und Autoritit» verabschieden konnte'?. In ithm wird
mit einer theologischen Klirung der Begriffe «Konzilaritit», beziehungsweise
«Synodalitit» und «Autoritit» dargelegt, dass Synodalitit und Primat auf allen
Ebenen des Lebens der Kirche in dem Sinne wechselseitig voneinander abhingig
sind, dass der Primat immer im Kontext der Konziliaritit und die Konziliaritit
im Kontext des Primates betrachtet werden mussen. Seither steht die Frage nach
dem Verhiltnis zwischen Synodalitit und Primat und in diesem Kontext die Fra-
ge nach der Bedeutung und Sendung des Primats des Bischofs von Rom fiir eine
kiinftige Kirchengemeinschaft im Mittelpunkt der 6kumenischen Dialoge.

Gegenwirtig ist es zwar noch unabsehbar, wann bei dieser Frage ein wei-
terfilhrender Konsens erreicht werden kann. Da Orthodoxe und Katholiken

12 Dokumentiert in: Oeldemann et al.: Dokumente wachsender chrcinstirnmung (Anm. 7),

833-848.



280 Kurt Cardinal Koch

unter allen christlichen Kirchen einander am nichsten stehen, sind sie aber in
besonderer Weise verpflichtet, die eine und ungeteilte Kirche in Ost und West
wieder herzustellen und sie in der eucharistischen Gemeinschaft zu bekraifti-
gen. Denn die wieder erwachte kirchliche Liebe muss in die eucharistische Aga-
pe miinden, wie dies vor fiinfzig Jahren der Okumenische Patriarch Athena-
goras mit von Leidenschaft geprigten Worten ausgesprochen hat: «Die Stunde
des christlichen Mutes ist gekommen. Wir lieben einander; wir bekennen den
gleichen gemeinsamen Glauben; machen wir uns zusammen auf den Weg vor
die Herrlichkeit des gemeinsamen heiligen Altars.»"

b. Uberwindung der westlichen Kirchenspaltung

Was die Uberwindung der Spaltung in der Westkirche im 16. Jahrhundert be-
trifft, stehen wir vor anderen Ausgangsbedingungen, da in der Reformation
ein anderet Typ des Kircheseins hervorgebracht worden ist, der sich nicht un-
wesentlich von der ekklesialen Grundstruktur der Alten Kirche unterscheidet.
Dies hat zur Konsequenz, dass sich der 6kumenische Dialog mit diesen Kir-
chen und kirchlichen Gemeinschaften nicht einfach auf einzelne Lehrunter-
schiede wie beispielsweise den Primat des Bischofs von Rom beziehen kann,
sondern sich auch mit einer anderen ekklesialen Grundstruktur auseinander-
setzen muss. Erschwerend kommt hinzu, dass sich seit dem 16. Jahrhundert
die protestantische Welt noch weiter ausdifferenziert hat und bei dieser grossen
Vielfalt und dem kaum mehr uberblickbaren Pluriversum von Kirchen und
kirchlichen Gemeinschaften auf Weltebene — mit Ausnahme beispielsweise der
«Gemeinschaft Evangelischer Kirchen in Europa» — nur marginale Bestrebun-
gen zu mehr Einheit untereinander festgestellt werden konnen. Im Gegenteil
miussen innerhalb des Weltprotestantismus zunehmende und vielfiltige Frag-
mentierungen konstatiert werden, die man auch als unmittelbare Folgen so-
wohl eines relativ lockeren Verstindnisses der Einheit der Kirche als auch des
grossen Wachstums von neueren evangelikalen und chatismatischen Gruppie-
rungen identifizieren kann.

In den verschiedenen Dialogen der Katholischen Kirche mit den aus der
Reformation hetrvor gegangenen Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften
konnte vor allem im Dialog mit den Lutheranern mit der «Gemeinsamen Ex-

13 Tomos Agapis, Nr. 277.



Wohin geht die weltweite Okumene? 281

klirung zur Rechtfertigungslehre» vom 31. Oktober 1999 in Augsburg'* ein
wichtiger Schritt auf mehr Gemeinschaft hin vollzogen werden, dem sich in
der Zwischenzeit auch die Methodisten angeschlossen haben und diesbeztig-
lich die Reformierten noch im Gesprich sind. Mit dieser wichtigen Gemeinsa-
men Erklirung konnte ein weitgehender Konsens bei der wohl zentralsten Fra-
ge erzielt werden, die im 16. Jahrhundert zur Reformation und anschliessend
zur Kirchenspaltung gefiihrt hat. Die Erklirung hilt freilich selbst fest, dass
damit die ekklesiologischen Konsequenzen dieses «differenzierten Konsenses»
noch keineswegs geklirt sind, wie der evangelische Okumeniker Wolfhart Pan-
nenberg mit Recht festgestellt hat: «Kein einigermassen Informierter kann er-
warten, dafl damit nun sofort die volle Kirchengemeinschaft hergestellt werden
kann, die thren Ausdruck in der Abendmahlsgemeinschaft findet. Dazu sind
weitere Vereinbarungen notig, vor allem tber die Abendmahlslehre und tber
das geistliche Amt, aber auch tiber die ibrigen Sakramente und andere Themen
wie die Mariendogmen der romischen Kirche und die Stellung des rémischen
Bischofs in der Gesamtchristenheit.»!® Diese Situation bedeutet, dass nun die
Klirung des Kirchenverstindnisses zu den Haupttraktanden des 6kumeni-
schen Dialogs mit den aus der Reformation hervor gegangenen Kirchen und
kirchlichen Gemeinschaften geh6ren muss. Diese Klirung konnte und soll-
te eine kiinftige — zur Gemeinsamen Erklirung iiber die Rechtfertigungslehre
analoge — Gemeinsame Erklirung tiber Kirche, Eucharistie und Amt vorbe-
reiten. Eine solche Erklirung wire gewiss ein entscheidender Schritt auf dem
Weg auf die sichtbare Kirchengemeinschaft hin.

Eine 6kumenische Klirung des Kirchenverstindnisses dringt sich auch im
Blick auf das im Jahre 2017 bevorstehende Reformationsgedenken auf. Wenn
es in Okumenischer Gemeinschaft in ehtlicher Weise begangen werden soll,
mussen sich Protestanten und Katholiken die Frage stellen, wie sie, die oku-
menischen Partner fiir sich und gemeinsam, die Reformation heute betrachten:
nach wie vor, wie in der Vergangenheit tiblich, als Bruch mit der bisherigen

14 Dokumentiert in: H. Meyer/D. Papandreou/H. J. Urban/L. Vischer (Hg): Dokumente
wachsender Ubereinstimmung, Samtliche Berichte und Konsenstexte Interkonfessioneller
Gespriche auf Weltebene. Band 3: 1990-2001, Paderborn/Frankfurt a. M. 2003, 419-441.

15 W Pannenberg: Die Gemeinsame FErklirung zur Rechtfertigungslehre aus evangelischer
Sicht, in: B.J. Hilberath/W. Pannenberg (Hg): Zur Zukunft der Okumene. Die «Gemeinsa-
me Erklirung zur Rechtfertigungslehrer, Regensburg 1999, 70-78 (78).



282 Kurt Cardinal Koch

Tradition der Christenheit, mit dem etwas Neues begonnen hat, oder in einer
bleibenden Kontinuitit mit der gesamten Tradition der universalen Kirche. Es
handelt sich dabei um jene Frage, die bereits vor Jahren mein Vorginger als
Prisident des Pipstlichen Rates zur Forderung der Einheit der Christen, Walter
Kardinal Kasper, im Blick auf das Reformationsgedenken an die aus der Re-
formation hervorgegangenen kirchlichen Gemeinschaften gestellt hat, ob sie
die Reformation als «ein neues Paradigma» wahrnehmen, «das sich durch eine
bleitbende Grunddifferenz protestantisch» vom Katholischen abgrenzt», oder
ob sie die Reformation im 6kumenischen Sinn als «Reform und Erneuerung
' Von der Beantwortung dieser Frage
dirfte die Art und Weise abhingen, in der wir uns am Reformationsgedenken
beteiligen kénnen, und wie der 6kumenische Dialog mit den aus der Reforma-

der einen universalen Kirche» verstehen.

tion hervorgegangenen Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften weitergehen
kann.

Diese Riickfrage entspricht auch dem eigentlichen Anliegen der Reforma-
tion vor allem von Martin Luther, dem es um eine durchgreifende und umfas-
sende Reform im Sinne der Erneuerung der ganzen Kirche und gerade nicht
um eine Reformation im Sinne der mit ihr schliesslich zerbrochenen Einheit
der Kirche und des Entstehens von neuen reformatorischen Kirchen gegangen
ist, wie der evangelische Okumeniker Wolfhart Pannenberg pointiert festge-
stellt hat: «L.uther wollte eine Reformation der Gesamtchristenheit; sein Ziel
war alles andere als eine lutherische Sonderkirche.»'” Dies bedeutet, dass es bei
der okumenischen Suche nach der Einheit der Kirche um die Vollendung des
zentralen Anliegens der Reformation selbst geht.

Von daher ist zu hoffen, dass das Reformationsgedenken als willkommene
Gelegenheit verstanden und wahrgenommen wird, mutige Schritte auf dem
Weg zur Einheit zu wagen. Das Reformationsgedenken wird vor allem dann
eine 6kumenische Chance sein, wenn wir jene drei Schwerpunkte realisieren,
die im Mittelpunkt des Dokumentes stehen, das von der Lutherisch / Romisch-
Katholischen Kommission fiir die Einheit im Blick auf das Reformationsge-

16  Kardinal W. Kasper: Okumenisch von Gott sprechen? in: L.U. Dalferth/]. Fischer/H.-
P. Grosshans (Hg): Denkwiirdiges Geheimnis. Beitrige zur Gotteslehre. Festschrift fiir
Eberhard Jingel zum 70. Geburtstag, Tiibingen 2004, 291-302 (302).

17 W Pannenberg: Problemgeschichte der neueren evangelischen Theologie in Deutschland,
Gottingen 1997, 25.



Wohin geht die weltweite Okumene? 283

denken erarbeitet worden 1st, aber auch fiir das Gesprich mit den Reformier-
ten gultig ist und den signifikanten Titel tragt: «From Conflict to Communiony.

Der Titel verpflichtet erstens dazu, nicht zu schnell zur «Gemeinschaft»
zu kommen, sondern auch den «Konflikt» auszuhalten. Dazu haben wir allen
Grund, wenn wir bedenken, dass es nach der Reformation zur Kirchenspal-
tung und im 16. und 17. Jahrhundert zu blutigen Konfessionskriegen gekom-
men ist, vor allem zum Dreissigjihrigen Krieg, der das damalige Europa in ein
rotes Meer verwandelt hat, und dass als Fernwirkung dieses schwerwiegenden
Konflikts die Ausbildung von sikularen Nationalstaaten mit starken konfessio-
nellen Abgrenzungen als eine grosse Biirde beurteilt werden muss, die aus der
Reformationszeit geblieben ist. Katholiken und Protestanten haben gemein-
sam Grund, Klage zu erheben und Busse fiir die Missverstdndnisse, Boswillig-
keiten und Verletzungen zu tun, die wir uns in den vergangenen fiinfhundert
Jahren angetan haben. Ein solcher 6ffentlicher Bussakt muss jedenfalls — auch
und gerade in katholischer Sicht — der erste Schritt bei einem gemeinsamen
Reformationsgedenken sein.

Ein wesentlicher Weg zur Uberwindung einer derart schmerzvollen Tren-
nungsgeschichte besteht darin, dass sie gemeinsam geschrieben wird. Dies ist
im Dokument «From Conflict to Communion» geschehen und datf als Er-
gebnis des auf katholischer Seite erfolgten Ringens um ein historisch adiqua-
teres und theologisch angemesseneres Bild der Reformatoren und des auf
protestantischer Seite intensivierten Bemiihens um ein gerechteres Bild des
Mittelalters und der Katholischen Kirche in dieser Zeit betrachtet werden. Die-
se differenzierte geschichtliche Sicht muss man ihrerseits als reife Frucht der
okumenischen Dialoge in den vergangenen Jahrzehnten wiirdigen. Von daher
gehoren zu einem gemeinsamen Reformationsgedenken zweitens Dankbarkeit
und Freude tber die gegenseitige Anniherung im Glauben und im Leben, die
in den vergangenen fiinfzig Jahren auch im Riickblick auf die lange und ge-
meinsame Geschichte vor Reformation und Kirchenspaltung geschehen ist.

Aus Busse angesichts des geschichtlichen Leidens und aus Freude iiber die
bisher erreichte 6kumenische Gemeinschaft folgt drittens die Hoffnung, dass
das gemeinsame Reformationsgedenken uns die Moglichkeit schenkt, weitere
Schritte auf die ersehnte und erhoffte Einheit zu tun und nicht bloss beim Exr-
reichten stehen zu bletben. Dafiir erbringt das 6kumenische Dokument «From
Conflict to Communion» einen wichtigen Beitrag, weil es sich auf jene Aspekte
des christlichen Glaubens konzentriert, die uns gemeinsam sind, und weil es



284 Kurt Cardinal Koch

die sichtbare Einheit der Kirche als Ziel unserer 6kumenischen Bemiihungen
in Erinnerung ruft. Das Jahr 2017 wird deshalb dann eine 6kumenische Chan-
ce sein, wenn es nicht der Abschluss, sondern ein Neubeginn des 6kumeni-
schen Ringens um die volle Gemeinschaft zwischen den aus der Reformation
hervorgegangenen kirchlichen Gemeinschaften und der Katholischen Kirche
sein wird, und zwar mit dem Dreiklang von Busse, Dankbarkeit und Hoffnung,
von dem keiner ausfallen darf, wenn er als symphonischer Dreiklang vernehm-
bar sein soll.

3. Neuere Entwicklungen in der okumenischen Situation

Das Reformationsgedenken bietet sich als Zwischenhalt an, bei dem wir uns
dariiber zu vergewissern haben, wie die bisherigen 6kumenischen Dialoge fiir
die Zukunft fruchtbar gemacht werden kénnen. Denn weitere Schritte auf die
Einheit hin sind nur méglich, wenn wir bedenken, was bisher erreicht worden
st und wo wir heute stehen. Eine solche Rechenschaft setzt voraus, dass wir
unseren Blick auch auf jene gravierenden Verinderungen richten, die sich in
den vergangenen Jahren und Jahrzehnten in der 6kumenischen Situation ein-
gestellt haben.

a. Strittigkeit des dkumenischen Ziels

An erster Stelle dringt sich das Urteil auf, dass das Ziel der Okumenischen
Bewegung im Laufe der Zeit immer undeutlicher geworden ist und kaum mehr
ein Konsens dariiber besteht, was unter der wiederzugewinnenden Einheit der
Kirche zu verstehen ist. Im Grunde stehen sich verschiedene Konzeptionen
der kirchlichen Einheit noch immer unverséhnt einander gegeniiber: Die Ka-
tholische Kirche wie auch die Orthodoxie verstehen die Einheit der Kirche als
sichtbare Einheit im Glauben, im sakramentalen Leben und in den kitchlichen
Amtern. Demgegeniiber haben nicht wenige der aus der Reformation her-
vorgegangenen Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften diese urspriinglich
gemeinsame Einheitsvorstellung weitgehend zugunsten des Postulats der ge-
genseitigen Anerkennung der verschiedenen kirchlichen Realititen als Kirchen
und damit als Teile der einen Kirche Jesu Christi aufgegeben.

Diese protestantische Einheitsvorstellung hat thren deutlichsten Ausdruck
gefunden in der im Jahre 1973 abgeschlossenen Leuenberger Konkordie, die
sich bewusst als Gemeinschaft von bekenntnisverschiedenen Kirchen ver-
steht und darin auch das Modell fiir die 6kumenischen Beziehungen mit den



Wohin geht die weltweite Okumene? 285

anderen christlichen Kirchen sieht'. Diese Sicht der 6kumenischen Einheit
ist nochmals zugespitzt worden im 6kumenischen Positionspapier der Evan-
gelischen Kirche in Deutschland mit dem Titel «Kirchengemeinschaft nach
evangelischem Verstindnis», in dem ausdriicklich festgehalten ist, dieses Ein-
heitsmodell sei mit der katholischen Vorstellung von der sichtbaren und vollen
Einheit «nicht kompatibel»". Noch weitergehend versteht der Rat der Evange-
lischen Kirche in Deutschland in seinem Grundlagentext zum Reformations-
gedenken im Jahre 2017 «Rechtfertigung und Fretheit» die aus der Reformati-
on hervor gegangenen Kirchen als «Teil der legitimen, weil schrift-konformen
Pluralisierung der christlichen Kircheny, die als willkommene Fernwirkung der
Reformation im 16. Jahrhundert gertthmt wird®.

Dass tiber das Ziel der Okumenischen Bewegung keine wirklich tragfihige
Verstindigung besteht und dass frithere diesbeziigliche Teilkonsense teilweise
wieder in Frage gestellt werden, hat seinen wesentlichen Grund darin, dass die
recht unterschiedlichen konfessionellen Konzeptionen der Kirche und ihrer
Einheit nach wie vor unverséhnt nebeneinander stehen. Es gibt im Grunde
so viele 6kumenische Zielvorstellungen wie es konfessionelle Ekklesiologien
gibt.?! Da somit die mangelnde Verstindigung tiber das Ziel der Okumeni-
schen Bewegung wesentlich in der fehlenden dkumenischen Verstindigung
tber das Wesen der Kirche und ihrer FEinheit begriindet ist, ergibt sich daraus
wiederum die Konsequenz, dass die 6kumenische Klirung des Kirchen- und
Einheitsverstindnisses zentrales Thema des 6kumenischen Gesprichs mit den
aus der Reformation hervor gegangenen Kirchen und kirchlichen Gemein-
schaften sein muss.

Das Grundproblem und die cruziale Paradoxie in der 6kumenischen Situa-
tion heute muss man somit in dem doppelten Sachverhalt diagnostizieren, dass

18 Vgl UH.). Kortner: Die Leuenberger Konkordie als 6kumenisches Modell, in: M.
Biinker/B. Jaeger (Hg.): 40 Jahre Leuenberger Konkordie. Dokumentationsband zum Jubi-
laumsjahr 2013 der Gemeinschaft Evangelischer Kirchen in Furopa, Wien 2014, 203-226.

19  Kirchengemeinschaft nach evangelischem Verstindnis. Ein Votum zum geordneten Mitei-
nander bekenntnisverschiedener Kirchen. Ein Beitrag des Rates der Evangelischen Kirche
in Deutschland = EKD Texte 69, Hannover 2001.

20  Rechtfertigung und Fretheit. 500 Jahre Reformation 2017. Ein Grundlagentext des Rates
der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD), Giitersloh 2014.

21 Vgl EW Graf/D. Korsch (Hg): Jenseits der Einheit. Protestantische Einsichten der Oku-
mene, Hannover 2001; G. Hintzen/W. Thonissen: Kirchengemeinschaft méglich? Fin-
heitsverstindnis und Einheitskonzepte in der Diskussion, Paderborn 2001.



286 Kurt Cardinal Koch

auf der einen Seite in den bisherigen Phasen der Okumenischen Bewegung
weitgehende und erfreuliche Konvergenzen und Konsense tber viele Ein-
zelfragen des Glaubensverstindnisses erzielt werden konnten, dass sich aber
auf der anderen Seite alle noch bestehenden Differenzpunkte im nach wie
vor recht unterschiedlich profilierten und konfessionell geprigten Verstindnis
der okumenischen Einheit der Kirche selbst blindeln. Dieses wohl schwet-
wiegendste Desiderat in der heutigen Situation muss dringend aufgearbeitet
werden. Denn es besteht die Gefahr, dass die verschiedenen Kirchen in un-
terschiedlicher Richtung voran schreiten und dann entdecken missen, dass sie
sich noch weiter als bisher voneinander entfernt haben. Von daher legt sich
eine gemeinsame Riickbesinnung darauf nahe, wohin denn die 6kumenische
Reise gehen soll.

b. Postmoderne Infragestellung des Einbeitsgedankens

Hinzu kommt die weitere Schwierigkeit, dass die 6kumenische Suche nach der
Einheit der Kirche im heute weithin selbstverstandlich gewordenen pluralisti-
schen und relativistischen Zeitgeist einem starken Gegenwind ausgesetzt ist.
Dessen Grundannahme besagt, dass man hinter die Pluralitit der Wirklichkeit
denkerisch nicht zuriick gehen kénne und auch nicht diirfe, wenn man sich
nicht dem Verdacht eines totalitiren Denkens aussetzen wolle, dass vielmehr
die Pluralitat die einzige Weise sei, in der uns das Ganze, wenn tUberhaupt,
gegeben sei.” Die prinzipielle Verabschiedung des Einheitsgedankens ist des-
halb charakteristisch fiir den Postmodernismus, der «nicht nur die Akzeptanz
und Toleranz von Pluralitat, sondern eine grundlegende Option fiir den Plu-
ralismus» ist®,

Die postmoderne Mentalitit ist heute auch in der 6kumenischen Situation
in einem weithin plausibel gewordenen ekklesiologischen Pluralismus wirk-
sam, demgemiss jede Suche nach Einheit als verdachtig erscheint. Einheit
wird hochstens noch als tolerante Anerkennung von Vielheit und Vielfalt ge-
sehen, mit der eine versohnte Verschiedenheit als bereits realisiert betrachtet
wird. Wenn demgemass die Suche nach der Einheit nicht nur als unrealistisch,

22 Vgl W Welsch: Unsere postmoderne Moderne, Weinheim 1987.

23 Vgl W. Kasper: Die Kirche angesichts der Herausforderungen der Postmoderne, in: ders.:
Theologie und Kirche. Bd. 2, Mainz 1999, 249-264, bes. 252-255: Absage an das Einheits-
postulat: Der pluralistische Grundzug der Postmoderne (253).



Wohin geht die weltweite Okumene? 287

sondern auch als nicht wiinschenswert erscheint, erweist sich der Verzicht auf
die Suche nach der Einheit als eine besondere Versuchung in der 6kumeni-
schen Situation heute.

Dieser elementaren Herausforderung kann christliche Okumene nur da-
durch standhalten, dass sie sich nicht selbst dem postmodernen Paradigma
anpasst, sondern in liebenswiirdiger Hartnackigkeit die Frage nach der Einheit
auch heute wach halt. Denn ohne Suche nach Einheit wiirde sich der christli-
che Glaube selbst aufgeben, wie dies der Brief an die Epheser mit wiinschens-
werter Klarheit zum Ausdruck bringt: «Ein Leib und ein Geist, wie euch durch
eure Berufung auch eine gemeinsame Hoffnung gegeben ist; ein Herr, ein
Glaube, eine Taufe, ein Gott und Vater aller, der tiber allem und durch alle und
in allem ist» (Eph 4, 4-6). Weil Einheit eine Grundkategorie des christlichen
Glaubens ist und bleibt, mussen Christen den Mut und die Demut haben,
dem noch immer bestehenden Argernis einer gespaltenen Christenheit in die
Augen zu schauen. Denn dort, wo die Spaltung des einen Leibes Christi nicht
mehr als Argernis empfunden wird und keinen Schmerz mehr auslost, macht
sich die Okumene letztlich selbst tiberfliissig;

¢. Okumenische Kontroversen in der Ethik

Eine dritte gravierende Verinderung in der 6kumenischen Situation besteht
darin, dass in den vergangenen Jahrzehnten massive Spannungen und Diver-
genzen im Bereich der Ethik aufgetreten sind, und zwar vor allem bei bio-
ethischen und sozialethischen Fragestellungen und bei den Fragen von Ehe,
Familie und Sexualitait mit dem Vorzeichen des Gender-Mainstream. Wah-
rend in einer fritheren Phase der Okumenischen Bewegung das Losungswort
geheissen hat: «Glaube trennt — Handeln eint», trifft heute weithin das Ge-
genteil zu, dass vor allem die Ethik trennt. Wihrend es in der Vergangenheit
teilweise gelungen ist, alte konfessionelle Glaubensgegensatze zu tiberwinden
oder zumindest Anniherungen entgegenzufithren, treten heute grosse Un-
terschiede vor allem bei ethischen Fragen an den Tag, In dieser Entwicklung
liegt eine grosse Herausforderung an die christliche Okumene heute. Denn
wenn die christlichen Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften zu den gros-
sen ethischen Fragen der heutigen Zeit nicht mit einer Stimme sprechen kon-
nen, wird die christliche Stimme in den sikularisierten Gesellschaften heute
immer schwacher und schadet dies der Glaubwurdigkeit des 6kumenischen
Anliegens.



288 Kurt Cardinal Koch

In der heutigen 6kumenischen Situation gilt es an jene elementare Erkennt-
nis zu erinnern, die vor mehr als hundert Jahren bei der ersten Weltmissions-
konferenz im schottischen Edinburgh gemacht worden ist. Den Teilnehmern
hat damals das Argernis vor Augen gestanden, dass sich die verschiedenen
christlichen Kirchen und Gemeinschaften in der Missionsarbeit konkurren-
ziert und damit der glaubwiirdigen Verkiindigung des Evangeliums Jesu vor
allem in fernen Kulturen geschadet haben. Die Spaltung der Christenheit hat
sich als das stirkste Hindernis fiir die Weltmission herausgestellt; und dies trifft
auch heute zu, wie Papst Franziskus in seinem Apostolischen Schretben «Evan-
gelii gaudium» mit deutlichen Worten in Erinnerung gerufen hat: «Angesichts
der Gewichtigkeit, die das Negativ-Zeugnis der Spaltung unter den Christen
besonders in Asien und Afrika hat, wird die Suche nach Wegen zur Einheit
dringend. Die Missionare in jenen Kontinenten sprechen immer wieder von
Kritiken, Klagen und dem Spott, der ithnen aufgrund des Skandals der Spal-
tungen unter den Christen begegnet.» Von daher ist in den Augen von Papst
Franziskus der «Einsatz fiir eine Einheit, die die Annahme Jesu Christi erleich-
tert, nicht linger blosse Diplomatie oder eine erzwungene Pflichterfillung und
verwandelt sich in einen unumginglichen Weg der Evangelisierung»*. Dieser
okumenische Ernstfall impliziert, dass eine redliche Verkiindigung des Evan-
geliums in der heutigen Welt nur méglich ist, wenn die christlichen Kirchen
ithre Trennungen in der Lehre des Glaubens und der Ethik tiberwinden konnen
und wenn sich Mission und 6kumenische Suche nach der Einheit gegenseitig
fordern und fordern.

d. Neue okumenische Partner
Eine vierte und wahrscheinlich die wesentlichste Verinderung der 6kumeni-
schen Landschaft besteht im Auftreten von neuen Dialogpartnern. Die 6ku-
menischen Begegnungen finden heute nicht mehr nur zwischen den histori-
schen Grosskirchen statt, sondern auch mit den zahlreichen Freikirchen. Von
besonderer Bedeutung sind das rapide und zahlenmaissig starke Anwachsen
von evangelikalen und charismatischen Gruppierungen und vor allem das
atemberaubende Wachstum von Pfingstkirchen und pentekostalen Bewegun-
gen in der stidlichen Hemisphire, in der Zwischenzeit aber auch in den ande-

24 FPranziskus, Evangelii gaudium, Nr. 246.



Wohin geht die weltweite Okumene? 289

ren Kontinenten. Sie bilden heute zahlenmissig die zweitgrosste christliche
Gemeinschaft nach der Romisch-katholischen Kirche.”® Es handelt sich da-
bei um ein derart expandierendes Phinomen, dass man von einer derzeitigen
Pentekostalisierung des Christentums reden muss oder geneigt sein kann, in
ihm eine vierte Gestalt des Christseins wahrzunehmen, namlich neben den
Orthodoxen und Orientalisch-Orthodoxen Kirchen, der Katholischen Kirche
und den aus der Reformation hervor gegangenen Kirchen und kirchlichen Ge-
meinschaften®. Es versteht sich dabei leicht, dass in den 6kumenischen Dia-
logen mit diesen neueren Bewegungen andere Traktanden als in den Dialogen
mit den historischen Grosskirchen im Vordergrund stehen.

Nicht zuletzt das Phinomen des Pentekostalismus bringt es an den Tag,
dass man im Riickblick auf fiinfzig Jahre der Okumenischen Bewegung in der
Katholischen Kirche feststellen muss, dass sich in der Zwischenzeit die welt-
weite Geographie der Christenheit tiefgreifend verindert hat und die 6kume-
nische Situation uniibersichtlicher und keineswegs leichter geworden ist. Ehr-
licherweise muss auch eingestanden werden, dass das Ziel der Okumenischen
Bewegung, namlich die Wiederherstellung der Einheit der Kirche, nicht er-
reicht worden ist und offensichtlich sehr viel mehr Zeit in Anspruch nehmen
wird, als in der Zeit des Zweiten Vatikanischen Konzils angenommen worden
ist. Dieser gravierende Wandel kann aber kein Grund zur Resignation sein.
Denn es gibt zur Okumene schlechterdings keine Alternative: Sie entspringt
dem Willen des Herrn, sie entspricht seinem Hohepriesterlichen Gebet um die
Einheit, und sie ist um der Glaubwiirdigkeit des christlichen Glaubens in der
heutigen Welt willen dringend Not-wendend.

4. Okumene der Méirtyrer als existensieller Ernstfall
Dies gilt zumal, da die christliche Okumene eine besondere existenzielle Dring-
lichkeit in der heutigen Welt erhalten hat, in der mehr Christenverfolgungen als
in den ersten Jahrhunderten stattfinden und die Christenheit erneut Mirtyrer-

25 Vgl J. Miller/K. Gabriel (Hg): Evangelicals, Pentecostal Churches, Charismatics. New
religious mouvements as a challenge for the Catholic Church, Quezon 2015.

26 Vgl. M. Eckholt: Pentekostalismus: Eine neue «Grundform» des Christseins. Fine theolo-
gische Orientierung zum Verhiltnis von Spiritualitit und Gesellschaft, in: T. Kessler/A.-P.
Rethmann (Hg): Pentekostalismus. Die Pfingstbewegung als Anfrage an Theologie und
Kirche = Weltkirche und Mission. Bd. 1, Regensburg 2012, 202-225 (202).



290 Kurt Cardinal Koch

kirche geworden ist. Denn achtzig Prozent aller Menschen, die heute wegen
ithres Glaubens verfolgt werden, sind Christen. Der christliche Glaube ist in
der heutigen Welt die am meisten verfolgte Religion. Dabei haben heute alle
christlichen Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften ithre Mirtyrer. Christen
werden heute nicht verfolgt, weil sie katholisch oder orthodox, protestantisch
oder pentekostalisch sind, sondern weil sie Christen sind. Das Martyrium ist
heute kumenisch, und man muss von einer eigentlichen Okumene der Mir-
tyrer sprechen.

Bei aller Tragik enthilt die Okumene der Mirtyrer auch eine schéne Ver-
heissung in sich. Denn die standfesten Glaubenszeugen in allen christlichen
Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften haben gezeigt, wie Gott selbst bei
den Glaubenden unter dem hochsten Anspruch des mit dem Opfer des eige-
nen Lebens bezeugten Glaubens die Gemeinschaft auf einer tieferen Ebene
aufrecht erhalt. Wiahrend wir Christen und Kirchen auf dieser Erde noch in
einer unvollkommenen Gemeinschaft zu- und miteinander stehen, leben die
Mirtyrer in der himmlischen Herrlichkeit bereits jetzt in voller und vollendeter
Gemeinschaft. Die Mirtyrer sind, wie der heilige Papst Johannes Paul II. in
eindriicklicher Weise hervorgehoben hat, «der bedeutendste Beweis dafiir, dass
in der Ganzhingabe seiner selbst an die Sache des Evangeliums jedes Element
der Spaltung bewiltigt und iiberwunden werden kann»”’. Bei der Okumene
der Mirtyrer oder, wie Papst Franziskus zu sagen pflegt, bei der Okumene des
Blutes, bestitigt sich die Uberzeugung der Alten Kirche erneut, die der Kir-
chenschriftsteller Tertullian mit den Worten ausgesprochen hat, das Blut der
Mirtyrer set der Same von neuen Christen. So diirfen wir auch heute hoffen,
dass sich das Blut von so vielen Mirtyrern unserer Zeit einmal als Same der
vollen 6kumenischen Einheit des Leibes Christi erweisen wird.

In der Okumene der Mirtyrer diirfen wir den innersten Kern allen 6ku-
menischen Bemiihens um die Einheit der Kirche wahrnehmen, wie thn Papst
Franziskus mit dem einprigsamen Satz zum Ausdruck gebracht hat: «Wenn
uns der Feind im Tod vereint, wie kommen wir dann dazu, uns im Leben zu
trennen?»”* Darin besteht die kairologisch vordringliche 6kumenische Verant-
wortung der Christen heute, die wir in 6kumenischer Geistesgegenwart wahr-
zunehmen haben. Wenn nimlich in der Okumenischen Bewegung der Heilige

27  Johannes Paul 11.: Ut unum sint, Nr. 1.
28  FPranziskus: Ansprache an die Bewegung der Charismatischen Erneuerung am 3. Juli 2015.



Wohin geht die weltweite Okumene? 291

Geist am Werk 1st, wire es Kleinglaube, wiirden wir diesem Geist nicht zutrau-
en, dass er das, was er verheissungsvoll begonnen hat, auch zu Ende fiihren
wird — freilich so und zu jener Zeit, wie er will.

Abstract

Bei der Betrachtung der 6kumenischen Situation heute werden zunachst die Bemuhun-
gen um die Uberwindung der beiden grossen Kirchenspaltungen, nimlich zwischen
Ost und West im 11. und im Westen im 16. Jahrhundert besprochen. In einem zwei-
ten Durchgang werden die gravierenden Verinderungen, die sich in den vergangenen
Jahrzehnten in der Okumene eingestellt haben, und die mit ihnen verbundenen Her-
ausforderungen in den Blick genommen, um neue Wege in die Zukunft zu erkunden.
Schliesslich werden die weltweiten Christenverfolgungen als existenzieller Ernstfall
einer Okumene der Mirtyrer thematisiert.

Kurt Cardinal Koch, Rom



	Wohin geht die weltweite Ökumene? : Entwicklung seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil

