
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 71 (2015)

Heft: 3

Artikel: Die Stefanusleute in Antiochia (Apg 11, 19f.) und Paulus auf dem
Areopag (Apg 17, 16-34)

Autor: Ebner, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877705

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877705
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 71 2015 Heft 3

Die Stefanusleute in Antiochia (Apg 11,19£)
und Paulus auf dem Areopag (Apg 17,16-34)

Praktizierte Interkulturalität und Interreligiosität im Urchristentum

Die Schlagwörter «Interkulturalität» und «Interreligiosität» sind seit knapp 20

Jahren aus den gesellschaftspolitischen Diskussionen genauso wenig
wegzudenken wie aus dem Schulleben und ausserschulischen Bildungsprozessen.1

Dabei ist die Sache, um die es geht, uralt — und ist geradezu professionell von
denen betrieben worden, die für das verantwortlich sind, was wir heute

«Christentum» nennen: den urchristlichen Missionaren und Theologen, die sich als

Juden mit ihrer Botschaft auch an Heiden gewandt haben. Ihr Wirken wäre

allerdings ohne Erfolg geblieben, hätten sie nicht intuitiv Interkulturalität und

Interreligiosität sowohl auf der Objektebene (also im Alltag) als auch auf der

Diskursebene (in ihren Schriften) praktiziert. Und: Niemals wären innerhalb

weniger Jahre die Christusgläubigen von aussen, nämlich von römischer Seite,2

1 Vgl. C. Földes: Black Box «Interkulturalität»: Die unbekannte Bekannte (nicht nur) für
Deutsch als Fremd-/Zweitsprache. Rückblick, Kontexte und Ausblick, Wirkendes Wort
59 (2009) 503-525; R. Franceschini (Hg.): Biographie und Interkulturalität. Diskurs und

Lebenspraxis (Stauffenberg Discussion 16), Tübingen 2001; J. Lähnemann (Hg.): Interreligiöse

Erziehung 2000: Die Zukunft der Religions- und Kulturbegegnung. Referate und

Ergebnisse des Nürnberger Forums 1997, Hamburg 1998.

2 Unter Nero werden die vom Volk (vulgus) als Christiani Bezeichneten verdächtigt, Rom in
Brand gesetzt zu haben (Tac., Ann 44,2f.); Apg 11,26: «In Antiochia wurden die (Jesus)

Jünger zum ersten Mal als Christiani registriert (xpt|pcrriaai)»; der griechische Terminus

stammt aus der Amtssprache und verweist auf die römischen Behörden; die Bezeichnung
Christiani ist nach Art lateinischer Adjektive gebildet — wie für die Anhänger einer bestimmten

politischen Gruppierung; vgl. H.G. Kippenberg: Die vorderasiatischen Erlösungsreligionen

in ihrem Zusammenhang mit der antiken Stadtherrschaft, Frankfurt a.M. 1991,

300-304.

ThZ 3/71 (2015) S. 241-255



242 Martin Ebner

als eigenständige, von jüdischen Synagogalgemeinden unterscheidbare Bewegung

wahrgenommen worden.

Ich möchte das an zwei Beispielen ausführen: (1) am Verzicht auf die

Beschneidung als Aufnahmeritus sowie auf die Speisegebote als Differenzmerkmal

für die religiöse Identität (Objektebene) und (2) am beherzten Versuch

urchristlicher Theologen, in der paganen «Theologie» Analogien zur eigenen

Theologie zu finden — und sie als Basis für die eigene Selbstdarstellung zu
verwenden (Diskursebene).

1. Verzicht auf Beschneidung als Aufnahmeritus und auf die Speisegebote

als Differen^merkmalfür die religiose Identität

Ich beginne von aussen: Mit geradezu soziologischem Scharfblick hat der

römische Historiker Tacitus diagnostiziert, worin das «Andere» der Juden, dieses

für die Römer unverständlicherweise so widerspenstigen Volkes, besteht. Er
schreibt in seinen Historien:

separati epulis (sie separieren sich beim Essen), discreti cubilibus (sie sind diskret, was die

Schlafstätten angeht, d.h. sie schlafen nur mit jüdischen Frauen), circumädere genitalia

(sie beschneiden die Genitalien) -
und er fügt ausdrücklich hinzu:

ut diversitate noscantur (damit sie am Unterschied erkannt werden) (Hist V 5,2).

Nun sind es gerade diese von aussen wahrgenommenen Unterscheidungsmerkmale,

die in den 50er Jahren des 1. Jh. im Urchristentum zur Disposition

gestellt werden; genauer: von Teilen der christusgläubigen Gruppen schon

lange aufgegeben worden sind, nämlich die Beschneidung als Initiationsritus

zur Aufnahme in das heilige Gottesvolk und die Speisegebote als bleibendes

Differenzmerkmal im Alltag.3

Die Initiatoren für diese Veränderung sind christusgläubige Juden aus dem

Stefanuskreis, die es u.a. nach Antiochia verschlagen hat (vgl. Apg 11,19£).

Dort haben sie nicht nur Fuss gefasst, sondern auch grossräumig Mission
betrieben: mit Barnabas und Paulus als Gemeinde-Abgesandten im südkleinasi-

3 Zu dieser entscheidenden Phase des Urchristentums vgl. generell M. Ebner: Von den An¬

fängen bis zur Mitte des 2. Jahrhunderts, in: Ökumenische Kirchengeschichte: Bd. 1: Von
den Anfängen bis zum Mittelalter, Darmstadt 2006,15-57 (22-42).



Die Stefanusleute in Antiochia und Paulus auf dem Aeropag 243

atischen Raum (in Zypern und Pisidien, Lykaonien und Pamphylien).4 Lk
erzählt in Apg 13f. davon. In ganzen Landstrichen gibt es also solche <Zellen>, die

sich als Gottesvolk neu definieren - und von Leuten wie Tacitus nicht mehr als

Juden wahrgenommen werden könnten, obwohl sie das pointiert behaupten zu

sein, indem sie sich als auserwähltes Gottesvolk der Endzeit verstehen — und
das ganz selbstverständlich. Denn theologisch begründet wird der Verzicht auf
die jüdischen Identitätsmerkmale nirgends. Es ist erst Paulus, der vermutlich

am Ende seiner Laufbahn in der sogenannten Rechtfertigungslehre das neue

Konstrukt theologisch reflektiert und fundiert.5 Auf dem Apostelkonvent 49

n.Chr. jedenfalls gab es (gemäss dem Referat des Paulus in Gal 2,1-10) diese

Begründung noch nicht. Da ging es ausschliesslich um die Anerkennung dieses

neuen Weges sowie seiner Betreiber. Sie wurde per Handschlag vollzogen
(zwischen Jakobus, Petrus und Johannes auf der einen, sowie Paulus und Barnabas

auf der anderen; vgl. Gal 2,7-9). Anders gesagt: Es ging um die Anerkennung
einer zweiten <Variation> von Gottesvolk: eingottgläubig und christusgläubig,
aber nicht beschnitten und — wie sich gleich anschliessend bei einer Inspektion
der Gemeinde in Antiochia herausstellte6 - die Speisegebote als Grenzgebote
nicht haltend.

Der Grund für die Aufgabe der religiösen Differenzierungsmerkmale ist
sehr einfach — und vermutlich sogar biographisch grundgelegt: Innerhalb von
Israel/Palästina ist das Leben jüdisch geregelt. Knaben werden am 8. Tag
beschnitten; auf den Tisch kommt nur koschere Nahrung; denn auf dem Markt

gibt es nichts anderes.

Sobald christusgläubige Juden jedoch in die Städte des Römischen Reiches

kommen oder dorthin fliehen, wie die aus Jerusalem vertriebenen Stefanusleute,

sieht die Sache anders aus — sofern sie nicht ganz streng innerhalb des

jüdischen Kernmilieus bleiben, noch genauer: sobald die (in Antiochia neu

angekommenen) christusgläubigen Juden innerhalb der Synagoge7 noch an-

4 Vgl. D.-A. Koch: Geschichte des Urchristentums: Ein Lehrbuch, Göttingen 2013, 215-
221.

5 So die Forschungsrichtung der «New Perspective on Paul»; vgl. Gal 2,15-21 sowie den

Römerbrief insgesamt.
6 Vgl. Gal 2,12f.
7 M. Zetterholm: The Formation of Christianity in Antioch: A Social-Scientific Approach

to the Separation between Judaism and Christianity, London 2003, 75-100, vermutet wie
für Rom auch für Antiochia eine Vielzahl von Synagogengemeinden unterschiedlichen Zu-



244 Martin Ebner

dere Fremde wahrnehmen.8 Sie sind nicht Fremde in der Stadt (wie diese),

sondern Fremde im jüdischen Glauben: Heiden, die sich allmählich dem
Judentum nähern. Sie glauben inzwischen an den einen Gott. Sie schätzen den

jüdischen Lehrgottesdienst mit der Lektüre uralter Schriften.9 Sie praktizieren
die jüdische Ethik. Aber sie schrecken vor dem letzten, innerhalb des jüdischen
Kernmilieus entscheidenden Schritt zurück: vor der Beschneidung — und dann
der Übernahme auch der jüdischen Speisegebote im Alltag. Weil sie das nicht

zu tun bereit sind, bleiben sie im zweiten Glied der Synagoge, sind von der

Feier des Paschafestes ausgeschlossen (vgl. Ex 12,43-49), auf Spenderlisten
werden sie als Extragruppe weit hinter den «richtigen» Juden platziert.10
Gemeinhin werden sie «Gottesfürchtige» (Geooeßetq bzw. (poßotipevot tôv Geöv,

metuentes)n genannt.
Sie haben handfeste Gründe, weshalb sie diese Hintanstellung auf sich

nehmen. Es sind — wohlgemerkt — kulturelle Gründe. Was in der jüdischen Kultur
in religiösen Kategorien als Ehrenzeichen gewertet wird, die Beschneidung der

Genitalien (vgl. Gen 17,9-14), ist im griechisch-römischen Kulturraum verpönt
— ganz einfach deshalb, weil die Verstümmelung des Penis als unästhetisch

gewertet wird, als typisch für Barbaren. Wenn die schöne Spitze des Penis fehlt,

Schnitts. Im Blick auf das Verhältnis zwischen Gottesfürchtigen und jüdischen Synagogengemeinden

unterschätzt er jedoch das Problem der Beschneidung und der Speisegebote.
Deshalb kann er nicht erklären, weshalb es ausgerechnet zu einer besonderen Annäherung
zwischen Gottesfürchtigen und Jesusgläubigen aus dem Stefanuskreis gekommen ist, in
deren Verlauf sich - lange vor dem Antiochenischen Zwischenfall - offensichtlich Praktiken

der Tischgemeinschaft entwickelt haben, die erst viel später aus Sicht der Jakobusleute
in Jerusalem zum Problem geworden sind (112-166).

8 Den Sachverhalt, der hier in seiner Genese konkretisiert wird, bringt Lukas in Apg 11,20
auf die höchst komprimierte - und möglichst unanstössige - Formel: Kai Jtpôç IOÙÇ

"E>Âr|Vi<Tràç eùayyeLiÇôpevoi tôv KÛpiov ' Ir|aof)V («auch den Griechisch Sprechenden
[sc. Heiden] verkündeten sie als Evangelium den Herrn Jesus»).

9 Natürlich in Griechisch: In der Diaspora wird eine griechische Übersetzung der alttesta-

mentlichen Schriften verlesen.
10 So auf der berühmten Inschrift von Aphrodisias; Ausgabe: W Ameling (Hg.): Inscrip-

tiones Judaicae Orientis. Band II: Kleinasien (PSAJ 99), Tübingen 2004, 71-112 (Nr. 14).

Dazu D.-A. Koch: The God-Fearers between Facts and Fiction. Two Theosebeis-Inscrip-
tions from Aphrodisias and their Bearing for the New Testament, in: ders.: Hellenistisches
Christentum. Schriftverständnis - Ekklesiologie - Geschichte (hg.v. F.W Horn) (NTOA/
StUNT 65), Göttingen 2008, 272-298.

11 Vgl. Inschrift von Aphrodisias; Apg 13,16.26; Juvenal, Satiren 14,96-106.



Die Stefanusleute in Antiochia und Paulus auf dem Aeropag 245

erscheint der betreffende Mann als dauergeil.12 In der hellenistischen Kultur
kann man das nicht geheimhalten. Denn diese ist eine Nacktkultur. Einen
beträchtlichen Teil des Tages verbringt man in den Thermen. Als Grieche,
vielleicht sogar noch als gebildeter Stadtrat — Gottesfürchtige scheinen eher aus

dem gebildeten, begüterten Milieu zu stammen13 - kann man sich das nicht
leisten.

Mit den aus Jerusalem vertriebenen Stefanusleuten gibt es also im kulturell

durchmischten Raum der Synagoge von Antiochia eine Gruppe, die diesen

Hiat zwischen religiösem Interesse und kultureller Scheu auf Seiten der

Gottesfürchtigen wahrnimmt, vielleicht auch deshalb, weil viele von ihnen —

im Zusammenhang mit der Steinigung des Stefanus — selbst hinausgeworfen
worden sind aus dem (Kern des) Kernmilieu(s) in Jerusalem. Sie sind sensibel

für die «anderen» in der Synagoge, die am Rande stehen — oder zumindest

in der zweiten Reihe. Und die ihnen vielleicht sogar Hilfe und Unterstützung
angeboten haben, als sie als Neulinge in der Synagoge ankamen: heimisch

im Glauben, aber fremd in der Stadt. Vielleicht haben sie gerade von ihnen
Gastfreundschaft erfahren. Zwischen den Fremden in der Stadt und denen,
die dem jüdischen Kernmilieu aus kulturellen Gründen immer fremd bleiben

mussten, entsteht offensichtlich — im Sinn der Interkulturalität14 — etwas Neues,

eine neue soziale Begegnungsform mit religiöser Qualität: Auf der Ebene
des Privathauses (nicht im quasi öffentlichen Raum der Synagoge) wird der

pagane Ritus des Symposions zelebriert, der jedoch — anders als bei normalen

Symposien — als besonderes Kennzeichen die Erinnerung an (den von Gott

12 Vgl. die Studie von A. Blaschke: Beschneidung: Zeugnisse der Bibel und verwandter Texte,

Tübingen 1998.

13 Vgl. die soziale Situierung des römischen Hauptmannes Kornelius in Apg 10,1 f., der Pur¬

purhändlerin Lydia in Apg 16,14 oder des Titius Justus in Korinth gemäss Apg 18,7.
14 Vgl. Földes: Black Box (Anm. 1), 512, der in seinem Forschungsüberblick festhält: «Das

entscheidende Moment von <lnterkulturalität> steckt allerdings nicht in dem simplen
<Zwischet», vielmehr in einer Reziprozität [...] Bei Interaktionen von Personen aus konzeptuell
unterschiedlichen Lebenswelten kommt somit eine neue (Zwischen)Kultur zustande, die

[...] m.E. noch treffender als eine Drittkulturalität oder Tertiärkultur(alität) zu betrachten

wäre, da sie nicht einfach nur etwas <dazwischen> ist, sondern damit in vielerlei Hinsicht
qualitativ Neues vorliegt [...] Diese Dritt- bzw. Tertiärkulturen konstituieren sich folglich
in Abhängigkeit von ihren Beteiligten, d. h. sie [...] werden permanent neu erzeugt; und
zwar im Sinne eines <Dritten Raums) [...], also im Sinne von etwas weitgehend Neuem, das

sich nicht summarisch aus den ursprünglichen zwei Lebenswelten ergibt.»



246 Martin Ebner

zum Herrn der Welt eingesetzten) Jesus von Nazaret trägt: das «Herrenmahl».

Speisegebote spielen keine Rolle mehr'1 und sind als Differenzkriterien auch

nicht mehr nötig. Diejenigen, die diese Art von Interkulturalität praktizieren,
stehen damit gleichzeitig in bester Tradition. Sie greifen das Markenzeichen

jenes Wanderpredigers aus Nazaret auf, der sich seinerseits mit Leuten an einen

Tisch gesetzt hat, die den Augen strenger Zeitgenossen in Galiläa ebenfalls

keineswegs «koscher» waren.16

In diesen Gruppen praktiziert man zusätzlich einen alternativen
Initiationsritus, der wohl die Haut berührt, aber nur ein geistig-symbolisches Zeichen
setzt:17 die Taufe auf Christus, wodurch sowohl alle (religiös konnotierten)
Differenzmerkmale des Judentums («da ist nicht mehr Jude noch Grieche») als

auch die gesellschaftlich konnotierten Differenzmerkmale der paganen Gesellschaft

aufgehoben werden («da ist nicht mehr Freier noch Sklave, nicht mehr
Mann und Frau»: Gal 3,28).18 Ausserdem wird damit das Markenzeichen des

zweiten Helden der Urchristenheit aufgegriffen. Gewöhnlich wird er «Vorläufen)

genannt, eigentlich war er der Lehrer Jesu: Johannes der Täufer — mit
seinem Sündenvergebungsritus.'9

15 Sozusagen offiziell wahrgenommen wird diese Praxis von Leuten um Jakobus aus Jerusa¬

lem, die gemäss Gal 2,11-14 nach Antiochia kommen - und laut Paulus allein durch ihre
Anwesenheit den Usus in Antiochia zum Problem machen. Vgl. die etwas andere Version
in Apg 11,1-18 (Rechtfertigung des Petrus in der von ihm vernachlässigten Speisenfrage)
und Apg 15, lf. (Inspektionsbesuch einiger Jerusalemer in Antiochia).

16 Vgl. Mk 2,15-17; Spruchquelle Q 7,34 Mt 11,19 par. Lk 7,34).
17 Zu den Anfängen der Taufe als Ersatz-Initiationsritus im Stefanuskreis und als eigentlichen

Grund für die Konflikte in Jerusalem vgl. M. Zehetbauer: Stefanus — der erste Heidentäufer,

BZ NF 57 (2013) 82-96. Eine Entwicklungsgeschichte, die von den Johannesjüngern
in Ephesus (Apg 19,1-7), der Johannestaufe des Apollos (Apg 18,25) und der Tauftätigkeit
des Philippus (Apg 8,16.36-39), dem zweiten Mann aus dem Stefanuskreis (vgl. Apg 6,5)

ausgeht, rekonstruiert F. Avemarie: Die Tauferzählungen der Apostelgeschichte. Theologie
und Geschichte (WUNT 139), Tübingen 2002, bes. 443-452.

18 Als Problem verhandelt wird dieser Sachverhalt auf dem Apostelkonvent: Gal 2,1-10. Apg
15,1-29 kombiniert diese Streitfrage sofort mit derjenigen nach der Einhaltung der
Speisegebote, die gemäss Paulus erst bei einem Nachspiel in Antiochia (vgl. Gal 2,11-14) zum
Problem wurde.

19 Vgl. M. Ebner: Jesus von Nazaret. Was wir von ihm wissen können, Stuttgart 22012, 80-92.

Gegen die Zuordnung als Lehrer Jesu spricht sich vehement aus C. Strecker: Die
frühchristliche Taufpraxis. Ritualhistorische Erkundungen, ritualwissenschaftliche Impulse,
in: W Stegemann/R.E. DeMaris (Hg.): Alte Texte in neuen Kontexten. Wo steht die
sozialwissenschaftliche Bibelexegese?, Stuttgart 2015, 347-410 (349f.). Aus ritualtheoretischer



Die Stefanusleute in Antiochia und Paulus auf dem Aeropag 247

Das alles wurde vermutlich nicht nur in Antiochia und in den von Barnabas

und Paulus gegründeten Gemeinden in Kleinasien praktiziert, sondern auch in

Damaskus, schon wenige Jahre nach dem Tod Jesu.20 Und es ist ausgerechnet
der Jude Paulus, der auf diese kulturellen Vermischungspraktiken aufmerksam

wird, sie zu beseitigen versucht — aber dabei selbst zu deren eifrigstem
Verteidiger wird, wie man auf dem Apostelkonvent und beim Antiochenischen
Zwischenfall sehen kann. Viel wichtiger im vorliegenden Zusammenhang ist

jedoch: Es sind die Ausgestossenen aus dem jüdischen Kernmilieu Jerusalems

(der Stefanuskreis), die im fremden Milieu der griechisch-römischen Städte

(Damaskus, Antiochia) offen sind für die «anderen», die ihrerseits auf die

jüdische Religion zugegangen sind, aber vor den kulturellen Konsequenzen
zurückschrecken (Gottesfürchtige). In diesem sozialen Zwischenraum der

unterschiedlich Fremden entsteht etwas Neues. Wir nennen es Christentum. Der
frühe Paulus sah darin Abfall vom Judentum. Die Gruppen selbst nannten
sich «Ekklesiai Gottes», Volksversammlungen Gottes; sie orientieren sich in
ihrer Struktur an den politisch agierenden Volksversammlungen der Städte,21

sind aber ausgerichtet auf den einen Gott des Judentums. Sie praktizieren die

Form des paganen Symposions mit der Erinnerung an den erhöhten Christus

als Zentralritus, dem ein Initiationsritus vorgeordnet ist, der anstelle der

jüdischen Beschneidung tritt, die Flaut nur leicht benetzt und der Form nach

den Sündenvergebungsritus Johannes' des Täufers aufgreift. Interkulturalität
als Geburtsstunde des Christentums.

2. Suche nach verbindenden theologischen Konzepten sowie deren

Anwendung auf die eigene Theologie (Diskursebenej

Wir gehen zum — lukanischen — Paulus über und zu seinem Auftritt auf dem

Areopag in Athen. Dorthin führen ihn Philosophen stoischer bzw. epikureischer

Provenienz, damit er sein Religionsprogramm (Sldajcfj) vorstellen kann

(Apg 17,16-34).22

Perspektive (mit reichem Material zu Wasserriten) versteht er die Taufe als permanent
liminale Phase, geht aber auf die Funktion als Ersatzritus für die Beschneidung mit keinem

Wort ein.

20 Vgl. Koch: Geschichte (Anm. 4), 193-202; speziell zur zeidichen Ansetzung: 194.

21 Vgl. dazu M. Ebner: Die Stadt als Lebensraum der ersten Christen. Das Urchristentum in
seiner Umwelt I (GNT 1,1), Göttingen 2012, 65-71.

22 Vgl. generell J. Zmijewski: Die Apostelgeschichte (RNT), Regensburg 1994, 632-649; A.



248 Martin Ebner

Der lk Paulus nutzt diese Chance — im Sinn des interreligiösen Dialogangebotes.

Er spricht von seinem Gott, aber so, dass es die Adressaten, die religiös
in einer völlig anderen Tradition stehen, gut verstehen können. Dafür bedient

er sich einer Begrifflichkeit, die er sich von seinen Gesprächspartnern geliehen

hat. Bei einem solchen interreligiösen Unternehmen besteht natürlich die

Gefahr, dass man das Eigene verwischt und das Spezifische der eigenen

Überzeugung nicht klar genug zum Ausdruck bringt. Allerdings geschieht dies nur,
wenn die Gesprächspartner ihrerseits nicht interreligiös hören, also die Begriffe
einseitig in ihrem eigenen Religionssystem verstehen. Gehen sie jedoch auf
das Gesprächsangebot ein, so sind sie zumindest für neue Konnotationen der

ihnen vertrauten Begriffe offen. Fragen sie nach — und hören dann auch noch

zu, hat der interreligiös angelegte Vorstoss einen interreligiösen Dialog in Gang

gesetzt. Was als Verwässerung erschien, war dann in Wirklichkeit die Motivation

dafür, miteinander ins Gespräch zu kommen.

Ich stelle das interreligiöse «Unternehmen» des Paulus in fünf Punkten vor:

Begriffsauswahl — Haltung — Begründung — Koalitionsangebot — Herausforderung.

2.1. Begriffsausmhl: «aus einem einzigen gemacht»

Paulus präsentiert seinen Gott als einen, der «aus einem einzigen das ganze
Geschlecht der Menschen gemacht hat» (V. 26). Biblisch Sozialisierte denken

bei dieser Formulierung gleich an Adam. Aber der Name wird bewusst

verschwiegen.23 Mit «Adam» konnten die griechischen Philosophen wenig oder

nichts anfangen. Die Zurückhaltung des Paulus ist jedoch mehr als pure
Höflichkeit. Denn die griechische Grammatik lässt es zu, die Formulierung «aus

Weiser: Die Apostelgeschichte. Kapitel 1-12 (ÖTBK 5/1), Gütersloh 1989, 452-477; fo-
kussiert auf unsere Perspektive: H.-J. Klauck: Magie und Heidentum in der Apostelgeschichte

des Lukas (SBS 167), Stuttgart 1996, 97-111; C.K. Rothschild: Paul in Athens:
The Popular Religious Context of Acts 17 (WUNT 341), Tübingen 2014; prinzipiell zum
Brückenschlag zwischen antiker Philosophie und neutestamentlichen Texten: S. Vollen-
weider: «Mitten auf dem Areopag»: Überlegungen zu den Schnittstellen zwischen antiker

Philosophie und Neuem Testament, Early Christianity 3 (2012) 296-320.
23 Der Kunstgriff der Antonomasie, wodurch gewöhnlich eine konkrete Person als bestimm¬

ter Typus vorgestellt und aus der fernen Vergangenheit in die Gegenwart geholt wird (vgl.
H. Lausberg Handbuch der literarischen Rhetorik: Eine Grundlegung der Literaturwissenschaft,

Stuttgart 42008, § 581), findet sich auch im Weisheitsbuch; vgl. z.B. Weish 4,10;

10,1-11,1.



Die Stefanusleute in Antiochia und Paulus auf dem Aeropag 249

einem einzigen» (èÇ évôç) auch neutrisch aufzulösen — und dann können die

Philosophen hören: «Gott hat alles aus einem einzigen Prinzip gemacht.» Damit

können sie sehr wohl etwas anfangen. Das kennen sie. Das ist der Kern der

stoischen Philosophie: Alles ist aus einem einzigen Prinzip entstanden, welches

auch alles durchwaltet.24 Im Blick auf die Gesprächssituation bietet Paulus also

eine Begrifflichkeit an, die zunächst einmal einen gemeinsamen Boden schafft,
auf dem sich beide Seiten einfinden können.25 Und von diesem gemeinsamen
Terrain aus können dann die unterschiedlichen Konzepte diskutiert werden,
die jeweils mit der gleich klingenden Begrifflichkeit verbunden sind.

2.2. Haltung. Gott ertasten

Als gottgesetzte Zielvorstellung für die Menschen hält Paulus fest: «Gott zu

suchen, ob sie ihn denn vielleicht ertasten und finden können» (wie er in kunstvollen

Optativen in V. 27 formuliert). Biblisch Sozialisierte kennen die

Gottsuche als ständigen Auftrag an die Menschen, der aus der Tora und aus den

Propheten ergeht (Dt 4,29; Jes 55,6). Aber sie wissen ganz genau, dass sich

der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs eindeutig geoffenbart hat: einzelnen

Menschen (wie Mose im Dornstrauch), in der Geschichte (wie im Exodus)
oder im Zehnwort der Tora. Biblisch verstandene «Gottsuche» ist als Antwort
auf diese Offenbarung verstanden, die sich in einer entsprechenden Lebensführung

zeigt.
Davon aber spricht Paulus auf dem Areopag nicht. Gottsuche ist bei ihm

scheinbar eine einseitige Bewegung des Menschen in Richtung Gott — völlig
ergebnisoffen; denn das selten gebrauchte Verbum «ertasten» (\|/T|Àa(piÇetv) lässt

im biblischen Horizont das Herumtappen von Blinden im Dunkeln assoziieren.26

Auf diese Sehnsucht nach Gott fokussiert Paulus das Gottesverhältnis
der Menschen.

Da werden ihm seine Philosophen-Kollegen sofort beistimmen. So sehen

auch sie es. Dion von Prusa, ein philosophisch gebildeter Redner im 1. Jh.,
drückt es so aus:

24 Vgl. den Überblick bei Ebner: Stadt (Anm. 21), 276-279.
25 Die Einheitsübersetzung beseitigt durch die Übersetzung: «aus einem einzigen Menschen»

diese beabsichtigte Doppeldeutigkeit.
26 Vgl. LXX Dt 28,29; Ri 16,26; Jes 59,10.



250 Martin Ebner

Auf Grund ihres inneren Drangs auf das Göttliche hin beseelt alle Menschen
aber das heftige Verlangen, die Gottheit aus der Nähe zu ehren und ihr zu dienen; sie

möchten zu ihr hintreten, sie flehend berühren, ihr opfern und ihr Kränze aufs Haupt
setzen können (Or 12,60f.).27

Je nachdem wie die Wahrnehmung der Welt reflektiert und durch kritischen
Verstand durchleuchtet wird, können Menschen in unterschiedlicher Klarheit
zum Göttlichen hinter den Dingen vorstossen28 — aber auch in die Irre gehen.29

2.3. 'Begründung: Fremdprophetie

Die Funktion der diesbezüglich kritischen Instanz, die in der paganen Welt die

Philosophie wahrnimmt, beansprucht in der Welt der Bibel die Offenbarungsrede.

Und im Blick auf das Ergebnis ist — zumindest für die jüdische Seite —

klar: Der Gott der Bibel ist ganz anders als der Gott der Philosophen. Aber

genau diesen strittigen Punkt spricht Paulus nicht an. Ja, er begründet die

Haltung des Gott-Ertastens auch noch als durchaus optimistisches Unternehmen

(und zwar mit Zitaten aus der paganen Literatur): Gott ist niemandem fern.

Wir bewegen uns in ihm. Nehmen wir hinzu, dass in den von Paulus zitierten

Dichtern gemäss griechischem Denken die Musen, also göttliche Stimmen

sprechen, dann lässt er für biblisch Sozialisierte in diesen Dichterzitaten eine

Fremdprophetie erklingen, die er wie ein Schriftzitat einführt,30 wenn er sagt:

In ihm (Gott) nämlich bewegen wir uns und sind wir, wie auch einige eurer Dichtergesagt

haben, seines Geschlechts sind wir (V. 28).

Es handelt sich um ein Diktum des griechischen Dichters Ara tos (310—245

v.Chr.), vermittelt bereits über den jüdischen Autor Aristobul (ca. 150 v.Chr.),31

27 Übersetzung nach H.-J. Klauck: Dion von Prusa: Olympische Rede oder Über die erste
Erkenntnis Gottes (SAFERE 2), Darmstadt 2002, 91.

28 So der Fokus der Olympischen Rede (Or 12) des Dion von Prusa; vgj. Klauck: Dion von
Prusa (Anm. 27), 186-213.

29 Der Autor des Weisheitsbuches reflektiert die Sachlage ausführlich: In 13,5 formuliert er
den Grundsatz der analogia entis, also die Möglichkeit natürlicher Gotteserkenntnis, gesteht
den griechischen Denkern eine diesbezügliche Bemühung zu (13,6£), tadelt sie dann aber
doch wegen ihres «Scheiterns» (13,8f.).

30 Vgl. Apg 13,40: das Gesagte bei den Propheten; Apg 7,48: wie der Prophet sagt,; 13,33: wie

auch geschrieben steht im zweiten Psalm.
31 «Seines Geschlechts sind wir»: Arat, Phainomena 5; vgl. Aristobul, Frgm 4: bei Eusebius,

Praeparatio Evangelica XIII 3-8; vgl. V. Wittkowsky: «Pagane» Zitate im Neuen Testa-



Die Stefanusleute in Antiochia und Paulus auf dem Aeropag 251

und Anspielungen auf den stoischen Zeushymnus sowie Piatons Timaios.32 Dass

sich Menschen im Raum des Göttlichen bewegen, ja göttlichen Geschlechts sind,

wird von der Stoa allerdings in einem materialistischen und pantheistischen
Gesamtrahmen verstanden: Götter sind Allegorien für den Urstoff des Kosmos.

Philosophen sagen «Zeus» und meinen den Logos bzw. das Pneuma, das als

konzentriert feinste Materie den Anfang von allem bildet und alles durchwirkt und

durchformt. Uber den Verstand haben die Menschen an diesem gestaltenden Ur-

prinzip teil und sind deshalb «eines Geschlechts» mit dem — als Allegorie verstandenen

- höchsten Gott.
So dürften die Adressaten Paulus rezipiert haben. Ein transzendenter Gott

kommt auf Seite der Gesprächspartner nicht in den Blick. Und Lukas lässt diesen

Punkt auch völlig aussen vor. Biblisch gedacht fokussiert er mit der Formulierung
«seines Geschlechts sein» vermutlich auf die Gottebenbildlichkeit des Menschen.

Gemäss Gen l,26f. besteht die Spitze dieser biblischen Grundaussage darin, dass

Menschen — und nicht Götterstatuen — Gott in dieser Welt repräsentieren.33 Und
mit dieser Pointe berührt Paulus nun wirklich einen spezifisch biblischen

Differenzpunkt zur paganen Religionsausübung, der in der Gesprächssituation
allerdings den Vorteil hat, dass er ihn ausgerechnet mit seinen Philosophen-Kollegen
verbünden und in einer gemeinsamen Front zusammenschweissen kann.

2.4. Koalitionsangebot: Kultkritik
Paulus bringt die Kultkritik erstaunlich offen und klar zur Sprache:

Weil wir seines Geschlechts sind, sollen wir nicht meinen, das Göttliche sei wie Gold
oder Silber oder Stein oder wie ein Gebilde menschlicher Kunst und Erfindung (V. 29).

ment, NT 51 (2009) 107-126.

32 Für die Trias «leben/bewegen/sein» als solche gibt es keine sicheren Belege, für unter¬
schiedliche Kombinationen der drei Ausdrücke jedoch sehr wohl; vgl. Plat., Tim 10 (37C):
«Als nun aber der Vater, welcher das All erzeugt hatte, es bewegt und lebendig wahrnahm, ein
Bild der ewigen Götter geworden, empfand er Wohlfgefallen daran ...»; Plut., TranquAn
20 (477 CD): «In das Weltall wird der Mensch durch die Geburt eingeführt um zu
erkennen, was für — mit Piaton gesprochen - wahrnehmbare Abbilder die göttliche Vernunft
zur Erscheinung gebracht hat: in sich den Anfang des Lebens tragend und der Bewegung ...»;
Zeushymnus des Kleanthes, Z. 4f.: «Denn aus deinem (sc. des Zeus) Geschlecht sind wir.
Gottes Abbild haben wir erlost — als einzige von allem, was lebt und sich regt auf Erden.»

Vgl. Weiser: Apostelgeschichte (Anm. 22), 463.

33 K. Löning/E. Zenger: Als Anfang schuf Gotc Biblische Schöpfungstheologien, Düssel¬

dorf 1997,146-154.



252 Martin Ebner

Oder schon vorher in der Rede:

Gott [...] wohnt nicht in Tempeln, die mit Händen gemacht sind. Er lässt sich nicht
mit Menschenhand bedienen, als brauchte er etwas, er, der allen Leben und Atem und
alles gibt (V. 24f.).

Die philosophischen Gesprächspartner werden damit sofort einverstanden sein.

Denn sie selbst kritisieren jegliche materialistische Gottesvorstellung und die

damit verbundenen Formen der Alltags frömmigkeit; so zum Beispiel Seneca:

Verbieten wollen wir, die Morgenaufwartung zu machen und an den Tempeltoren zu
sitzen [...] Den Gott verehrt, wer ihn kennt. Verbieten wollen wir, Leinengewänder
und Striegel dem Juppiter darzubringen und der Juno einen Spiegel zu halten. Der
Gott braucht keinen Diener. Warum nicht: Er selbst dient dem Menschengeschlecht,
überall und allen ist er gegenwärtig (Ep 95,47).34

Für die Götterbilderkritik, den schärfsten Affront der Bibel gegen die paganen
Religionen, kann Paulus die Philosophen leicht als Koalitionspartner gewinnen.

2.5. Herausforderung: Endgericht durch einen von GottAuferweckten (V. 31)

Und doch bleibt Paulus nicht bei der Formulierung von Gemeinsamkeiten und

Koalitionsangeboten stehen. Am Ende seiner Rede kommt er auf einen

Differenzpunkt zu sprechen, der dann auch die Zuhörerschaft spaltet. Es geht um
das Gericht am Ende der Tage, für das Gott laut Paulus bereits den Richter
bestellt hat. Auch den Namen dieses «zweiten Adam» nennt Paulus nicht,
sondern gibt nur an, wodurch er zu dieser Auszeichnung gekommen ist: durch die

Auferstehung von den Toten (V. 31).

Darauf können die einen nur mit Spott reagieren, die anderen bekunden ihr
(momentanes) Desinteresse mit einer freundlich formulierten Zurückweisung
(«Darüber wollen wir dich ein andermal hören»).35 Paulus geht, heisst es, aus

ihrer Mitte weg,36 nur ganz wenige folgen ihm — und wollen offensichtlich mehr

darüber hören. Gemäss Apg 17,34 werden sie gläubig.

34 Ubersetzung nach M. Rosenbach: L. Annaeus Seneca: Philosophische Schriften. Lateinisch
und Deutsch, Bd. IV, Darmstadt 1984, 491.

35 Diese «unverbindlich nichtssagende Vertröstung> (so Zmijewski: Apostelgeschichte [Anm.
22], 647) scheint kaum ernst gemeint, sondern vielmehr nur eine höfliche Floskel zu sein:

Die V. 32-34 berichten von abgestuften Reaktionen dreier Gruppen auf die Rede von
Paulus. Nur die dritte ist mit ihm wirklich ins Gespräch gekommen.

36 Selbstbestimmt — wie Jesus in Lk 4,30.



Die Stefanusleute in Antiochia und Paulus auf dem Aeropag 253

3. Rückschau undAuswertung
1. Lk scheint sich bewusst zu sein, ein interreligiöses Experiment durchzuführen:

Er platziert die Szene auf bzw. vor dem Areopag. Ausser dem Hügel
auf der Agora von Athen kann damit auch die oberste Religionsbehörde
gemeint sein,37 die den Kult beaufsichtigt,38 also auch über die Einführung neuer
Götter (das wäre für Paulus der Fall)39 zu befinden hat. In der Inszenierung
des Lukas handelt es sich bei der Paulusrede in Athen also um ein Religionsgespräch

auf allerhöchster Ebene: Das sich allmählich ausbreitende Christentum
steht auf dem Prüfstand der Majoritätsgesellschaft. Lukas lässt Paulus diese

Chance nutzen.
2. Als Ausgangspunkt für die Darstellung der eigenen Sache erzählt Lukas

einen tatsächlichen Landgang des Paulus in Athen: seine Sichtung eines Altars
«für den unbekannten Gott» (V. 16.23). Alles, was Paulus dann über «seinen»

Gott sagt, will er als Ausführung dieser in Stein bekundeten Gottessehnsucht
seiner Adressaten verstanden wissen. Das scheinbar Fremde, das ihn in die

Stadt bringt, ist eigentlich das längst gesuchte Eigene. Mit diesem Landgang
lockt Paulus auf der anderen Seite seine Zuhörer — und führt sie langsam, aber

zielsicher zu einem spezifisch ausgewählten Differenzpunkt.
3. Hat man im Blick, dass Lukas seinen Paulus in Apg 13,16-41 in der

jüdischen Synagoge eine Modellrede halten lässt, in Apg 20,18-35 eine Modellpredigt

vor einer christlichen Gemeinde — so handelt es sich in Apg 17,22-31 um
eine Musterrede vor heidnischem Publikum, speziell vor einem philosophisch
gebildeten. Dahinter steht als pragmatischer Lerneffekt: Vor jedem Publikum

muss man anders reden, die eigene Sache anders darstellen. In jedem Fall ist ein

Brückenschlag nötig. Religiös verantwortliche Rede (wenn sie in den Spuren
des Paulus stehen will) muss immer vom Adressaten her denken und entsprechend

konzipiert sein.

37 V. 19: ÜTtl TÔv "Apeiov i Iétyov; V. 22: év péoû) xoù 'Apelern 11«you: Beide Formulierungen
können im doppelten Sinn gelesen werden. In römischer Zeit scheint die Behörde

«Areopag» zu neuer Geltung gekommen zu sein; vom «Lenker des athenischen Staates» (Cic.,
Nat Deor II 74) und dem «ehrwürdigsten Gremium» (CIA 714) ist die Rede; vgl. W Elliger:
Mit Paulus unterwegs in Griechenland: Philippi, Thessaloniki, Athen, Korinth, Stuttgart
2007,156-160.

38 Dionys der Areopagit, der Paulus folgt (V. 34), wäre dann als Mitglied dieses Gremiums
gedacht.

39 Das ist der Grund, weshalb die Philosophen ihn zum Areopag führen: V. 18.



254 Martin Ebner

4. Wirkungsgeschichte — und Rechtfertigung

In der Auslegungsgeschichte ist der Ansatz des lk Paulus allerdings nicht
immer so gewürdigt worden, wie eben versucht.

Es ist vermutlich der politischen Situation (Naziherrschaft) und dem

Programm der Bekennenden Kirche geschuldet, dass der grosse Exeget Martin
Dibelius über die Areopagrede ein äusserst negatives Urteil fällte: Sie sei als

«eine hellenistische Rede von der wahren Gotteserkenntnis» im NT nach

«Ausdrucksweise wie Gedankenführung ein Fremdling» oder ein «Fremdkörper».
Nichts werde darin gesagt von «dem Anspruch der christlichen Botschaft, die

wahre Gotteserkenntnis erst durch Offenbarung zu besitzen und mitteilen zu
können». Bei Lukas bedeute das Wort des Apostels «weniger ein Gericht über
die Verlorenheit der Heiden als eine Erfüllung ihrer unbewußten Sehnsucht».

Kurz: Die «Hauptgedanken der Rede [...] sind stoisch und nicht christlich».40

Ich würde sagen: Die Rede ist interreligiös konzipiert. Und christliche Rede

von Gott und seinem Gesandten könnte sich heute in unserer säkularisierten

Majoritätsgesellschaft ein Beispiel daran nehmen.41

40 M. Dibelius: Aufsätze zur Apostelgeschichte (FRLANT 60), Göttingen 51968,54f.59.65.70.
Die Forschungsgeschichte scheint sich im Kreis zu drehen, wenn C.K. Rowe: The Grammar

of Life: The Areopagus Speech and Pagan Tradition, NTS 57 (2011) 31-50, im Blick
auf den Gebrauch gleichen Vokabulars auf beiden Seiten vehement die Unterschiede in
der theologischen Grammatik herauszustellen müssen meint: «The idea that merely using
the same words — from Aratus, Cleanthes, Seneca, or whoever — would issue in agreement
on a total pattern of life is simply an illusion» (49). Genau das tut der lukanische Paulus

nicht.
41 Vgl. das gleich lautende Urteil von B.W Winter: Introducing the Athenians to God. Paul's

Failed Apologetic in Acts 17?, Themelios 31 (2005) 38-59 (39); J. F. Tipei: Paul's Areopagus

Speech: A Lesson on Creation as an Evangelistic Tool, Sacra Scripta 8 (2010) 95-115

(114f.).



Die Stefanusleute in Antiochia und Paulus auf dem Aeropag 255

Abstract
Die Missionsaktivitäten der Stefanusleute in Antiochia (vgl. Apg ll,19f.) und die Rede

des Paulus auf dem Areopag (Apg 17,16-34) werden als praktizierte Interkulturalität
bzw. Interreligiosität verstanden. Im synagogalen Milieu von Antiochia entstehen
zwischen Diaspora-Judenchristen, die aus Jerusalem vertrieben wurden, und sogenannten

Gottesfurchtigen neue Formen religiöser Initiation und Mahlgemeinschaft. In der

Areopagrede lässt Lukas seinen Paulus konzeptionelle Brücken zu den philosophisch
gebildeten Zuhörern bauen.

Martin Ebner, Bonn


	Die Stefanusleute in Antiochia (Apg 11, 19f.) und Paulus auf dem Areopag (Apg 17, 16-34)

