Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 71 (2015)

Heft: 3

Artikel: Die Stefanusleute in Antiochia (Apg 11, 19f.) und Paulus auf dem
Areopag (Apg 17, 16-34)

Autor: Ebner, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877705

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877705
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 71 2015 Heft 3

Die Stefanusleute in Antiochia (Apg 11,19f)
und Paulus auf dem Areopag (Apg 17,16-34)

Prafktizierte Interkulturalitit und Interreligiositat im Urchristentum
Die Schlagworter «Interkulturalitits und «Interreligiositit» sind seit knapp 20
Jahren aus den gesellschaftspolitischen Diskussionen genauso wenig wegzu-
denken wie aus dem Schulleben und ausserschulischen Bildungsprozessen.'
Dabei ist die Sache, um die es geht, uralt — und ist geradezu professionell von
denen betrieben worden, die fiir das verantwortlich sind, was wir heute «Chris-
tentum» nennen: den urchristlichen Missionaren und Theologen, die sich als
Juden mit ihrer Botschaft auch an Heiden gewandt haben. Thr Wirken wire
allerdings ohne Erfolg geblieben, hitten sie nicht intuitiv Interkulturalitit und
Interreligiositit sowohl auf der Objektebene (also im Alltag) als auch auf der
Diskursebene (in ihren Schriften) praktiziert. Und: Niemals wiren innerhalb
weniger Jahre die Christusglaubigen von aussen, namlich von rémischer Seite,’

1 Vgl C. Foldes: Black Box «Interkulturalitits: Die unbekannte Bekannte (nicht nur) fiir
Deutsch als Fremd-/Zweitsprache. Riickblick, Kontexte und Ausblick, Wirkendes Wort
59 (2009) 503-525; R. Franceschini (Hg): Biographie und Interkulturalitit. Diskurs und
Lebenspraxis (Stauffenberg Discussion 16), Tibingen 2001; J. Lihnemann (Hg.): Interre-
ligiose Erziehung 2000: Die Zukunft der Religions- und Kulturbegegnung, Referate und
Ergebnisse des Nurnberger Forums 1997, Hamburg 1998.

2 Unter Nero werden die vom Volk (vw#lgns) als Christiani Bezeichneten verdichtigt, Rom in
Brand gesetzt zu haben (Tac., Ann 44.2f); Apg 11,26: «In Antiochia wurden die (Jesus)
Junger zum ersten Mal als Christiani registriert (ypnpoticat»; der griechische Terminus
stammt aus der Amtssprache und verweist auf die romischen Behorden; die Bezeichnung
Christiani ist nach Art lateinischer Adjektive gebildet — wie fiir die Anhdanger einer bestimm-
ten politischen Gruppierung: vgl. H.G. Kippenberg: Die vorderasiatischen Erlosungsre-
ligionen in ihrem Zusammenhang mit der antiken Stadtherrschaft, Frankfurt a.M. 1991,
300-304.

ThZ 3/71 (2015) S. 241-255



242 Martin Ebner

als eigenstindige, von judischen Synagogalgemeinden unterscheidbare Bewe-
gung wahrgenommen worden.

Ich mochte das an zwei Beispielen ausfiihren: (1) am Verzicht auf die Be-
schneidung als Aufnahmeritus sowie auf die Speisegebote als Differenzmerk-
mal fir die religiose Identitit (Objektebene) und (2) am beherzten Versuch
urchristlicher Theologen, in der paganen «Theologie» Analogien zur eigenen
Theologie zu finden — und sie als Basis fiir die eigene Selbstdarstellung zu ver-
wenden (Diskursebene).

1. Vergicht auf Beschneidung als Aufnabmeritus und auf die Speisegebote
als Differenzmerkmal fiir die religidse Identitit
Ich beginne von aussen: Mit geradezu soziologischem Scharfblick hat der r6-
mische Historiker Tacitus diagnostiziert, worin das «Andere» der Juden, dieses
fur die Romer unverstindlicherweise so widerspenstigen Volkes, besteht. Er
schreibt in seinen Historien:

separati epulis (sie separieren sich beim Essen), discreti cubilibus (sie sind diskret, was die
Schlafstitten angeht, d.h. sie schlafen nur mit judischen Frauen), circumcidere genitalia
(sie beschneiden die Genitalien) —

und er fligt ausdriicklich hinzu:

ut diversitate noscantur (damit sie am Unterschied erkannt werden) (Hist V 5,2).

Nun sind es gerade diese von aussen wahrgenommenen Unterscheidungs-
metkmale, die in den 50er Jahren des 1. Jh. im Urchristentum zur Dispositi-
on gestellt werden; genauer: von Teilen der christusgliubigen Gruppen schon
lange aufgegeben worden sind, nimlich die Beschneidung als Initiationsritus
zur Aufnahme in das heilige Gottesvolk und die Speisegebote als bletbendes
Differenzmerkmal im Alltag.’

Die Initiatoren fiir diese Verinderung sind christusglaubige Juden aus dem
Stefanuskreis, die es u.a. nach Antiochia verschlagen hat (vgl. Apg 11,19f).
Dort haben sie nicht nur Fuss gefasst, sondern auch grossriumig Mission be-
trieben: mit Barnabas und Paulus als Gemeinde-Abgesandten im siidkleinasi-

3 Zudieser entscheidenden Phase des Urchristentums vgl. generell M. Ebner: Von den An-
fingen bis zur Mitte des 2. Jahrhunderts, in: Okumenische Kirchengeschichte: Bd. 1: Von
den Anfingen bis zum Mittelalter, Darmstadt 2006, 15-57 (22-42).



Die Stefanusleute in Antiochia und Paulus auf dem Aeropag 243

atischen Raum (in Zypern und Pisidien, Lykaonien und Pamphylien).* Lk er-
zahlt in Apg 13f. davon. In ganzen Landstrichen gibt es also solche Zellem, die
sich als Gottesvolk neu definieren — und von Leuten wie Tacitus nicht mehr als
Juden wahrgenommen werden konnten, obwohl sie das pointiert behaupten zu
sein, indem sie sich als auserwihltes Gottesvolk der Endzeit verstehen — und
das ganz selbstverstandlich. Denn theologisch begriindet wird der Verzicht auf
die judischen Identititsmerkmale nirgends. Es ist erst Paulus, der vermutlich
am Ende seiner Laufbahn in der sogenannten Rechtfertigungslehre das neue
Konstrukt theologisch reflektiert und fundiert.” Auf dem Apostelkonvent 49
n.Chr. jedenfalls gab es (gemiss dem Referat des Paulus in Gal 2,1-10) diese
Begriindung noch nicht. Da ging es ausschliesslich um die Anerkennung dieses
neuen Weges sowie seiner Betreiber. Sie wurde per Handschlag vollzogen (zwi-
schen Jakobus, Petrus und Johannes auf der einen, sowie Paulus und Barnabas
auf der anderen; vgl. Gal 2,7-9). Anders gesagt: Es ging um die Anerkennung
einer zweiten Variation» von Gottesvolk: eingottglaubig und christusglaubig,
aber nicht beschnitten und — wie sich gleich anschliessend bei einer Inspektion
der Gemeinde in Antiochia herausstellte® — die Speisegebote als Grenzgebote
nicht haltend.

Der Grund fur die Aufgabe der religiosen Differenzierungsmerkmale ist
sehr einfach — und vermutlich sogar biographisch grundgelegt: Innerhalb von
Israel/Palistina ist das Leben judisch geregelt. Knaben werden am 8. Tag be-
schnitten; auf den Tisch kommt nur koschere Nahrung; denn auf dem Markt
gibt es nichts anderes.

Sobald christusgliubige Juden jedoch in die Stidte des Romischen Reiches
kommen oder dorthin flichen, wie die aus Jerusalem vertriebenen Stefanus-
leute, sieht die Sache anders aus — sofern sie nicht ganz streng innerhalb des
judischen Kernmilieus bleiben, noch genauer: sobald die (in Antiochia neu
angekommenen) christusgliubigen Juden innerhalb der Synagoge’ noch an-

4 Vgl. D.-A. Koch: Geschichte des Urchristentums: Ein Lehrbuch, Goéttingen 2013, 215-
221.

5 So die Forschungsrichtung der «New Perspective on Pauby;, vgl. Gal 2,15-21 sowie den
Roémerbrief insgesamt.

6 Vgl Gal 2,12f.

7 M. Zetterholm: The Formation of Christianity in Antioch: A Social-Scientific Approach
to the Separation between Judaism and Christianity, London 2003, 75-100, vermutet wie
fir Rom auch fiir Antiochia eine Vielzahl von Synagogengemeinden unterschiedlichen Zu-



244 Martin Ebner

dere Fremde wahrnehmen.® Sie sind nicht Fremde in der Stadt (wie diese),
sondern Fremde im jiidischen Glauben: Heiden, die sich allmihlich dem Ju-
dentum nahern. Sie glauben inzwischen an den einen Gott. Sie schitzen den
judischen Lehrgottesdienst mit der Lektire uralter Schriften.” Sie praktizieren
die jiidische Ethik. Aber sie schrecken vor dem letzten, innerhalb des jiidischen
Kernmilieus entscheidenden Schritt zurtick: vor der Beschneidung — und dann
der Ubernahme auch der jiidischen Speisegebote im Alltag. Weil sie das nicht
zu tun bereit sind, bleiben sie im zweiten Glied der Synagoge, sind von der
Feier des Paschafestes ausgeschlossen (vgl. Ex 12,43-49), auf Spenderlisten
werden sie als Extragruppe weit hinter den «richtigen» Juden platziert.'” Ge-
meinhin werden sie «Gottesflirchtige» (BeocePeig bzw. popovpevor Tov Bedv,
metuentes)'" genannt.

Sie haben handfeste Griinde, weshalb sie diese Hintanstellung auf sich neh-
men. Es sind — wohlgemerkt — kulturelle Griinde. Was in der jiidischen Kultur
in religiosen Kategorien als Ehrenzeichen gewertet wird, die Beschneidung der
Genitalien (vgl. Gen 17,9-14), ist im griechisch-rémischen Kulturraum verpont
— ganz einfach deshalb, weil die Verstimmelung des Penis als unasthetisch ge-
wertet wird, als typisch fir Barbaren. Wenn die schone Spitze des Penis fehlt,

schnitts. Im Blick auf das Verhiltnis zwischen Gottesfiirchtigen und jiidischen Synagogen-
gemeinden unterschitzt er jedoch das Problem der Beschneidung und der Speisegebote.
Deshalb kann er nicht erkliren, weshalb es ausgerechnet zu einer besonderen Anniherung
zwischen Gottesfiirchtigen und Jesusgliubigen aus dem Stefanuskreis gekommen ist, in
deren Verlauf sich —lange vor dem Antiochenischen Zwischenfall — offensichtlich Prakti-
ken der Tischgemeinschaft entwickelt haben, die erst viel spater aus Sicht der Jakobusleute
in Jerusalem zum Problem geworden sind (112-166).

8  Den Sachverhalt, der hier in seiner Genese konkretisiert wird, bringt Lukas in Apg 11,20
auf die hochst komprimierte — und mdoglichst unanstossige — Formel: kai wpdg Tovg
‘EMnviotag edayyshlopevor Tov koprov 'Incodv («auch den Griechisch Sprechenden
[sc. Heiden| verkiindeten sie als Evangelium den Herrn Jesus»).

9  Natiirlich in Griechisch: In der Diaspora wird eine griechische Ubersetzung der alttesta-
mentlichen Schriften verlesen.

10 So auf der berlihmten Inschrift von Aphrodisias; Ausgabe: W, Ameling (Hg): Inscrip-
tiones Judaicae Orientis. Band 11: Kleinasien (I'SA] 99), Tibingen 2004, 71-112 (Nr. 14).
Dazu D.-A. Koch: The God-Fearers between Facts and Fiction. Two Theosebeis-Inscrip-
tions from Aphrodisias and their Bearing for the New Testament, in: ders.: Hellenistisches
Christentum. Schriftverstindnis — Ekklesiologie — Geschichte (hgv. EW. Horn) NTOA/
StUNT 65), Gottingen 2008, 272-298.

11 Vgl Inschrift von Aphrodisias; Apg 13,16.26; Juvenal, Satiren 14,96-106.



Die Stefanusleute in Antiochia und Paulus auf dem Aeropag 245

erscheint der betreffende Mann als dauergeil.”” In der hellenistischen Kultur
kann man das nicht geheimhalten. Denn diese ist eine Nacktkultur. Einen be-
trachtlichen Teil des Tages verbringt man in den Thermen. Als Grieche, viel-
leicht sogar noch als gebildeter Stadtrat — Gottesfiirchtige scheinen eher aus
dem gebildeten, begiiterten Milieu zu stammen" — kann man sich das nicht
leisten.

Mit den aus Jerusalem vertriebenen Stefanusleuten gibt es also im kultu-
rell durchmischten Raum der Synagoge von Antiochia eine Gruppe, die die-
sen Hiat zwischen religiosem Interesse und kultureller Scheu auf Seiten der
Gottesfiirchtigen wahrnimmt, vielleicht auch deshalb, weil viele von ihnen —
im Zusammenhang mit der Steinigung des Stefanus — selbst hinausgeworfen
worden sind aus dem (Kern des) Kernmilieu(s) in Jerusalem. Sie sind sensibel
fir die «anderen» in der Synagoge, die am Rande stehen — oder zumindest
in der zweiten Rethe. Und die ithnen vielleicht sogar Hilfe und Unterstiitzung
angeboten haben, als sie als Neulinge in der Synagoge ankamen: heimisch
im Glauben, aber fremd in der Stadt. Vielleicht haben sie gerade von ihnen
Gastfreundschaft erfahren. Zwischen den Fremden in der Stadt und denen,
die dem judischen Kernmilieu aus kulturellen Griinden immer fremd bleiben
mussten, entsteht offensichtlich — im Sinn der Interkulturalitit' — etwas Neu-
es, eine neue soziale Begegnungsform mit religioser Qualitat: Auf der Ebene
des Privathauses (nicht im quasi 6ffentlichen Raum der Synagoge) wird der
pagane Ritus des Sympostons zelebriert, der jedoch — anders als bei normalen
Symposien — als besonderes Kennzeichen die Erinnerung an (den von Gott

12 Vgl. die Studie von A. Blaschke: Beschneidung: Zeugnisse der Bibel und verwandter Texte,
Tubingen 1998.

13 Vgl die soziale Situierung des romischen Hauptmannes Kornelius in Apg 10,1£,, der Pur-
purhindlerin Lydia in Apg 16,14 oder des Titius Justus in Korinth gemiss Apg 18,7.

14 Vgl Foldes: Black Box (Anm. 1), 512, der in seinem Forschungsiiberblick festhilt: «Das
entscheidende Moment von dnterkulturalitio steckt allerdings nicht in dem simplen Zwi-
schem, vielmehr in einer Reziprozitit [...] Bei Interaktionen von Personen aus konzeptuell
unterschiedlichen Lebenswelten kommt somit eine neue (Zwischen)Kultur zustande, die
[-..] m.E. noch treffender als eine Drittkulturalitit oder Tertiarkultur(alitit) zu betrachten
wire, da sie nicht einfach nur etwas «dazwischemn ist, sondern damit in vielerlei Hinsicht
qualitativ Neues vorliegt [...| Diese Dritt- bzw. Tertidrkulturen konstituieren sich folglich
in Abhingigkeit von ihren Beteiligten, d. h. sie [...] werden permanent neu erzeugt; und
zwar im Sinne eines Dritten Raums [...], also im Sinne von etwas weitgehend Neuem, das
sich nicht summarisch aus den urspriinglichen zwei Lebenswelten ergibt



246 Martin Ebner

zum Herrn der Welt eingesetzten) Jesus von Nazaret trigt: das «Herrenmahl».
Speisegebote spielen keine Rolle mehr' und sind als Differenzkriterien auch
nicht mehr notig. Diejenigen, die diese Art von Interkulturalitit praktizieren,
stehen damit gleichzeitig in bester Tradition. Sie greifen das Markenzeichen
jenes Wanderpredigers aus Nazaret auf, der sich seinerseits mit Leuten an einen
Tisch gesetzt hat, die den Augen strenger Zeitgenossen in Galilda ebenfalls
keineswegs «koschet» waren.'t

In diesen Gruppen praktiziert man zusitzlich einen alternativen Initiati-
onsritus, der wohl die Haut beriihrt, aber nur ein geistig-symbolisches Zeichen
setzt:'’ die Taufe auf Christus, wodurch sowohl alle (religios konnotierten) Dif-
ferenzmerkmale des Judentums («da ist nicht mehr Jude noch Grieche») als
auch die gesellschaftlich konnotierten Differenzmerkmale der paganen Gesell-
schaft aufgehoben werden («da ist nicht mehr Freier noch Sklave, nicht mehr
Mann und Frau»: Gal 3,28)." Ausserdem wird damit das Markenzeichen des
zweiten Helden der Urchristenheit aufgegriffen. Gewohnlich wird er «Vorlau-
fer» genannt, eigentlich war er der Lehrer Jesu: Johannes der Taufer — mit
seinem Siindenvergebungsritus."”

15  Sozusagen offiziell wahrgenommen wird diese Praxis von Leuten um Jakobus aus Jerusa-
lem, die gemiss Gal 2,11-14 nach Antiochia kommen — und laut Paulus allein durch ihre
Anwesenheit den Usus in Antiochia zum Problem machen. Vgl. die etwas andere Version
in Apg 11,1-18 (Rechtfertigung des Petrus in der von ihm vernachlissigten Speisenfrage)
und Apg 15,1f. (Inspektionsbesuch einiger Jerusalemer in Antiochia).

16 Vgl Mk 2,15-17; Spruchquelle Q 7,34 (= Mt 11,19 par. Lk 7,34).

17 Zuden Anfingen der Taufe als Ersatz-Initiationsritus im Stefanuskreis und als eigentlichen
Grund fiir die Konflikte in Jerusalem vgl. M. Zehetbauer: Stefanus — der erste Heidentiu-
fer, BZ NF 57 (2013) 82-96. Eine Entwicklungsgeschichte, die von den Johannesjlingern
in Ephesus (Apg 19,1-7), der Johannestaufe des Apollos (Apg 18,25) und der Tauftatigkeit
des Philippus (Apg 8,16.36-39), dem zweiten Mann aus dem Stefanuskreis (vgl. Apg 6,5)
ausgeht, rekonstruiert . Avemarie: Die Tauferzihlungen der Apostelgeschichte. Theologie
und Geschichte (WUNT 139), Tiibingen 2002, bes. 443-452.

18  Als Problem verhandelt wird dieser Sachverhalt auf dem Apostelkonvent: Gal 2,1-10. Apg
15,1-29 kombiniert diese Streitfrage sofort mit derjenigen nach der FEinhaltung der Spei-
segebote, die gemiss Paulus erst bei einem Nachspiel in Antiochia (vgl. Gal 2,11-14) zum
Problem wurde.

19 Vgl M. Ebner: Jesus von Nazaret. Was wir von ihm wissen konnen, Stuttgart 22012, 80-92.
Gegen die Zuordnung als Lehrer Jesu spricht sich vehement aus C. Strecker: Die friih-
christliche Taufpraxis. Ritualhistorische FErkundungen, ritualwissenschaftliche Impulse,
in: W. Stegemann/R.E. DeMaris (Hg.): Alte Texte in neuen Kontexten. Wo steht die sozi-
alwissenschaftliche Bibelexegese?, Stuttgart 2015, 347-410 (349f.). Aus ritualtheoretischer



Die Stefanusleute in Antiochia und Paulus auf dem Aeropag 247

Das alles wurde vermutlich nicht nur in Antiochia und in den von Barnabas
und Paulus gegriindeten Gemeinden in Kleinasien praktiziert, sondern auch in
Damaskus, schon wenige Jahre nach dem Tod Jesu.”” Und es ist ausgerechnet
der Jude Paulus, der auf diese kulturellen Vermischungspraktiken aufmerksam
wird, sie zu beseitigen versucht — aber dabei selbst zu deren eifrigstem Ver-
teidiger wird, wie man auf dem Apostelkonvent und beim Antiochenischen
Zwischenfall sehen kann. Viel wichtiger im vorliegenden Zusammenhang ist
jedoch: Es sind die Ausgestossenen aus dem judischen Kernmilieu Jerusalems
(der Stefanuskreis), die im fremden Milieu der gtiechisch-rémischen Stid-
te (Damaskus, Antiochia) offen sind fir die «anderen», die ihrerseits auf die
judische Religion zugegangen sind, aber vor den kulturellen Konsequenzen
zuriickschrecken (Gottesfiirchtige). In diesem sozialen Zwischenraum der un-
terschiedlich Fremden entsteht etwas Neues. Wir nennen es Christentum. Der
frihe Paulus sah darin Abfall vom Judentum. Die Gruppen selbst nannten
sich «Ekklesiai Gottes», Volksversammlungen Gottes; sie orientieren sich in
ihrer Struktur an den politisch agierenden Volksversammlungen der Stidte,*'
sind aber ausgerichtet auf den einen Gott des Judentums. Sie praktizieren die
Form des paganen Symposions mit der Erinnerung an den erhéhten Chris-
tus als Zentralritus, dem ein Initiationsritus vorgeordnet ist, der anstelle der
judischen Beschneidung tritt, die Haut nur leicht benetzt und der Form nach
den Stindenvergebungsritus Johannes’ des Taufers aufgreift. Interkulturalitat
als Geburtsstunde des Christentums.

2. Suche nach verbindenden theologischen Konzeplen sowie deren
Anwendung anf die eigene Theologie (Diskursebene)
Wir gehen zum — lukanischen — Paulus iiber und zu seinem Auftritt auf dem
Areopag in Athen. Dorthin fithren ithn Philosophen stoischer bzw. epikurei-
scher Provenienz, damit er sein Religionsprogramm (818ay1)) vorstellen kann
(Apg 17,16-34).

Perspektive (mit reichem Material zu Wasserriten) versteht er die Taufe als permanent
liminale Phase, geht aber auf die Funktion als Ersatzritus fiir die Beschneidung mit keinem
Wort ein.

20 Vgl Koch: Geschichte (Anm. 4), 193-202; speziell zur zeitlichen Ansetzung: 194.

21 Vgl. dazu M. Ebner: Die Stadt als Lebensraum der ersten Christen. Das Urchristentum in
seiner Umwelt I (GN'T 1,1), Géttingen 2012, 65-71.

22 Vgl generell ]. Zmijewski: Die Apostelgeschichte (RNT), Regensburg 1994, 632-649; A.



248 Martin Ebner

Der lk Paulus nutzt diese Chance — im Sinn des interreligiosen Dialogange-
botes. Er spricht von seinem Gott, aber so, dass es die Adressaten, die religios
in einer vollig anderen Tradition stehen, gut verstehen kénnen. Dafiir bedient
er sich einer Begrifflichkeit, die er sich von seinen Gesprichspartnern gelie-
hen hat. Bei etnem solchen interreligiosen Unternehmen besteht natiirlich die
Gefahr, dass man das Eigene verwischt und das Spezifische der eigenen Uber-
zeugung nicht klar genug zum Ausdruck bringt. Allerdings geschieht dies nur,
wenn die Gesprichspartner ihrerseits nicht interreligios Adren, also die Begriffe
einseitig in ithrem eigenen Religionssystem verstehen. Gehen sie jedoch auf
das Gesprichsangebot ein, so sind sie zumindest fiir neue Konnotationen der
ithnen vertrauten Begriffe offen. Fragen sie nach — und héren dann auch noch
zu, hat der interreligios angelegte 1/orst05s einen interreligiosen Dialog in Gang
gesetzt. Was als Verwisserung erschien, war dann in Wirklichkeit die Motivati-
on dafiir, miteinander ins Gesprich zu kommen.

Ich stelle das interreligiése «Unternehmen» des Paulus in fiinf Punkten vor:
Begriffsauswahl — Haltung — Begrindung — Koalitionsangebot — Herausfor-
derung;

2.1. Begriffsauswabhl: «aus einem eingigen gemachty
Paulus prisentiert seinen Gott als einen, der «aus einem einzigen das ganze
Geschlecht der Menschen gemacht hat» (V. 26). Biblisch Sozialisierte denken
bei dieser Formulierung gleich an Adam. Aber der Name wird bewusst ver-
schwiegen.” Mit «Adam» konnten die griechischen Philosophen wenig oder
nichts anfangen. Die Zuriickhaltung des Paulus ist jedoch mehr als pure Hof-
lichkeit. Denn die griechische Grammatik lisst es zu, die Formulierung «aus

Weiser: Die Apostelgeschichte. Kapitel 1-12 (OTBK 5/1), Giitersloh 1989, 452-477; fo-
kussiert auf unsere Perspektive: H.-J. Klauck: Magie und Heidentum in der Apostelge-
schichte des Lukas (SBS 167), Stuttgart 1996, 97-111; C.K. Rothschild: Paul in Athens:
The Popular Religious Context of Acts 17 (WUN'T 341), Ttbingen 2014; prinzipiell zum
Briickenschlag zwischen antiker Philosophie und neutestamentlichen Texten: S. Vollen-
weider: «Mitten auf dem Areopag»: Uberlegungen zu den Schnittstellen zwischen antiker
Philosophie und Neuem Testament, Harly Christianity 3 (2012) 296-320.

23 Der Kunstgriff der Antonomasie, wodurch gewohnlich eine konkrete Person als bestimm-
ter Typus vorgestellt und aus der fernen Vergangenheit in die Gegenwart geholt wird (vgl.
H. Lausberg: Handbuch der literarischen Rhetorik: Eine Grundlegung der Literaturwis-
senschaft, Stuttgart *2008, § 581), findet sich auch im Weisheitsbuch; vgl. z.B. Weish 4,10;
10,1-11,1.



Die Stefanusleute in Antiochia und Paulus auf dem Aeropag 249

einem einzigen» (€€ €vOg) auch neutrisch aufzulosen — und dann kénnen die
Philosophen horen: «Gott hat alles aus einem einzigen Prinzip gemacht.» Da-
mit kénnen sie sehr wohl etwas anfangen. Das kennen sie. Das ist der Kern der
stoischen Philosophie: Alles ist aus einem einzigen Prinzip entstanden, welches
auch alles durchwaltet.* Im Blick auf die Gesprichssituation bietet Paulus also
eine Begrifflichkeit an, die zunichst einmal einen gemeinsamen Boden schafft,
auf dem sich beide Seiten einfinden kénnen.” Und von diesem gemeinsamen
Terrain aus konnen dann die unterschiedlichen Konzepte diskutiert werden,
die jeweils mit der gleich klingenden Begrifflichkeit verbunden sind.

2.2. Haltung: Gott ertasten

Als gottgesetzte Zielvorstellung fiir die Menschen halt Paulus fest: «Gott zu
suchen, ob sie ihn denn vielleicht ertasten und finden kénnen» (wie er in kunst-
vollen Optativen in V. 27 formuliert). Biblisch Sozialisierte kennen die Gott-
suche als stindigen Auftrag an die Menschen, der aus der Tora und aus den
Propheten ergeht (Dt 4,29; Jes 55,6). Aber sie wissen ganz genau, dass sich
der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs eindeutig geoffenbart hat: einzelnen
Menschen (wie Mose im Dornstrauch), in der Geschichte (wie im Exodus)
oder im Zehnwort der Tora. Biblisch verstandene «Gottsuche» ist als Antwort
auf diese Offenbarung verstanden, die sich in einer entsprechenden Lebens-
fihrung zeigt.

Davon aber spricht Paulus auf dem Areopag nicht. Gottsuche ist bei ihm
scheinbar eine einseitige Bewegung des Menschen in Richtung Gott — vollig er-
gebnisoffen; denn das selten gebrauchte Verbum «ertasten» (ynAogilew) lisst
im biblischen Horizont das Herumtappen von Blinden im Dunkeln assoziie-
ren.”® Auf diese Sehnsucht nach Gott fokussiert Paulus das Gottesverhaltnis
der Menschen.

Da werden ithm seine Philosophen-Kollegen sofort beistimmen. So sehen
auch sie es. Dion von Prusa, ein philosophisch gebildeter Redner im 1. Jh.,

druckt es so aus:

24 Vgl den Uberblick bei Ebner: Stadt (Anm. 21), 276-279.

25  Die Einheitsiibersetzung beseitigt durch die Ubersetzung: «aus einem einzigen Menschen»
diese beabsichtigte Doppeldeutigkeit.

26 Vgl LXX Dt 28,29; Ri 16,26; Jes 59,10.



250 Martin Ebner

... Auf Grund ihres inneren Drangs auf das Géottliche hin beseelt alle Menschen
aber das heftige Verlangen, die Gottheit aus der Nihe zu ehren und ihr zu dienen; sie
mochten zu ihr hintreten, sie flehend beriihren, ithr opfern und ihr Krinze aufs Haupt
setzen konnen (Or 12,60£).7

Je nachdem wie die Wahrnehmung der Welt reflektiert und durch kritischen
Verstand durchleuchtet wird, konnen Menschen in unterschiedlicher Klarheit
zum Goéttlichen Ainter den Dingen vorstossen® — aber auch in die Irre gehen.”

2.3. Begriindung: Fremdprophetie
Die Funktion der diesbeztiglich kritischen Instanz, die in der paganen Welt die
Philosophie wahrnimmt, beansprucht in der Welt der Bibel die Offenbarungs-
rede. Und im Blick auf das Ergebnis ist — zumindest fiir die jidische Seite —
klar: Der Gott der Bibel ist ganz anders als der Gott der Philosophen. Aber
genau diesen strittigen Punkt spricht Paulus nicht an. Ja, er begriindet die Hal-
tung des Gott-Ertastens auch noch als durchaus optimistisches Unternehmen
(und zwar mit Zitaten aus der paganen Literatur): Gott ist niemandem fern.
Wir bewegen uns in thm. Nehmen wir hinzu, dass in den von Paulus zitier-
ten Dichtern gemass griechischem Denken die Musen, also gottliche Simmen

sprechen, dann lisst er fiir biblisch Sozialisierte in diesen Dichterzitaten eine

Fremdprophetie erklingen, die er wze ein Schriftzitat einfiihrt,”” wenn er sagt:

In thm (Gott) nimlich bewegen wir uns und sind wit, wze auch einige enrer Dichter gesagt
haben, seines Geschlechts sind wir (V. 28).

Es handelt sich um ein Diktum des griechischen Dichters Aratos (310-245
v.Chr.), vermittelt bereits tiber den jiidischen Autor Aristobul (ca. 150 v.Chr.),’

27 Ubersetzung nach H.-]. Klauck: Dion von Prusa: Olympische Rede oder Uber die erste
Erkenntnis Gottes (SAPERE 2), Darmstadt 2002, 91.

28  So der Fokus der Olympischen Rede (Or 12) des Dion von Prusa; vgl. Klauck: Dion von
Prusa (Anm. 27), 186-213.

29 Der Autor des Weisheitsbuches reflektiert die Sachlage ausfithrlich: In 13,5 formuliert er
den Grundsatz der analogia entis, also die Moglichkeit natirlicher Gotteserkenntnis, gesteht
den griechischen Denkern eine diesbeziigliche Bemithung zu (13,6f), tadelt sie dann aber
doch wegen ihres «Scheiternsy (13,8£).

30 Vgl Apg 13,40: ... das Gesagte bei den Propheten; Apg 7,48: wie der Prophet sagt; 13,33: wie
anch geschrieben steht im zweiten Psalm.

31 «Scines Geschlechts sind win: Arat, Phainomena 5; vgl. Aristobul, Frgm 4: bei Eusebius,
Praeparatio Evangelica XIII 3-8; vgl. V. Wittkowsky: «Pagane» Zitate im Neuen Testa-



Die Stefanusleute in Antiochia und Paulus auf dem Aeropag 253

und Anspielungen auf den stoischen Zeushymnus sowie Platons Timaios.*” Dass
sich Menschen im Raum des Géttlichen bewegen, ja gottlichen Geschlechts sind,
wird von der Stoa allerdings in einem materialistischen und pantheistischen Ge-
samtrahmen verstanden: Gotter sind Allegorien fiir den Utrstoff des Kosmos.
Philosophen sagen «Zeus» und meinen den Logos bzw. das Pneuma, das als kon-
zentriert feinste Materie den Anfang von allem bildet und alles durchwirkt und
durchformt. Uber den Verstand haben die Menschen an diesem gestaltenden Ut-
prinzip teil und sind deshalb «eines Geschlechts» mit dem — als Allegorie verstan-
denen — hochsten Gott.

So durften die Adressaten Paulus rezipiert haben. Ein transzendenter Gott
kommt auf Seite der Gesprichspartner nicht in den Blick. Und Lukas lasst diesen
Punkt auch vollig aussen vor. Biblisch gedacht fokussiert er mit der Formulierung
«seines Geschlechts sein» vermutlich auf die Gottebenbildlichkeit des Menschen.
Gemiss Gen 1,26f. besteht die Spitze dieser biblischen Grundaussage darin, dass
Menschen — und nicht Gétterstatuen — Gott in dieser Welt reprisentieren.*® Und
mit dieser Pointe beriithrt Paulus nun wirklich einen spezifisch biblischen Diffe-
renzpunkt zur paganen Religionsausiibung, der in der Gesprichssituation aller-
dings den Vorteil hat, dass er thn ausgerechnet mit seinen Philosophen-Kollegen
verbtinden und in einer gemeinsamen Front zusammenschweissen kann.

2.4. Koalitionsangebot: Kultkritik
Paulus bringt die Kultkritik erstaunlich offen und klar zur Sprache:

Weil wir seines Geschlechts sind, sollen wir nicht meinen, das Géttliche sei wie Gold
oder Silber oder Stein oder wie ein Gebilde menschlicher Kunst und Erfindung (V. 29).

ment, NT 51 (2009) 107-126.

32 Fiur die Trias deben/bewegen/sein» als solche gibt es keine sicheren Belege, fiir unter-
schiedliche Kombinationen der drei Ausdriicke jedoch sehr wohl; vgl. Plat., Tim 10 (37C):
«Als nun aber der Vater, welcher das All erzeugt hatte, es bewegr und lebendig wahrnahm, ein
Bild der ewigen Gotter geworden, empfand er Wohlfgefallen daran ...»; Plut., TranquAn
20 (477 CD): «In das Weltall wird der Mensch durch die Geburt eingefithrt ..., um zu er-
kennen, was fiir — mit Platon gesprochen — wahrnehmbare Abbilder die gottliche Vernunft
zur Erscheinung gebracht hat: in sich den Anfang des Lebens tragend und der Bewegung .. .»,
Zeushymnus des Kleanthes, Z. 4f.: «Denn aus deinem (sc. des Zeus) Geschlecht sind wir.
Gottes Abbild haben wir erlost — als einzige von allem, was /b und sich regt auf Erden.n»
Vgl. Weiser: Apostelgeschichte (Anm. 22), 463.

33 K. Loning/E. Zenger: Als Anfang schuf Gott: Biblische Schopfungstheologien, Diissel-
dorf 1997, 146-154.



252 Martin Ebner

Oder schon vorher in der Rede:

Gott [...] wohnt nicht in Tempeln, die mit Hinden gemacht sind. Er lasst sich nicht
mit Menschenhand bedienen, als brauchte er etwas, er, der allen Leben und Atem und
alles gibt (V. 24f.).

Die philosophischen Gesprichspartner werden damit sofort einverstanden sein.
Denn sie selbst kritisieren jegliche materialistische Gottesvorstellung und die
damit verbundenen Formen der Alltagsfrommigkeit; so zum Beispiel Seneca:

Verbieten wollen wir, die Morgenaufwartung zu machen und an den Tempeltoren zu
sitzen [...] Den Gott verehrt, wer thn kennt. Verbieten wollen wir, Leinengewinder
und Striegel dem Juppiter darzubringen und der Juno einen Spiegel zu halten. Der
Gott braucht keinen Diener. Warum nicht: Er selbst dient dem Menschengeschlecht,
tberall und allen ist er gegenwirtig (Ep 95,47).*

Fir die Gotterbilderkritik, den schirfsten Affront der Bibel gegen die paganen
Religionen, kann Paulus die Philosophen leicht als Koalitionspartner gewinnen.

2.5. Herausforderung: Endgericht durch einen von Gott Auferweckten (V. 31)

Und doch bleibt Paulus nicht bei der Formulierung von Gemeinsamkeiten und
Koalitionsangeboten stehen. Am Ende seiner Rede kommt er auf einen Diffe-
renzpunkt zu sprechen, der dann auch die Zuhérerschaft spaltet. Es geht um
das Gericht am Ende der Tage, fiir das Gott laut Paulus bereits den Richter
bestellt hat. Auch den Namen dieses «zweiten Adam» nennt Paulus nicht, son-
dern gibt nur an, wodurch er zu dieser Auszeichnung gekommen ist: durch die
Auferstehung von den Toten (V. 31).

Darauf konnen die einen nur mit Spott reagieren, die anderen bekunden ihr
(momentanes) Desinteresse mit einer freundlich formulierten Zuriickweisung
(«Dartiber wollen wir dich ein andermal horen»).” Paulus geht, heisst es, aus

36

ihrer Mitte weg,” nur ganz wenige folgen ihm — und wollen offensichtlich mehr

dartiber horen. Gemass Apg 17,34 werden sie glaubig.

34  Ubersetzung nach M. Rosenbach: I.. Annacus Seneca: Philosophische Schriften. Lateinisch
und Deutsch, Bd. IV, Darmstadt 1984, 491.

35  Diese «nverbindlich nichtssagende Verfrisiungy (so Zmijewski: Apostelgeschichte [Anm.
22|, 647) scheint kaum ernst gemeint, sondern vielmehr nur eine hofliche Floskel zu sein:
Die V. 32-34 berichten von abgestuften Reaktionen dreier Gruppen auf die Rede von
Paulus. Nur die dritte ist mit ihm wirklich ins Gesprich gekommen.

36  Selbstbestimmt — wie Jesus in Lk 4,30.



Die Stefanusleute in Antiochia und Paulus auf dem Aeropag 255

3. Riickschan und Auswertung

1. Lk scheint sich bewusst zu sein, ein interreligioses Experiment durchzu-
fihren: Er platziert die Szene auf bzw. vor dem Areopag. Ausser dem Hiigel
auf der Agora von Athen kann damit auch die oberste Religionsbehorde ge-
meint sein,”’ die den Kult beaufsichtigt,”® also auch tiber die Einfithrung neuer
Gotter (das wite fiir Paulus der Fall)®* zu befinden hat. In der Inszenierung
des Lukas handelt es sich bei der Paulusrede in Athen also um ein Religionsge-
sprich auf allerh6chster Ebene: Das sich allmahlich ausbreitende Christentum
steht auf dem Prufstand der Majorititsgesellschaft. Lukas lasst Paulus diese
Chance nutzen.

2. Als Ausgangspunkt fiir die Darstellung der eigenen Sache erzihlt Lukas
einen tatsichlichen Landgang des Paulus in Athen: seine Sichtung eines Altars
«fiir den unbekannten Gott» (V. 16.23). Alles, was Paulus dann tber «seinen»
Gott sagt, will er als Ausfithrung dieser in Stein bekundeten Gottessehnsucht
seiner Adressaten verstanden wissen. Das scheinbar Fremde, das ihn in die
Stadt bringt, ist eigentlich das lingst gesuchte Eigene. Mit diesem Landgang
lockt Paulus auf der anderen Seite seine Zuhorer — und fiihrt sie langsam, aber
zielsicher zu einem spezifisch ausgewihlten Differenzpunkt.

3. Hat man im Blick, dass Lukas seinen Paulus in Apg 13,16-41 in der jidi-
schen Synagoge eine Modellrede halten lasst, in Apg 20,18-35 eine Modellpre-
digt vor einer christlichen Gemeinde — so handelt es sich in Apg 17,22-31 um
eine Musterrede vor heidnischem Publikum, speziell vor einem philosophisch
gebildeten. Dahinter steht als pragmatischer Lerneffekt: Vor jedem Publikum
muss man anders reden, die eigene Sache anders darstellen. In jedem Fall ist ein
Briickenschlag notig. Religios verantwortliche Rede (wenn sie in den Spuren
des Paulus stehen will) muss immer vom Adressaten her denken und entspre-
chend konzipiert sein.

37 V.19: émitov "Apetov [ayov; V. 22: v péow 100 "Apeiov [ayou: Beide Formulierungen
konnen im doppelten Sinn gelesen werden. In rémischer Zeit scheint die Behorde «Are-
opag» zu neuer Geltung gekommen zu sein; vom «lenker des athenischen Staates» (Cic.,
Nat Deor 11 74) und dem «ehrwiirdigsten Gremiumy» (CIA 714) ist die Rede; vgl. W, Elliger:
Mit Paulus unterwegs in Griechenland: Philippi, Thessaloniki, Athen, Korinth, Stuttgart
2007, 156-160.

38 Dionys der Areopagit, der Paulus folgt (V. 34), wire dann als Mitglied dieses Gremiums
gedacht.

39  Das ist der Grund, weshalb die Philosophen ihn zum Areopag fithren: V. 18.



254 Martin Ebner

4. Wirkungsgeschichte — und Rechtfertigung
In der Auslegungsgeschichte ist der Ansatz des lk Paulus allerdings nicht im-
mer so gewlirdigt worden, wie eben versucht.

Es ist vermutlich der politischen Situation (Naziherrschaft) und dem Pro-
gramm der Bekennenden Kirche geschuldet, dass der grosse Exeget Martin
Dibelius iiber die Areopagrede ein dusserst negatives Urteil fillte: Sie sei als
«eine hellenistische Rede von der wahren Gotteserkenntnis» im N'T nach «Aus-
drucksweise wie Gedankenfithrung ein Fremdling» oder ein «Fremdkérpem.
Nichts werde darin gesagt von «dem Anspruch der christlichen Botschaft, die
wahre Gotteserkenntnis erst durch Offenbarung zu besitzen und mitteilen zu
konnen». Bei Lukas bedeute das Wort des Apostels «weniger ein Gericht tiber
die Vetlorenheit der Heiden als eine Erfillung ihrer unbewufiten Sehnsucht».
Kurz: Die «Hauptgedanken der Rede [...] sind stoisch und nicht christlich».*

Ich wiirde sagen: Die Rede ist interreligios konzipiert. Und christliche Rede
von Gott und seinem Gesandten konnte sich heute in unserer siakularisierten
Majorititsgesellschaft ein Beispiel daran nehmen."!

40 M. Dibelius: Aufsitze zur Apostelgeschichte (FRLANT 60), Gottingen 51968, 54£.59.65.70.
Die Forschungsgeschichte scheint sich im Kreis zu drehen, wenn C.K. Rowe: The Gram-
mar of Life: The Arcopagus Speech and Pagan Tradition, N'TS 57 (2011) 31-50, im Blick
auf den Gebrauch gleichen Vokabulars auf beiden Seiten vehement die Unterschiede in
der theologischen Grammatik herauszustellen miissen meint: «The idea that merely using
the same words — from Aratus, Cleanthes, Seneca, or whoever — would issue in agreement
on a total pattern of life is simply an illusion» (49). Genau das tut der lukanische Paulus
nicht.

41 Vgl das gleich lautende Urteil von B.W. Winter: Introducing the Athenians to God. Paul’s
Failed Apologetic in Acts 177, Themelios 31 (2005) 38-59 (39); J.E. Tipei: Paul’s Areopa-
gus Speech: A Lesson on Creation as an Evangelistic Tool, Sacra Scripta 8 (2010) 95-115
(114f).



Die Stefanusleute in Antiochia und Paulus auf dem Aeropag 255

Abstract

Die Missionsaktivititen der Stefanusleute in Antiochia (vgl. Apg 11,19£) und die Rede
des Paulus auf dem Areopag (Apg 17,16-34) werden als praktizierte Interkulturalitit
bzw. Interreligiositit verstanden. Im synagogalen Milieu von Antiochia entstehen zwi-
schen Diaspora-Judenchristen, die aus Jerusalem vertrieben wurden, und sogenann-
ten Gottesfiirchtigen neue Formen religioser Initiation und Mahlgemeinschaft. In der
Areopagrede lisst Lukas seinen Paulus konzeptionelle Briicken zu den philosophisch
gebildeten Zuho6rern bauen.

Martin Ebner, Bonn



	Die Stefanusleute in Antiochia (Apg 11, 19f.) und Paulus auf dem Areopag (Apg 17, 16-34)

