
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 71 (2015)

Heft: 2

Artikel: Wolfhart Pannenberg : der trinitarische Gott als Ursprung und Ziel von
Mensch und Welt : zu einigen Grundaussagen seiner Theologie

Autor: Axt-Piscalar, Christine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877704

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877704
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wolfhart Pannenberg — Der trinitarische Gott
als Ursprung und Ziel von Mensch und Welt

Zu einigen Grundaussagen seiner Theologie1

I. Bedeutung, Leben und Werk

Wolfhart Pannenberg ist einer der bedeutendsten, auch international anerkannten

evangelischen Theologen der Gegenwart. Sein umfangreiches Werk zeugt
von einer immensen Gelehrsamkeit und einer eindrucksvollen Breite seiner

theologischen, ökumenischen, philosophischen und interdisziplinären
Forschung. Die dreibändige Systematische Theologie ist Pannenbergs bedeutendstes

Werk, ein theologischer Entwurf von Rang, der das Ganze der christlichen
Lehre in einem systematischen Zusammenhang entfaltet. Pannenberg sieht die

Aufgabe der Theologie darin, «zu zeigen, daß und wie sich aus dem

Offenbarungsgeschehen, das der christliche Glaube als solches in Anspruch nimmt,
eine zusammenhängende Interpretation von Gott, Mensch und Welt entwickeln

läßt, die sich im Verhältnis zum Erfahrungswissen von der Welt und dem

menschlichen Leben, sowie zum Reflexionswissen der Philosophie, mit guten
Gründen als wahr vertreten läßt, darum auch im Verhältnis zu alternativen

religiösen und nicht-religiösen Weltinterpretationen als wahr behauptet werden
kann.»3

Dies ist eine programmatische Formulierung. Sie bringt das spezifische
Profil von Pannenbergs Theologie, den eigentümlichen Anspruch, den er mit
ihr verbindet, und die Art und Weise, wie er diesen in seinem Werk zur
Durchführung bringt, auf den Punkt: Es geht ihm um die Entfaltung des

Wahrheitsanspruchs des christlichen Gottesgedankens in seiner Bedeutung für die

Erfassung der Wirklichkeit im Ganzen.

Wolfhart Pannenberg wurde am 2. Oktober 1928 in Stettin an der Oder

geboren. Er war zwar getauft, wuchs aber in einem nichtchristlichen Elternhaus

1 Der vorliegende Beitrag ist anlässlich des ersten Todestages von Wolfhart Pannenberg am
4. September diesen Jahres verfasst.

2 Erschienen Götüngen, Bd. I, 1988, Bd. II, 1991, Bd. III, 1993, 2. Aufl. 2014 (identische

Paginierung); im Folgenden zitiert als ST I/II/III.
3 ST II, 11.

ThZ 2/71 (2015) S. 219-238



220 Christine Axt-Piscalar

auf. Seine Eltern waren aus der Kirche ausgetreten. Der junge Pannenberg liebte

die Musik über alle Massen und hegte die Hoffnung, einmal Pianist oder Dirigent

zu werden. Einen ersten Zugang zum Gedankengut des Christentums fand

er über die Schriften Friedrich Nietzsches, die der Fünfzehnjährige in Gänze in
sich aufsog. Nietzsches Kritik an der christlichen Sünden- und Bussmentalität,
die ihm zufolge die freie Entwicklung des Einzelnen vereide, statt sie zu
fördern, hat sich dem jungen Pannenberg tief eingeprägt. Als Theologe begegnet

er späterhin der Religionskritik, dem Atheismus sowie dem Säkularismus mit
der These von der konstitutiven Verbindung von «Gottesgedanke und menschlicher

Freiheit»4 — so der Titel einer kleineren, für diese Thematik einschlägigen Schrift.

Pannenberg studierte von 1947 an Theologie und Philosophie in Berlin,

Göttingen, Basel und schliesslich in Heidelberg, wo er 1953 mit einer Arbeit
zur Prädestinationslehre des Duns Scotus promoviert wurde und sich 1955 mit
einer Untersuchung zur Geschichte des Analogiebegriffs in der Gotteslehre
habilitierte. Die Qualifikationsschriften bildeten die Grundlage für seine — unter

evangelischen Theologen höchst seltene — stupende Kenntnis der scholastischen

Theologie. In Heidelberg wurde Pannenberg 1956 auch zum geistlichen
Amt ordiniert. Von 1958-1961 lehrte er als Professor für Systematische Theologie

an der Kirchlichen Hochschule Wuppertal und von 1961-1967 an der

Theologischen Fakultät in Mainz. In der Mainzer Zeit nahm Pannenberg zugleich

Gastprofessuren an der Universität von Chicago, in Harvard und an der Clare-

mont School of Theology wahr. Sie legen den Grundstein für die Beziehungen,
die er mit amerikanischen Theologen unterhielt, und für seine Bekanntheit in
den USA, wo er als führender Vertreter der Theologie der Gegenwart zumindest

genauso anerkannt ist wie in Deutschland. In den USA machte er Bekanntschaft

mit der Prozessphilosophie A. N. Whiteheads und ihrer Aufnahme in der

amerikanischen Prozesstheologie; einen ihrer führenden Vertreter, John Cobb,
zählt er zu seinen Freunden. Gegenüber Whitehead und der Prozesstheologie

bringt Pannenberg den biblischen Gedanken von Gottes schöpferischem, die

Selbständigkeit des Geschöpfs anerkennendem Handeln kritisch zur Geltung.
1968 folgte Pannenberg einem Ruf an die neugegründete Evangelisch-

Theologische Fakultät in München, wo er trotz mehrerer ehrenvoller Rufe aus

dem In- und Ausland bis zu seiner Emeritierung im Jahr 1994 lehrte. Er war

4 Göttingen 1. Aufl. 1972, 2. Aufl. 1978.



Wolfhart Pannenberg 221

eine prägende Figur der Fakultät und ein Anziehungspunkt für viele, deutsche

wie ausländische Studierende und Promovierende. Pannenberg galt als

führender Theologe seiner Zeit. Er trat mit dem Anspruch auf, die christliche

Lehre einer Neuformulierung unter den Herausforderungen der Gegenwart
zuzuführen, ihren Wahrheitsanspruch vor den kritischen Anfragen der
Wissenschaften zu behaupten, ihre Relevanz für den Einzelnen und die politische
Gemeinschaft unter säkularen Bedingungen zur Geltung zu bringen und die

Ökumene der Kirchen entscheidend voranbringen zu wollen. Vornehmlich
die frühen Texte Pannenbergs, wie sie in den Aufsatzbänden zu Grundfragen

systematischer Theologie' und zu Ethik und Ekklesiologieb aufgenommen sind,
vermitteln einen besonderen Eindruck von seinem kritischen, den Interessen

einer Theologie unter den Bedingungen der Neuzeit verpflichteten Geist und

dem Selbstbewusstsein, mit dem er die Theologie dabei behaftete, ihren

Wahrheitsanspruch nicht durch autoritative Setzung und auch nicht durch blossen

Rückgriff auf die subjektive Glaubensgewissheit, sondern im Diskurs mit den

nichttheologischen Wissenschaften zu behaupten. Dass Vernunft ist in der

christlichen Religion, davon war Pannenberg überzeugt, und dies suchte er

gegenüber den Wahrheitsansprüchen der anderen Wissenschaften zu begründen
und an der Selbst- und Weltwahrnehmung des Menschen zu bewähren. Im
zeitgenössischen theologischen Kontext, der stark von Karl Barths Verständnis

von Theologie dominiert war, bedeutete dies einen Neuansatz.

Zu Pannenbergs philosophischen Lehrern zählen Nicolai Hartmann, Karl
Jaspers und Karl Löwith. Prägende Theologen waren allen voran Gerhard von
Rad und Edmund Schlink. Gerhard von Rads Ansatz, die Theologie des Alten
Testaments aus der Perspektive der Heilsgeschichte zu konzipieren, hat

Pannenbergs Hinwendung zum Gedanken der Geschichte als Ort des Handelns

Gottes massgeblich beeinflusst. Durch Edmund Schlink wurde ihm das Interesse

am Dialog zwischen Theologie und Naturwissenschaften vermittelt, dem

er zeitlebens nachging und das etwa die Konzeption der Schöpfungslehre in

der Systematischen Theologie auszeichnet; in ihr setzt er sich in theologischer
Perspektive mit dem physikalischen Kraft- und Feldbegriff sowie dem Prinzip der

Entropie auseinander.

5 Grundfragen systematischer Theologie. Gesammelte Aufsätze, Bd. I, Göttingen 1967,
31979; Bd. II, Göttingen 1980.

6 Ethik und Ekklesiologie. Gesammelte Aufsätze, Göttingen 1977.



222 Christine Axt-Piscalar

Durch Edmund Schlink wurde auch das Interesse Pannenbergs an der

Ökumene geweckt. Es war ihm ein Herzensanliegen, für die Einheit der christlichen

Kirchen einzutreten. Die ökumenische Ausrichtung seiner Theologie
fand in zahlreichen seiner Publikationen ihren Niederschlag. Zudem initiierte

Pannenberg die Gründung eines Ökumenischen Instituts an der Münchner
Fakultät und hielt über viele Jahre hinweg regelmässig ein ökumenisches
Oberseminar, zunächst zusammen mit Heinrich Fries, dann mit dessen Nachfolger
Heinrich Döring. Er arbeitete jahrzehntelang im sogenannten Jaeger-Stählin-
Kreis (Ökumenischer Arbeitskreis evangelischer und katholischer Theologen)
mit, dessen langjähriger wissenschaftlicher Leiter er neben Karl Lehmann war.
Aus dieser Zeit gingen neben anderen Texten zu zentralen ökumenischen

Streitfragen vor allem der Band Lehrverurteilungen - kirchentrennend?7 hervor. In
ihm werden nach der Methode des differenzierten Konsenses die

kontroverstheologischen Verwerfungsurteile der Reformationszeit daraufhin untersucht,
ob und inwiefern sie die jeweils andere Kirche heute noch treffen. Pannenberg
wirkte von 1975-1990 — ebenfalls in führender Rolle — auch als Delegierter der

EKD in der Kommissionfür Glaube und Kirchenverfassung des Ökumenischen Rates

der Kirchen mit und war massgeblich beteiligt an der Ausarbeitung des Uma-
dokument? und der Studie «Gemeinsam den einen Glauben bekennen»''.

Pannenbergs Verhältnis zu Karl Barth ist wohl als ein antipathetisch-sympathetisches

zu beschreiben. Er kritisiert Barth für sein Verdikt über die

apologetische Theologie und wirft ihm vor, eine Selbstimmunisierung der Theologie
zu betreiben, indem er in apodiktischer Weise den Glaubensstandpunkt
unvermittelt als den alleinigen Horizont theologischer Verständigung behaupte.
Zudem erscheint ihm Barths Umgang mit den biblischen Texten zuweilen als

zu willkürlich.10 Pannenberg selbst will dezidiert biblischer Theologe sein. In

7 Lehrverurteilungen — kirchentrennend? Bd. I, Rechtfertigung, Sakramente und Amt im
Zeitalter der Reformation und heute, hg.v. K. Lehmann/W Pannenberg, Göttingen/Freiburg

1986. Zu dieser Studie gibt es ergänzend noch 4 Bände Materialien: Bd. II, 1989, Bd.

III, 1990, Bd. IV, 1994.

8 Taufe, Eucharistie und Amt. Konvergenzerklärungen der Kommission für Glauben und

Kirchenverfassung des Ökumenischen Rates der Kirchen, Frankfurt a.M. 1982.

9 Gemeinsam den einen Glauben bekennen. Eine ökumenische Auslegung des apostoli¬
schen Glaubens wie er im Glaubensbekenntnis von Nizäa-Konstantinopel (381) bekannt
wird. Studiendokument der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung, Frankfurt
a.M./Paderborn 1991.

10 Vgl. W. Pannenberg: An intellectual pilgrimage, KuD 54 (2008) 149-158 (152): «In the



Wolfhart Pannenberg 223

den dogmatischen Grundentscheiden hingegen gibt es durchaus Gemeinsamkeiten.

So teilt Pannenberg mit Barth das Anliegen, die christliche Lehre im
Ganzen als trinitarische Gotteslehre durchzuführen und nicht, wie Schleiermacher

und die ihm folgende Theologie, im Ausgang vom religiösen Bewusstsein.

Pannenberg pflegte in besonderer Weise auch den interdisziplinären Diskurs

mit der Philosophie, vor allem unter der Frage, ob und inwiefern der

Gottesgedanke als ein notwendiger Gedanke der Vernunft zu stehen kommt
und was das Spezifikum des auf Offenbarung gründenden Gottesgedankens
der christlichen Theologie ist.11 Hier war Dieter Henrich über viele Jahr hin
sein Dialogpartner im gemeinsam an der Münchner Fakultät veranstalteten

philosophisch-theologischen Oberseminar. Pannenberg vertritt nicht, wie vielfach

behauptet, eine einlinige Anknüpfung an den philosophischen
Gottesgedanken, sondern bringt den biblisch begründeten trinitarischen Gottesgedanken

in kritischer Überbietung des philosophischen Gottesgedankens zur
Geltung.12 Auf der platonischen Philosophie und der Entwicklung der klassischen

deutschen Philosophie der Aufklärung und des Idealismus liegen seine

Schwerpunkte. Pannenberg musste sich dagegen verwahren, als Hegelianer zu

gelten, «der er nie gewesen ist»13, wie er selbst dazu bemerkte. Seine

universalgeschichtliche Konzeption, mit der sich besagtes Etikett verband, ist stärker

von W. Dilthey beeinflusst als von Hegel, den er dafür kritisierte, Gott unter
den Zwang spekulativer Notwendigkeit zu bringen, statt ihn als die Macht der

Zukunft und der Freiheit des Menschen zu denken.

course of my stay at Basel 1 also became to be critical of his very personal way of using
biblical texts, which often seemed to me somewhat arbitrary.»

11 Pannenbergs Sicht auf die abendländische Philosophiegeschichte wird ausser in zahlrei¬

chen Aufsätzen entfaltet in dem Band: Theologie und Philosophie. Ihr Verhältnis im Lichte

ihrer gemeinsamen Geschichte, Göttingen 1996.

12 Vgl. dazu Chr. Axt-Piscalar: Das wahrhaft Unendliche. Zum Verhältnis von vernünftigem
und theologischem Gottesgedanken bei Wolfhart Pannenberg, in: J. Lauster/B. Oberdorfer

(Hg.): Der Gott der Vernunft. Protestantismus und vernünftiger Gottesgedanke,
Tübingen 2009, 319-337.

13 W. Pannenberg: An intellectual pilgrimage (Anm. 10), 149-158 (151): «I never became a

Hegelian, although I was often labeled thus.» Zu Pannenbergs Verhältnis zu Hegel vgl. den

Beitrag von J. Röhls: Pannenberg und Hegel: Anknüpfung und Widerspruch, in: G. Wenz

(Hg.): «Eine neue Menschheit darstellen» (Pannenberg-Studien 1), Göttingen 2015, 177-

202.



224 Christine Axt-Piscalar

II. Grundaussagen seiner Theologie14

Im Jahr 1961 erschien der von Wolfhart Pannenberg in Verbindung mit
Rolf Rendtorff, Ulrich Wilckens und Trutz Rendtorff herausgegebene
Band «Offenbarung als Geschichte», dessen Titel Programm ist und in der

damaligen, von der Wort-Gottes-Theologie Barthscher und Bultmannscher

Prägung beherrschten Theologie grosses Aufsehen auf sich zog. Leitendes

Motiv der jungen Heidelberger Theologengruppe war es, für die Lehre

von der Offenbarung Gottes die biblische Begründung wieder stärker zur
Geltung zu bringen. In dem Verständnis von Offenbarung rein als Wort
Gottes sahen sie eine Vereinseitigung, die dem biblischen Zeugnis nicht

entspreche. Pannenberg steuerte zu dem Band «Dogmatische Thesen zur
Lehre von der Offenbarung» bei, die in der Theologiegeschichte des 20.

Jahrhunderts für eine Neubegründung Geschichtstheologie stehen und bei

aller Fortentwicklung und Modifikation, der Pannenberg sie im Laufe der

Jahre unterzog, durchaus von bleibender Bedeutung für sein theologisches
Denken geblieben sind.15

Dies gilt besonders für die These von einer indirekten Offenbarung Gottes

in seinem geschichtlichen Handeln. Mit ihr ist der Gedanke verknüpft, dass,

insofern Gottes Handeln in der Geschichte noch andauert, nur im Blick
auf das Ganze der Geschichte, das wiederum erst im Eschaton verwirklicht
sein wird, von der definitiven Selbstoffenbarung Gottes gesprochen werden

kann. Damit geht bei Pannenberg zugleich eine dezidierte Betonung
derfuturischen Eschatologie einher, die er in der zeitgenössischen Theologie,
insbesondere bei Bultmann, zugunsten einer rein am Kerygma orientierten

präsentischen Eschatologie weitgehend vernachlässigt sieht.

14 Für eine einlässige Einführung in Pannenbergs Werk vgl. G. Wenz: Wolfhart Pannenbergs
Systematische Theologie. Ein einführender Bericht. Mit einer Werkbibliografie 1998-2002
und einer Bibliografie ausgewählter Sekundärliteratur zusammengestellt von M. Rose,

Göttingen 2003.
15 Zum systematischen Zusammenhang der Thesen von Offenbarung als Geschichte vgl. Chr.

Axt-Piscalar: Wolfhart Pannenberg. Offenbarung als Geschichte, in: Chr. Danz (Hg.):
Kanon der Theologie, Darmstadt 2008, 296-302, 22010, sowie dies.: Offenbarung als

Geschichte — zur Neubegründung der Geschichtstheologie in der Theologie Wolfhart
Pannenbergs, in: J.Frey/H.Lichtenberger/St. Kauter (Hgg.): Heil und Geschichte. Die
Geschichtsbezogenheit des Heils und das Problem der Heilsgeschichte in der biblischen
Tradition und in der theologischen Deutung, Tübingen 2009, 725-743. Dieser Beitrag stellt
die Thesen in den Kontext der Systematischen Theologie.



Wolfhart Pannenberg 225

In der Verwirklichung seines Reiches im Eschaton vollzieht sich der endgültige

Selbsterweis der Gottheit Gottes an seiner Kreatur. Die gleichwohl absolute

Bedeutung eines einzelnen Geschehens im Ganzen der Geschichte — nämlich

des Christusgeschehens —, die Pannenberg mit allem Nachdruck herausstellt,

begründet er mit dem Gedanken der «Prolepse» bzw. der «Antizipation» des

Endes der Geschichte im Geschick Jesu. Dabei kommt der Auferweckung Jesu

eine zentrale Bedeutung zu, insofern sie als endzeitliches, neuschöpferisches
Handeln Gottes an diesem Einen, dem Erstling der Auferstandenen (I Kor
15,20), zu begreifen ist. Die Auferweckung Jesu durch Gott ist, so Pannenberg,
die Bestätigung seiner Gottheit und seines vorösterlichen Anspruchs; und sie

verbürgt wiederum den an Christus Glaubenden die Gewissheit ihrer Teilhabe

an seinem Auferstehungsleben. Denn, was an dem Einen bereits Wirklichkeit

geworden ist, steht «für uns andere noch aus[]»16.

Da der Auferweckung Jesu diese Bedeutung für das Verständnis von Person

und Wirken Jesu sowie für die Hoffnung des Christenmenschen zukommt
— was in der Rede von der Auferstehung des Verkündigers ins Kerygma und

ihrer Glauben eröffnenden Funktion unterbelichtet bleibt —, unterstreicht
Pannenberg in Offenbarung als Geschichte die Historizität der Auferweckung Jesu —

späterhin spricht er von der Tatsächlichkeit derselben. Und er hält dafür, dass

die seiner Auffassung nach von den neutestamentlichen Zeugnissen unzweifelhaft

bezeugte Tatsächlichkeit der Auferstehung sich nicht nur im Glauben

erschliesst, sondern als begründete Einsicht auch einer unbefangenen historischen

Erforschung der neutestamentlichen Quellen offensteht. Insbesondere

für die letztgenannte Auffassung zog Pannenberg einen Sturm der Entrüstung
auf sich.

Dem Gedanken der Selbstoffenbarung Gottes in der Geschichte seines

fortlaufenden Handelns mit der Welt, «das erst in der eschatologischen
Zukunft der Welt, seinen Abschluß finden (wird) durch die endgültige
Offenbarung der Herrlichkeit Gottes im Erweis seiner Gottheit»17, gibt Pannenberg
in der Systematischen Theologie eine ausgearbeitete trinitätstheologische Begründung.
Der «militärische0 Begriff Gottes verweist auf den Prozeß der Selbstof-

16 W. Pannenberg: Dogmatische Thesen zur Lehre von der Offenbarung, in: Offenbarung als

Geschichte, in Verbindung mit R. Rendtorff, U. Wilckens, T. Rendtorff hg.v. W. Pannenberg,

Göttingen 1961 (5. Aufl. 1982), 105.

17 ST III, 678f.



226 Christine Axt-Piscalar

fenbarung Gottes in Schöpfung, Versöhnung und Vollendung der Welt.»18

Pannenberg gehört neben K. Barth, K. Rahner, E. Jüngel und J. Moltmann

zu denjenigen Theologen, die im 20. Jahrhundert mit unterschiedlicher

Akzentsetzung für eine Erneuerung der Trinitätslehre in ihrer Bedeutung für die

christliche Theologie und den Glauben einstehen.

Die Trinitätslehre bildet bei Pannenberg den Begründungszusammenhang
aller Aussagen der Dogmatik, indem Schöpfung, Versöhnung und Vollendung
der Welt als Vollzug der «Selbstverwirklichung» des trinitarischen Gottes

begriffen werden; darin entspricht er seinem Wesen als Liebe. «Gott verwirklicht
sich selbst in der Welt durch sein Kommen in die Welt.»19 «In der ganzen
Ausdehnung ihres Weges vom Beginn der Schöpfung über die Versöhnung bis zur

eschatologischen Heilsvollendung ist der Gang der göttlichen Heilsökonomie
Ausdruck des Sichzuvorkommens der ewigen Zukunft Gottes zum Heil der

Geschöpfe und damit Manifestation der göttlichen Liebe.»20 Mit dieser

Konzeption des trinitarischen Gottesgedankens kann Pannenberg auch die Erfahrung

der Abwesenheit Gott in der modernen Kultur aufgreifen, indem er von
der Strittigkeit der Wirklichkeit Gottes21 bis zum endgültigen Selbsterweis seiner

Gottheit im Eschaton spricht.
Die Glaubenden leben durch die ihnen in der Taufe verbürgte und im Glauben

durch den Heiligen Geist vergewisserte Zugehörigkeit zu Jesus Christus in
einem geistgewirkten Vorgriff auf ihre eschatologische Vollendung im Reich

Gottes. Sie haben schon jetzt teil an der dynamischen Kraft der Verwandlung,
die mit der Verwirklichung ihrer eschatologischen Bestimmung im ewigen
Leben an ihr Ziel gelangt. In diesem Leben sind sie auf dem Weg zur
Gottebenbildlichkeit, wie sie in Jesus Christus - und nicht schon in Adam - offenbar

geworden ist und im Eschaton an ihnen vollendet werden wird. Für diesen

Gedanken zieht Pannenberg bevorzugt I Joh 3,2 heran — «Es ist noch nicht

erschienen, was wir sein werden» — und entfaltet den Gedanken einer werdenden

Gottebenbildlichkeit des Menschen. Zugleich spricht er von einer Anlage des

18 ST III, 678.

19 ST 1,423.
20 ST III, 694.

21 Vgl. dazu F. Nüssel: Gottes strittige Wirklichkeit — Zur Transformation eines lutherischen

Anliegens in der Theologie Wolfhart Pannenbergs, in: Chr. Helmer/J.B. Holm (Hgg.):
Transformations in Luther's Reformation Theology: Historical and Contemporary Reflections,

Leipzig 2011, 39-59.



Wolfhart Pannenberg 227

Menschen zu seiner gottebenbildlichen Bestimmung, die ihm als Geschöpf
mitgegeben ist und im Lebens- und Uberlieferungszusammenhang der christlichen

Religion in spezifischer Weise überbildet wird: «Wenn der Mensch durch

seine Erschaffung zum Ebenbild Gottes darauf verwiesen ist, Gott zu suchen

und ihn als Gott, d.h. als den Schöpfer und Herrn aller Dinge, zu ehren, ihm
als dem Urheber alles Lebens und jeder guten Gabe zu danken, dann ist eine

Anlage dazu im Leben jedes Menschen anzunehmen, so sehr sie auch im
Einzelfall verschüttet sein mag.»22

Die Sünde des Menschen und ihre Universalität wiederum begreift Pannenberg

aus der dem Menschen als Geschöpf vom Schöpfer gewährten Selbständigkeit,
die beim Sünder in die Verselbständigung von Gott umschlägt bzw. immer
schon umgeschlagen ist. Die christliche Theologie hat «in der Zulassung der

Sünde den Preis für die Selbständigkeit der Geschöpfe [zu] erkennen, auf die

das Schöpfungshandeln Gottes abzielt. Der Mensch als das zu voller Selbständigkeit

gelangte Geschöpf muß das, was es ist und sein soll, durch sich selber

werden und ausbilden. Dabei liegt es nur allzu nahe, daß das in der Form
einer Verselbständigung geschieht, in der der Mensch sich selber an die Stelle

Gottes und seiner Herrschaft über die Schöpfung setzt.»23 Mit der Schöpfung
freier Wesen ist die Möglichkeit verbunden, dass sich diese eigenmächtig von
Gott abkehren, so dass «der Schöpfer das Risiko von Sünde und Übel in Kauf
nimmt als Bedingung für die Realisierung des Zieles freier Gemeinschaft des

Geschöpfes mit Gott».24 Zwar wird das Unwesen und Ausmass der Sünde auch

nach Pannenberg erst im Glauben und also erst im Lichte der Christologie
erkannt. Aber, so hält er zugleich fest, die «christliche Rede vom Menschen
als Sünder ist nur dann realitätsgerecht, wenn sie sich auf einen Sachverhalt

bezieht, der das ganze Erscheinungsbild des menschlichen Lebens unabweisbar

kennzeichnet und der als solcher auch ohne Voraussetzung der Offenbarung

Gottes erkennbar ist, obwohl seine eigentliche Bedeutung erst durch sie

aufgedeckt»25 wird.
Insofern gehört es zur Aufgabe der Theologie, das, was sie in der

Perspektive des Glaubens als Sünde erfasst, an der Selbst- und Welterfahrung des

22 ST II, 261.

23 ST II, 303.

24 ST II, 194.

25 ST II, 271.



228 Christine Axt-Piscalar

natürlichen Menschen zu plausibilisieren. Dies unternimmt Pannenberg in
verschiedenen Argumentationsgängen, in denen er analysiert, dass und inwiefern
die Ichfixierung das Selbst- und Welterleben des Menschen bestimmt und so

sein Selbstseinkönnen, sein Verhältnis zur Mitwelt und nicht zuletzt sein

Verhältnis zu Gott in ruinöser Weise verstellt. Von daher begreift Pannenberg die

Sünde als eine strukturelle Verkehrung im Selbstvollzug des Menschen, die

allen seinen Vollzügen zugrunde liegt, und erfasst darin ihren verhängnisvollen
Charakter. Eine zu starke Ausrichtung von Theologie und Frömmigkeit an der

Erfahrung der Sünde und die damit einhergehende Bussmentalität kritisiert
er.26 Pannenberg hält dafür, dass der Christenmensch von der ihm in der Taufe

verbürgten Christusgemeinschaft und der im Glauben ergriffenen Verheissung
her, mithin schon jetzt im Zeichen der eschatologischen Wende und im Be-

wusstsein der Freiheit eines Christenmenschen lebt.

Den Zugang zur Christologie nimmt Pannenberg im Ausgang von der

Verkündigung und dem Wirken Jesu. Er entfaltet insofern eine Christologie «von

unten», die er zugleich in eine trinitarische Begründung einbettet. Das

Christusgeschehen begreift er als Selbstoffenbarung des Wesens Gottes. «Wenn Gott
durch Jesus Christus offenbart ist, dann wird erst durch das Christusgeschehen

definiert, wer oder was Gott ist. Dann gehört Jesus Christus zur Definition
Gottes und also zu seiner Gottheit, zu seinem Wesen. Das Wesen Gottes ist

dann ohne Jesus Christus gar nicht zugänglich.»27 Von daher begründet
Pannenberg den trinitarischen Gottesgedanken von der Christologie her, genauer,
im Ausgang vom Verhältnis Jesu zum Vater, «wie es im Zusammenhang der

Botschaft von der Gottesherrschaft seinen Ausdruck gefunden hat»28; nach

Pannenberg ist es als ein Verhältnis der Einheit im Vollzug der Selbstunterscheidungjesu

vom Vater zu begreifen.
Das Auftreten Jesu hat gleichwohl einen ambivalenten Charakter, insbesondere

für die frommgläubigen Juden, insofern Jesus faktisch die Vollmacht der

Sündenvergebung für sich in Anspruch nahm und sich so den Vorwurf zuzog,
sich Gott gleichzumachen. «Die das Auftreten Jesu umgebende Zweideutigkeit

26 Vgl. dazu den Beitrag: Protestantische Bußfrömmigkeit, in: W Pannenberg: Christliche

Spiritualität. Theologische Aspekte, Göttingen 1986, 5-25.

27 Grundzüge der Christologie. 1. Aufl. Gütersloh 1964, 2. veränderte Aufl., Gütersloh 1966,
6. Aufl. 1990,128.

28 ST 1,331.



Wolfhart Pannenberg 229

macht die Ablehnung verständlich, auf die er stieß, das <Ärgernis> an seiner

Person.»29 Die Ambivalenz seines Auftretens, die mit der Erfüllung seiner

Sendung und dem Gehorsam gegenüber dem Willen des Vaters einherging, führte

Jesus zum Tod am Kreuz, den Pannenberg als Sühne und stellvertretendes Strafleiden

begreift. «Jesu Tod bedeutete ja seinen Ausschluß von der Gemeinschaft

mit dem Gott, dessen kommende Herrschaft er verkündet hatte. Er ist gestorben

als ein Ausgestoßener, ausgestoßen mit dem ganzen Gewicht der legitimen
Autorität des Gottesgesetzes, ausgeschlossen aus der Nähe Gottes, in dessen

Nähe er sich als der Botschafter der nahen Gottesherrschaft wie kein anderer

gewußt hatte. Diesen Tod der ewigen Verdammnis braucht niemand mehr zu

sterben, sofern er Gemeinschaft mit Jesus hat. Wer mit Jesus verbunden ist,
der stirbt nicht mehr als ein von der Gemeinschaft mit Gott und seinem

zukünftigen Heil Geschiedener»30.

Die Heilsdimension des Kreuzes erschliesst sich freilich erst von der Auf-

erweckung Jesu her. Denn angesichts seines Endes am Kreuz, das für sich

genommen nur als Scheitern zu begreifen wäre, bedurfte es der göttlichen
Bestätigung seines vorösterlichen Anspruchs und seiner Einheit mit Gott. Dies

geschah in der Auferweckung Jesu, «indem sich der Vater selbst durch Jesu

Auferweckung zu ihm bekannt hat»31. Die Auferweckung Jesu bestätigt den

Gekreuzigten, seine irdische Sendung und seine Einheit mit Gott. So ist sie der

Ursprung des Osterglaubens, der damit «für alle Zeiten gebunden (bleibt) an

die irdische Geschichte Jesu von Nazareth»32.

Bereits in Pannenbergs frühesten Veröffentlichungen steht die Ekklesiologie

im Fokus, und zwar als ein Thema, das er zugleich in seiner Bedeutung für die

politische Gemeinschaft und mit Blick auf die Einheit der Christenheit
entfaltet. Der Grundgedanke seiner Ekklesiologie ist, dass die Kirche von ihrem

Verhältnis zum eschatologischen Reich Gottes her zu begreifen sei. Sie stellt

in ihren Vollzügen die «Antizipation der künftigen Gemeinschaft einer im Reiche

Gottes zu erneuernden Menschheit»33 dar. Dabei ist es entscheidend, dass

29 ST II, 376.

30 Grundzüge der Christologie (Anm. 27), 270.

31 Grundzüge der Christologie (Anm. 27), 347.

32 ST II, 385.

33 ST III, 32.



230 Christine Axt-Piscalar

«das Reich Gottes mit der Kirche nicht einfach identisch»34 ist, dass die Kirche

sich vielmehr vom Reich Gottes unterscheiden muss, «um als Zeichen des

Gottesreiches erkennbar zu sein, durch das seine Heilszukunft den Menschen

in ihrer jeweiligen Zeit schon gegenwärtig wird»35. Die Selbstunterscheidung
der Kirche vom Reich Gottes bildet nach Pannenberg ein zentrales Moment

evangelischer Ekklesiologie und zugleich ein Kriterium für die kritische

Auseinandersetzung mit dem römisch-katholischen Verständnis der Kirche, sofern
dieses zur Ineinssetzung von Kirche und Reich Gottes neigt.

Dem Herrenmahl kommt im gottesdienstlichen Leben der Kirche eine

hervorgehobene Bedeutung zu. Es ist die konzentrierteste Form der Antizipation

des Reiches Gottes, indem es die — in der Gegenwart des auferstandenen

Gekreuzigten gründende — Darstellung versöhnter Gemeinschaft der am Mahl
Teilnehmenden ist.36 Pannenberg gehört zu denen, die seit den 60iger Jahren
mit Verve für eine Erneuerung der Abendmahls frömmigkeit in den evangelischen

Kirchen eingetreten sind. Zwar versteht auch er das Herrenmahl als

Vollzug der konkreten Zueignung der Heilsgabe an den Einzelnen zur
Vergebung seiner Sünden. Ein rein auf die individuelle Heilszueignung und den

persönlichen Empfang der Heilsgabe fokussiertes Abendmahlsverständnis hält

er jedoch für eine Verkürzung, insofern dabei der Gemeinschaftsaspekt des

Herrenmahls unterbestimmt bleibt. Für das Verständnis des Herrenmahls ist
sowohl die Gemeinschaft der am Mahl in der konkreten Ortsgemeinde Teilnehmenden

untereinander als auch der Bezug zur universalen Kirche an allen Orten
und zu allen Zeiten konstitutiv.

Indem die Kirche in ihren gottesdienstlichen Vollzügen, insbesondere im

Herrenmahl, auf die versöhnte Vermittlung von Individuum und Gemeinschaft

hin zu begreifen ist, ist sie darstellendes Zeichen und Antizipation des

Reiches Gottes in dieser Welt. Als solche ist sie zugleich auch Zeichen für die

Welt und ein Gegenüber zur Welt. Denn sie wehrt durch ihre Existenz und den

Vollzug ihres gottesdienstlichen Lebens einer Selbstverabsolutierung der poli-

34 ST III, 42.

35 ST III, 45.

36 Vgl. dazu den Beitrag: Eucharistische Frömmigkeit - eine neue Erfahrung der Gemein¬

schaft der Christen, in: W Pannenberg: Christliche Spiritualität (Anm. 26), 26-47. Hier
heisst es, dass das Verständnis der Abendmahlsfeier «als zeichenhafter Vorwegnahme der

künftigen Gemeinschaft einer erneuerten Menschheit im Reiche Gottes einen neuen
historischen Typus christlicher Frömmigkeit zu begründen» vermag. AaO., 42.



Wolfhart Pannenberg 231

tischen Ordnung, indem sie deren Anspruch beharrlich relativiert, die Verwirklichung

der gelungenen Vermittlung von Individuum und Gemeinschaft selbst

heraufführen zu können. «Durch ihre Differenz vom Staat dient die Kirche
nicht zuletzt auch der Humanisierung der staatlichen Ordnung selbst in ihrem

Verhältnis zu den einzelnen Bürgern, weil durch das Dasein der Kirche der

Staat unablässig an die Differenz seiner Ordnung von der endgültigen Verwirklichung

der Bestimmung der Menschen zur Gemeinschaft erinnert wird und

damit seine Ansprüche auf die Individuen begrenzt werden.»37

Neben dem Eintreten für eine stärkere Abendmahlsfrömmigkeit hebt

Pannenberg die Einmaligkeit der Taufe als unverbrüchlichen Grund der

Christusgemeinschaft in ihrer Bedeutung für das Leben des Christenmenschen hervor.

Die Gemeinsame Erklärung %ur Rechtfertigungslehre plus Annex, wie sie zwischen

dem lutherischen Weltbund, der römisch-katholischen Kirche und dem Weltrat

methodistischer Kirchen ausgearbeitet und formuliert wurde, sieht er als

eine Ubereinstimmung an, die «für die weitere Entwicklung der ökumenischen

Verständigung zwischen unseren Kirchen wegweisende Bedeutung hat»38. Dies

heisst nicht, dass es nicht auch nach Pannenberg Unterschiede in den Lehren

der Kirchen gibt, bezüglich derer in der Gemeinsamen Erklärung nach wie vor
noch kein überzeugender differenzierter Konsens erreicht wurde. Das betrifft
insbesondere die lutherische Lehre vom simuliustus etpeccatornnà von der

Rechtfertigungslehre als dem normativen Kriterium für Lehre und Praxis der Kirche.

Im Blick auf das Verständnis des kirchlichen Amtes hält Pannenberg den

Dienst an der Einheit der Kirche für grundlegend. Von dem Dienst an der Einheit

der Christenheit her begreift er auch den Petrusdienst, nämlich als ein Amt
universalkirchlichen Einheitsdienstes. «Es ist eine Funktion weniger der

Amtsgewalt (potestas) als der Überzeugungskraft (auctoritas). Das Gewicht seiner Autorität

in der Gesamtchristenheit wird wachsen, je mehr der Papst als Anwalt der

Versöhnung zwischen den heute noch getrennten Kirchen redet und handelt

und je mehr er dabei die besonderen Nöte der unterdrückten und verfolgten
Teile der Christenheit dem Bewußtsein der Gesamtchristenheit nahebringt.»39

37 ST III, 70.

38 W. Pannenberg: Die Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre aus evangelischer
Sicht (1998), in: ders.: Beiträge zur systematischen Theologie, Bd. III, Göttingen 2000,
289-204 (294).

39 ST III, 467.



232 Christine Axt-Piscalar

Die Ökumene war Pannenberg ein besonderes Anliegen. Er sieht in ihr
nicht nur eine Aufgabe, die dem Willen Jesu nach Joh 17 nachkommt,
sondern erblickt in der Einheit der Kirchen eine Stärkung des Christentums und

seiner Überzeugungskraft sowohl gegenüber der säkularen Welt als auch

gegenüber den anderen Religionen.40

Eine genauere Darlegung von Pannenbergs die Ökumene betreffenden

Auffassungen kann hier nicht erfolgen. Erwähnt sei jedoch ein einschlägiges

Statement, das die ökumenische ZielvorStellung angeht und Beachtung
verdient sowohl bei denen, die Pannenberg einer allzu hochkirchlichen Theologie

zeihen, als auch bei denen, die ihn auf einseitige Weise für katholische

Interessen zu vereinnahmen suchen: «Das Gestaltwerden, das Sichtbarwerden

[der] geglaubten Kirche in der gegenwärtigen Christenheit ist aber nur in der

Pluralität der vorhandenen christlichen Gemeinschaften möglich, und zwar
durch gegenseitige Anerkennung dieser unterschiedlichen Gemeinschaften,
die dann auch neue Ausdrucksformen ihrer Verbundenheit entwickeln werden.

Christliche Einigung ist heute nicht möglich als Überwindung der
Pluralität christlicher Kirchen und christlicher Traditionen mit dem Ziel einer

neuen Uniformität in Lehre und Kirchenverfassung.»41

Ihre wahrhafte Vollendung erfahren Mensch und Welt allererst im Escha-

ton, in dem es zur endgültigen Verwirklichung der Schöpfungsabsicht des

trinitarischen Gottes kommt. Denn der Schöpfer hat das Geschöpf zur
Gemeinschaft mit sich bestimmt und will selbst nicht Gott sein ohne sein

Geschöpf. Im Eschaton kommt das Geschöpf durch Gericht und Verwandlung
hindurch zu seiner Vollendung — und so kommt zugleich Gott an sein Ziel.
Dabei wird der «Vollzug [des Endgerichts] der Person Jesu zugeordnet»42,

und insofern ist entscheidend, «daß die Botschaft Jesu den Maßstab für das

Gericht darstellen wird.»43 Dies ermöglicht es Pannenberg, die Teilhabe am
Reich Gottes nicht nur mit Bezug auf diejenigen auszusagen, die durch Tau-

40 Für Pannenberg «gehört die ökumenische Bewegung unserer Zeit, die Bewegung zu einer
Pluralität sich gegenseitig anerkennender Kirchen innerhalb der Gemeinschaft der einen
Kirche Christi, zu den Grundbedingungen der Glaubwürdigkeit des Christentums
überhaupt». W Pannenberg: Christentum in einer säkularen Welt, Freiburg 1988, 76.

41 W. Pannenberg: Einheit der Kirche und Einheit der Menschheit, in ders.: Ethik und Ekkle-
siologie, Göttingen 1977, 521 (zuerst erschienen 1973). Vgl. auch das Zitat unter Anm. 40.

42 ST III, 656.

43 ST III, 661.



Wolfhart Pannenberg 233

fe und Glauben mit Christus Gemeinschaft haben, sondern auch für jene,
die ohne Jesus zu kennen dessen Botschaft gelebt haben. Der Vorzug der

Christen wiederum besteht darin, «daß sie in der Person Jesu den Maßstab

der Teilhabe am ewigen Heil und so auch des Gerichts kennen, und darüber

hinaus darin, daß sie durch die Verbindung ihres Lebens mit Jesus Christus in
der Taufe und im Glauben schon jetzt der künftigen Teilhabe am Heil gewiß
werden können».44

III. Der apologetische Charakter der Theologie

Die christliche Theologie darf, davon ist Pannenberg überzeugt, ihren
Wahrheitsanspruch nicht einfach voraussetzen und als im Offenbarungsgeschehen

vorgegeben behaupten. Auch er setzt — dies ist gegen die einseitige Kritik
am apologetischen Charakter seiner Theologie zu betonen — dezidiert

offenbarungstheologisch an, indem er das in Person und Wirken Jesu Christi

offenbare, sich durch den Heiligen Geist erschliessende Wesen des trinitari-
schen Gottes als das Zentrum und den alle Aussagen der christlichen Theologie

bestimmenden Gedanken systematisch entfaltet. Pannenberg insistiert

jedoch zugleich darauf, dass die christliche Theologie den mit der Offenbarung

in Jesus Christus verknüpften Wahrheitsanspruch als solchen zu entfalten

hat, und das heisst für ihn, dass sie diesen Anspruch auch im Diskurs mit
den Wahrheitsansprüchen der anderen, nichttheologischen Wissenschaften

sowie im Gegenüber zu den Wahrheitsansprüchen der anderen Religionen
zu bewähren hat. So nimmt die Theologie ihren Charakter als Wissenschaft

im Verbund der universitas litterarum wahr.45 So dient sie in besonderer Weise

der Kirche und dem einzelnen Christenmenschen, indem sie die spezifischen
Gehalte der christiichen Religion und das mit ihnen verbundene Selbst- und
Weltverständnis darlegt und zugleich erläutert, dass und inwiefern Vernunft
ist in der christlichen Religion und sie den Menschen als Menschen angeht.
Und so entspricht sie dem universalen Wahrheitsanspruch, der mit dem christlichen

Gottesgedanken verbunden ist. Denn Gott ist nur als Gott erfasst,

wenn er als die alles bestimmende Wirklichkeit begriffen wird.

44 ST III, 663.

45 Pannenberg behandelt den Charakter der Theologie als Wissenschaft vor dem Hinter¬

grund der zeitgenössischen wissenschaftstheoretischen Debatte in: Wissenschaftstheorie
und Theologie, Frankfurt a.M. 1973.



234 Christine Axt-Piscalar

Den damit verknüpften Anspruch auf universale Wahrheit hat die Theologie

zu entfalten, und zwar nicht nur im Sinne einer binnentheologischen

Internverständigung, wie Pannenberg dies vor allem bei Karl Barth gegeben

sieht, sondern gerade auch im Diskurs mit den anderen Wissenschaften und

deren Erkennmissen von Mensch, Welt und Geschichte. Für Pannenberg
bedeutet dies, dass die Theologie die Ergebnisse der einzelnen Wissenschaften

auf ihre theologische Verweisdimension hin durchsichtig macht und an den

Erkenntnissen der Einzelwissenschaften selbst zu zeigen versucht, dass und

inwiefern sie auf die Gottesthematik hindeuten. Unter den Bedingungen der

Neuzeit kommt dabei der Anthropologie eine zentrale Bedeutung zu. Denn in
der Neuzeit ist die Frage des Menschen nach sich selbst ins Zentrum des kulturellen

und wissenschaftlichen Bewusstseins gerückt. Mithin ist die humane

Allgemeingültigkeit der Gottesthematik vor allem am Verständnis des Menschen

zu bewähren. Die «Verteidigung des Wahrheitsrechtes» des chrisdichen Glaubens,

muss «in der Neuzeit auf dem Boden der Deutung des Menschseins

erfolgen, in der Auseinandersetzung um die Frage, ob Religion unerlässlich

zum Menschsein des Menschen gehört oder im Gegenteil dazu beiträgt, den

Menschen sich selbst zu entfremden.»46

Pannenbergs 1983 erschienenes Werk «Anthropologie in theologischer

Perspektive»''1 ist der breit angelegte Versuch, in den theologischen Diskurs mit
den einschlägigen Humanwissenschaften zu treten, um auf diese Weise darzulegen,

dass und inwiefern der Mensch als Einzelner und ebenso die politische
Gemeinschaft als Ganze auf Religion angewiesen sind, um zu einer gelungenen

Verwirklichung ihrer Bestimmung zu gelangen. Von daher deutet Pannenberg

etwa denjenigen Aspekt, den die philosophische Anthropologie — er knüpft
hierbei an die Überlegungen von Max Scheler, Adolf Portmann und Arnold
Gehlen an — als prinzipielle «Weltoffenheit» des Menschen beschreibt, insofern

er alles Gegebene zu überschreiten vermag, als implizite Gottoffenheit. Denn

erst mit dem Gottesgedanken ist jener Horizont erreicht, der in dem prinzipiellen

Transzendierungsvermögen des Menschen immer schon, wenn auch nur

implizit mitgesetzt und intendiert ist. Pannenberg beschreibt in Anknüpfung

46 Anthropologie in theologischer Perspektive, Göttingen 1983, 15.

47 Vgl. Anm. 46. Zur Bedeutung der christlichen Religion für das Menschsein des Menschen
siehe auch das Bändchen: Was ist der Mensch? Die Anthropologie im Lichte der Gegenwart,

Göttingen 1962.



Wolfhart Pannenberg 235

an die humanwissenschaftlichen Diskurse und nicht zuletzt an die Einsichten
der klassischen Philosophie des Selbstverhältnisses ein Verwiesensein des

Menschen auf Gott, das im Lebensgefühl latent präsent ist und den Selbstvollzug
des Menschen immer schon begleitet. Theologisch gesprochen ist es Ausdruck
des Geschöpfseins des Menschen und seiner Abhängigkeit vom Schöpfer, der

sich im vorreflexiven Lebensgefühl manifestiert und am besten als unbestimmte

Religiosität des Menschen zu bezeichnen ist.

So erneuert Pannenberg unter den zeitgenössischen Bedingungen die Rede

der theologischen Tradition von einer natürlichen Kenntnis des Menschen von
Gott, die an Rom 2,14 ihren Anhalt nimmt. Und er knüpft in gewisser Weise

an die insbesondere durch Schleiermacher heraufgeführte Orientierung der

neuzeitlichen Theologie an der Religiosität als einem anthropologischen
Fundamentale an. Dies ist bei Pannenberg freilich verbunden mit einer deutlichen

Kritik an der neuprotestantischen Theologie, wenn und insofern sie das religiöse

Bewusstsein in den Begründungszusammenhang theologischer Aussagen
einrückt und damit das unterläuft, was das religiöse Bewusstsein auszeichnet:

nämlich Bewusstsein von Gott als dem Grund des religiösen Bewusstseins zu
sein.48 Nicht nur die allgemeine Religionstheorie, sondern auch und insbesondere

eine Verständigung über das christlich religiöse Bewusstsein muss darum

umschlagen in die Entfaltung des Gottesgedankens und von ihm her die

Religiosität des natürlichen Menschen, die geschichtlichen Religionen und den

christlichen Glauben begreifen.
Das unbestimmte, latente, «unthematische Wissen von Gott», das den

Selbstvollzug des Menschen immer schon begleitet, wird erst im Überliefe-

rungs- und Lebenszusammenhang der geschichtlichen Religionen zur gelebten

Religion. Religion als spezifisch geprägte Lebensform ist für Pannenberg
konstitutiv gebunden an den Lebens- und Überlieferungszusammenhang der

geschichtlichen Religionen. Diese wiederum sind daraufhin zu erfassen, welches

Gottesverständnis in ihnen vorwaltet und welches Selbst- und Weltverständnis

damit jeweils einhergeht. In den gelebten Religionen geht es darum, so

Pannenberg, dass die göttliche Macht, die sie verehren, sich als tragfähig erweist,

48 Vgl. dazu Chr. Axt-Piscalar: Das religiöse Bewusstsein und sein Grund. Zum Verhältnis

von Religion und Offenbarung in Systematischer Theologie Bd. I, in: G. Wenz (Hg.): «Eine

neue Menschheit darstellen». Religionsphilosophie als Weltverantwortung und Weltgestaltung,

Göttingen 2015, 113-129.



236 Christine Axt-Piscalar

die Selbst- und Welterfahrung des Menschen in ihrem Horizont zu begreifen.
«Dadurch, daß die Welt sich als bestimmt durch den vom Menschen geglaubten

und gedachten Gott erweist, kann sich das Gottesbewußtsein der Religion

seiner Wahrheit vergewissern.»49 Die Prüfung der Wahrheitsansprüche
der verschiedenen Religionen erfolgt mithin «im Prozeß des religiösen Lebens

selber»50. Und in diesem geht es darum, «ob der Gott sich in der Erfahrung
der Menschen tatsächlich als die Macht erweist, die zu sein von ihm behauptet
wird.»51

Die Konkurrenz der Religionen untereinander ist, so Pannenberg, zu

begreifen als ein Ringen um die Erschliessungskraft ihres Überlieferungs- und

Lebenszusammenhangs für die Selbst- und Welterfahrung des Menschen. Und
diese Konkurrenz der Religionen untereinander ist selber noch einmal
Ausdruck der Strittigkeit der Wirklichkeit Gottes. Eine Theologie der

Religionsgeschichte hat diesem Gedanken Rechnung zu tragen. Sie hat die «Religionsgeschichte

als Erscheinungsgeschichte der göttlichen Wirklichkeit wie auch als

Prozeß der Kritik an unzureichenden Auffassungen der Menschen von der

göttlichen Wirklichkeit»52 zu interpretieren.

IV. "Ehrungen und Bedeutung seiner Theologie

Wolfhart Pannenberg wurden zahlreiche hochrangige Ehrungen zuteil. Er war

Mitglied der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, korrespondierendes

Mitglied der British Academy, erhielt 1987 das Bundesverdienstkreuz 1. Klasse,

1993 den Bayerischen Verdienstorden, 1995 den Bayerischen Maximiliansorden.

Die Universitäten St. Andrews, Cambridge, Comillas/Madrid sowie das

Trinity College in Dublin haben ihm die Ehrendoktorwürde verliehen. Der
Name Pannenberg steht in der Theologie — unter anderem — für die

Neubegründung der Geschichtstheologie, für eine Christologie im Ausgang vom
geschichtlichen Jesus, für die Erneuerung der Eschatologie in ihrer Bedeutung
für das Ganze der christlichen Lehre, für die konsequente Entfaltung einer

trinitarischen Gotteslehre, für die ökumenische Ausrichtung evangelischer

Theologie, für eine Religionstheorie, die Religiosität als ein anthropologisches

49 STI, 174f.

50 STI, 175.

51 STI, 176.

52 STI, 187.



Wolfhart Pannenberg 237

Fundamentale auszuweisen sucht, für den Versuch, die Religionsgeschichte

theologisch zu begreifen, und nicht zuletzt für die Konzeption einer apologetischen

Theologie, die den Wahrheitsanspruch des christlichen Glaubens im

interdisziplinären Diskurs mit den anderen Wissenschaften zu bewähren

unternimmt. Pannenberg hat damit entscheidende Impulse gesetzt für die

Wahrnehmung von Systematischer Theologie und sie in seinem umfangreichen
Werk in eindrucksvoller Weise zur Durchführung gebracht. Nicht nur die

evangelische Theologie ist von Pannenberg in vielfacher Weise beeinflusst. Seine

Theologie hat auch in der katholischen, orthodoxen und anglikanischen Theologie

eine breite Rezeption gefunden. Die Werke von Wolfhart Pannenberg
sind in eine Vielzahl von Sprachen übersetzt — Englisch, Spanisch, Italienisch,

Dänisch, Polnisch, Rumänisch, Chinesisch, Japanisch —, und seine Theologie
besitzt in hohem Masse internationale Ausstrahlung. «Wo auch immer man
hinkommt — nach Oxford, Chicago, Rom oder aber auch nach Seoul (Korea),
Accra (Ghana), Säo Leopoldo (Brasilien) oder Kottayam (Indien) — und sich

als Angehörigen der Münchner Fakultät zu erkennen gibt, so ist oft die erste

Reaktion: <Is this not the university, where Pannenberg has been teaching?»)53

Am 4. September 2014 ist Wolfhart Pannenberg in seinem Haus in Gräfelfing

bei München gestorben. Die von ihm und seiner Frau gegründete Hilke
und Wolfhart Pannenberg-Stiftung fördert die Pannenberg-Forschungsstelle,
die am Institut für Religionsphilosophie der Hochschule für Philosophie in
München angesiedelt ist.

53 So Klaus Koschorke in seiner Festrede als Dekan in: Wege zu einer trinitarischen Theo¬

logie. Ansprachen anlässlich des Festaktes zur Feier des 75. Geburtstages von Wolfhart
Pannenberg durch die Evangelisch-Theologische Fakultät der Ludwig-Maximilians-Uni-
versität, hg.v. Dekanat der Münchner Fakultät 2004.



238 Christine Axt-Piscalar

Abstract
Wolfhart Pannenberg ist einer der bedeutendsten, auch international anerkannten

evangelischen Theologen der Gegenwart. Sein umfangreiches Werk zeugt von einer
immensen Gelehrsamkeit und der eindrucksvollen Breite seiner theologischen,
ökumenischen, philosophischen und interdisziplinären Forschung. Die Autorin geht auf die

Entwicklung von Pannenbergs Denken ein, legt Grundaussagen seines dogmatischen
Denkens dar und erörtert sein Verständnis von der Aufgabe Systematischer Theologie.

Christine Axt-Piscalar, Göttingen


	Wolfhart Pannenberg : der trinitarische Gott als Ursprung und Ziel von Mensch und Welt : zu einigen Grundaussagen seiner Theologie

