Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 71 (2015)

Heft: 2

Artikel: Individualitat und Sozialitat : zu einem Paradigma deutschsprachiger
protestantischer Theologie in der Moderne

Autor: Matern, Harald

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877703

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877703
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Individualitat und Sozialitat

Zu einem Paradigma deutschsprachiger
protestantischer Theologie in der Moderne'

0. Hinfiihrung

Die theologische Moderne beginnt fiir den deutschsprachigen Kulturbereich
mit Friedrich Schleiermacher, durch dessen Werk sie auch nachhaltig gepragt
wurde. Schleiermachers Entfaltung der Theologie auf der Grundlage einer
Theorie der Frommigkeit wurde fur viele der Nachgeborenen zum Vorbild
oder aber zum Stein des Anstosses. Dafiir sind unterschiedliche Griinde mass-
geblich gewesen. Insbesondere die theologische Verarbeitung der kantischen
Metaphysikkritik?, dann aber auch die Bearbeitung zentraler Anliegen der ide-
alistischen Philosophie, die Verzahnung religionsphilosophischer und dogma-
tischer Argumente, die konstruktive Auseinandersetzung mit der historischen
Kritik und der Versuch der Uberwindung der moralistischen Reduktion der
Religion machen Schleiermacher bis auf den heutigen Tag zu einem ebenso
anspruchsvollen wie lehrreichen Gesprachspartner protestantischer Theolo-
ginnen und Theologen.

Die Wirkungsgeschichte Schleiermachers ist gut erforscht und seine Bedeu-
tung in affirmativer wie kritischer Hinsicht unbestritten. Deutlich wird diese
etwa an der Karriere des Religionsbegriffs in der deutschsprachigen protestan-
tischen Theologie des 19. und 20. Jahrhunderts.” Dass Schleiermacher, bzw. die

1 Das Folgende bildet Ertrag und Weiterfuhrung der Studien, die ich fiir meine Disserta-
tionsschrift «Individualitit und Sozialitit. Historisch-Systematische Studien zum Zusam-
menhang von Religionstheorie und Ethik bei Friedrich Schleiermacher, Wilhelm Herr-
mann, Karl Barth und Emanuel Hirsch» unternommen habe. Die Arbeit wurde 2013 von
der Theologischen Fakultit der Universitit Basel angenommen; sie befindet sich aktuell in
der Druckvorbereitung,

2 Vgl E Wagner: Aspekte der Rezeption Kantischer Metaphysik-Kritik in der evangelischen
Theologie des 19. und 20. Jahrhunderts, NZSTh 27 (1985) 25-41.

3 Dessen Erforschung widmet sich in Fortsetzung der Arbeiten Ernst Feils aktuell das vom
SNF geforderte Forschungsprojekt «Religion. Zur Transformation eines Grundbegriffs
europiischer Kultur in der deutschsprachigen protestantischen Theologie (ca. 1830-1914)»
mit tber 60 beteiligten Forscherinnen und Forschern unter der Leitung von G. Pfleiderer
an der Universitit Basel.

ThZ 2/71 (2015) S. 182-218



Individualitit und Sozialitit 183

von ihm formulierte Problemstellung akademischer Theologie noch in einer
ganz anderen Hinsicht gewirkt haben, soll im Folgenden gezeigt werden. Dabei
wird eine bislang zu wenig berticksichtigte Perspektive eingenommen, die den
Fokus auf das Konzept der «Individualitio legt.

1. Individualitat und Sozialitit
1.1 Individualitat und Religion in der Moderne

Der Prozess funktionaler Differenzierung, den die westlichen Gesellschaften
durchlaufen, brachte fir die Theologie verschiedene grundlegende Probleme
mit sich. Als besonders gravierend erwies sich die Frage der «Positionalitity*
nicht nur der Theologie, sondern der Religion selbst. Wenn es stimmt, dass
Religion sich im einzelnen Menschen als Glaube, Frommigkeit, Gewissheit
oder ahnliches darstellt, sich also als Bewusstseinszustand beschreiben lisst,
wie ist es dann noch méglich, von der Objektivitit der Inhalte dieses Bewusst-
seins auszugehen — insbesondere dann, wenn diese Inhalte nicht empirisch
feststellbar sind?® Es ist diese Fragestellung, die mit dem Ausgang der Aufkli-
rung besonders die Religionsphilosophie Immanuel Kants priagte und die von
Schleiermacher auf die Theologie iibertragen wurde.

Wichtig fiir das Folgende ist die bei Schleiermacher explizit gewordene Ein-
sicht, dass am religiosen Bewusstsein ein bestimmtes Problem besonders deut-
lich wird: Offenbar gibt es Aspekte des menschlichen Bewusstseins, die nicht
oder nicht nachweislich jedermann in der gleichen Weise zu eigen sind. Dazu
gehoren z.B. Gefiihle oder Einstellungen, die wir als «Haltungen» oder Uber-
zeugungen zu bezeichnen gewohnt sind. Wenn das religiose Bewusstsein wie
bei Schleiermacher als «Gefiihl» beschrieben wird, dann hat dies Konsequen-
zen. Das religiose «Gefiithly ist nach ihm ein Begleitzustand jeglicher zeitlicher
Bewusstseinslagen, der diese auf ihren Ursprung wie auf ihre aktuale Ein-
heit bezieht.® Zwar gibt es strukturelle Ubereinstimmungen zwischen den Ge-

4 Dieser Begriff wurde in seiner gegenwirtigen theologischen Verwendung insbesondere
von F. Wagner geprigt. Vgl. ders.: Art. Religion II. Theologiegeschichtlich und systema-
tisch-theologisch, in: TRE Bd. 28, Berlin 1997, 522-545.

5  ]. Dierken hat diese Problematik anhand der Unterscheidung der Begriffe «Glaube» und
«LLehre» eindrucksvoll untersucht. Vgl. ders.: Glaube und Lehre im modernen Protestantis-
mus. Studien zum Verhiltnis von religiosem Vollzug und theologischer Bestimmtheit bei
Barth und Bultmann sowie Hegel und Schleiermacher (BHTh 92), Tiibingen 1996.

¢ Schleiermacher beschreibt den Vollzug des religiosen Bewusstseins als das «Bezogenwer-



184 Harald Matern

fihlslagen verschiedener Menschen. Dennoch bleibt unerforschlich, wie sich
diese allgemeinen Strukturen im und fir den Einzelnen darstellen. Dies wie-
derum bedeutet, dass die Spannung zwischen Individualitit und Allgemeinheit
des Bewusstseins im religiosen Bewusstsein in besonderer Weise thematisch
wird. Wenn der Theologie die Aufgabe zukommt, sowohl die Individualitit des
religiosen Bewusstseins als auch die angestrebte Objektivitit und allgemeine
Geltung dogmatischer Aussagen ernst zu nehmen, dann wird die Individuali-
tat des religiosen Bewusstseins nicht nur zum Gegenstand, sondern auch zum
Problem. Wo diese Fragestellung fiir bedeutungsvoll gehalten wird, gilt, dass
protestantische Theologie in der Moderne in irgendeiner Weise immer auch
Individualititstheologie ist, insofern ihre Aussagen notwendig auf individuelle
Religion verwiesen sind.”

1.2. Individualitat und Sozialitat
Das Beschriebene gehért zur Grundausstattung frihromantischen Denkens®
und bleibt auch in der Folgezeit in Geltung. Dabei weist die Fragestellung weit
tiber die Theologie hinaus. «Individualitity und «Individualisierung» kénnen
— wie auch «Sakularisierung»’ — geradezu als Programmbegriffe der intellektu-
ellen westlichen Moderne verstanden werden.'” Entscheidend fiir die theolo-

den des sinnlich bestimmten auf das hohere SelbstbewuBtsein in der Einheit des Mo-
mentes», vgl. ED.E. Schleiermacher: Der christliche Glaube nach den Grundsitzen der
evangelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt (1830/31), hg.v. M. Redeker, Berlin/
New York 1999. §5.3, 1, 35 (Im Folgenden wird aus dieser Ausgabe unter der Angabe der
Sigle CG? zitiert).

7 Vgl. G. Pfleiderer: Protestantische Individualititsreligion?, in: W. Grib/L. Charbonnier
(Hg.): Individualitit. Genese und Konzeption einer Leitkategorie humaner Selbstdeutung,
Berlin 2012, 372-404; J. Dierken: SelbstbewuBtsein individueller Freiheit. Religionstheo-
retische Erkundungen in protestantischer Perspektive, Tiibingen 2005. Der Band enthilt
etwa den fiir Dierkens Programm exemplarisch zu nennenden Aufsatz «Individuum und
Religion. Immanente Transzendenz in der Moderne» (a.a.0O., 37-48).

8 Vgl K. Nowak: Schleiermacher und die Frithromantik. Eine literaturgeschichtliche Studie
zum romantischen Religionsverstindnis und Menschenbild am Ende des 18. Jahrhunderts
in Deutschland, Géttingen 1986.

Wagner: Art. Religion 11 (Anm. 4).

10 Vgl. N. Luhmann: Individuum, Individualitit, Individualismus, in: ders.: Gesellschafts-
struktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft Bd. 3,
Frankfurt a.M. 1993, 149-248; U. Beck/E. Beck-Gernsheim: Individualisierung in moder-
nen Gesellschaften — Perspektiven und Kontroversen einer subjektorientierten Soziologie,
in: diess. (Hg.): Riskante Freiheiten. Individualisierung in modernen Gesellschaften, Frank-



Individualitat und Sozialitit 185

gische Bearbeitung des Themas ist der Nachweis, dass es sich bei der Hinwen-
dung zu Individualititsfragen weder um eine schlichte Reaktion auf ein eher
zufillig vorgegebenes Thema handelt, noch um den Versuch, ein Modethema
theologisch zu <kolonisierern. Ein eigenstindig theologischer Beitrag zum The-
ma muss demnach nicht nur zeigen, dass die Fragestellung der christlichen
Tradition nicht dusserlich ist, sondern zugleich das 6ffentliche Gesprich kon-
struktiv befruchten.

Dies geschieht im Blick auf dieses Thema in Aufnahme und Kritik insbe-
sondere eines einseitig «individualistischen» Denkens. Abgelehnt wird ein Den-
ken, das die Einbindung menschlicher Individuen in soziale und andere Be-
ziehungen unterschligt und «Individualitits mit «Isolation» verwechselt.!" Mit
dem Hinweis darauf, dass es sich bei der menschlichen Individualitit grund-
satzlich um eine beziehungshafte Struktur handelt, wird deutlich, dass «Indivi-
dualitit» nicht allein ein fundamentaltheologischer, sondern auch ein ethischer
Begriff ist. Er steht unmittelbar mit demjenigen der Freiheit in Verbindung,'
Der moralisch zentrale Begriff der Freiheit wird so auf die Bedingungen seiner
Realisierung in individuellen Lebenszusammenhingen befragbar, aber auch
auf den unanschaulichen «Grund»" der Freiheit. Woher soll diejenige Anfing-
lichkeit stammen, die es einem Einzelnen erlaubt, eine Handlung vorzuhaben
und zu beginnen? Mit diesem «Wohem allerspitestens tritt auch die Theologie
auf den Plan."

Menschliche, personale Individualitit wird in der Theologie weder mona-
disch noch relationslos gedacht. Individualitat ist ein Differenz- und Relati-
onsbegriff, der die Unterschiedenheit zweier Subjekte voneinander markiert,

furt a.M. 1994, 10-39.

11 Vgl etwa E. Hirschs Auslassungen iiber den «Individualismus» als einen «gemeinschafts-
gelosten Kult der Personlichkeit», ders.: Christliche Rechenschaft. 2 Binde [Werke, 111, 1.1
u. 111, 1.2). Bearbeitet v. H. Gerdes, Berlin 1978, Bd. I, § 62 + Erlduterung; CR II, § 105,
Erlduterung, 205 (In der Folge zitiert als CR unter Angabe der Bandnummer).

12 Vgl Dierken: Selbstbewuf3tsein individueller Freiheit (Anm. 7).

13 Dieser Gedanke prigte besonders die idealistische Philosophie. Eine exemplarische Un-
tersuchung am Beispiel Schellings findet sich bei D. Korsch: Der Grund der Freiheit. Eine
Untersuchung zur Problemgeschichte der Positiven Philosophie und zur Systemfunktion
des Christentums im Spitwerk EW.J. Schellings, Miinchen 1980. Vgl. zum Uberblick auch
die Beitrige in J. Dierken/A. von Scheliha (Hg.): Freiheit und Menschenwiirde. Studien
zum Beitrag des Protestantismus, Ttbingen 2005.

14 F Schleiermacher, CG? (Anm. 6), § 4.4, 1, 28.



186 Harald Matern

zugleich aber deren Bezogenheit aufeinander.”” Ein Individuum weiss um sich
selbst nur in der Beziehung auf andere — und zwar besonders auf solche an-
dere, denen ebenfalls ein differenziertes Selbstbewusstsein unterstellt werden
kann.'® Individualitat ist damit fiir Theologie und Religionsphilosophie ein Be-
griff, der die zwischenmenschlichen Bezichungen, aber auch diejenigen zur
nichtmenschlichen Welt, und nicht zuletzt die Selbst- und Gottesbezichung
in den Vordergrund riickt, ohne dabei die Subjektivitits- und Personalititsde-
batten grundsitzlich aufzugeben. Der Fokus auf das Individuelle nimmt die
lebensgeschichtlichen Bedingungen der Begriindung und Realisierung perso-
naler Freiheit im Zusammenhang zwischenmenschlicher Bezichungen in den
Blick. Individualitit und Sozialitit in diesem weiten Sinn sind einander wech-
selseitig explizierende Begriffe. Von besonderer Relevanz fiir die theologische
Bearbeitung des Themas ist die Frage nach der Relevanz des christlichen Glau-
bens fiir diese Zusammenhange.

1.3 Theologisches Individualititsdenken

Das Thema «Individualitit» mit seinen beschriebenen Veristelungen hat fir
die protestantische Theologie in der Moderne eine Scharnierfunktion. Es steht
an vermittelnder Stelle dort, wo die Beziehung von Religion und gesamtge-
sellschaftlicher Offentlichkeit diskutiert wird. «Individualitit» ist damit auch
ein Programmbegriff, der darauf abzielt, den ethischen «Sinn»'” fundamental-
theologischen und dogmatischen Denkens herauszustellen. Besonders deutlich
wird dies etwa bei Ernst Troeltsch, der nicht nur in der Bearbeitung der Fra-
gestellung, sondern dartiber hinaus in der Beférderung der Ausbildung von
«Individualitit» einen der Kernpunkte der Bedeutung des Protestantismus fiir
die moderne Welt sieht.'

15 Vgl. J. Dierken: Riskiertes Selbstsein. Individualitit und ihre (religisen) Deutungen, in:
Grib/Charbonnier: Individualitit (Anm. 7), 329-347.

16 Vgl. ].G. Fichte: System der Sittenlehre (1798), in: Johann Gottlieb Fichte’s simmtliche
Werke, hg.v. I.H. Fichte, Bd. 4, Berlin 1845, 1-365 (219-229). Die Bezogenheit des Subjekts
auf ein anderes «Vernunftwesen» kann von Fichte solcherart als «Wurzel meiner Individu-
alitio» (a.2.0. 222f) bezeichnet werden.

17 Vgl. zu dieser Konzeption T. Rendtorff: Zum ethischen Sinn evangelischer Theologie, in:
ders.: Vielspiltiges. Protestantische Beitrige zur ethischen Kultur, Stuttgart 1991, 11-18.

18  Nach Troeltsch ist es gerade das Verdienst des Protestantismus, eine der «modernen indivi-
dualistischen Kultur gleichartige und entsprechende Religiositio hervorgebracht zu haben,
E. Troeltsch: Die Bedeutung des Protestantismus fiir die moderne Welt (1906/1911), in:



Individualitit und Sozialitit 187

Allerdings ist ein einseitig affirmativer oder sogar emphatischer Umgang
mit der Thematik nicht angezeigt. Das zeigt bereits der notwendige Reflex auf
die Positionalitit theologischer Aussagen, aber auch die notwendige normati-
ve Bearbeitung des Begriffs als Relationskonzept. Nicht nur bietet die theolo-
gische Reflexion die Mdglichkeit, in ethischer Perspektive ein kritisches Ver-
hiltnis zu unterschiedlichen Individualititskonzeptionen aufzubauen. An der
Bearbeitung der Individualititsfragen entscheiden sich vielmehr auch zentrale
fundamentaltheologische Anliegen. Zum Beispiel wird der (methodische wie
normative) Einsatz der Theologie beim religiosen Bewusstsein sehr deutlich
auf seine Probleme aufmerksam gemacht. Die Zuspitzung dieser Problemstel-
lung auf die Individualitit des religisen Bewusstseins geht dabei deutlich tiber
eine «num subjektivititstheoretisch formulierte Problembeschreibung hinaus.
Welche Beziehung hat etwa das individuelle religiose Bewusstsein zu demje-
nigen Gott, der traditionell als der Einzige gedacht werden soll? Handelt es
sich um ein konstitutives Verhaltnis in dem Sinne, dass Gott ausschliesslich als
Epiphinomen eines Bewusstseinsvollzugs angesehen werden kann? Oder ist
das menschlich-Individuelle allererst in der Beziehung auf das es begriindende
Absolute (oder, gegenstindlicher formuliert, den es schaffenden und bewah-
renden Gott) tiberhaupt als Individuelles denkbar? Ist der Gottesgedanke nicht
insofern eine Gefihrdung des Individuellen, als die Bezichung Gottes zum
«Menschen» den devianten Einzelnen gerade tibergeht?

Die Klirung dieser und verwandter Fragen hangt stark vom jeweils gewahl-
ten Zugang zur Individualitatsthematik ab. In der Folge mochte ich anhand vier
protestantisch-theologischer Systementwiirfe unterschiedliche Bearbeitungen
des Themas darstellen. Dabei ist mein Interesse nicht allein, die Relevanz der
Individualititsthematik fiir die moderne protestantische Theologie auch dort
aufzuzeigen, wo sie auf den ersten Blick nicht vermutet wird. Vielmehr kann
ein Vergleich unterschiedlicher Denkmodelle auch helfen, die Leistungskraft
theologischer Entwiirfe fir die Bearbeitung der fundamentaltheologischen wie
der ethischen Seite des Problems differenziert zu bewerten.

Die Auswahl der untersuchten Positionen ist nicht zufillig. Zwar kénnte

mehr oder weniger jeder theologische Systementwurf sinnvollerweise auch

ders.: Schriften zur Bedeutung des Protestantismus fiir die moderne Welt (1906-1913),
hg.v. T. Rendtorff in Zusammenarbeit mit St. Pautler [Ernst Troeltsch Kritische Gesamt-
ausgabe 8], Berlin/New York 2001, 183-316 (314).



188 Harald Matern

auf diese Frage hin analysiert werden. Die nachfolgende Auswahl jedoch zielt
darauf, die Bearbeitung der Fragestellung anhand besonders prignanter Po-
sitionen durchzufithren und damit einen Beitrag zur Theologiegeschichte zu
liefern.

2. Schlezermacher, Herrmann, Barth und Hirsch:
Protestantisch-theologisches Individualitatsdenken in der Moderne
Fir die Darstellung des Themas bieten sich vier Theologen besonders an. Mit
einer Darstellung Schleiermachers zu beginnen ist unumginglich. Er war es, der
mit seiner religionsphilosophischen Grundlegung der Theologie anhand einer
Strukturanalyse des frommen Bewusstseins die Vorgaben formulierte, unter de-
nen protestantische Theologie inskiinftig zu arbeiten hatte. Nicht zu Unrecht
ist Schleiermacher als «Kirchenvater des 19. Jahrhunderts»'’ bezeichnet worden.
Er prigte die theologischen Debatten auch dort, wo thm widersprochen wurde.

Wenn der «Transport» des Denkens Schleiermachers ins 20. Jahrhun-
dert verstanden werden soll, ist weiter das Denken Wilhelm Herrmanns von
entscheidender Bedeutung, Unter stark verinderten gesellschaftlichen Rah-
menbedingungen setzte er sich mindestens ebenso intensiv mit dem Denken
Schleiermachers wie demjenigen Immanuel Kants auseinander. Dabei spielt
ein theologisches Konzept der Individualitit eine wesentliche Rolle. Da-
mit darf Herrmann als massgeblich verantwortlich fiir die «Schleiermacher-
Renaissance»™ um die Wende zum 20. Jahrhundert gelten.

Gerade als letzter Exponent der klassischen «iberalen» Theologie des 19.
Jahrhunderts wurde Herrmann zum pragenden Lehrer Karl Barths — und zum
wichtigen Gesprichspartner Emanuel Hirschs. Die Nebeneinanderstellung der
grundverschiedenen Ansitze Barths und Hirschs zeigt im Blick auf das Indivi-
dualititsthema nicht nur Unterschiede, sondern auch Gemeinsamkeiten.

2.1 Die theologische «Erfindungy des Individunms: Friedrich Schleiermacher
Friedrich Schleiermachers (1768-1834) philosophisches und theologisches
Doppelwerk ist unverbriichlich mit dem Anliegen verbunden, im Nachgang

19  C. Lihmann: Schleiermacher, der Kirchenvater des 19. Jahrhunderts, Tibingen 1907.

20  G. Pfleiderer: Theologie als Wirklichkeitswissenschaft. Studien zum Religionsbegriff bei
Georg Wobbermin, Rudolf Otto, Heinrich Scholz und Max Scheler (BHTh 82), Tiibingen
1992, 16f.



Individualitit und Sozialitit 189

zur Religionsphilosophie Kants die Eigenstindigkeit der Religion theoretisch
zu sichern. Damit ist die Einbeziehung der Verinderung des gesellschaftlichen
Orts der Religion in die Religionsphilosophie bzw. Theologie ein massgeblicher
Bestandteil seines Vorgehens.”' Schleiermachers denkerische Entwicklung ver-
lief in verschiedenen Stufen.”” Gerade fiir die vorliegende Fragestellung ist ein
deutlicher Unterschied zwischen Frith- und Spitwerk auszumachen.
Schleiermachers erste grossere Publikation, die «Reden» «Uber die Religi-
ony, enthalt eine radikal individualisierte Vorstellung von Religion, die zugleich
mit einem starken, deutlich an Spinoza orientierten Absolutheitsgedanken
verbunden ist. Der einzelne wird in der Religion des «Universums»® und des
«Unendlichen»® inne, und zwar vermittels «Anschauung»®” und «Gefihh™.
Auf diese Weise kann jeder einzelne auf seine Weise eine zunichst unmittel-
bare, dann aber reflexiv werdende Verbindung zur Ganzheit herstellen und
sich als notwendiger Teil derselben verstehen. Erst mit der Totalitit aller In-
dividuen wird eine Darstellung des Unendlichen realisiert, die diesem ange-
messen ist. Die Ausbildung méglichst pragnanter Individualitit ist daher von
religioser Wichtigkeit. Zugleich riickt Schleiermacher zwei auch fiir seinen spa-
teren Individualititsgedanken wichtige Aspekte in den Fokus. Einerseits legt
er grossen Wert auf die Feststellung, dass die Ausbildung einer individuellen
Personlichkeit ein Prozess ist, der nur in einer spezifischen Bildungsgeschich-
te realisierbar ist.”” Individualitit entwickelt sich — und zwar im Kontakt und
Austausch mit anderen Personen. Bildung ist ein kommunikativer Prozess.
Damit rickt der zweite Aspekt in den Blick: Die ganze Bildung, die sich ein
Individuum aneignet, wird in der Kommunikation expressiv wirksam. Es gibt
nach Schleiermacher geradezu einen inneren Drang zur Selbstdarstellung, der

21 Vgl U. Barth: Die Religionstheorie der (Redem. Schleiermachers theologisches Moderni-
sierungsprogramm, in: ders.: Aufgeklirter Protestantismus, Tiibingen 2004, 259-289.

22 Einen hervorragenden Uberblick bietet K. Nowak: Schleiermacher. Leben, Werk und Wir-
kung, Géottingen 22002.

23 ED.E. Schleiermacher: Uber die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verichtern.
Mit einer Einleitung herausgegeben v. A. Arndt [PhB 563], Hamburg 2004, 50. (Zitiert
wird im Folgenden nach der Paginierung der Erstausgabe von 1799 unter Angabe der Sigle

R).
24 R, 56.
25 R, 58 wo.
26 R, 54 u.é.

27  Diesem Thema ist vor allem die dritte der «Reden» gewidmet.



190 Harald Matern

auf die Spiegelung oder die Anschauung seiner selbst im Anderen abuzielt. «Je
heftiger [jemanden] etwas bewegt, je inniger es sein Wesen durchdringt, desto
starker wirkt auch der Trieb, die Kraft desselben auch auller sich am Andern
anzuschauen»®. Im zwischenmenschlichen Austausch stellen sich die indivi-
duellen Personen einander dar und konnen auf diese Art voneinander berei-
chert werden.”” Individualitat und Sozialitit sind in beiden Hinsichten einander
wechselseitig explizierende Konzepte.

Es ist deutlich: Im Hintergrund dieser Ausfithrungen steht eine religios
grundierte Vorstellung von Gemeinschaftsbildung, die sich am Organismusge-
danken orientiert.”” Die Dynamik des Organischen, seine Selbstreferentialitit
wie auch seine interne Struktur, in der jedem einzelnen Teil eine spezifische
Funktion fir das Ganze zukommt, machten eine solche Konzeption attraktiv
fiur den an Egalitit und Differenz, an Pluralitit und Verbundenheit orientier-
ten Schleiermacher. Gleichzeitig hat eine organologische Anverwandlung des
Reich-Gottes-Gedankens eine nicht auf den ersten Blick ersichtliche Kehrseite.
Denn die Hinordnung aller Teile auf ein Ganzes, ihre rein funktional notwen-
dige Individualitit, ldsst eine gewisse Uberordnung des Ganzen uber die Teile
erkennen. Dadurch wird letztlich fraglich, ob hier die Religion wirklich dazu
beitragt, die Individualitit der Personlichkeit zu stirken. Wenn Schleiermacher
etwa schreibt, dass die vollstindig ausgebildete Individualitit eschatologisch in
einer volligen Transparenz aller zueinander miinden solle, ja wenn er selbst von
der schliesslichen Ausléschung des Individuellen als einer normativen Ziel-
vorstellung spricht,” dann wird deutlich, dass er letztlich nur an eine transitive

28 R, 177.

29  Die vierte der «Reden» handelt iiber «Das Gesellige in der Religion». Der kommunikative
Vorgang wird bei Schleiermacher vor allem durch den terminus «Wechselwirkungy (R, 177)
beschrieben, der zugleich die Interaktion mit der nichtmenschlichen Natur bezeichnen
kann.

30 Terminologisch findet sich diese Konzeption noch in der spiteren «Glaubenslehre» wie-
der, vgl. CG?, § 113, 4,11, 211.

31  Dies gilt sowohl fir die individuelle Unsterblichkeit als auch fiir die Vorstellung kiinftiger
Sozialitit: «Erinnert Euch wie in ihr alles darauf hinstrebt, daf} die scharf abgeschnittenen
Umrisse unsrer Personlichkeit sich erweitern und sich allmihlich verlieren sollen ins Un-
endliche, da3 wir durch das Anschauen des Universums so viel als méoglich eins werden
sollen mit ihm; sie aber striuben sich gegen das Unendliche, sie wollen nicht hinaus; sie
wollen nichts sein als sie selbst und sind dngstlich besorgt um ihre Individualitit. ... Strebt
darnach schon hier Eure Individualitat zu vernichten, und im Einen und Allen zu leben,
strebt darnach mehr zu sein als Thr selbst, damit Ihr wenig verliert, wenn IThr Euch verliert;



Individualitit und Sozialitit 191

Bedeutung der Individualitit denkt. Das Individuelle ist nicht im letztgiiltigen
Sinn bedeutsam. Hier steht vielmehr ein Menschenbild Pate, das sich vom Per-
fektibilitatsgedanken der Aufklarung noch nicht vollstindig befreit hat.

Folglich kann Schleiermacher in den «Reden» — bei aller Betonung von
Gefiihl, Bildungsgeschichte und performative Kommunikation — dem Indi-
vidualititsgedanken nicht abschliessend systematisch fiir die Religion Geltung
vetleihen.”

Unter anderem der mangelhaften begrifflichen Durchdringung des Indivi-
dualititsgedankens ist es geschuldet, dass Schleiermacher in seinem Spitwerk
noch einmal anders einsetzt. In der Zwischenzeit hatte er seine folgenreiche
«philosophische Sittenlehre» entwickelt”, die auch seine spitere Fundamen-
taltheologie prigen sollte. In der philosophischen Sittenlehre formuliert er
eine Theorie sozialer Differenzierung auf spekulativer Grundlage. Aus der
Annahme, menschliches Agieren lasse sich analytisch mit den Begriffspaaren
«individuell — allgemein» sowie «Organisieren — Symbolisieren» beschreiben,
leitet Schleiermacher verschiedene Sozialformen sowie gesellschaftliche Hand-
lungsfelder ab.** Grundsitzlich unterschieden werden Wissenschaft, Politik,
Kunst — und eben Religion. Nochmals wird hier gerade die Religion mit dem
Individualititsgedanken in Verbindung gebracht, insofern sie als «individuel-

und wenn Thr so mit dem Universum, soviel ihr hier davon findet, zusammengeflossen
seid, und eine grofere und heiligere Sehnsucht in Euch entstanden ist, dann wollen wir
weiter reden tiber die Hoffnungen, die uns der Tod gibt, und tiber die Unendlichkeit zu der
wir uns durch ihn unfehlbar emporschwingen.» (R, 72). «Je mehr sich Jeder dem Univer-
sum nihert, je mehr sich Jeder dem Andern mitteilt, desto vollkommner werden sie Eins,
keiner hat ein Bewulf3tsein fur sich» (R, 129)

32 Dass dies in den «Monologen», die 1800 in Erstauflage erschienen, fiir die Ethik jedoch
gelingt, zeigt wie schwer es die Religion mit ihrem Anspruch hat, Letztgtltiges mit der
Geschichtlichkeit der endlichen Welt sinnvoll zu vermitteln. Vgl. U. Barth: Das Individua-
litatskonzept der <Monologen. Schleiermachers ethischer Beitrag zur Romantik, in: ders.:
Aufgeklirter Protestantismus (Anm. 21), 291-327.

33 Vgl die verschiedenen Anliufe in ED.E. Schleiermacher: Entwiirfe zu einem System der
Sittenlehre, nach den Handschriften Schleiermachers neu herausgegeben und eingeleitet
v. O. Braun, ED.E. Schleiermacher: Werke, Auswahl in vier Binden, Zweiter Band. [PhB
137], Leipzig 1913.

34 Dies trifft auf den zentralen Teil der philosophischen Sittenlehre, die Guterlehre, zu. Ne-
ben diese treten noch Tugend- und Pflichtenlehre. Zur Interpretation der Giterlehre vgl.
immer noch H.-]. Birkner: Schleiermachers Christliche Sittenlehre im Zusammenhang sei-
nes philosophisch-theologischen Systems (TBT 8), Berlin 1964, insbes. 84ff.



192 Harald Matern

les Symbolisieren» gekennzeichnet wird. Offenbar geht es in der Religion um
eine Erkenntnisweise individueller Natur, die nicht in begrifflich-abstrakten
Kategorien vollzogen werden kann. Mit dieser paradox anmutenden Aussage
erneuert Schleiermacher seine Verknipfung von Religion und Individualitit
und ordnet sie zugleich in das Gesamtgefiige menschlicher Kulturvollziige ein.
Entscheidende 6ffentliche Bedeutung hat nach Schleiermacher in der Religion
die besondere Form der Gemeinschaftsbildung — sie soll die Individualitit der
Einzelnen gerade nicht untergraben, sondern foérdern. So gesehen ist die Reli-
gion vorbildlich fiir alle anderen Sozialformen.

In seinem theologischen Spitwerk tibernimmt Schleiermacher wesentliche
Aspekte des Religionsbegriffs der philosophischen Sittenlehre.” Sucht man
nach individualitatstheoretisch relevanten Abschnitten des «christlichen Glau-
bens», so wird man an mindestens zwei Stellen fiindig. Die eine ist ein Teil
der viel diskutierten «Einleitungy». Hier wird auf engstem Raum eine Theorie
der Frommigkeit auf subjektphilosophischer Grundlage entwickelt. Wiederum
wird die Religion dem «Gefiihl» als einem der drei geistigen Vermégen (neben
Handeln und Erkennen) zugeordnet. Nach §3 wird das Gefuhl als «unmittel-
bares Selbstbewusstsein» bezeichnet.

Allerdings handelt es sich bei diesem Gefiihl weder um ein reines Selbst-
gefiihl noch ein irgendwie gegenstindlich verursachtes Gefiihl tiberhaupt. Das
fromme Gefthl wird nicht von einer gegenstindlichen Ursache hervorgerufen,
sondern von der Einsicht des Subjekts, seine Einheit zwar vorgegeben bekom-
men zu haben («Sichselbstnichtsogesetzthaben»™) — jedoch nicht sagen zu kon-
nen, «wohemn?’’ ausser, «da3 dieses Woher nicht die Welt ist»*®, Diesen Befund
umschreibt Schleiermacher mit der vielzitierten Formel der «schlechthinnigen
Abhingigkeit»”. Damit leistet et einen zwar theologischen, gleichwohl aber
dezidiert nicht-theistischen Beitrag zu den zeitgendssischen philosophischen
Debatten um den Grund menschlicher Freiheit. Im Unterschied zu der ersten
Auflage der «Reden» verwendet Schleiermacher hier aber keinen metaphysi-
schen Begriff des Universums oder aber Gottesbegriff mehr. Vielmehr findet

35 Vgl die «Lehnsitze aus der Ethik» in den §§3-6.
36 CG* §4.1,1, 24,
37 CG?*§44,1,28.
38 CG%4§44,1,29.
39 O6G,§43.1,28



Individualitit und Sozialitat 193

das fromme Gefiihl die Einheit seines Trigers in einer Relation vor, deren eine
Stelle leer bleibt.

Fragt man nach dem Ertrag dieser religionsphilosophischen Grundlegung
der Theologie fir eine Theorie religioser Individualitat, ist aber deutlich, dass
ein ganzlich unbestimmtes «Woher» keinen zureichenden Grund fiir eine Kon-
stitutionstheorie individueller Subjektivitit liefert. Damit ist die Leserin wiede-
rum auf andere Teile des Werks verwiesen. Individualitat bildet sich namlich
auch nach Schleiermachers Glaubenslehre insbesondere in der individuellen
Biographie und in interpersonaler Kommunikation aus. Das bildungsge-
schichtliche wie das performative Element aus den «Reden» tauchen auch hier
auf, werden nun aber einer dezidiert theologischen Reformulierung unterzo-
gen. Der dogmatische Ort, an dem diese geschieht, ist die Ekklesiologie.

Schleiermacher prisentiert seine Ekklesiologie als wirkungsgeschichtlichen
Kommunikationszusammenhang, der den in Christus verwirklichten Durch-
bruch des ungehemmten Gottesbewusstseins tradiert. Diese Ubetlieferung
und Aktualisierung erfolgt in vielfiltig gestaffeltem «darstellenden Handelny.
Das fromme Gefiihl dringt geradezu auf Gemeinschaft. Es drickt sich in
«Gesichtsausdruck, Gebarde, Ton, und mittelbar durch das Wort» aus und wird
darin «anderen eine Offenbarung des Inneren»®. Die Funktion der spezifisch
religiosen Kommunikation ist aber nicht rein expressiv. Individueller Selbst-
ausdruck ist auch hier eingebettet in ein wechselseitiges Geschehen, das der
gegenseitigen Erbauung, Bildung («Nachbildung»*') und «Erginzung»* dient.
Die gemeinsame gottesdienstliche Kommunikation dient damit nicht allein der
Fortschreibung und Verstetigung des Durchbruchs des Gottesbewusstseins,
sondern auch dessen Weiterentwicklung in den Einzelnen. Die so entstehende
Gemeinschaft zielt demnach zwar in formalem Sinn auf die Vereinheitlichung
des Bewusstseins aller — oder, wie Schleiermacher sich auszudriicken pflegt,
des «Gemeingeistes»”. Dennoch betont er in seiner spiten Ekklesiologie ne-
ben dem Performativen ein weiteres Element, das die bleibende Individualitit
der in geistiger Gemeinschaft Verbundenen sichern soll. Die Mitglieder der
geistigen Gemeinschaft bleiben dauerhaft voneinander unterschieden durch

40 CG%§6.2,1,42.
41 CG%§6.2,1,43.
42 CG2§115,1,11, 216.
43 CG? § 116, 3,11, 219.



194 Harald Matern

die «Erinnerung»* an den Alten Menschen. Die Erinnerung an die eigene Stn-
de verdeutlicht dem Einzelnen die Gebrochenheit und Geschichtlichkeit der
eigenen Existenz wie derjenigen der anderen je und je aufs Neue. Die Erinne-
rung an die eigene, zwar iberwundene, aber unaustilgbare Stinde gehort kon-
stitutiv zur individuellen Bildungsgeschichte dazu; ohne sie bliebe die geistige
Gemeinschaft mit den andern unvollkommen.*

Blickt man auf den gesamtgesellschaftlichen Rahmen der Theologie Schlei-
ermachers, so konnte vorsichtig formuliert werden, dass nach seinen spiteren
Werken die Religion genau der Ort in der Gesellschaft ist, an dem Individualitit
als biographische Einheit von Identitit und Nicht-Identitdt mit sich selbst be-
stindig thematisch wird. In der fortwihrenden Erinnerung an den notwendig
gebrochenen Charakter individueller Bildungsgeschichten kann die kirchliche
Gemeinschaft eine gesellschaftliche Vorreiterstellung einnehmen. Sie ist der
Ort, an dem nicht nur die Freiheit und ihr Grund, sondern auch die notwen-
dige Selbstverfehlung der Freiheit bestindig erneut ins Bewusstsein gerufen
werden.

Neben anderen ist es insbesondere dieser Aspekt, der fir das Werk Wil-
helm Herrmanns zentrale Bedeutung besitzt. Seinem Entwurf gilt der nichste
Abschnitt.

2.2 Wilhelm Herrmann: Individualitat als Paradigma moderner Religion

Wilhem Herrmann (1846-1922) schrieb seine theologischen Hauptwerke in
einer Situation, in der der christliche Glaube drastisch an 6ffentlicher Plausibi-
litat verloren hatte. Es ist insbesondere der Historismus*, der durch die nahezu
vollstindige Relativierung jeglicher Normen und Geltungsanspriiche auch die
Religion in ithrer Wahrheitsausrichtung untergribt. So klagt Herrmann: «Der
Glaube der Christenheit, dem die historische Forschung dienen sollte, sieht
sich durch sie in seinen Grundfesten bedroht.»*’

44 CG*§ 110, 3,11, 187.

45 Dies hat besonders J6rg Dierken betont, vgl. ders.: Individualitit und Identitit. Schleierma-
cher tiber metaphysische, religiése und sozialtheoretische Dimensionen eines Schltsselthe-
mas der Moderne, ZNThG 15 (2008) 183-207.

46 Vgl. A. Wittkau: Historismus. Zur Geschichte des Begriffs und des Problems, Gottingen
21994, sowie O.G. Oexle: «Historismusy. Uberlegungen zur Geschichte des Phinomens
und des Begriffs, Géttingen 1986.

47 W. Herrmann: Der geschichtliche Christus der Grund unseres Glaubens (1892), in: ders.:



Individualitit und Sozialitit 195

Neben dieses zum intellektuellen Mainstream gewordene Denken, das na-
hezu alle geisteswissenschaftlichen Disziplinen erfasst, tritt auch die psycholo-
gische bzw. psychoanalytische Verschirfung der philosophischen Religionskri-
tik, die sich insbesondere mit dem Namen Sigmund Freuds verbindet. Damit
steht die Religion von zwei Seiten unter Generalverdacht: Zum einen wird ihre
Leistungsfihigkeit fur die Ausbildung 6ffentlicher moralischer Strukturen zu-
nehmend ernsthaft infrage gestellt. Dazu wird die Wahrheitsfihigkeit ihrer spe-
zifischen Inhalte und Gewissheiten immer deutlicher bezweifelt. Herrmanns
Theologie kann als Versuch verstanden werden, der Religion in beiden kri-
tischen Debatten zu argumentativem Gewicht zu verhelfen. Gerade hierfir
spielt die Individualititsthematik eine wichtige Rolle.*

Im Fokus der Theologie Herrmanns steht die Herausarbeitung des Verhilt-
nisses von Religion und Sittlichkeit. Letztere wird als religiose Praxis verstan-
den.* Anders als man es seinem Lehrer Albrecht Ritschl® vorwerfen konnte,
reduziert Herrmann die Religion aber nicht auf Sittlichkeit. Nicht allein die
sittliche Praxis ist religits entscheidend, sondern auch der «Verkehr des Chris-
ten mit Gotvy’'. Neben der «Ethik»™ steht gleichberechtigt eine Theorie der
Frommigkeit. Und auch innerhalb der Ethik erhilt die Religionstheorie be-

Schriften zur Grundlegung der Theologie. Teil 1. Mit Einleitung und Anmerkungen hg.v.
P. Fischer-Appelt, Miinchen 1966, 149-185 (151).

48  Dieses Interesse teilt Herrmann mit Ernst Troeltsch. Vgl. EW. Graf: Rettung der Person-
lichkeit. Protestantische Theologie als Kulturwissenschaft des Christentums, in: R. vom
Bruch/EW. Graf/G. Huibinger (Hg.): Kultur und Kulturwissenschaften um 1900. Krise
der Moderne und Glaube an die Wissenschaft, Wiesbaden 1989, 104-131.

49 Vgl. E Wagner: Was ist Religion? Studien zu ihrem Begriff und Thema in Geschichte und
Gegenwart, Glitersloh 1986, 117-130. Zum Praxisbegriff Herrmanns vgl. E. Martikainen:
Religion als Werterlebnis. Die praktische Begriindung der Dogmatik bei Wilhelm Hert-
mann (FSOTh 99), Géttingen 2002 sowie auch H. Timm: Theorie und Praxis in der Theo-
logie Albrecht Ritschls und Wilhelm Herrmanns. Ein Beitrag zur Entwicklungsgeschichte
des Kulturprotestantismus (SEE 1), Giitersloh 1967.

50  Vgl. zum Verhiltnis Herrmanns zu Ritschl Chr. Chalamet: Wilhelm Herrmann and the
birth of the Ritschlian School, ZnTh 15 (2008) 263-289, v.a. 269ff,; ]. Weinhardt: Wil-
helm Herrmanns Stellung in der Ritschlschen Schule (BHTh 97), Tubingen 1996; ferner
P. Fischer-Appelt: Albrecht Ritschl und Wilhelm Herrmann. Eine Auswahl aus dem Brief-
wechsel (1875-1889), ZKG 79 (1968) 208-224.

51  W. Herrmann: Der Verkehr des Christen mit Gott im Anschluss an Luther dargestellt,
Stuttgart 1892 (i.E.: «Verkehm).

52 W Herrmann: Ethik (Grundriss der Theologischen Wissenschaften, Funfter Teil, Zweiter
Band), Tiibingen °1913.



196 Harald Matern

grindenden Charakter.”® Zudem begreift fiir Herrmann die religios-sittliche
Praxis nicht nur im engeren Sinne moralische Verhaltensregeln unter sich, son-
dern alle im weiteren Sinne «kulturellen» Leistungen. Es ist diese Entschrin-
kung des Begriffs religioser Praxis, die die Einordnung Herrmanns als «Kultur-
protestant» rechtfertigt.”

Im Fokus des Interesses Herrmanns stehen die Individualitit des religiosen
Bewusstseins, die nicht durch metaphysische Argumentationen iibergangen
werden dirfe, sowie die religiése Legitmation der Individualitit der sittlichen
Praxis. Dabei meint «Individualitit» fiir Herrmann noch sehr viel stirker als far
Schleiermacher™ die reale, geschichtliche Form des religiosen Bewusstseins —
sowie auch dessen Triger, die «leibliche und geistige Individualitit»*® des Men-
schen. Daftir steht systematisch der Begriff des «Erlebnisses».

Wihrend Herrmanns Frithwerk noch nahezu vollstindig der Auseinander-
setzung mit Metaphysik und Wertlehre gewidmet ist, tritt sein Interesse bald in
die zwei geschilderten Richtungen auseinander. Einerseits arbeitet Herrmann
eine theologische Frommigkeitstheorie aus, andererseits eine Ethik. Beide Aus-
richtungen seiner Theologie greifen ineinander. Besonders deutlich wird dies
in Herrmanns Uberlegungen zum Verhiltnis von Christologie und Geschichte.

Die Arbeiten, in denen er sich mit dieser Fragestellung auseinandersetzt,
haben zum einen eine theologische Historismuskritik zum Ziel. In der Figur
des Christus sei der Sinn bzw. das Prinzip der Geschichte innerhalb dersel-
ben — als ein historisches Individuum — erschienen. Folglich sei es moglich,

53 Vgl R. Mogk: Die Allgemeingiiltigkeitsbegriindung des christlichen Glaubens. Wilhelm
Herrmanns Kant-Rezeption in Auseinandersetzung mit den Marburger Neukantianern
(TBT 106), Berlin/New York 2000, 404-418.

54 Vgl zum Begriff G. Hiibinger: Kulturprotestantismus und Politik. Zum Verhiltnis von
Liberalismus und Protestantismus im wilhelminischen Deutschland, Tiibingen 1994. Vgl.
auch EW. Graf: Kulturprotestantismus. Zur Begriffsgeschichte einer theologiepolitischen
Chiffre, in: H.M. Miiller (Hg.): Kulturprotestantismus. Beitrige zu einer Gestalt des mo-
dernen Christentums, Giitersloh 1992, 21-77, sowie ders.: Art. Kulturprotestantismus,
TRE 20, Berlin/New York 1990, 230-243.

55 Vgl zur Kontinuitit der Auseinandersetzung Herrmanns mit Schleiermacher auch P. Fi-
scher-Appelt: Einleitung, in: W. Herrmann. Schriften zur Grundlegung der Theologie. Teil
L. Mit Einleitung und Anmerkungen hg.v. P. Fischer-Appelt, Miinchen 1966, XV-LI (XXYV,
Anm.) und XXXVIIff.

56 W. Herrmann: Die Religion im Verhaltni3 zum Welterkennen und zur Sittlichkeit. Fine
Grundlegung der systematischen Theologie, Halle 1879, ND Hildesheim 2005.



Individualitit und Sozialitit 197

Geschichtsschreibung nach Prinzipien vorzunehmen.”” Neben diese Ausein-
andersetzung mit dem Geschichtsbegriff tritt zum anderen das Interesse, die
individuelle Christusbeziehung zu einer Frommigkeitslehre auszuarbeiten, in
deren Mittelpunkt eine Konzeption intersubjektiver Konstitution des Bewusst-
seins der eigenen Freiheit steht. Der einzelne Mensch wird sich erst in der
Beziehung zu Christus, d.h. in seiner Frommigkeit als freier bewusst und damit
als mogliches Subjekt sittlichen Handelns. Der Glaube ist «die immer wieder
neu gewonnene Ueberwindung von Unselbstindigkeit und Schwiche»™. Von
entscheidender Bedeutung sind in diesem Zusammenhang zwei Aspekte. Zum
einen betont Herrmann, dass die Frommigkeit durch ein biographisch lokali-
sierbares individuelles «Erlebnis»” zustande komme. Den Beginn der eigentli-
chen Frommigkeit in der eigenen Lebensgeschichte bestimmen zu kénnen ist
von fundamentaler Wichtigkeit. Zum zweiten wird diese Frommigkeitslehre im
Rahmen einer Theorie der Sittlichkeit entwickelt. Sittlichkeit denkt Herrmann

grundsitzlich kantisch.”

Das als verniinftig erkannte Gute setzt aus sich selbst
ein Bewusstsein absoluter Verpflichtung frei. Dennoch ist Herrmann — anders
als Kant — der Ansicht, dass eine solche rigorose Form der Sittlichkeit un-
ter den Bedingungen geschichtlichen Lebens zum Scheitern verurteilt ist. Die
Leistungsfihigkeit der menschlichen Vernunft reiche nicht aus, um gentigend
Motivationspotential zur Verfiigung zu stellen, auch angesichts eines mogli-
chen Scheiterns dennoch weiterhin sittlich sein wollen zu kénnen. Das sittliche
Scheitern wird damit zum Entdeckungszusammenhang der Frommigkeit.

Das Bewusstsein der Notwendigkeit sittlichen Scheiterns kann der einzelne
Mensch nur durch das besagte «Erlebnis» iberwinden, das notwendig interper-
sonaler Natur ist. Von grundlegender Bedeutung ist hierbei der Vorgang der

Vertrauensbildung. «Durch einen eigenthiimlichen Eindruck von Menschen

57  W. Herrmann: Warum bedarf unser Glaube geschichtlicher Tatsachen? Vortrag zur Feier
des 22. Mirz 1884 in Marburg gehalten [1884]. Zweite Auflage 1891, zit. nach W. Herr-
mann: Schriften zur Grundlegung der Theologie, Teil 1, 81-103.

58 W. Herrmann: Ethik. Ttubingen u.a. 1901, zit. nach W. Herrmann: Ethik; E. Troeltsch:
Grundprobleme der Ethik. Erortert aus Anlal3 von Herrmanns Ethik, hg.v. H. Krel3, mit
Einleitungen von H. Kref3 und F. Surall, Waltrop 2002, 6 (Im Folgenden zitiert als Ethik').

59 Vgl grundlegend D. Korsch: Glaubensgewi3heit und Selbstbewul3tsein. Vier systemati-
sche Variationen liber Gesetz und Evangelium (BHTh 76), Ttbingen 1989, 74-144.

60 Zur Kantrezeption Herrmanns vgl. R. Mogk: Die Allgemeingtiltigkeitsbegriindung des
christlichen Glaubens (Anm. 53).



198 Harald Matern

muss eine Bewegung in uns entstehen, in deren Richtung die Sittlichkeit liegt,
die sich selbst vom naturlichen Leben unterscheidet. Es geschieht das immer,
wenn Andere so auf uns wirken, dass wir zu ihnen Vertrauen fassen»®' In
der Begegnung mit einem anderen Menschen wird Vertrauen dann aufgebaut,
wenn dieser sich als verlisslich erweist. Dies ist dann der Fall, wenn einerseits
eine Ubereinstimmung zwischen Denken, Reden und Handeln besteht und
diese andererseits stetiger Natur ist. Ein absolutes Vertrauen kann aber unter
Menschen nicht realisiert werden, da auch die verlasslichste Person einmal in-
konsistent handelt.

Herrmann geht nun davon aus, dass sittliche Stetigkeit und Vertrauenswiir-
digkeit in einem Menschen als Resultat insbesondere christlichen Glaubens zu
verstehen und demnach auch als Wirkung von «Gottes Geist» zu beschreiben
sind. Wo sich mir im Aufbau von Vertrauen zu einem anderen die Idee der
Méglichkeit absoluten Vertrauens erschliesst, werde ich nach dem Grund fiir
die Vertrauenswiirdigkeit dieses anderen Menschen forschen. An diesem Punkt
wird dieser mir von Christus berichten oder aber ich werde von selbst danach
forschen. «[D]urch personliches Leben, in dem Gottes Geist waltet, ist die Ent-
stehung des Glaubens in jedem Einzelnen vermittelt.»*

Diesen Zusammenhang setzt Herrmann als selbstverstandlich voraus, geht
er doch davon aus, dass der gesellschaftliche Kontext in dem er schreibt, nach
wie vor von der christlichen Kultur bestimmt ist. In dem Augenblick, da der
einzelne Christus als Grund des Vertrauens versteht — d.h. diejenige historische
Person, in der als einziger eine absolute Kongruenz von Wollen und Handeln
gegeben ist —, erschliesst sich ihm die Gottmenschheit Christi als Wahrheit der
Religion. Dieses «Erlebnis» ist von solcher Art, dass sich sein Inhalt von selbst
erschliesst. Herrmann kann es demgemass auch als «Offenbarung» bezeich-
nen. Es ist «der Eindruck seiner [sc. Jesu] Person [,der] die Menschen dazu
bring][t], sich Gott zu unterwerfen.»®

Mit der interpersonal vermittelten Begegnung mit der Person Christi ist
zugleich die individuelle Aneignung der Rechtfertigungsbotschaft gegeben. An

61 Ethik', 25.
62 W. Herrmann: Dogmatik. Mit einer Gedichtnisrede auf Wilhelm Herrmann von Martin
Rade, Gotha 1925 (Bei der «Dogmatik» handelt es sich um eine von Martin Rade kompi-

lierte Version unterschiedlicher Vorlesungsnachschriften «der letzten Jahrginge»), 100.
63  Verkehr (Anm. 51), 75.



Individualitit und Sozialitit 199

der absolut vertrauenswiirdigen Person erkenne ich nicht mehr nur die eigene
Abstindigkeit zu dieser, sondern vernehme zugleich die befreiende Botschaft
von der Rechtfertigung des Stinders. Dieses «Erlebnis» wird nach Herrmann
derart prigend fiir das gesamte Verstindnis der eigenen Biographie, dass der
Glaubende fortan trotz der eigenen Siindigkeit auf die Moglichkeit sittlichen
Handelns in seiner eigenen Person vertrauen wird. Er wird von nun an die
«Erfahrung» machen, «dal3 es ihm Freude macht, sich unter das Notwendige
zu beugen und fur andere sich zu opfern»™. Individuelle Freiheit kann nach
dieser Darstellung erst dort auch in Handlungen umgesetzt werden, wo der
beschriebene Bekehrungsprozess> im Leben eines einzelnen Menschen voll-
zogen wurde.

Bekanntlich hat Herrmann die Ekklesiologie im engeren Sinne vernachlis-
sigt und stattdessen auf eine christliche Durchdringung der gesamten Kultur
gesetzt. Die Relevanz seines Individualititskonzepts fiir dieses Anliegen wird in
zwei Hinsichten deutlich: Die erste wurde bereits thematisch. Nur dort, wo ich
in der Begegnung mit einem anderen mich selbst als gerechtfertigt erkenne, bin
ich in der Lage, mich als Subjekt meiner unverwechselbaren Lebensgeschichte
zu verstehen und fortan auch stetig als ein solches zu handeln. Die zweite Hin-
sicht betrifft Herrmanns Vorstellung der daraus erwachsenden sozialen Struk-
tur. Ahnlich wie Schleiermacher beschreibt Herrmann in seiner «Ethik» eine
nach unterschiedlichen Funktionsbereichen gegliederte Gesellschaft. Dabei ist
es nach seiner Meinung die Aufgabe der Religion, nicht nur die Stetigkeit der
sittlichen Gesamtordnung der Gesellschaft zu beférdern, sondern zugleich das
Bewusstsein fir die Fragilitit sittlichen Handelns wachzuhalten. Dies ist far
Herrmann nicht in erster Linie die Aufgabe der Predigt; vielmehr sieht er die
Verkiindigungsleistung des Christentums im Handeln der einzelnen Glauben-
den an allen gesellschaftlichen Orten realisiert. Uberall dort, wo sich Menschen
begegnen und Vertrauen aufgebaut werden kann, ist in letzter Konsequenz
auch die Ausbreitung des christlichen Glaubens gegeben. Auf diese Weise
wird eine gesellschaftliche Struktur («Gemeinschaft») entstehen, die nicht nur
negativ die Freiheitsrechte der einzelnen berticksichtigt, sondern auch positiv
auf die Schaffung von Strukturen abzielt, welche die Realisierung individueller
Freiheit ermdglichen. Das «Wollen der Gemeinschaft»® geht Hand in Hand

64  Verkehr (Anm. 51), 79.
65  Ethik!, 134,



200 Harald Matern

‘mit der Ausbildung der eigenen Fihigkeiten und deren gewinnbringender Aus-
tbung, Herrmanns Vorstellung nach besteht ein zentraler Aspekt der christli-
chen Botschaft gerade in der Individualisierung der Sittlichkeitsforderung. Um
dieser gerecht zu werden, missen «wir unseren eigenen Weg gehen»®. Einen
materialen Niederschlag findet diese Individualisierung in der (kulturellen) «Ar-
beit». Fur Herrmann gilt, dass «nur die Menschen, die arbeiten»®’, iiberhaupt
sittlich sein konnen. Zugleich aber erkennt sich der einzelne selbst in seinem
Werk wieder, und macht sich darin auch fiir andere bleibend sichtbar. «In dem
Kampf mit dem Objekt wird der Mensch sich selbst gegenstindlich. Er be-
kommt dadurch nicht nur fir andere eine Bedeutung, er wird dadurch auch erst
etwas fiir sich selbst.»*® Verbunden werden die Einzelnen durch die Nichsten-
liebe, die gerade nicht die «Idee des Menschen» zum Gegenstand habe, son-
dern «das Individuum in seiner abschreckenden und anziehenden Eigenart®.
Dass auch dieser Konzeption im Hintergrund noch organologisches Den-
ken Pate steht, ist unverkennbar. Daher Giberrascht es nicht, wenn Herrmann
selbst seine Anverwandlung des Reich-Gottes-Gedankens als «Organismus der
Freiheit»”" bezeichnet.

Herrmanns Konzeption des Christentums als einer auf Sittlichkeit abzielen-
den Religion der Individualitit verdient hochste Beachtung, da er es versteht,
funktionale und inhaltliche Bestimmungen zusammenzufiihren. Dabei agiert
er allerdings voraussetzungsreich, indem er die christliche Durchdringung der
Kultur nicht nur als Zielvorstellung, sondern auch als gegebene Tatsache an-
nimmt. Hier kénnte jedoch kritisch weiter gefragt werden, ob die funktionale
Hinordnung der Religion auf Sittlichkeit nicht zu einer funktionalistischen Ver-
engung des Religionsbegriffs fithrt, der zudem exklusivistisch genannt werden
kann.

Genau diese Anfragen widerspiegeln diejenigen Aspekte, die die Auseinan-
dersetzung von Herrmanns «Schiiler» Karl Barth” nicht nur mit bestimmten

66  Ethik', 162.

67  Ethik', 11.
68  Ethik', 13.
69  Ethik', 195.

70 Verkehr (Anm. 51), 77.

71 Vgl. zur Beziechung Barths zu Herrmann in systematischer Hinsicht D. Korsch: Fraglich-
keit des Lebens und Evidenz des Glaubens. Karl Barth und Wilhelm Herrmann im Ge-
spriach tber Offenbarung und menschliche Subjektivitit, in: ders.: Dialektische Theologie



Individualitit und Sozialitit 201

Aspekten seines Werks, sondern insbesondere auch mit dem gesamten «indivi-
dualtheologischen» und «kulturprotestantischen» Anliegen leiten werden.

In den folgenden zwei Abschnitten sollen mit den Positionen Karl Barths
und Emanuel Hirschs zwei gegenliufige Versuche dargestellt werden, mit der
Individualititsthematik umzugehen. Beide versuchen auf ihre Art, die im 20.
Jahrhundert insbesondere durch die politischen Entwicklungen zugespitzte
Fragestellung nach «Individualitit und Sozialitit» zu bearbeiten. Der Umgang
Hirschs wie Barths mit dem Individualititsparadigma lisst sich jeweils als ra-
dikale Zuspitzung der Problemstellung verstehen. Beiden gemeinsam ist dabei
der Hinweis auf negativ bewertete Potentiale des Individuellen. Bei Schleier-
macher und Herrmann ldsst sich noch von einer grundsitzlich affirmativen
Perspektivierung des Individuellen sprechen und damit von einer emphati-
schen Modernitit ithrer Theologien. Barth wie Hirsch dagegen eignet eine aus-
gepragte Sensibilitit fir die Abgrindigkeiten der Moderne. Mit dem Stichwort
«Individualitat» ist fur beide Denker mehr eine Problemanzeige denn ein not-

matives Ideal verbunden.

2.3 Karl Barths negative Theologie der Individualitit
Fir die Theologie Karl Barths (1886-19068) ist die Auseinandersetzung mit dem
Denken, das er selbst als «liberale»’™ oder «natiirliche»”™ Theologie oder auch
als «Cartesianismus»’™ bezeichnen kann, von wesentlicher Bedeutung. Ausl6-
ser fur die grundsitzlich kritische Haltung gegenuber einer bei der frommen
Subjektivitit oder der protestantischen Prigekraft fiir die Kultur einsetzenden
Theologie bei Barth ist nach seiner eigenen Einschitzung seine Enttiuschung
Gber die Haltung, welche die Generation seiner Lehrer bei Ausbruch des Ers-

nach Karl Barth, Tibingen 1996, 130-145; Chr. Chalamet: Dialectical theologians. Wilhelm
Herrmann, Karl Barth und Rudolf Bultmann, Ziirich 2005.

72 Vgl. H.-]. Birkner: «Liberale Theologie», in: M. Schmidt/G. Schwaiger (Hg.): Kirchen und
Liberalismus im 19. Jahrhundert (SThGG 19), Géttingen 1976, 33-42. Ferner H. Ruddies:
Karl Barth und die liberale Theologie. Fallstudien zu einem theologischen Epochenwech-
sel. Diss. Gottingen 1994.

73 Vgl. dazu A. Szekeres: Karl Barth und die natiirliche Theologie, EvTh 24 (1964) 229-242;
H.-J. Birkner: Natiirliche Theologie und Offenbarungstheologie. Ein theologiegeschichtli-
cher Uberblick, NZSTh 3 (1961) 279-295.

74 Vgl K. Barth: Die Christliche Dogmatik im Entwurf. Erster Band. Die Lehre vom Worte
Gottes. Prolegomena zur Christlichen Dogmatik, 1927, hgv. G. Sauter, Ziirich 1982, 509

u.o.



202 Harald Matern

ten Weltkriegs einnahm.” In der Kriegsbegeisterung seiner Zeitgenossen et-
kannte Barth die radikale Konsequenz einer anthropologischen Engfiihrung
der Theologie: die Autoapotheose des Siinders.

Allerdings waren es nicht nur politische Griinde, die Barth dazu bewogen,
eine theologische Neuorientierung zu unternehmen, die mit den beiden Ver-
sionen seines «Romerbriefs»™® ihren Anfang nahm und mit der monumentalen
«Kirchlichen Dogmatik» ein Ende fand. Vielmehr spiegelte sich in der Kritik am
liberaltheologischen Paradigma auch ein intellektuelles Unbehagen, das sich in
zwei Hinsichten prizisieren ldsst. Zum einen ging es um die Frage nach der Rol-
le der Religion — und damit auch der Theologie in der modernen Gesellschaft.
Wenn sich Theologie darin erschépfe, eine religiése Praxis zu beférdern, die in
einer schlichten Affirmation und Reproduktion gesellschaftlicher und politischer
Entwicklungen bestehe, gingen der eigenstindige Charakter und damit auch die
Relevanz des christlichen Glaubens fiir das 6ffentliche Bewusstsein verloren.
Wie konnen sie wiedergewonnen werden? Hierfiir bot Barth zwei Lésungsvor-
schldge, die sich auch werkgeschichtlich nicht grundsitzlich dndern: einerseits
die theologische Ausschopfung der kritischen Potentiale der Hamartiologie und
Gotteslehre und andererseits die Ausrichtung der Theologie auf die Predigt und
damit die Orientierung religioser Praxis. Wihrend ersteres insbesondere mit der
Betonung der unendlichen qualitativen Differenz von Gott und Mensch einher-
ging”’, schien letzteres gerade durch diese Differenz nahezu unméglich zu sein.”

75 Vgl. exemplarisch W. Hirle: Der Aufruf der 93 Intellektuellen und Karl Barths Bruch mit
der liberalen Theologie, ZThK 72 (1975) 207-224.

76 K. Barth: Der Romerbrief (Erste Fassung) 1919, hgv. H. Schmid [Karl Barth Gesamt-
ausgabe 16], Ziirich 1985; K. Barth: Der Romerbrief 1922 (Zweite Fassung) [Karl Barth
Gesamtausgabe 47|, Zirich 2010.

77  «Wenn ich ein Systemy habe, so besteht es darin, dal3 ich das, was Kierkegaard den wn-
endlichen qualitativen Unterschied von Zeit und Ewigkeit genannt hat, in seiner negativen
und positiven Bedeutung méglichst beharrlich im Auge behalte. «Gott ist im Himmel und
du auf Erden. Die Bezichung dieses Gottes zu dieserr Menschen, die Beziehung dieses Men-
schen zu diesens Gott ist fiir mich das Thema der Bibel und die Summe der Philosophie in
Einemy, Barth: Der Romerbrief (1922) (Anm. 76), 13.

78 Vgl K. Barth: Das Wort Gottes als Aufgabe der Theologie (1922), in: J. Moltmann (Hg.):
Anfinge der dialektischen Theologie (TB 17), Teil I, Minchen 1977, 197-218. Zur theolo-
gischen Entwicklung Barths bis zur zweiten Auflage des «Romerbriefs» vgl. grundlegend
G. Pfleiderer: Karl Barths praktische Theologie. Zu Genese und Kontext eines paradig-
matischen Entwurfs systematischer Theologie im 20. Jahrhundert (BHTh 115), Tibingen
2000.



Individualitit und Sozialitit 203

Andererseits sah Barth Theologien, die sich von der Beschreibung frommer
Subjektivitit orientieren liessen, nicht in der Lage, ihre eigene Positionalitit zu
tberwinden, und deshalb auch nicht fahig, eine kritische oder eine konstruktive
Leistung fir ihr gesellschaftliches Umfeld zu erbringen. Die Antwort Barths auf
dieses Problem besteht in einer neuen dogmatischen Orientierung der Theo-
logie, die er in mehreren Anliufen entwickelt. Die Gotteslehre, insbesondere
in ihrer trinitarischen Form, bietet schliesslich das kritische Widerlager, das es
erlaubt, auch die fromme Subjektivitit nicht nur in ithren Vollziigen zu beschrei-
ben, sondern auf ihren konstituierenden Grund zurtckzufihren.

Barths Theologie lisst sich aus dieser Perspektive als eine Antwort auf die He-
rausforderungen der Moderne verstehen, die nicht in einem «neo-orthodoxen»
Riickschritt”, sondern in der komplexen Weiterfithrung und sogar Uberbietung
des liberaltheologischen Paradigmas besteht. Barth gelingt es unter anderem, die
Erschliessungsleistungen, die mit der Beschreibung frommer Subjektivitit frag-
los gegeben sind, in seine theozentrische, an der gottlichen Selbstoffenbarung
orientierte Dogmatik zu integrieren. Damit ist allerdings zugleich gesagt, dass
sich seine Theologie weder in die eine (subjektivititstheoretische) noch in die
andere (theozentrisch-offenbarungstheologische) Richtung verlustlos auflésen
lasst.

Deutlich wird das Skizzierte insbesondere an Barths Umgang mit dem Re-
ligionsbegtiff. In diesem kulminiert seine Kritik an den von ihm als einseitig
verstandenen Bewusstseinstheologien. Sein Weg von der radikal dialektischen
Rémerbrieftheologie iiber die von existentialistischer Terminologie geprigte
«Christliche Dogmatik im Entwurf» hin zur Theologie der «Kirchlichen Dog-
matik» ab den 1930er Jahren ist gekennzeichnet von dem Anliegen, den Kon-
struktcharakter menschlicher Frommigkeit und die damit notwendige Verfeh-
lung eines angemessenen Gottesgedankens zu entlarven. Barths theologische
Religionskritik® kulminiert im §17 seiner Kirchlichen Dogmatik: «Religion ist
Unglanbe».*

79 Vgl als ersten in einer Reihe F. Kattenbusch: Die deutsche evangelische Theologie seit
Schleiermacher, GieBen 1934, 46 u.6.

80 Vgl insgesamt F. Wittekind: Religionskritik als Kritik der Religionswissenschaft. Karl
Barths methodisches Programm der «Theologie», in: L.U. Dalferth/H.-P. GroBhans (Hg.):
Kritik der Religion. Zur Aktualitit einer unerledigten philosophischen und theologischen
Aufgabe (Religion in philosophy and theology 23), Tiibingen 2006, 219-242.

81 KDI1/2,§ 17, 3241



204 Harald Matern

Die theologisch gehaltvolle Beschreibung frommer Subjektivitit ldsst Barth
dennoch nicht fallen.*” Er nimmt sie aber anhand eines andern Begriffs vor,
dem des Glaubens. Diesem kommt spitestens ab 1931 eine analoge Funktion
zu wie dem Religionsbegriff in den «iberalen» Theologien des 19. Jahrhun-
derts.” In der spezifischen Fassung, die Barth ihm gibt, leistet er aber nicht al-
lein die Beschreibung der formalen und inhaltlichen Struktur des frommen Be-
wusstseins. Vielmehr schreibt er ihm eine spezifische Erkenntnisleistung zu.**
Glaubenserkenntnis soll keinesfalls derselben Kritik an der Konstruiertheit ih-
rer Inhalte anheimfallen, wie sie Barth dem «religbsen» Bewusstsein gegeniiber
formuliert. Glauben miisse daher verstanden werden als Nachvollzug derjeni-
gen Logik, mit der sich der Gegenstand des Glaubens dem Glaubenden selbst
gibt. Die Selbstentbergung des Glaubensgegenstands — die gottliche Selbstof-
fenbarung — soll zugleich als ein solcher Vorgang verstanden werden, der den
Glauben allererst induziert. Der Glaubige glaubt nicht von sich aus, und ob er
erkennt, liegt nicht in seinen Hinden. Das mit dem Glaubensbegriff beschrie-
bene Bewusstsein lasst sich damit als permanente Kritik jeglicher «religiosem
Bewusstseinslagen verstehen.® Aufgabe der Theologie ist unter anderem die
bestindige Einschirfung dieser Differenz.* Man kann Barths Bemihung um
den Glaubensbegriff als Versuch verstehen, gegenstindliche Gottesrede fun-
damentaltheologisch zu rechtfertigen, ohne dabei die unvermeidliche Positio-
nalitit des religiosen Bewusstseins ausser Acht zu lassen. Dabei geht es aber

82 Vgl D. Korsch: Wort Gottes oder Frémmigkeit? Uber den Sinn einer theologischen Alter-
native zwischen Karl Barth und Friedrich Schleiermacher, in: ders.: Dialektische Theologie
nach Karl Barth (Anm. 71), 109-129.

83 Den fir die KD massgeblichen Glaubensbegriff entwickelt Barth insbesondere in der als
Auseinandersetzung mit Anselm gestalteten Studie Fides quaerens intellectum. Anselms
Beweis der Existenz Gottes im Zusammenhang seines theologischen Programms (1931)
[Karl Barth Gesamtausgabe, Bd. 20], Zirich *2002. Vgl. zu Barths Beschiftigung mit An-
selm D. Korsch: Intellectus fidei. Ontologischer Gottesbeweis und theologische Methode
in Karl Barths Anselmbuch, in: ders.: Dialektische Theologie nach Karl Barth (Anm. 71),
191-213; Chr. Chalamet: Dialectical Theologians. Wilhelm Herrmann, Karl Barth and Ru-
dolf Bultmann, Zurich 2005, v.a. 234-243,

84 Vgl LU. Dalferth: Theologischer Realismus und realistische Theologie bei Karl Barth,
EvTh 46 (1986) 402-422.

85 Diesen «dekonstruktiven» Aspekt betont besonders I. Spieckermann: Gotteserkenntnis.
Ein Beitrag zur Grundfrage der neuen Theologie Karl Barths (BEvTh 97), Minchen 1985.

86 Vgl G. Pfleiderer: Das ¢prophetische Amt der Theologie. Zur systematischen Rekonstruk-
tion der Theologie Karl Barths und ihres Entwicklungsgangs, ZdTh 17 (2001) 112-138.



Individualitit und Sozialitat 205

auch nicht um die Konstruktion einer Metaphysik zweiter Ordnung, die «iiber»
oder «hinter der religios intendierten Gegenstandswelt lige. Vielmehr ist der
Gegenstandsbezug des Glaubens an den andauernden Vorgang der gottlichen
Selbstoffenbarung gebunden.

Dass Barth sich nicht nur mit dem subjektorientierten «Religions»-Paradig-
ma auseinandersetzt, sondern auch die mit den Begriffen «Individualitit und
Sozialitit» gegebene Problemstellung bearbeitet, lasst sich besonders gut an
einem weiteren werkgeschichtlichen Wendepunkt aufweisen. Wihrend seiner
Lehrtitigkeit in Miinster und Bonn hielt Barth Vorlesungen tiber theologische
Ethik."” Diese sind deshalb besonders wertvoll, weil sie die einzige zusammen-
hingende Bearbeitung der Ethik aus der Feder Barths darstellen. Sie zeigen,
dass iiber das epistemologische Anliegen hinaus Barths Glaubensbegriff selbst
eine ethische Aussenseite eignet. Wenn Theologie der intellektuellen Rechen-
schaft iber den Glauben und zugleich der Orientierung des kirchlichen Lebens
— d.h. der christlichen Praxis — dienen soll, dann gilt es, ihre Konsequenzen fiir
die religiose Praxis in ihrem lebensweltlichen Zusammenhang zumindest an-
satzweise angemessen zu beschreiben. Im Hintergrund der Ethikvorlesungen
steht dabei gleichsam als Folie diejenige Problematik, die bei Schleiermacher
und Herrmann mit dem Begriff der Individualitit beschrieben wurde.

Barths Ethikvorlesungen stellen, wie die spitere Ethik der KD, den Begriff
des Gebots in den Mittelpunkt. Die Frage der Legitimitit christlicher Praxis
muss nach Barth als «Frage des Glaubens und Gehorsams»® verstanden wer-
den. Grossen Wert legt er auf die Feststellung, dass Gebot wie Gehorsam nicht
als abstrakte Gréssen zu verstehen seien. Weder sei eine prinzipialistische noch
eine kasuistische Auslegung méglich. Vielmehr ergehe das gottliche Gebot in
seiner konkreten Bestimmtheit je und je situativ. Ob ein Handeln als Gehorsam
zu verstehen sei oder nicht, werde also in keinem Fall anhand feststehender

87 K. Barth: Ethik I. Vorlesung Miinster Sommersemster 1928, wiederholt in Bonn, Sommer-
semester 1930, hgv. D. Braun [Karl Barth Gesamtausgabe, Abt. 11 Akademische Werke],
Zurich 1973; K. Barth: Ethik II. Vorlesung Munster Wintersemester 1928/29, wiederholt
in Bonn, Wintersemester 1930/31, hg.v. D. Braun [Karl Barth Gesamtausgabe, Abt. II
Akademische Werke], Ziirich 1978. Zu Barths Ethik vgl. im Uberblick W. Lienemann: Karl
Barth 1886-1968, in: ders./F. Mathwig (Hg.): Schweizer Ethiker im 20. Jahrhundert. Der
Beitrag theologischer Denker, Ziirich 2005, 33-56.

88  Barth: Ethik I, 60.



206 Harald Matern

Kriterien uberprufbar sein.*” Dennoch bringt Barth grobe Richtlinien ins Spiel.
Das gliubige und gehorsame Handeln miisse «einen endlichen, geschopflichen,
zeitlichen, aber wirklichen Spiegel»” des géttlichen Handelns abgeben. Dies
tue es erstens, wenn es durch die Haltungen «Glaube, Liebe, Hoffnung»”' mo-
tiviert ist. Zweitens zeigten die biblischen Texte die «Richtung»” des gottlichen
Willens an. Diese «relative Konkretheit» werde, drittens, durch die Einbettung
in die individuelle Lebenswirklichkeit niher bestimmt. Das gottliche Gebot sei
dmmer konkretes Einzgelgeboty™. Barths kategorischer Imperativ» lautet demnach
«Tu du jetzt in dieser deiner unwiederholbar einzigen Lebenslage dieses und
laB3 jenes»™.

Die Forderung nach Konkretheit, die Barths Ethik leitet, lasst sich deutlich
vor dem Hintergrund der mit dem Individualitatsbegriff verbundenen Prob-
lematik verstehen. Konkret ist das gottliche Gebot genau dann, wenn es sich
einem bestimmten Menschen, zu einer bestimmten Zeit, an einem bestimmten
Ort erschliesst. Barth arbeitet sich in seiner Ethik detailliert an all den Aspekten
ab, die den lebensweltlichen Kontext von Menschen in konkreten Situationen
bestimmen. Wichtig werden diese allerdings in einer ganz anderen Hinsicht
als bei Schleiermacher oder Herrmann. Die Individualitit des Glaubens spielt
tur Barth nur deshalb eine Rolle, weil in ihr das gottliche Gebot entdeckt wird.
Dem Einzelnen wird dort, wo sich Gottes Gebot erschliesst, deutlich, dass kei-
ner jener Zusammenhinge, die seine Lebenswelt ausmachen, als massgeblich
fur eine gottlich gewollte Praxis gelten kann. Der Glaube bedeutet eine «Kri-
sis», «in der wir stehem»”. Er ist insofern kein «ethischer Uberzeugungsglaube,

96

sondern die «An-Erkenntnis»™ der vorausgesetzten Wirklichkeit Gottes. Der

Glaube setzt damit einen Reflexionsprozess aus sich frei, der zu der Einsicht
fuhrt, dass alle bestimmenden Merkmale der individuellen Lebenswirklichkeit
jedenfalls in konstitutiver Hinsicht nichts fir die Legitimitét christlicher Praxis

89  Die theologische Ethik habe demnach «iberhaupt nicht Menschen und Handlungen zu
beurteilen, sondern Gottes Gebot zu bedenken», Barth: Ethik I, 211.

90  Barth: Ethik I, 425.

91  Barth: Ethik I, 98.

92 Barth: Ethik I, 135.

93 Barth: Ethik I, 125.

94  Barth: Ethik I, 128.

95  Barth: Ethik I, 147.

96  Barth: Ethik I, 427.



Individualitit und Sozialitit 207

austragen. Dennoch ist es gerade die konkrete Situation des Individuums, in
die nach Barth das géttliche Gebot ergeht. Gottes Wille erschliesst sich als
konkreter Wille ausschliesslich in solchen individuellen Kontexten.

Der durch den Glauben freigesetzte Reflexionsprozess vollzieht die durch
das géttliche Gebot ausgel6ste «Krisis» auf drei Stufen. Barths Ethik ist dem-
entsprechend gegliedert. Die ihr zugrunde liegende Gliederung — Schépfung,
Versohnung und Erlosung — bildet einerseits unterschiedliche Dimensionen
der géttlichen Selbstoffenbarung ab. Diese Dimensionen kongruieren aus der
Perspektive des Subjekts mit den grundsitzlichen Relationen personaler Indi-
vidualitit: Das gottliche Gebot erschliesst sich dem Menschen zuniachst unmit-
telbar (Schoépfung), dann interpersonal (Versohnung) und schliesslich in einer
solchen Selbstbezichung, die um ihre vollstindige Bestimmtheit durch Gott
weiss (Erlosung). Damit wird eine an der glaubenden Subjektivitit orientierte
Theologie geradezu konterkariert. Allerdings erschopft sich Barths ethische
Theologie nicht in dieser kritischen Durcharbeitung der menschlichen Lebens-
wirklichkeit. Denn keine der genannten Relationen wird dadurch bedeutungs-
los, dass sie nicht als normativer Grund religioser Praxis dienen soll. Vielmehr
versteht der Mensch sich nach Barth erst dann vollstindig, wenn er sich als In-
dividuum in all diesen bestimmenden Relationen ganz im Lichte des géttlichen
Gebots sieht, das ihn total und als Ganzen betrifft.

Barth geht es um eine theonome Gebotsethik, die dennoch die Anliegen
von am menschlichen Subjekt orientierten Theologien und Philosophien auf-
nimmt, diese steigert und einer grosseren Komplexitit zuftihrt. Diese wird
dadurch erreicht, dass der Glaube auch als Denkweg beschrieben wird, der
permanent von Kritik zu Metakritik usf. eilt — immer unter der Vorausset-
zung, dass die eschatologische Bestimmtheit des Menschen durch Gott be-
reits «entschieden» ist. Die christliche Praxis, sofern sie «Spiegel» des gottlichen
Handelns ist, besteht darin, «nicht mehr zu wihlen, sondern erwihlt zu sein
und meine Erwihlung zu bewihren, durch meine Entscheidung auf alle Falle
die tiber mich gefallene Entscheidung zu vollstrecken»”. Christliche Praxis ist in
dieser Hinsicht immer symbolische Praxis. Zwar kann alles Handeln Spiegel
des gottlichen sein, wenn und sofern es unter den genannten Voraussetzun-
gen erfolgt. Besonders prignant geschieht dies jedoch in der Liturgie, in Pre-

97  Barth, Ethik I, 153.



208 Harald Matern

digt, Gebet und Gesang,”® Im liturgischen Handeln kommt der beschrittene
Erkenntnisvorgang symbolisch zum Ausdruck. Es erreicht dadurch grossere
Prignanz als alle anderen Handlungsformen, dass es bereits von sich aus sym-
bolisches Handeln ist. Zugleich — und damit schliesst sich der Kreis — ist das
genuin gottesdienstliche Handeln derjenige Impuls, der fiir den Einzelnen die
Vermittlungsleistung erbringt, die bei Herrmann in der sittlichen Kulturarbeit
besteht.

Dass sich aus einer solchen Zuspitzung der Ethik deutliche Anfragen an
die intersubjektive Vermittelbarkeit und Rechenschaftsfihigkeit der jeweils
handlungsleitenden Prinzipien ergeben werden, ist klar.”” Dennoch besteht die
Schwierigkeit der Ethik Barths m.E. nicht darin, die einzelnen bestindig nor-
mativ an einem Allgemeinbegriff zu messen (wie es kritische Formulierungen
wie die der «christologischen Gleichschaltungy nahe legen'”), sondern cher
in der zu starken Betonung der Spezifizitit und Konkretheit des jeweiligen
gottlichen Gebots. Offenbar ist das jeweils Gebotene intersubjektiv kaum ver-
mittelbar, gerade weil es in seiner Spezifizitit und Konkretheit nur fir den
Einzelnen gilt.

Allerdings ist Individualitit bei Barth in normativer Hinsicht nicht in erster
Linie ein Pridikat des glaubenden Menschen. Vielmehr sind es die radikale
Individualitit und Freiheit Gottes, die die Unableitbarkeit seines Willens — und
damit die Unanschaulichkeit des menschlichen Gehorsams — bedingen.'”! Da-
mit kénnte gefragt werden, ob die fundamentale Asymmetrie in der Beziehung
von Gott und Mensch wmutatis mutandis auch auf die Theorie sozialer Strukturen
tbertragen wird.

Ein Prifstein kann hier die Lehre von Mann und Frau in der Schop-
fungsethik der KD sein. Die Beziechung von Mann und Frau begreift Barth als

98 Vgl Barth: Ethik II, 330.

99 Vgl etwa W. Pannenberg zum «Dezisionismus» der Ethik Barths, in: B. Klappert: Versoh-
nung und Befreiung, Versuche, Karl Barth kontextuell zu verstehen (NBSyTh 14), Neukir-
chen Vluyn 1994, 14.

100 EW. Graf: Die Freiheit der Entsprechung zu Gott. Bemerkungen zum theozentrischen
Ansatz der Anthropologie Katl Barths, in: T. Rendtorff (Hg.): Die Realisierung der Frei-
heit. Beitrige zur Kritik der Theologie Karl Barths, Giitersloh 1975, 76-118; F. Wagner:
Theologische Gleichschaltung, Zur Christologie bei Karl Barth, in: ebd., 10-43.

101 Vgl. T. Rendtorff: Radikale Autonomie Gottes. Zum Verstindnis der Theologie Karl
Barths und ihrer Folgen, in: ders.: Theorie des Christentums, Giitersloh 1982, 161-181.



Individualitit und Sozialitit 209

paradigmatische Form der Sozialitit."”” Noch in den Ethikvorlesungen galt die
Freundschaft als grundlegendste Form personaler Beziehungen. Dass Barth
in der KD von einem symmetrischen auf ein asymmetrisches (Mann->Frau,
A->B) Modell umgestellt hat, spricht auf den ersten Blick nicht dafiir, dass
er sein Denken individualtheologisch weiterfithrt. Auf den zweiten Blick aber
wird gerade an dieser Umstellung ein wichtiges Problem deutlich: Wihrend
Beziehungen zwischen Personen jedenfalls begrifflich grundsitzlich als sym-
metrisch gedacht werden, liegt der Fokus bei Individuen auf deren Differenz.
Sollte eine Ethik das Individuelle prinzipialisieren wollen, musste genau dieses
Problem gel6st werden: Wie kann mit den real existierenden Differenzen zwi-
schen individuellen Personen so umgegangen werden, dass diese nicht automa-
tisch in Uber- oder Unterordnungen miinden? Wie ist es moglich, qualitative
Differenzen'” zwischen Personen nicht in Wertunterschieden auszudriicken?
Gerade die Tatsache, dass Barth das geschichtlich Individuelle dogmatisch
ernst nimmt, bringt eine ethisch-praktische Schwierigkeit mit sich, die auch
nicht einfach durch den Verweis auf die durch Christus vermittelte gleiche
Beziechung aller zum Schopfergott aufgelost werden kann. Denn es ist ja eben
diese Vermittlung, die gegen den Vorwurf der gleichzeitigen Vereinheitlichung
(«Gleichschaltungy) aller nicht unsensibel bleiben kann.

An dieser Engfithrung wird deutlich, dass die hier verhandelte Problemstel-
lung bei Barth ein dusserst komplexes Niveau erreicht hat, das méglicherweise
nicht nur Paradoxien, sondern auch Aporien aufweist. Ein Blick auf Barths be-
ruchtigtsten theologischen Zeitgenossen, den «Chefideologe[n]| der Deutschen

Christen»'™, erlaubt es, die Problematik noch prignanter herauszuarbeiten.'”

102 «Die erste und exemplarische Unterscheidung und Bezichung zwischen Mensch und
Mensch ist die zwischen Mann und Fram,, KD 111/4, 128. Die sexuelle Differenz wird von
Barth als Inbegriff der Unterschiedenheit von Menschen aufgefasst. Sie ist die «Urform
alles Ich und Du, aller Individualitit, in der Mensch und Mensch voneinander verschieden
sind und zusammengehéreny», KD 111/4, 166.

103 Damit sind in diesem Kontext «innere» Differenzen gegentiber rein quantitativen «dusse-
ren» gemeint. Hs liegt mir personlich fern, die sexuelle Differenz als qualitative einzustu-
fen.

104 Pfleiderer: Karl Barths praktische Theologie (Anm. 78), 106.

105 Vgl. zum Verhiltnis Barth — Hirsch in politischer Hinsicht den von Heinrich Assel aus-
gewerteten Briefwechsel Hirschs mit Wilhelm Stapel, H. Assel: «Barth ist entlassen ...
Neue Fragen im Fall Barth», in: H. Assel u.a. (Hg): Zeitworte. Der Auftrag der Kirche
im Gesprich mit der Schrift. Festschrift zum 65. Geburtstag von Friedrich Mildenberger,



210 Harald Matern

2.4 Heroische Individualitit bei Emanuel Hirsch
In der Theologie Emanuel Hirschs (1888-1972) wird das Individualititspro-
blem auf eine Weise behandelt, die dem Losungsvorschlag Barths nahezu dia-
metral entgegengesetzt erscheint. Fur Hirsch bleibt die Orientierung an einer
idealistisch geprigten Ausdeutung subjektiver Frommigkeit zeitlebens mass-
geblich. Das politische Geschehen und die Entwicklung des neuzeitlichen

106

Wahrheitsbewusstseins'™ stellen fir ihn Anfragen an die Theologie dar, die

107

ihre stetige «Umformungy»'’’ zur Richtschnur dogmatischen Denkens werden

lassen. Die sich auf diesem Weg herausbildende Theologie stellt den Begriff
des Gewissens in den Mittelpunkt. Es hat systematisch nicht nur eine Schar-
nierfunktion zwischen Dogmatik und Ethik, sondern auch zwischen Religion
und gesellschaftlicher Offentlichkeit.!®®

Mit der Zentralstellung, die er dem Gewissensbegriff gibt, schliesst Hirsch
an die Schule Karl Holls an, die die Theologie Luthers mit der Philosophie Im-
manuel Kants ausdeutete. In der Konsequenz erscheint Luther als Begriinder
einer frommigkeitstheoretisch fundierten Theologie."” Luthers Gewissensbe-

Nirnberg 1994; ferner mit kritischem Vorbehalt auch die Untersuchung von W. Buff: Karl
Barth und Emanuel Hirsch. Anmerkungen zu einem Briefwechsel, in: H.M. Muller (Hg,):
Christliche Wahrheit und neuzeitliches Denken. Zu Emanuel Hirschs Leben und Werk
(Theologische Forschungen und Beitrige 4), Tubingen/Goslar 1984, 15-36.

106 Vgl. zum Uberblick H.-W. Schiitte: Christliche Rechenschaft und Gegenwartsdeutung,
Zum theologischen Werk E. Hirschs, in: ]. Ringleben (Hg.): Christentumsgeschichte und
Wahrheitsbewuf3tsein. Studien zur Theologie Emanuel Hirschs, Berlin 1991, 1-14.

107 Vgl. exemplarisch E. Hirsch: Die Umformung des christlichen Denkens in der Neuzeit.
Ein Lesebuch, Tibingen 1938. Dazu E. Herms: Die Umformungskrise der Neuzeit in der
Sicht Emanuel Hirschs. Zugleich eine Studie zum Problem der theologischen Sozialethik
in einer posttraditonalen Welt, in: Miller (Hg,): Christliche Wahrheit und neuzeitliches
Denken (Anm. 105), 87-141.

108 Vgl. M. Hentschel: Gewissenstheorie als Ethik und Dogmatik. Emanuel Hirschs «Christli-
che Rechenschaft» (Neukirchener Beitrige zur systematischen Theologie 17), Neukirchen-
Vluyn 1995.

109 Vgl. dazu die Dissertation von H. Assel: Der andere Aufbruch. Die Lutherrenaissance
- Ursprunge, Aporien und Wege. Karl Holl, Emanuel Hirsch, Rudolf Hermann (1910-
1935), Gottingen 1994.



Individualitat und Sozialitat 211

111

griff'"” erginzt Hirsch mit Elementen der Philosophie J.G. Fichtes'" zu einem

unmittelbar ethisch wirksamen Begriff. Zugleich bezeichnet das Gewissen bei
Hirsch das individuelle Selbstbewusstsein in seiner lebensweltlichen Ausbildung,
Fur diese existentielle Komponente steht der Rekurs auf S. Kierke-gaard.'"
Zu den bestimmenden Aspekten der Lebenswelt eines Individuums gehort
nach Hirsch grundsitzlich der geschichtliche Kontext. Dieser stelle einen or-

ganischen Zusammenhang dar, aus dem der einzelne hervorgeht und in den

er bleibend eingebunden ist. Materialen Ausdruck finden die schicksalhaften'"’

«Geschichtsmachte»'" in ihren biologischen Konkretisierungen. Geburt und
Tod gehoren hierher, aber auch die sozialen Interaktionen, in denen sich die in-
dividuelle Personlichkeit entwickelt. Hirsch geht davon aus, dass hier volkhafte
Gréssen eine besondere Bedeutung haben. In diesen treffen Geschichts- und
«Lebensmichte» zusammen und bringen «geistige» Wahrheiten oder Werte her-

110 Vgl. E. Hirsch: Lutherstudien. Bd. 1 [Emanuel Hirsch: Gesammelte Werke. Hg.v. H.M.
Miiller, Bd. 1], Waltrop 1998; E. Hirsch: Lutherstudien. Bd. 2 [Emanuel Hirsch: Gesam-
melte Werke. Hg.v. H.M. Miiller, Bd. 2], Waltrop 1998; E. Hirsch: Lutherstudien. Aufsitze
und ein unveroffentlichter Vortrag aus den Jahren 1918 bis 1954. Ausgewihlt und mit einer
Einfiihrung hg.v. H.M. Miiller [Emanuel Hirsch: Gesammelte Werke. Hg.v. H.M. Miiller/U.
Barth/A. Beutel/M. Lobe/A. von Scheliha/H.-W. Schitte, Bd. 3], Waltrop 1999. Vgl. zu
Anlage und Konzeption der Lutherdeutung Hirschs auch ]. Dierken: Gewissensreligion.
Emanuel Hirschs Lutherstudien im Rahmen der Gesammelten Werke, ThR 69 (2004) 345-
358.

111 Vgl. E. Hirsch: Fichte-Studien 1914-1929. Neu herausgegeben und mit einem Nach-
wort versechen von U. Barth [Emanuel Hirsch: Gesammelte Werke. Hg.v. H.M. Miller/U.
Barth/A. Beutel/M. Lobe/A. von Scheliha/H.-W. Schutte, Bd. 24], Waltrop 2008. Vgl.
dazu grundlegend U. Barth: E. Hirschs Deutung der Religionsphilosophie Fichtes, in:

. aa.0, 429-451.

112 Vgl E. Hirsch: Kierkegaard-Studien [Studien des apologetischen Seminars, hg. im Auftrag
des Vorstandes von C. Stange, Gottingen, Heft 29, 31, 32, 36], Gitersloh Bd. I 1930; Bd.
IT 1930; Bd. 111 1933; zum Uberblick in hermeneutischer Perspektive vgl. M. Wilke: Die
Kierkegaardrezeption Emanuel Hirschs. Eine Studie tiber die Voraussetzungen der Kom-
munikation christlicher Wahrheit (HUTh 49), Tibingen 2005; ferner Hentschel: Gewis-
senstheorie als Ethik und Dogmatik (Anm. 108), 110-131.

113 Hirsch spricht in seinem dogmatischen Werk gerne insbesondere vom Volk als einer
«Schicksalsgemeinschafts, vgl. E. Hirsch: Schépfung und Siinde in der natiirlich-geschicht-
lichen Wirklichkeit des einzelnen Menschen. Versuch einer Grundlegung christlicher Le-
bensweisung (BSTh 1), Tubingen 1931, 71 u.6.

114 Vgl E. Hirsch: Christliche Rechenschaft. 2 Binde [Werke, ITI, 1.1 u. 111, 1.2]. Bearbeitet
von H. Gerdes, Berlin 1978, §§112-120 (im Folgenden zitiert als CR unter Angabe der
Bandnummer).



212 Harald Matern

vor, die sich als «Ordnungen» (z.B. Familie und Staat) konkretisieren. Die Le-
bens-, Ordnungs- und Geistesmachte sind die «den ethischen Inhalt des mensch-
lichen Daseins bestimmenden schaffenden Gewalten der Geschichte».'"

Entscheidend fiir das Verstindnis der Theologie Emanuel Hirschs ist die
Frage, wie das Verhiltnis von individuellem Gewissen zu den es prigenden
Michten interpretiert wird.

Einerseits kann Hirschs Gewissensbegriff transzendentalphilosophisch ge-
deutet werden."® Trifft diese Deutung zu, dann hat der Einzelne gerade dadurch,
dass sein religioses Bewusstsein durch einen inhaltlich nicht naher bestimmten
Gott beherrscht wird, die Moglichkeit, jeglichen Aspekt seines geschichtlichen
Kontextes kritisch zu hinterfragen — gleich, wie sein konkretes Handeln aus-
fallt. In diesem Szenario ist die Religion diejenige Bewusstseinslage, welche die
Moglichkeit der Freiheit des Individuums innerhalb der Geschichte offenhailt.
Hirsch kann in dieser Perspektive geradezu als Ideologiekritiker dargestellt wer-

117

den.'"” Andererseits kann Hirschs Gewissensbegriff auch ontologisch verstan-

den werden.'®

Trifft diese Deutung zu, dann steht nach ihr der Einzelne in
einem deterministischen Zusammenhang. Das religise Bewusstsein wird, wie
alle anderen Aspekte des individuellen Bewusstseins, durch seinen Kontext der-
art gepragt und tberformt, dass daraus weder ein kritisches Bewusstsein noch
ein Bewusstsein individueller Freiheit erwachsen kann. Mit der ontologischen
Deutung des Gewissens bei Hirsch ist folglich der Gedanke der Selbstauflosung
des Religi6sen in die hier volkhaft gedachten Strukturen verbunden.

Die Ambivalenz der Hirschdeutung in der Forschung ist eine Folge der
materialistischen Einbettung seines urspriinglich idealistischen Denkens. Je
nachdem, wie stark die unterschiedlichen Aspekte gewichtet werden, wird eine

deterministische oder indeterministische Deutung daraus hervorgehen. Aller-

115 CR 11, Vorbemerkung zum zweiten Stiick des vierten Kreises, 238.

116 Fiir diese Option votiert U. Barth: Die Christologie Emanuel Hirschs. Eine systematische
und problemgeschichtliche Darstellung ihrer geschichtsmethodologischen, erkenntniskri-
tischen und subjektivititstheoretischen Grundlagen, Berlin 1992.

117 Vgl. U. Barth: Gott — Die Wahrheit? Problemgeschichtliche und systematische Anmerkun-
gen zum Verhiltnis Hirsch/Schleiermacher, in: J. Ringleben (Hg.): Christentumsgeschichte
und WahrheitsbewuBtsein. Studien zur Theologie Emanuel Hirschs (TBT 50), Berlin/New
York 1991, 98-157 (152-155).

118 Vgl. E. Herms: Die Umformungskrise der Neuzeit in der Sicht Emanuel Hirschs; ders.:
Emanuel Hirsch — Zu Unrecht vergessen?, Luther 59 (1988), 11-121 (I); Luther 60 (1989),
28-48 (11I).



Individualitiat und Sozialitit 213

dings kann die Entscheidung fiir eine der beiden Deutungen nicht abstrakt ge-
troffen werden. Zu Hirschs religionsphilosophisch-dogmatischem Hauptwerk
gehort konstitutiv eine Ethik. Die Frage, in welcher Weise die Individualitat des
Menschen ethisch thematisch wird, muss als unmittelbare Konsequenz ihrer
fundamentaltheologischen Ausdeutung verstanden werden.

Ahnlich wie Wilhelm Herrmann entwickelt Hirsch keine ausgefiihrte Ek-
klesiologie.""” Er sicht das Christliche in der abendlindischen Kulturtradition
derart verwurzelt, dass es keiner eigenstindigen institutionellen Reprisentati-
on bedarf." Religion und religiése Praxis werden methodisch als individuelle
Bewusstseinslagen und Handlungen gedacht. Das religiése Bewusstsein hat
fur die Ethik die spezifische Funktion, Entscheidungsfahigkeit herzustellen.
Dabei kommt der Vernunft nur eine eingeschrinkte, instrumentelle Bedeu-
tung zu. «[V]erniinftiges Uberlegen» dient nicht der Begriindung oder Kritik
von Handlungen, sondern nur dazu, «in den einzelnen Entscheidungen und
Handlungen»'”' die konkreten Inhalte zu bestimmen, die im vorgegebenen so-
zialen Umfeld zu bearbeiten sind. Zwar konnen einzelne Handlungen durch
Normen und Werte orientiert werden; deren Anwendung muss jedoch derart
individuell und situativ erfolgen, dass die tatsichliche Entscheidung zugunsten
einer Handlungsoption gegentiber einer anderen in ihren Griinden unanschau-
lich bleiben muss.

Hirsch radikalisiert den auch bei Herrmann und Barth priasenten kan-
tischen Gedanken des Handelns gegen die eigenen Neigungen als Normal-
modus der Sittlichkeit. Dafiir ist zweierlei entscheidend. Zum einen ist ein
zentraler Aspekt des Christentums der Gedanke der Selbstiiberwindung in
der Form des Selbstopfers. Nach Hirsch ergibt sich «das tiefste und stirkste
Freiheitsgefiihl [...] in der Seligkeit des Opferns»'*. Bestimmte Situationen
erfordern ein Handeln, das so sehr gegen die eigenen Neigungen gerichtet ist,

119 Hirsch bezieht sich explizit auf Herrmanns Konzeption der Ethik, vgl. CR 11, § 102, 184.

120 Hirschs Vorstellung zufolge hat das Christentum in besonderer Weise die «weillen Herren-
volker der Erde geformt» (CR 11, § 91,114). Auch die Familie Jesu sei hochstwahrscheinlich
«heidnischen Ursprungs» gewesen und vermutlich «zwangsbeschnitten worden (CR 1I, §
91). Das geschichtliche Schicksal des Christentums stehe in unmittelbarem Zusammen-
hang damit, «ob die weilen Herrenvoélker ihre Weltherrschaft werden behalten und vollen-
den kénnen» (CR 11, § 91, 115).

121 CR1, § 63, 272,

122 CR1, § 68, Erlauterung, 302.



214 Harald Matern

dass es in der Preisgabe des eigenen Lebens miindet.'” Vorbild fir ein solches
Handeln ist das Selbstopfer Christi am Kreuz. Christi «Zerbrechen» am Kreuz
wird als «Zersprengen des menschlich-irdischen Lebens durch die gottliche
Hertlichkeit»'** aufgefasst. Durch die individuelle Aneignung des «Christusle-
bens» und den handelnden Nachvollzug dieser Hingabe wird der Einzelne zum
«Heroischen»'® erhoben und zur «Selbstpreisgabe»'* befihigt.

Zum anderen wird diese ethische Anverwandlung der Kreuzestheologie in
den vorher beschriebenen Kontext der «Geschichtsmichte» eingezeichnet. In
diesem Kontext hat der Einzelne nur transitorische Bedeutung, Der Fortbe-
stand des Volks und die Erfillung seiner Bestimmung tibersteigen das indi-
viduelle Schicksal. Der Einzelne erfillt seine Bestimmung genau dann, wenn
er den Zweck dieses Ganzen zu seinem eigenen Zweck macht. In der Konse-
quenz kann das fiir den Einzelnen gebotene Handeln auch die Notwendigkeit
der vollstindigen Selbstpreisgabe mit sich bringen. Die «Hingabe an alle schaf-
fenden Lebensmachte unsers Volkstums in seiner natiirlich-geschichtlichen
Arp'? ist die «ethische» Transformation der Hingabe Christi an Gott. Anders
herum gewendet kann das Volk sich gegen storende Einzelne schiitzen, indem
es beschliesst, dass diesen «das Leben ganz genommen werden muf3»'*%.

Zwar kann Hirsch hier nicht die Vergottung des Volkes vorgeworfen wer-
den, wohl aber die religiose Aufladung einer Geschichtsphilosophie, in der der
Einzelne nur untergeordneten Wert hat. Die Krux dieser Form der Ethik liegt
paradoxerweise in der heroischen Ubersteigerung des Individualititsgedankens.
Das Selbstopfer als Inbegriff des Selbstvollzugs kann nur dort zur dussersten
ethischen Richtschnur werden, wo prinzipiell eingerdumt wird, dass individuel-
le Differenzen zu einem unterschiedlichen Wert der jeweiligen Person fihren.
Dabei wird «Wert» in rein funktionaler Perspektive mit Blick auf das Ganze
des Volkes ausgesagt, nicht aber in prinzipieller Form als eine Bestimmung,
die der Mensch von Gott erhilt. Zwar betont Hirsch durchaus die Heiligkeit
der einzelnen Person. Insofern jeder Mensch ein Gewissen vor Gott ist, muss

123 Die Handlung wird vom einzelnen als sinnvoll empfunden, «ganz gleich ob er sich dabei
opfern mub». CR 11, § 126, 334.

124 Hirsch: Schéptung und Stinde (Anm. 113), 42.

125 CRII, § 123, 320.

126 Hirsch: Schépfung und Siinde (Anm. 113), 88.

127 Hirsch: Schopfung und Siinde (Anm. 113), 27.

128 CRII, § 129, 347.



Individualitit und Sozialitit 215

er vom Anderen heilig gehalten werden: Gott «macht uns einander heiligy'®.
Ethisch hat Hirschs individualistische Engfithrung der Theologie allerdings die
Konsequenz, dass sie in sich die Méglichkeit der praktischen Vernichtung des
Individuellen legitimiert.

3. Zum Schluss: «Individualitat und Sozialitaty als Paradigma protestantischer Theologie?
Uberblickt man anhand der vier skizzierten Positionen exemplarisch die Ent-
wicklung protestantisch-theologischen Individualititsdenkens im 19. und in
der ersten Halfte des 20. Jahrhunderts, fillt zunachst auf, dass die Problem-
stellung sich von ihren eher spekulativ geprigten Anfangen her offenbar mehr
und mehr in eine realgeschichtliche, konkrete Richtung verschoben hat. Im
Vordergrund stehen die konkreten Handlungen bestimmter Individuen sowie
die soziostrukturellen und situativen Bedingungen, unter denen diese realisiert
werden konnen. Im Denken Schleiermachers herrschte das Anliegen vor, die
mit der gesellschaftlichen und denkerischen Modernisierung gegebenen Her-
ausforderungen im Rahmen einer geist- und subjektphilosophisch grundierten
Theorie der Religion zu bearbeiten, in der das Individuelle an biographischen
und performativen Aspekten festgemacht und im Rahmen einer Kultur- und
Gesellschaftsphilosophie entfaltet wird. Wilhelm Herrmann legt wie Schlei-
ermacher Wert auf die Herausarbeitung der Konstitutionsbedingungen indi-
vidueller Freiheit. Dennoch treten bei thm biographisch einmaliges Erlebnis
und daran anschliessende Personlichkeitsverinderung in den Vordergrund der
Religionstheorie, so dass die damit einhergehende Vorstellung religioser Praxis
nahezu vollstindig auf Sittlichkeit abgestellt wird. Das Bewusstsein der Fragi-
litdt sittlicher Subjektivitit und das Wissen darum, dass sie sich nur entfalten
kann, wenn gewisse Rahmenbedingungen gegeben sind, lassen auch bei Herr-
mann die Religion zum gesellschaftlichen Hort individueller Freiheit werden.
Anders verhilt es sich bei Karl Barth und Emanuel Hirsch. Die emphati-
sche Betonung des Individuellen unter gleichzeitigem Verweis auf moralische
Egalitit wird von beiden im Blick auf die Religion hinterfragt. Der Grund da-
fur scheint in beiden Fillen die Einsicht zu sein, dass individuelle Differenzen
zwar religiés plausibilisierbar, aber gerade nicht moralisch indifferent sind: Es
gibt bleibende Unterschiede zwischen den Menschen, die auch fiir die religiGse

129 CRI, § 64, 277.



216 Harald Matern

Praxis nicht irrelevant sind, wenn diese unter anderem als Entfaltung von Frei-
heit verstanden werden soll. Deshalb schliesst Barth die individuelle L.ebens-
welt aus den Konstitutionsbedingungen moralisch legitimer religiGser Praxis
aus; gleichzeitig aber spricht er ihr die Bedeutung des allein méglichen Reali-
sierungszusammenhangs christlicher Freiheit nicht ab. Anders Hirsch: Er radi-
kalisiert das moderne Individualititsdenken und fuhrt es damit ad absurdum.
Wo als Grenzbegriff des Individuellen das Selbstopfer in einer als tibermichtig
empfundenen sozialen und geschichtlichen Situation auftaucht, wird die indi-
viduelle Freiheit eines Grundes beraubt, der ihren Bestand garantieren konnte.
Zwar hat in konstitutiver Hinsicht auch fur Barth das Individuelle nur transito-
rischen Charakter. Gerade dieser Zug scheint ihn aber davor zu bewahren, die
Realisierungsbedingungen individueller Freiheit als theologisch normativ zu
verstehen und damit praktisch religiés zu verkliren. Wo man Barth vorwerfen
konnte, das Individuelle zugunsten einer christologischen Uberformung der
Anthropologie zu verabschieden, muss Hirsch im Gegenzug die Verklirung
geschichtlicher und quasi-biologischer <Tatsachen> ins religiés Schicksalhafte
vorgehalten werden. Wahrend die Kritik an Hirsch allerdings gerade dort an-
setzt, wo mit der Ethik die praktischen Konsequenzen seines dogmatischen
Denkens in den Blick riicken, verkennt eine Kritik der Theologie Barths als to-
talitarismusaffin gerade die Bedeutung der intendierten religisen Praxis auch
fur sein dogmatisches Denken. Um die Individualitit des Religiosen geht es
— von Schleiermacher bis zu Barth und Hirsch — offenbar jeweils dort, wo mit
der praktischen Dimension auch die Aussenbeziechungen der Religion wie der
Theologie in den Blick kommen. Und die Positionalitit der Theologie ist ihrer-
seits auf eine Theorie der Praxis verwiesen, die diese zwar nicht legitimieren,
wohl aber zum 6ffentlichen Gesprich hin ausrichten kann.

Gerade der Blick auf Barth und Hirsch hat gezeigt, dass die mit den Be-
griffen «Individualitit und Sozialitit» angezeigte Problemstellung im 20. Jahr-
hundert unter Vorzeichen behandelt werden muss, die theologisch dusserst
komplex sind. Wenn der «ethische Sinn» dogmatischer Theologie auch darin
bestehen kann, Begrindungs- und Realisierungszusammenhang religi¢ser Pra-
xis miteinander ins Verhaltnis zu setzen, dann muss diese Verhaltnisbestim-
mung einerseits auf den sozialen Kontext reagieren kénnen und andererseits
die theologische Tradition nicht ausser Acht lassen. Dabei ist deutlich gewor-
den, dass die Verschiebung der Problemstellung im 20. Jahrhundert — weg von
den Konstitutions- hin zu den Vollzugs- und Realisierungsbedingungen indi-



Individualitat und Sozialitat 217

vidueller Freiheit — ihre eigenen Schwierigkeiten mit sich bringt. Durch die
Verschiebung des Problemhorizonts ist allerdings die Fragestellung keinesfalls
obsolet geworden. Die fortschreitende Transformation des gesellschaftlichen
Ortes der Religion soll jedoch nicht davon abhalten, nach ithrem Bedeutungs-
gehalt fiir einzelne Menschen sowohl im Blick auf deren Selbstdeutung als
auch hinsichtlich ihrer Handlungsorientierung im sozialen Kontext zu fragen.
Eine theologisch legitime Verhaltnisbestimmung von Individualitit und Sozi-
alitit und die Forderung einer religiésen Praxis, die der Freiheit nicht nur eine
begrenzende Funktion zuerkennt, sondern ihre individuelle Entfaltung befiir-
wortet und fordert, sind weiterhin Desiderate einer Theologie, die den sozialen
und historischen Kontext ihres Denkens nicht ausser Acht lassen will.

Dass die Problemstellung in ithrer Grundstruktur unvermindert von Belang
ist, bedeutet allerdings nicht, dass die Mittel zu einer angemessenen theologi-
schen Bearbeitung bereits in ihrer theologiehistorischen Entfaltung vorlidgen.
Es konnte sein, dass eine aktuelle Anndherung nicht anders denn in kleinen
Schritten, unter Zuhilfenahme neuer Denkformen und unter Beschreitung
neuer Denkwege erfolgen kann. Doch durfte es sich auch lohnen, bereits Ge-
dachtes auf seine Erschliessungskraft auch fur gegenwirtige Herausforderun-
gen zu befragen.

Dabei konnte es sich lohnen, den Blick nochmals auf die aufgezeigten
Schwierigkeiten zu lenken. Dafiir eignen sich besonders die Ansitze Barths
und Hirschs. Wenn beiden eine «Aufhebung» des Individuellen vorgeworfen
werden kann, dann hat dies einen Grund. Die Vermittlung von Individua-
litdit und Sozialitit kommt offenkundig nicht ohne die Voraussetzung eines
Allgemeinbegriffs aus. Ob dies die Subjektivitit, der Begriff der Menschheit,
Christus oder auch das Volk ist: Ein vermittelnder Parameter tritt jeweils zwi-
schen Individuelles und Allgemeines. Diese Feststellung muss zunachst nicht
als Anfrage an die analysierten Positionen gewertet, sondern kann auch auf die
Fragestellung zurtickgelenkt werden. Wenn es stimmt, dass das Individuelle
begrifflich nicht erfassbar ist, muss es immer im Hinblick auf einen Allge-
meinbegriff ausgesagt werden. Die theoretische Herausforderung ist demnach
nicht am Ort der Bestimmung des Individuellen zu lokalisieren. Vielmehr liegt
die Schwierigkeit darin, einen vermittelnden Allgemeinbegriff so zu formulie-
ren, dass die Abweichung von ihm (seine «Individualisierungy) nicht sofort als
defizitir gebrandmarkt wird. Oder, in dogmatischer Sprache ausgedriickt, dass
der Stinder a/s Sinder gerechtfertigt ist.



218 Harald Matern

Abstract

Die protestantische Theologie hat sich in der Moderne nicht nur mit der Transforma-
tion der sozialen Verhiltnisse auseinandersetzen mussen, sondern auch versucht, einen
eigenstindigen Beitrag dazu zu leisten. Ein besonders markantes Beispiel dafiir stellt
die Auseinandersetzung mit der gesellschaftlichen Individualisierung dar. Angestossen
wurde das theologische Nachdenken tiber «Individualitit» durch ED.E. Schleiermach-
er. Das Individuelle des Menschen erhalt in seinem Werk eine spezifische Funktion fir
den Aufbau religitser (und nichtreligioser) Gemeinschaftsformen. Weitergefiihrt hat
dieses Denken besonders deutlich W. Herrmann, der die Ausbildung und Forderung
personlicher Individualitit zu den Kernaufgaben des Christentums zur Stabilisierung
der gesellschaftlichen Offentlichkeit rechnet. Nach der Krise des liberalen Denkens im
Ersten Weltkrieg verlor eine solche emphatische Befiirwortung des Individuellen ihre
Selbstverstandlichkeit. Wihrend K. Barth eine negative Theologie der Individualitit
entwickelte, propagierte sein Zeitgenosse E. Hirsch einen heroischen Individualismus.
Die Konsequenz beider Radikalisierungen waren die sozialethische Sprachlosigkeit
Barths und die theologische Auslieferung des Einzelnen an seinen Kontext bei Hirsch.
Der Blick auf diese «Klassiker» verweist auf die ethische Bedeutung des theologischen
Nachdenkens tiber das Individuelle auch fir die Gegenwart.

Harald Matern, Basel



	Individualität und Sozialität : zu einem Paradigma deutschsprachiger protestantischer Theologie in der Moderne

