
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 71 (2015)

Heft: 2

Artikel: Der schweigende Mose in Lev 10, 16-20

Autor: Kellenberger, Edgar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877700

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877700
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der schweigende Mose in Lev 10,16-20*

Lev 10: ein Text mit narrativen Leerstellen

Nach dem Bericht über den Bau des JHWH-Heiligtums während der

Wüstenwanderung (Ex 35-40) und den Weisungen für die Opferpraxis (Lev 1-8)

leiten Aaron und seine Söhne den ersten offiziellen Gottesdienst; und JHWH
legitimiert sie durch ein Feuer, das von ihm ausgeht und das Brandopfer
entzündet (Lev 9). Gleich im Anschluss daran berichtet Lev 10 von unerwarteten
und dramatischen Ereignissen: Aarons zwei älteste Söhne Nadah und Abihu

bringen «fremdes Feuen> für ein Räucheropfer, worauf von JHWFI ein Feuer

ausgeht und die beiden Söhne im Fleiligtum tötet. Dies wird samt den

Konsequenzen, die sich daraus für Aaron und Mose ergeben, mit manchen Details
erzählt. Doch gleichzeitig irritiert der Text durch zahlreiche narrative Leerstellen.

Ich nenne die wichtigsten:
a. Warum wird nicht deutlich gesagt, was mit dem «fremden Feuer» gemeint

ist, das Nadab und Abihu auf die Räucherpfannen legten?
b. Ist ihr Tod die Folge eines (zu eruierenden) Fehlverhaltens, oder ist dieses

Ende im Gegenteil eine besondere Ehrung der beiden Söhne?

c. Wie ist Aarons Reaktion auf diesen Tod zu interpretieren: als Schweigen,
Erstarren oder Trauern? Was geht in Aaron vor? Was wird mit dem
ambivalenten Verbum DÜ7 ausgesagt (10,3)?

d. Sind die hier folgenden Priestergebote samt Alkoholverbot (10,6-11) für
das Verstehen der damaligen Geschehnisse konstitutiv, oder sind sie hier

nur assoziativ angegliedert?

e. Warum wurde entgegen der Weisung in 6,19ff. der Sündopferbock ver¬

brannt anstatt im Heiligtum gegessen, und warum billigt dies Mose trotz
seines anfänglichen zornigen Vorwurfs?

Kritisches %ur Auslegungsgeschichte

Die Ausleger aller Zeiten haben viel Scharfsinn aufgebracht, um diese

Leerstellen aufzufüllen. Doch bereits die elementare Frage, ob der unerwartete

* Eine erste Fassung wurde im Juli 2015 vorgetragen am Meeting der EABS in Cordoba (in¬

nerhalb der von C. Berner und H. Samuel geleiteten Gruppe «Law and Narrative»).

ThZ 2/71 (2015) S. 136-143



Der schweigende Mose in Lev 10,16-20 137

Tod eine Strafe für eine Fehlhandlung oder eine Belohnung für ehrenwertes

Tun sei, beantworteten die Rabbis ganz unterschiedlich. Die Midraschim
Tanchuma und LevR bringen zusammengerechnet über ein Dutzend Begründungen,

warum YHWH hier strafte.1 Dabei holen sie sich ihre Argumente
sowohl aus dem narrativen Kontext als auch aus den Gesetzesbestimmungen
des Pentateuch.

Dasselbe gilt für die mittelalterlichen jüdischen Ausleger, welche je

verschiedene Antworten aus der Tradition favorisieren, aber auch neue vorbringen.

Als Beispiel sei Raschi erwähnt: Dieser entnimmt einerseits aus der Tradition,

dass die Söhne eine eigene halachische Entscheidung ohne Konsultation
ihres Lehrers Mose fällten und zudem betrunken waren. Andrerseits deutet er

ihren Tod positiver als Heiligung durch YHWH.2
Trotz der verwirrenden Fülle von unterschiedlichen Interpretationen, die

entmutigen könnten, schlagen in unserer Gegenwart jüdische und ebenfalls

christliche Exegeten neue Antworten vor und entdecken andere Gesetzesbrüche

und -konformitäten. In noch stärkerem Ausmass gilt dies für die

besonders änigmatische Kontroverse zwischen Mose und Aaron betreffend den

Sündopferbock am Ende von Lev 10. Hier findet z.B. Nihan eine so ausgeklügelte

Gesetzesreflexion vorausgesetzt, dass er die Verse geradezu als «founding

legend of priestly exegesis» bezeichnet.3

1 TanB ]"tiö DflS 7 und 13; LevR 20. Siehe zudem Jos. Ant. III 209 sowie bEr 63a und bjom
53a (die Söhne holten gemäss Lev 1,7 selber Feuer, anstatt auf Gottes Feuer vom Himmel
zu warten).

2 In Anlehnung an bZev 115b, und wohl ohne Kenntnis von Philos Deutung dieses Feuer¬

tods als Reinigung für den Aufstieg zum Himmel (SpecLeg 2,57; Fug 59; Som 2,67; Her
309).

3 Chr. Nihan: From Priestly Torah to Pentateuch. A study in the composition of the book
of Leviticus (FAT 2.R.15), Tübingen 2007, 602; weitere Stimmen sind gesammelt bei T.

Hieke: Levitikus 1-15 (HThKAT), Freiburg 2014, 398. Leicht andere Akzente setzen je A.
Ruwe: Das Reden und Verstummen Aarons vor Mose. Leviticus 9-10 im Buch Leviticus,
in: S. Lubs u.a. (Hgg.): Behutsames Lesen. Alttestamentüche Exegese im interdisziplinären
Methodendiskurs. Christof Hardmeier zum 65. Geburtstag (Arbeiten zur Bibel und ihrer
Geschichte 28), Leipzig 2007, 169-196 (189f.) und Chr. Frevel: «Und Mose hörte (es), und

es war gut in seinen Augen» (Lev 10,20). Zum Verhältnis von Literaturgeschichte,
Theologiegeschichte und innerbiblischer Auslegung am Beispiel von Lev 10, in: I. Müllner u.a.

(Hgg.): Gottes Name(n). Zum Gedenken an Erich Zenger (HBS 71), Freiburg 2012, 104-

136 (Austarierung der situativen Interpretationskompetenz der Aaroniden).



138 Edgar Kellenberger

Doch bevor weitere Spekulationen über Verfehlungen und Gesetzesreflexionen

angestellt werden, ist die Grundsatzfrage zu stellen,4 ob die bisher
aufgeworfenen Fragen an den Text wirklich dessen Intention gerecht werden. Worin

liegt die eigentliche Absicht der narrativen Leerstellen? Handelt es sich hier um
ein Vexierbild, das immer neu den Scharfsinn der Fragenden anstacheln soll?

Oder setzten die Leerstellen eine mündliche Belehrung der Adepten durch die

älteren Priester voraus, was hiesse, dass dieses Priesterwissen den Auslegern

von Lev 10 bereits früh verloren gegangen wäre? Doch solche abenteuerlichen

Vermutungen haben keinen Anhalt in den uns überlieferten priesterlichen Texten.

In letzter Zeit plädieren einige Stimmen dafür, dass die Leerstellen mit
Absicht dastehen und gar nicht aufgefüllt werden wollen, sondern Ausdruck eines

viel grundsätzlicheren Redens sind.

a. Greenstein (1989) spricht von einem «text most obviously open to endless

interpretation».5 Dekonstruktivismus gemäss Derrida ermögliche, die

Konstruktion aufzubrechen, als müsse das Schema von Schuld und Strafe auch

hier funktionieren.
b. Bibb (2001) geht von der grundsätzlichen Lückenhaftigkeit in jedem Geset¬

zeswerk aus. In der Praxis seien die Lücken jeweils situativ zu füllen. Gerade

dies müssten hier die Aaroniden tun, mit allen damit verbundenen Risiken.

So sehr dies auch einleuchten mag: Es stellt sich doch die Frage, ob eine

derartige Erfahrung auch anderswo im Pentateuch dokumentiert ist.

c. Watts (2007 und 2013) meint, dass narrative Ambiguität hier rhetorischen

Zwecken diene. Die konkreten Verfehlungen Aarons und seiner Söhne

kennen zu wollen, würde das elementare Mysterium des Priesterdienstes

zerstören. Etwas salopp formuliert Watts: «The message from the priests to
Israel is that <it is enough for you to know that our job is dangerous but God
has given us the ability to handle it.»>6 So wird Lev 10 zum legitimatorischen

4 Vgl. das Urteil von G.A. Anderson: «Through Those Who Are Near to Me, I Will Show

Myself Holy». Nadah and Abihu and Apophatic Theology, CBQ 77 (2015) 1-19 (12): «No

single explanation has garnered a consensus and it is highly unlikely that, after centuries of
reflection, any of them will ever do so.»

5 E. Greenstein: Deconstruction and Biblical Narrative, Prooftexts 9 (1989) 43-71 (63); s.

auch ebd. 62: «A story in which incinerated bodies are transported on intact garments gives

pause/cause to suspend our presumptions of reason and order.»

6 J.W. Watts: Ritual and Rhetoric in Leviticus. From Sacrifice to Scripture, Cambridge 2007,



Der schweigende Mose in Lev 10,16-20 139

Text für die besondere Stellung der Priester — allerdings in einer seltsamen

Engführung der Exegese,
d. Anderson (2015) folgt Greenstein, ersetzt aber Derridas Terminologie

durch eine «apophatische Theologie», welche über Gott nur mittels einer

via negativa reden könne, angesichts des unendlichen Abstands zwischen

Gott und seiner Schöpfung. Wissen zu wollen, wo die Aaron-Söhne gefehlt
haben, wäre Hybris; dasselbe gelte ebenso für die Frage, warum Gott z.B.

Kains Opfer nicht annahm.

Ein neuer Vorschlag

Im Folgenden unterbreite ich einen eigenen Vorschlag, der die narrativen
Leerstellen ernst nimmt. Angeregt werde ich dazu von meiner beruflichen Erfahrung

als Seelsorger. Zwar mag es befremden, das moderne Stichwort «Seelsorge»

ausgerechnet im Zusammenhang mit dem alttestamentüchen Priestertum
anzutreffen. Üblicherweise gelten die priesterschriftlichen Texte als frei von
seelsorgerlicher Empathie, weil sie nur an der Abbildung einer göttlichen

Ordnung auf Erden interessiert seien.7 Beim Fehlen von Empathie mag man u.a.

an das Verbot der Trauerriten denken, das in Lev 10,6 den Aaroniden auferlegt

wird. Jedoch scheint mir diese Leugnung einer priesterlichen Empathie ein

Vorurteil zu sein.

Glücklicherweise kennen wir mit Ezechiel einen Priester, dessen Gefühle

beim geforderten Verzicht auf die üblichen Trauerriten in Ez 24,17 benannt

werden: Nach dem plötzlichen Tod seiner Ehefrau soll und wird er «stöhnen».8

Der darauf folgende Imperativ D7 berührt sich mit Aarons Reaktion nach dem

ebenso plötzlichen Tod seiner beiden Söhne (Lev 10,3), der ebenfalls durch

JHWH bewirkt wurde. In beiden Fällen begegnet das seltene und ambivalente

Verbum DÜ7. Die Wörterbücher schwanken bei seiner Übersetzung zwischen

«schweigen», «reglos sein» und (entsprechend dem Akkadischen und Ugariti-

115f. Siehe auch J.W Watts: Leviticus 1-10 (HCOT), Leuven 2013, 551 (zu Lev 10,16-20):
«Aaron's reasoning remains opaque because the story is not trying to teach how to reason
about ritual, but rather that the priests have the final say.»

7 R. Péter-Contesse: Lévitique 1-16 (CAT Ilia), Genève 1993, 162 spricht wohl für viele,

wenn er Lev 10 bewertet als «un récit qui ne laisse guère de place pour l'émotion, mais

raconte les faits avec une froide objectivité.»
8 plN ni; vgl. dasselbe Verb auch in 9,4 (Seufzen TON und Stöhnen über die Abscheulichkeiten

des Volkes); 26,15 (Erschlagene stöhnen); Jer 51,52 (Durchbohrte).



140 Edgar Kellenberger

sehen) «trauern». Die Exegeten entscheiden sich sehr häufig für ein «Schweigen»

Aarons, doch wären dann eher die eindeutigeren Verben EHn oder HETI zu
erwarten. Jedenfalls meint DÜ7 nicht immer das Fehlen von akustischen Signalen,

sondern kann auch Reglosigkeit und Erstarren ausdrücken.9

Diese Ambivalenz zeigt sich deutlich in Ezechiels Zeichenhandlung (Ez

24,16-24): Was ihm an Trauerriten verboten ist, soll darauf hinweisen, dass in
Zukunft die Angeredeten dasselbe wie Ezechiel tun werden: Sie werden weder

weinen noch das ihnen gereichte Brot essen - nicht etwa weil es ihnen verboten

wäre, sondern weil sie aus seelischer Lähmung und körperlicher Erschöpfung
dazu unfähig sein werden. Die Kenntnis solcher menschlicher Ambivalenzen
ist Ezechiel zuzutrauen, nicht nur aufgrund dieses Textes, sondern auch seiner

sonstigen emotional aufgeladenen Zeichenhandlungen wegen. Hinzu kommen
sein Interesse am Individuum (vgl. 18,30) sowie die Gespräche mit Volksgenossen

in seinem räumlich beschränkten Haus.

Nun kann die spezielle Situation des exilierten Priesterpropheten gewiss

nicht eins zu eins auf den Normalfall eines in Jerusalem amtierenden Priesters

übertragen werden. Doch auch im Jerusalemer Tempel kam es zu vielen
Kontakten zwischen Priestern und Laien. Bei unterschiedlichen Opfern wirkten Laien

mit, indem sie ihre Hand auf das Opfertier legten, während es vom Priester

geschlachtet wurde.10 Zudem erfahren wir aus Lev 5 über die möglichen
Verfehlungen des Individuums, welche die Darbringung eines Sünd- oder Schuldopfers

(nson, DEW) verlangten und oft ein Schuldbekenntnis des Opfernden
einschlössen.11 Je nachdem ob sich die Opfernden ihrer Schuld bewusst waren
oder nicht, konnten die Priester ganz unterschiedliche Mienen beobachten.
Gerade auch trauernde und seelisch erschütterte Menschen begegneten ihnen

immer wieder.12 Sollte dies den Priestern wirklich gleichgültig gewesen sein?

Sowohl für Ez 24 wie für Lev 10,3 gilt: Menschliche Trauer äussert sich

häufig auf komplexe Weise, ohne dass man scheiden kann zwischen Sprachlo-

9 Vgl. Jos 10,12f («Sonne, stehe still»); Ex 15,6 (vor Schrecken erstarrt wie ein Stein); I Sam

14,9 und weitere Stellen.
10 Lev 1,3-5; 3,2.8.14; 4,24.29.33. Diese Texte beziehen sich auf die Opferarten nVffi,

trab© rar, riKon und pnp>.
11 Siehe Lev 5,5 (bitp HT) und vgl. auch Num 5,4.

12 Auch Orakelbefragungen als Kontakte zwischen Priestern und Laien in Not sind zu be¬

denken; doch leider erfahren wir darüber nichts Genaueres in den Texten (doch vgl. die

Praxis Ezechiels).



Der schweigende Mose in Lev 10,16-20 141

sigkeit, Erstarrung und Trauer.13 Noch weniger kann geklärt werden, ob sich

hinter Aarons Sprachlosigkeit ein Argumentationsdefizit oder eine Scham über

seinen Kompetenzverlust verbirgt, oder ob er «nur» über den Tod der Söhne

seelisch erschüttert ist.

Eine analoge Realität zeigt sich ebenfalls am Schluss von Lev 10; diesen

Versen wende ich mich nun im Folgenden zu.

Lev 10,16-20: Der Disput %wischen Mose undAaron

Aarons Entgegnung an seinen zornigen Bruder ist in sich ebenso schwer

verständlich, wie es die darauf folgende nur knapp erzählte Reaktion Moses ist.

Manche Exegeten haben versucht, sowohl Aarons Abweichen von der

Gesetzesbestimmung in Lev 6,19ff. als auch Moses nachträgliche Billigung jeweils

mit Schriftgelehrsamkeit zu erklären und so zu legitimieren.14 Doch jüdische

Schriftgelehrte wie z.B. Jacob Milgrom sind sich des spekulativen Charakters

solcher Exegesen stärker bewusst als christliche Exegeten.15

Ich schlage eine andere Interpretation vor, die vom seelsorgerlichen Aspekt
des dramatischen Geschehens und dem unerwarteten Tod der beiden Aaron-
Söhne ausgeht. In jedem Fall ist ernst zu nehmen, dass Aaron innert kurzer

Zeit zweimal ein Feuer JHWHs erlebt (9,24 und 10,2):16 Das erste Mal bedeutet

es für die Aaroniden höchste Legitimation ihrer führenden Verantwortlichkeit
für das Opferwesen. Doch kurz darauf stellt ein gleichartiges Feuer diese

Legitimation in Frage. Aaron verliert zwei Söhne, und seine Ehre als Hohepriester
und Vater erscheint gemindert.

Auf Moses zornigen Vorwurf an Eleasar und Itamar antwortet Aaron, der

Vater. Er bringt drei Sätze vor, die fragmentarisch wirken und mehr Fragen

13 Die Wiedergabe von 081 in Lev 10,3 durch die alten Übersetzungen zeigt eine vergleich¬
bare Komplementarität: Die Septuaginta betont mit K(XTevi>%0Ti Erstarren und Emotion
(vgl. die weiteren Belege von Kaxavûncopai: Isaak gegenüber Esau in Gen 27,38; Jakobs
Söhne in Gen 34,7; Ahab in I Kön 21,29 usw.). Die Targumim sowie Peschitta und Vulgata
hingegen rücken mit pITC? bzw. tacuit die Sprachlosigkeit (möglicherweise aber auch ein
demutsvolles Schweigen) in die Mitte.

14 Zusammenfassend zuletzt Hieke: Levitikus 1-15 (Anm. 3), 397f.

15 J. Milgrom: Leviticus 1-16 (AB 3), New York 1991, 627: «This entire pericope ends as

mysteriously as it began.» Seine eigene Auslegung (siehe bes. 635-640) geschieht tastend; er
beurteilt den Streitfall als Grenzfall («borderline case»).

16 Der Kontrast wird noch grösser, wenn man mit Raschbam (und anderen) ein einziges

JHWH-Feuer annimmt, das gleichzeitig legitimiert (9,24) und tötet (10,2).



142 Edgar Kellenberger

aufwerfen als Klarheit schaffen. Bereits sprachlich auffällig ist die Formulierung

des traumatisierten Vaters: «und dann ist mir solches passiert (rUfrnppl

n^îO VlX).» Wie sollte Aaron in einem solchen Zustand klare Argumente dafür

auf den Tisch legen können, warum die Uberreste des Sündopferbocks
verbrannt anstatt an heiliger Stätte gegessen wurden?

Wenn seelsorgerliche Überlegungen sich nicht in Kasuistik erschöpfen,
beinhalten sie viel Unausgesprochenes: Ein Mensch in Not kann nicht alles in
Worte fassen, was ihn bewegt. Ebenso wenig kann es ein beobachtender

Seelsorger. Denn wesensgemäss handelt es sich um ein komplexes und ambivalentes

Geschehen, das ein Mensch nicht überblicken kann. Darum ist es ernst

zu nehmen, dass Lev 10 keine detaillierten Überlegungen Aarons und Moses

bietet, sondern stattdessen irritierende Leerstellen belässt. Gerade darin zeigt
sich ein Wissen um komplexe und nicht auflösbare Ambivalenzen. Was nun
Aarons Verteidigung angeht, dass der Sündopferbock verbrannt anstatt

gegessen wurde: Gewiss wäre eine Erklärung viel zu simpel, welche dahinter
bloss mangelnden Appetit aus Trauer über die verstorbenen Aaron-Söhne
sähe. Doch ebenfalls zu simpel wäre es, die Abweichung von der Verordnung
in Lev 6,19 bloss mit der geschehenen Verunreinigung der heiligen Stätte

durch die Leichname zu erklären. Es dürfen auch seelsorgerliche Überlegungen

zu Aarons Regelwidrigkeit angestellt werden, wie dies vereinzelt bereits

bei älteren jüdischen Auslegern geschieht, die mit Aarons Trauer argumentieren.17

Aaron will mit seiner Verteidigungsrede gegen den erzürnten Mose nicht
zuletzt auch seine Ehre wiederherstellen. Er schliesst mit einer Frage, die

rhetorisch gemeint ist: «Und würde ich heute ein Sündopfer essen, wäre es

in JFIWHs Augen recht p'O1)?» (10,19). Moses Reaktion auf Aarons Verteidigung

wird änigmatisch kurz erzählt: «Und Mose hörte (es), und es war recht

in seinen Augen (tipv? Dt?1"!).» Die Wendung Tin 3Ü1 erscheint hier

auffälligerweise zweimal, und zwar positiv konnotiert. Dies überrascht, weil die

Formulierung dort, wo es um eine Konkurrenz zwischen Gott und Mensch

geht, allermeist eine Tat meint, über die ein Mensch losgelöst von JHWHs
Willen autonom und gegen JHWHs Willen gerichtet entschieden hat. Doch

17 Siehe die Anspielungen, die in bZev 99b-l 01b gesammelt sind. Deutlicher reden die Kom¬

mentare von Raschi und Ibn Ezra zu Lev 10,19£: Aaron als Trauernder (plN) sollte kein

Sündopfer essen.



Der schweigende Mose in Lev 10,16-20 143

in Lev 10 verhält es sich offensichtlich anders. Es geht um die Billigung einer

Meinung, die von einem andern Menschen ausgesprochen wurde.

Dasselbe gilt im Deuteronomium für Moses Billigung des Wunsches,

zuerst Kundschafter auszusenden, anstatt das Land sofort in Besitz zu nehmen

(Dt 1,22£); dasselbe gilt im Josua-Buch für den Aaron-Enkel Pinchas, der das

Anliegen der ostjordanischen Stämme billigt, die auf ihrem Gebiet eine Altar-

Replik als «Zeugen zwischen uns und euch» (Jos 22,26-33) bauen und dies

nicht als Treulosigkeit gegen JHWH verstehen. Dies billigen dann auch die

anderen Stämme Israels.

Diese drei Belege haben gemeinsam, dass die Billigung der jeweiligen

Handlung zwar ohne ausdrückliche Weisung JHWHs geschieht, aber im
Erzählkontext keineswegs negativ dargestellt wird. Eher erhält man den Eindruck
eines legitimen Ermessens-Spielraums, der von Mose und von Pinchas jeweils

genutzt wird. Das gilt ebenso für Moses Billigung von Aarons Regelwidrigkeit
in Lev 10. Moses Reaktion im V. 20 ist im Zusammenhang mit seiner ersten
Reaktion auf den Tod der Aaronsöhne in Vers 3 zu sehen, als er ein Gotteswort
zitiert: «An denen, die mir nahe sind, erweise ich mich heilig (ni EHp), und vor
dem ganzen Volk zeige ich meine Herrlichkeit (ni 733).» Ich sehe darin Moses

solidarisches Bewusstsein eingeschlossen, ebenfalls zu denen zu gehören, die —

gemäss der Formulierung des Gottesworts — JHWH «nahe sind». Somit stellt

sich Mose solidarisch mit unter das Gottesgericht, das durch JHWHs ambivalente

gefahrliche Heiligkeit und durch seinen Kabod verursacht wurde. Oder
wie es im Neuen Testament der 1. Petrusbrief selbstkritisch sagt: «Das Gericht

beginnt am Hause Gottes» (I Petr 4,17).

Abstract
Narrative Leerstellen fallen in Lev 10 besonders stark auf und haben im Laufe der

Auslegungsgeschichte zu zahlreichen scharfsinnigen und phantasievollen
«Auffüllungs-Versuchen» geführt, die untereinander kombinierbar sind oder sich gegenseitig
ausschliessen. Jedoch muss es einen Grund haben, weswegen Lev 10 nicht eindeutiger
formuliert ist. Der vorliegende Beitrag schlägt vor, die Leerstellen als bewusste Darstellung

von unauflösbaren Ambivalenzen ernst zu nehmen. Voraussetzungen dazu sind

seelsorgerüche Erfahrungen der Priester Israels.

Edgar Kellenberger, Oberwil


	Der schweigende Mose in Lev 10, 16-20

