Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 71 (2015)

Heft: 2

Artikel: Der schweigende Mose in Lev 10, 16-20
Autor: Kellenberger, Edgar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877700

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877700
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der schweigende Mose in Lev 10,16-20

Lev 10: ein Text mit narrativen 1 eerstellen

Nach dem Bericht iiber den Bau des JHWH-Heiligtums wihrend der Wiis-
tenwanderung (Ex 35-40) und den Weisungen fiir die Opferpraxis (Lev 1-8)
leiten Aaron und seine S6hne den ersten offiziellen Gottesdienst; und JHWH
legitimiert sie durch ein Feuer, das von ihm ausgeht und das Brandopfer ent-
zandet (Lev 9). Gleich im Anschluss daran berichtet Lev 10 von unerwarteten
und dramatischen Ereignissen: Aarons zwei ilteste S6hne Nadab und Abihu
bringen «fremdes Feuem fir ein Riucheropfer, worauf von JHWH ein Feuer
ausgeht und die beiden S6hne im Heiligtum tétet. Dies wird samt den Konse-
quenzen, die sich daraus fir Aaron und Mose ergeben, mit manchen Details
erzahlt. Doch gleichzeitig irritiert der Text durch zahlreiche narrative Leerstel-
len. Ich nenne die wichtigsten:

a. Warum wird nicht deutlich gesagt, was mit dem «fremden Feuer» gemeint
ist, das Nadab und Abihu auf die Riducherpfannen legten?

b. Istihr Tod die Folge eines (zu eruierenden) Fehlverhaltens, oder ist dieses
Ende im Gegenteil eine besondere Ehrung der beiden S6hne?

c. Wie ist Aarons Reaktion auf diesen Tod zu interpretieren: als Schweigen,
Erstarren oder Trauern? Was geht in Aaron vor? Was wird mit dem ambi-
valenten Verbum 027 ausgesagt (10,3)?

d. Sind die hier folgenden Priestergebote samt Alkoholverbot (10,6-11) fir
das Verstehen der damaligen Geschehnisse konstitutiv, oder sind sie hier
nur assoziativ angegliedert?

e. Warum wurde entgegen der Weisung in 6,19ff. der Siindopferbock ver-
brannt anstatt im Heiligtum gegessen, und warum billigt dies Mose trotz
seines anfianglichen zornigen Vorwurfs?

Kritisches ur Auslegungsgeschichte

Die Ausleger aller Zeiten haben viel Scharfsinn aufgebracht, um diese Leer-

stellen aufzufillen. Doch bereits die elementare Frage, ob der unerwartete

% Eine erste Fassung wurde im Juli 2015 vorgetragen am Meeting der EABS in Cordoba (in-
nerhalb der von C. Berner und H. Samuel geleiteten Gruppe «Law and Narrative).

ThZ 2/71 (2015) S. 136-143



Der schweigende Mose in Lev 10,16-20 137

Tod eine Strafe fiir eine Fehlhandlung oder eine Belohnung fir ehrenwer-
tes Tun sei, beantworteten die Rabbis ganz unterschiedlich. Die Midraschim
Tanchuma und LevR bringen zusammengerechnet tiber ein Dutzend Begriin-
dungen, warum YHWH hier strafte.' Dabei holen sie sich ihre Argumente
sowohl aus dem narrativen Kontext als auch aus den Gesetzesbestimmungen
des Pentateuch.

Dasselbe gilt fur die mittelalterlichen judischen Ausleger, welche je ver-
schiedene Antworten aus der Tradition favorisieren, aber auch neue vorbrin-
gen. Als Beispiel sei Raschi erwihnt: Dieser entnimmt einerseits aus der Tradi-
tion, dass die S6hne eine eigene halachische Entscheidung ohne Konsultation
ihres Lehrers Mose fallten und zudem betrunken waren. Andrerseits deutet er
ihren Tod positiver als Heiligung durch YHWH.

Trotz der verwirrenden Fulle von unterschiedlichen Interpretationen, die
entmutigen kénnten, schlagen in unserer Gegenwart jidische und ebenfalls
christliche Exegeten neue Antworten vor und entdecken andere Gesetzes-
briche und -konformititen. In noch stirkerem Ausmass gilt dies fiir die be-
sonders dnigmatische Kontroverse zwischen Mose und Aaron betreffend den
Stindopferbock am Ende von Lev 10. Hier findet z.B. Nihan eine so ausgekli-
gelte Gesetzesreflexion vorausgesetzt, dass er die Verse geradezu als «found-
ing legend of priestly exegesis» bezeichnet.’

1 TanB MM "X 7 und 13; LevR 20. Siehe zudem Jos. Ant. I1I 209 sowie bEr 63a und bjom
53a (die Sohne holten gemiss Lev 1,7 selber Feuer, anstatt auf Gottes Feuer vom Himmel
zu warten).

2 In Anlehnung an bZev 115b, und wohl ohne Kenntnis von Philos Deutung dieses Feuer-
tods als Reinigung fiir den Aufstieg zum Himmel (SpecLeg 2,57; Fug 59; Som 2,67; Her
309).

3 Chr. Nihan: From Priestly Torah to Pentateuch. A study in the composition of the book
of Leviticus (FAT 2.R.15), Ttubingen 2007, 602; weitere Stimmen sind gesammelt bei T.
Hieke: Levitikus 1-15 (HThKAT), Freiburg 2014, 398. Leicht andere Akzente setzen je A.
Ruwe: Das Reden und Verstummen Aarons vor Mose. Leviticus 9-10 im Buch Leviticus,
in: S. Lubs u.a. (Hgg,): Behutsames Lesen. Alttestamentliche Exegese im interdisziplindren
Methodendiskurs. Christof Hardmeier zum 65. Geburtstag (Arbeiten zur Bibel und ihrer
Geschichte 28), Leipzig 2007, 169-196 (189f.) und Chr. Frevel: «Und Mose hérte (es), und
es war gut in seinen Augen» (Lev 10,20). Zum Verhiltnis von Literaturgeschichte, Theo-
logiegeschichte und innerbiblischer Auslegung am Beispiel von Lev 10, in: I. Miillner u.a.
(Hgg,): Gottes Name(n). Zum Gedenken an Erich Zenger (HBS 71), Freiburg 2012, 104-
136 (Austarierung der situativen Interpretationskompetenz der Aaroniden).



138 Edgar Kellenberger

Doch bevor weitere Spekulationen tiber Verfehlungen und Gesetzesreflexi-
onen angestellt werden, ist die Grundsatzfrage zu stellen,* ob die bisher aufge-
worfenen Fragen an den Text wirklich dessen Intention gerecht werden. Worin
liegt die eigentliche Absicht der narrativen Leerstellen? Handelt es sich hier um
ein Vexierbild, das immer neu den Scharfsinn der Fragenden anstacheln soll?
Oder setzten die Leerstellen eine miindliche Belehrung der Adepten durch die
ilteren Priester voraus, was hiesse, dass dieses Priesterwissen den Auslegern
von Lev 10 bereits frith verloren gegangen wire? Doch solche abenteuerlichen
Vermutungen haben keinen Anhalt in den uns tiberlieferten priesterlichen Tex-
ten.

In letzter Zeit plidieren einige Stimmen dafiir, dass die Leerstellen mit Ab-
sicht dastehen und gar nicht aufgefiillt werden wollen, sondern Ausdruck eines
viel grundsitzlicheren Redens sind.

a. Greenstein (1989) spricht von einem «text most obviously open to endless
interpretation».” Dekonstruktivismus gemiss Derrida ermdgliche, die Kon-
struktion aufzubrechen, als musse das Schema von Schuld und Strafe auch
hier funktionieren.

b. Bibb (2001) geht von der grundsitzlichen Liickenhaftigkeit in jedem Geset-
zeswerk aus. In der Praxis seien die Liicken jeweils situativ zu filllen. Gerade
dies missten hier die Aaroniden tun, mit allen damit verbundenen Risiken.
So sehr dies auch einleuchten mag: Es stellt sich doch die Frage, ob eine
derartige Erfahrung auch anderswo im Pentateuch dokumentiert ist.

c. Watts (2007 und 2013) meint, dass narrative Ambiguitit hier rhetorischen
Zwecken diene. Die konkreten Verfehlungen Aarons und seiner Séhne
kennen zu wollen, wiirde das elementare Mysterium des Priesterdienstes
zerstoren. Etwas salopp formuliert Watts: «The message from the priests to
Israel is that dt is enough for you to know that our job is dangerous but God
has given us the ability to handle it,»° So wird Lev 10 zum legitimatorischen

4 Vgl das Urteil von G.A. Anderson: «T'hrough Those Who Are Near to Me, I Will Show
Myself Holy». Nadab and Abihu and Apophatic Theology, CBQ 77 (2015) 1-19 (12): «No
single explanation has garnered a consensus and it is highly unlikely that, after centuries of
reflection, any of them will ever do so»

5 E. Greenstein: Deconstruction and Biblical Narrative, Prooftexts 9 (1989) 43-71 (63); s.
auch ebd. 62: «A story in which incinerated bodies are transported on intact garments gives
pause/cause to suspend our presumptions of reason and order.»

6 J.W. Watts: Ritual and Rhetoric in Leviticus. From Sacrifice to Scripture, Cambridge 2007,



Der schweigende Mose in Lev 10,16-20 129

Text fiir die besondere Stellung der Priester — allerdings in einer seltsamen
Engfihrung der Exegese.

d. Anderson (2015) folgt Greenstein, ersetzt aber Derridas Terminologie
durch eine «apophatische Theologie», welche tiber Gott nur mittels einer
via negativa reden konne, angesichts des unendlichen Abstands zwischen
Gott und seiner Schopfung, Wissen zu wollen, wo die Aaron-Séhne gefehlt
haben, wire Hybris; dasselbe gelte ebenso fiir die Frage, warum Gott z.B.
Kains Opfer nicht annahm.

Ein nener Vorschlag

Im Folgenden unterbreite ich einen eigenen Vorschlag, der die narrativen Leer-
stellen ernst nimmt. Angeregt werde ich dazu von meiner beruflichen Erfah-
rung als Seelsorger. Zwar mag es befremden, das moderne Stichwort «Seelsor-
ge» ausgerechnet im Zusammenhang mit dem alttestamentlichen Priestertum
anzutreffen. Ublicherweise gelten die priesterschriftlichen Texte als frei von
seelsorgerlicher Empathie, weil sie nur an der Abbildung einer géttlichen Ord-
nung auf Erden interessiert seien.” Beim Fehlen von Empathie mag man u.a.
an das Verbot der Trauerriten denken, das in Lev 10,6 den Aaroniden aufer-
legt wird. Jedoch scheint mir diese Leugnung einer priesterlichen Empathie ein
Vorurteil zu sein.

Glicklicherweise kennen wir mit Ezechiel einen Priester, dessen Geflihle
beim geforderten Verzicht auf die iiblichen Trauerriten in Ez 24,17 benannt
werden: Nach dem plétzlichen Tod seiner Ehefrau soll und wird er «stohneny.®
Der darauf folgende Imperativ 07 bertihrt sich mit Aarons Reaktion nach dem
ebenso plotzlichen Tod seiner beiden Sohne (Lev 10,3), der ebenfalls durch
JHWH bewirkt wurde. In beiden Fillen begegnet das seltene und ambivalente
Verbum an7. Die Worterbiicher schwanken bei seiner Ubersetzung zwischen
«schweigeny, «reglos sein» und (entsprechend dem Akkadischen und Ugariti-

115f£. Siehe auch J.W. Watts: Leviticus 1-10 (HCOT), Leuven 2013, 551 (zu Lev 10,16-20):
«Aaron’s reasoning remains opaque because the story is not trying to teach how to reason
about ritual, but rather that the priests have the final say»

7 R. Péter-Contesse: Lévitique 1-16 (CAT Illa), Geneve 1993, 162 spricht wohl fir viele,
wenn et Lev 10 bewertet als «un récit qui ne laisse guere de place pour I'émotion, mais
raconte les faits avec une froide objectivité.»

8 PR ni;vgl dasselbe Verb auch in 9,4 (Seufzen MR und Stéhnen iber die Abscheulichkeiten
des Volkes); 26,15 (Erschlagene stéhnen); Jer 51,52 (Durchbohrte).



140 Edgar Kellenberger

schen) «trauern». Die Exegeten entscheiden sich sehr hiufig fiir ein «Schwei-
gen» Aarons, doch wiren dann eher die eindeutigeren Verben W oder WM zu
erwarten. Jedenfalls meint 017 nicht immer das Fehlen von akustischen Signa-
len, sondern kann auch Reglosigkeit und Erstarren ausdricken.’

Diese Ambivalenz zeigt sich deutlich in Ezechiels Zeichenhandlung (Ez
24,16-24): Was thm an Trauerriten verboten ist, soll darauf hinweisen, dass in
Zukunft die Angeredeten dasselbe wie Ezechiel tun werden: Sie werden weder
weinen noch das ihnen gereichte Brot essen — nicht etwa weil es ihnen verboten
wire, sondern weil sie aus seelischer Lahmung und korperlicher Erschopfung
dazu unfihig sein werden. Die Kenntnis solcher menschlicher Ambivalenzen
ist Ezechiel zuzutrauen, nicht nur aufgrund dieses Textes, sondern auch seiner
sonstigen emotional aufgeladenen Zeichenhandlungen wegen. Hinzu kommen
sein Interesse am Individuum (vgl. 18,30) sowie die Gespriche mit Volksgenos-
sen in seinem raumlich beschrinkten Haus.

Nun kann die spezielle Situation des exilierten Priesterpropheten gewiss
nicht eins zu eins auf den Normalfall eines in Jerusalem amtierenden Priesters
tbertragen werden. Doch auch im Jerusalemer Tempel kam es zu vielen Kon-
takten zwischen Priestern und Laien. Bei unterschiedlichen Opfern wirkten Lai-
en mit, indem sie ihre Hand auf das Opfertier legten, wihrend es vom Priester

geschlachtet wurde."

Zudem erfahren wir aus Lev 5 Uber die moglichen Ver-
fehlungen des Individuums, welche die Darbringung eines Siind- oder Schuld-
opfers (NRUA, DWX) verlangten und oft ein Schuldbekenntnis des Opfernden
einschlossen.'' Je nachdem ob sich die Opfernden ihrer Schuld bewusst waren
oder nicht, konnten die Priester ganz unterschiedliche Mienen beobachten. Ge-
rade auch trauernde und seelisch erschiitterte Menschen begegneten ihnen im-
mer wieder."” Sollte dies den Priestern wirklich gleichgtiltig gewesen sein?
Sowohl fir Ez 24 wie fir Lev 10,3 gilt: Menschliche Trauer dussert sich

hiufig auf komplexe Weise, ohne dass man scheiden kann zwischen Sprachlo-

9 Vgl Jos 10,12f («Sonne, stehe still»); Ex 15,6 (vor Schrecken erstarrt wie ein Stein); I Sam
14,9 und weitere Stellen.

10 Lev 1,3-5; 3,2.8.14; 4,24.29.33. Diese Texte beziehen sich auf die Opferarten 717,
QbW nar, NRA und 1277.

11 Siehe Lev 5,5 (bi#p 77°) und vgl. auch Num 5,4.

12 Auch Orakelbefragungen als Kontakte zwischen Priestern und Laien in Not sind zu be-
denken; doch leider erfahren wir dariiber nichts Genaueres in den Texten (doch vgl. die
Praxis Ezechiels).



Der schweigende Mose in Lev 10,16-20 141

sigkeit, Erstarrung und Trauer."”” Noch weniger kann geklirt werden, ob sich
hinter Aarons Sprachlosigkeit ein Argumentationsdefizit oder eine Scham tber
seinen Kompetenzverlust verbirgt, oder ob er «num tiber den Tod der S6hne
seelisch erschiittert ist.

Eine analoge Realitit zeigt sich ebenfalls am Schluss von Lev 10; diesen
Versen wende ich mich nun im Folgenden zu.

Lev 10,16-20: Der Disput zwischen Mose und Aaron

Aarons Entgegnung an seinen zornigen Bruder ist in sich ebenso schwer ver-
standlich, wie es die darauf folgende nur knapp erzihlte Reaktion Moses ist.
Manche Exegeten haben versucht, sowohl Aarons Abweichen von der Geset-
zesbestimmung in Lev 6,19ff. als auch Moses nachtragliche Billigung jeweils
mit Schriftgelehrsamkeit zu erkliren und so zu legitimieren." Doch jidische
Schriftgelehrte wie z.B. Jacob Milgrom sind sich des spekulativen Charakters
solcher Exegesen stirker bewusst als christliche Exegeten.'

Ich schlage eine andere Interpretation vor, die vom seelsorgerlichen Aspekt
des dramatischen Geschehens und dem unerwarteten Tod der beiden Aaron-
Sohne ausgeht. In jedem Fall ist ernst zu nehmen, dass Aaron innert kurzer
Zeit zweimal ein Feuer JHWHs erlebt (9,24 und 10,2):"° Das erste Mal bedeutet
es fur die Aaroniden hochste Legitimation ihrer fithrenden Verantwortlichkeit
far das Opferwesen. Doch kurz darauf stellt ein gleichartiges Feuer diese Legi-
timation in Frage. Aaron verliert zwei S6hne, und seine Ehre als Hohepriester
und Vater erscheint gemindert.

Auf Moses zornigen Vorwurf an Eleasar und Itamar antwortet Aaron, der
Vater. Er bringt drei Sitze vor, die fragmentarisch wirken und mehr Fragen

13 Die Wiedergabe von on7 in Lev 10,3 durch die alten Ubersetzungen zeigt eine vergleich-
bare Komplementaritat: Die Septuaginta betont mit kateviyOn Erstarren und Emotion
(vgl. die weiteren Belege von katavocooopat: Isaak gegeniiber Esau in Gen 27,38; Jakobs
S6hne in Gen 34,7; Ahab in I Kon 21,29 usw.). Die Targumim sowie Peschitta und Vulgata
hingegen rlicken mit PN bzw. tacuit die Sprachlosigkeit (mdglicherweise aber auch ein
demutsvolles Schweigen) in die Mitte.

14 Zusammenfassend zuletzt Hicke: Levitikus 1-15 (Anm. 3), 397f.

15 J. Milgrom: Leviticus 1-16 (AB 3), New York 1991, 627: «This entire pericope ends as
mysteriously as it began.» Seine eigene Auslegung (siche bes. 635-640) geschieht tastend; er
beurteilt den Streitfall als Grenzfall («borderline case»).

16  Der Kontrast wird noch grosser, wenn man mit Raschbam (und anderen) ein einziges
JHWH-Feuer annimmt, das gleichzeitig legitimiert (9,24) und totet (10,2).



142 Edgar Kellenberger

aufwerfen als Klarheit schaffen. Bereits sprachlich auffallig ist die Formulie-
rung des traumatisierten Vaters: «und dann ist mir solches passiert (TIR7pM
783 "NR).» Wie sollte Aaron in einem solchen Zustand klare Argumente dafiir
auf den Tisch legen kénnen, warum die Uberreste des Siindopferbocks ver-
brannt anstatt an heiliger Stitte gegessen wurden?

Wenn seelsorgerliche Uberlegungen sich nicht in Kasuistik erschopfen,
beinhalten sie viel Unausgesprochenes: Ein Mensch in Not kann nicht alles in
Worte fassen, was ihn bewegt. Ebenso wenig kann es ein beobachtender Seel-
sorger. Denn wesensgemiss handelt es sich um ein komplexes und ambiva-
lentes Geschehen, das ein Mensch nicht iiberblicken kann. Darum ist es ernst
zu nehmen, dass Lev 10 keine detaillierten Uberlegungen Aarons und Moses
bietet, sondern stattdessen irritierende Leerstellen beldsst. Gerade darin zeigt
sich ein Wissen um komplexe und nicht auflésbare Ambivalenzen. Was nun
Aarons Verteidigung angeht, dass der Stindopferbock verbrannt anstatt ge-
gessen wurde: Gewiss wire eine Erklirung viel zu simpel, welche dahinter
bloss mangelnden Appetit aus Trauer tiber die verstorbenen Aaron-Sohne
sahe. Doch ebenfalls zu simpel wire es, die Abweichung von der Verordnung
in Lev 6,19 bloss mit der geschehenen Verunreinigung der heiligen Stitte
durch die Leichname zu erkliren. Es diirfen auch seelsorgerliche Uberlegun-
gen zu Aarons Regelwidrigkeit angestellt werden, wie dies vereinzelt bereits
bei dlteren jiidischen Auslegern geschieht, die mit Aarons Trauer argumen-
tieren."’

Aaron will mit seiner Verteidigungsrede gegen den erziirnten Mose nicht
zuletzt auch seine Ehre wiederherstellen. Er schliesst mit einer Frage, die
rhetorisch gemeint ist: «Und wiirde ich heute ein Stindopfer essen, wire es
in JHWHs Augen recht (20%)?» (10,19). Moses Reaktion auf Aarons Verteidi-
gung wird dnigmatisch kurz erzihlt: «Und Mose horte (es), und es war recht
in seinen Augen (1¥2 20*)).» Die Wendung °1°v2 20° erscheint hier auffil-
ligerweise zweimal, und zwar positiv konnotiert. Dies tiberrascht, weil die
Formulierung dort, wo es um eine Konkurrenz zwischen Gott und Mensch
geht, allermeist eine Tat meint, iiber die ein Mensch losgelost von JHWHs
Willen autonom und gegen JHWHs Willen gerichtet entschieden hat. Doch

17  Siehe die Anspielungen, die in bZev 99b-101b gesammelt sind. Deutlicher reden die Kom-
mentare von Raschi und Ibn Ezra zu Lev 10,19f.: Aaron als Trauernder (11R) sollte kein
Stindopfer essen.



Der schweigende Mose in Lev 10,16-20 143

in Lev 10 verhilt es sich offensichtlich anders. Es geht um die Billigung einer
Meinung, die von einem andern Menschen ausgesprochen wurde.

Dasselbe gilt im Deuteronomium fiir Moses Billigung des Wunsches, zu-
erst Kundschafter auszusenden, anstatt das Land sofort in Besitz zu nehmen
(Dt 1,22f); dasselbe gilt im Josua-Buch fiir den Aaron-Enkel Pinchas, der das
Anliegen der ostjordanischen Stimme billigt, die auf ihrem Gebiet eine Altar-
Replik als «Zeugen zwischen uns und euch» (Jos 22,26-33) bauen und dies
nicht als Treulosigkeit gegen JHWH verstehen. Dies billigen dann auch die
anderen Stamme Israels.

Diese drei Belege haben gemeinsam, dass die Billigung der jeweiligen
Handlung zwar ohne ausdriickliche Weisung JHWHs geschieht, aber im Er-
zihlkontext keineswegs negativ dargestellt wird. Eher erhilt man den Eindruck
eines legitimen Ermessens-Spielraums, der von Mose und von Pinchas jeweils
genutzt wird. Das gilt ebenso fir Moses Billigung von Aarons Regelwidrigkeit
in Lev 10. Moses Reaktion im V. 20 ist im Zusammenhang mit seiner ersten Re-
aktion auf den Tod der Aaronsohne in Vers 3 zu sehen, als er ein Gotteswort
zitiert: «An denen, die mir nahe sind, erweise ich mich heilig (# W7p), und vor
dem ganzen Volk zeige ich meine Hertlichkeit (#z 723).» Ich sehe darin Moses
solidarisches Bewusstsein eingeschlossen, ebenfalls zu denen zu gehoren, die —
gemaiss der Formulierung des Gottesworts — JHWH «nahe sind». Somit stellt
sich Mose solidarisch mit unter das Gottesgericht, das durch JHWHs ambiva-
lente getihrliche Heiligkeit und durch seinen Kabod verursacht wurde. Oder
wie es im Neuen Testament der 1. Petrusbrief selbstkritisch sagt: «Das Gericht
beginnt am Hause Gottes» (I Petr 4,17).

Abstract
Narrative Leerstellen fallen in Lev 10 besonders stark auf und haben im Laufe der
Auslegungsgeschichte zu zahlreichen scharfsinnigen und phantasievollen «Auffiil-
lungs-Versuchen» gefiihrt, die untereinander kombinierbar sind oder sich gegenseitig
ausschliessen. Jedoch muss es einen Grund haben, weswegen Lev 10 nicht eindeutiger
formuliert ist. Der vorliegende Beitrag schligt vor, die Leerstellen als bewusste Darstel-
lung von unauflésbaren Ambivalenzen ernst zu nehmen. Voraussetzungen dazu sind
seelsorgerliche Erfahrungen der Priester Israels.

Edgar Kellenberger, Oberwil



	Der schweigende Mose in Lev 10, 16-20

